Comme ayant autorite

(Traduit de langlais)
Matthieu 7, 28 et 29

W. Kelly

[Bible Treasury N5 p. 228-229]
[Paroles d’évangile 14.7]

De la premiere a la derniere parole de justice sur la montagne, le Seigneur avait parlé comme nul autre
gu’une personne divine n’avait le droit de le faire.

«Et il arriva que, quand Jésus eut achevé ces discours, les foules s’étonnaient de sa doctrine; car il les
enseignait comme ayant autorité, et non pas comme leurs scribes ».

Le Seigneur était le seul sur la terre, qualifié pour parler avec une autorité qui Lui était propre. Bien mieux
que quiconque, Il connaissait ce qui était dans I’'homme (Jean 2, 25) : Lui seul ici-bas connaissait ce qui était en
Dieu (Jean 3, 11). D’un cb6té, Il est ’'homme que Dieu a ressuscité d’entre les morts, établi de Dieu comme juge
des vivants et des morts[Act. 10, 42] qui a la fois mettra en lumiére les choses cachées des ténebres, et
manifestera les conseils des coeurs[! Cor. 4, 5], D’'un autre c6té, personne n’avait jamais vu Dieu; le Fils unique,
qui est dans le sein du Pére — L’a fait connaitre[Jean 1, 18], || est ainsi, de toutes maniéres, qualifié pour parler
avec autorité ; pourtant, qui était aussi humble que Lui ?

Mais les Juifs avaient I'habitude, maintenant que les prophétes de I'Eternel avaient disparu depuis quatre
siecles, de s’appuyer sur leurs docteurs. De fait, ils avaient montré la méme incrédulité dans les jours des
prophétes, au plus haut degré, comme Esaie en rend témoignage (Es. 29, 13). Avec ces docteurs, ¢’était, en
Israél, comme plus tard dans la chrétienté, un océan d’incertitude, et un conflit entre opinions enseignées ou
téméraires. Comment pouvait-il en étre autrement, quand ils étaient ainsi égarés au point d’abandonner la
parole de Dieu pour les idées des hommes ? Ainsi, notre Seigneur cite cet oracle méme, de Son temps : «ils
m’honorent en vain, enseignant comme doctrines des commandements d’hommes » [Matt. 15, 9],

Mais il n’en était pas ainsi du Seigneur Lui-méme, quand Il était assis sur la montagne, et enseignait les
disciples, les foules L’écoutant. Cela, Matthieu fut inspiré pour le présenter de fagon continue et dans une
relation ordonnée, pour une utilisation permanente. Il commenca par les caracteres, les caracteres bénis de
ceux qui entraient dans le royaume des cieux. Quatre sont justes, trois pleins de grace, chaque classe avec sa
persécution correspondante, comme ayant cours dans la période durant laquelle le mal se poursuit encore
(Matt. 5, 3-12). Leur position suit, juste et pleine de grace, envers ceux du dehors (v. 13-16).

Puis, depuis le verset 17 jusqu’a la fin du chapitre, Il continue en montrant que loin de venir pour annuler la
loi ou les prophetes, Il était la pour donner la plénitude de la pensée de Dieu qui s’y trouvait, la lumiere du
royaume avant qu’il ne soit établi en rien, pour ceux qui s’inclinaient devant Lui. Les incrédules et les insoumis
n’entreraient pas dans les nouveaux privileges. Pas un iota de la loi ne passerait, en aucune maniére, jusqu’a



ce que tout vienne a passer. Pour entrer dans le royaume, il faut une justice réelle et intérieure, dont Christ est
la perfection, bien supérieure a celle des scribes et des pharisiens.

Ensuite, Il va plus loin, non seulement « en vérité, je vous dis » (v. 18) et « car je vous dis » (v. 20), mais avec
toute 'emphase de la supériorité de la lumiére divine, digne du Fils de Dieu, «vous avez oui qu’il a été dit aux
anciens : Tu ne tueras pas.. Mais moi, je vous dis...» (v. 21-26), et «vous avez oui qu’il a été dit : Tu ne
commettras pas adultere. Mais moi, je vous dis» (v. 27-30); et des commandements incomparablement plus
pénétrants sont appliqués aux interdictions de la loi, concernant la violence et la corruption seulement dans
leurs formes extrémes.

Aprés cela, le Seigneur traite la question du divorce, et du serment dans la conversation courante (non pas
judiciaire), mettant tout dans la méme position la plus élevée de la lumiere de Dieu, sans aucune indulgence
pour la faiblesse humaine (v. 31-37). C’étaient des questions de justice.

Dans ce qui suit, Il considere les revendications plus élevées et plus profondes de la grace. Au lieu de
représailles, comme dans la loi de «ceil pour ceil, et dent pour dent », nous entendons : « Mais moi, je vous dis :
Ne résistez pas au mal », etc. (v. 38-42); et au lieu de « Tu aimeras ton prochain, et tu hairas ton ennemi», Il
exhorte : « Mais moi, je vous dis : Aimez vos ennemis, et priez pour ceux qui vous persécutent, en sorte que
vous soyez les fils de votre Pére qui est dans les cieux », jusqu’au point d’étre parfait (en grace), comme votre
Pere céleste I'est pour le bon et le mauvais, le juste et l'injuste (v. 43-48).

En Matthieu 6, Il indique le véritable esprit de la vie dans les auménes, la priére et le jeline pour Dieu (leur
Pére qui voit dans le secret placé devant eux) (v. 1-18) ; puis dans une calme confiance au-dessus de I'anxiété
du monde dans les choses ordinaires (v. 19-34) : la justice et la grace se trouvent aussi la.

Enfin, en Matthieu 7, Il met en garde contre les pensées mauvaises envers ses fréres, et contre la
communion avec un monde souillé; et Il conseille de se confier en leur Pére, agissant envers les autres comme
ils le désiraient pour eux, et tenant a la porte étroite et au chemin resserré (v. 1-14). Il met en garde
solennellement contre les faux prophetes, dont les fruits les trahissent en dépit de leurs belles paroles (v. 15-
20). La vanité d’'une profession sans réalité vivante est exprimée méme quand le service et le don sont
invoqués. Elle est finalement comparée a la folie de batir sur le sable, au lieu de le faire sur le roc de la véritable
obéissance aux paroles de Christ (v. 21-27).

A toute ame anxieuse, laissez-moi vous dire : Ne vous y trompez pas. Le Seigneur, ici, ne montre pas
comment le pécheur doit obtenir le pardon et la paix. Il enseigne a Ses disciples comment ils doivent marcher et
plaire a leur Pére. Une confusion a ce sujet nie le salut par grace, n’est en elle-méme qu’une erreur, et ne peut
que mettre en péril et ruiner les ames.



