La fidélité de Dieu considérée dans ses voies avec
Balaam

[Echo du témoignage 1860 p. 384-400]

Nombres 22

Le dessein de I'ennemi était d’empécher le peuple de Dieu de jouir du pays dans lequel Dieu avait promis
de lintroduire. La question n’était plus pour les Israélites de sortir de I'Egypte, car ils en avaient été tirés et ils
se trouvaient presque au terme du voyage. Mais pouvaient-ils étre privés d’entrer dans le pays? Si cela
dépendait de ce qu’ils étaient, oui, assurément, la chose était possible; et Satan, I'accusateur des fréres,
réussirait aussi, a cause de nos péchés, a nous fermer le ciel, si, pour y entrer, nous devions nous appuyer de
nos mérites. Tout le long du chemin, Israél s’était montré un peuple rebelle et de cou raide, quoique Dieu lui e(it
donné pour breuvage I'eau du rocher et pour nourriture la manne descendue du ciel ; et maintenant il s’agit de
régler cette question solennelle, savoir, si la conduite du peuple doit étre un obstacle a son entrée dans le pays.
C’est la puissance de I'’ennemi qui se déploie ici; ce ne sont pas ses ruses : plus tard, il fait usage de ces
dernieres dans I'histoire de Balaam. Mais il s’agissait de savoir, si par sa force ou par ses ruses, I'ennemi
pouvait retenir Israél hors de Canaan. Nous verrons comment Dieu déclara quelles étaient Ses pensées a
I'égard du peuple, et comment, lorsqu’ll eut pris la question en main, la compléte impuissance de I'ennemi fut
manifestée.

Moab occupe la position de la puissance dans ce monde : « Il a été a son aise depuis sa jeunesse — il a
reposé sur sa lie — il n’a point été vidé de vaisseau en vaisseau» (Jér. 48, 11). Le prophéte n’est pas
seulement au milieu du monde, mais il est aussi appelé a agir pour Moab, moyennant la récompense de I'art de
divination dont il est doué. Balak possédait I'autorité civile, mais il avait la conscience que, dans ce cas, il était
nécessaire qu’une puissance supérieure lui vint en aide. « Les puissances qui subsistent sont ordonnées de
Dieu »[Rom. 13, 1] Aussi, lorsqu’on agit justement, il est inutile d’avoir recours a d’autres moyens pour gagner les
coeurs des hommes. Mais Balak étant ignorant de 'autorité et de la puissance de Dieu, les recherche aupres
d’un autre. Les Israélites étaient campés juste sur les limites du pays, lorsque se fit cette tentative pour les
empécher d’y entrer. Cette remarque est d’une utilité pratique pour nous, car plusieurs connaissant la
rédemption, mais sentant leurs inconséquences et leur chute, se mettent a douter si, apres tout, ils atteindront
jamais le ciel. Il est bon que nous nous jugions pour le mal qui est en nous, mais c’est a Christ que le cceur doit
de pouvoir se confier dans la miséricorde de Dieu jusqu’a la fin.

Lorsque le peuple eut traversé la mer Rouge, il chanta plein de confiance en la puissance de Dieu pour les
conduire jusqu’au bout. « Tu nous as conduits par ta force a la demeure de ta sainteté » [Ex- 15, 131, Pour eux
alors, Moab et tous leurs ennemis n’étaient rien, car ils avaient la conscience de la puissance que Dieu
déploierait en leur faveur, quoigu’ils n’eussent que le désert devant eux. lls savaient qu’ils étaient sortis sans
aucun mal de I'Egypte, et ils ne s’inquiétaient point pour le reste. Mais ils ne se connaissaient pas eux-mémes :
c’est pourquoi Dieu les conduisit pendant quarante ans dans le désert pour les humilier, pour les éprouver et



pour leur faire connaitre ce qui était dans leurs coeurs (Deut. 8). Le chapitre suivant nous montre que ce fut
aussi pour manifester quelle était la bonté de Dieu a leur égard dans toute cette discipline.

Les Israélites étaient sur les frontiéres du pays, pres de Jéricho. La promesse avait-elle autant de valeur
maintenant qu’ils se trouvaient au Jourdain, qu’au temps ou ils étaient a la mer Rouge ? C’était la la question
pour le peuple considéré comme un tout, non point par rapport aux individus ; et tout cela est pour nous un type
de choses spirituelles. La foi nous transporte entierement au-dela des circonstances; elle ne nous ferme pas
les yeux pour nous conduire aveuglément au ciel, mais acceptant le jugement que Dieu a porté sur le péché,
elle connait aussi la grace de Dieu pour le salut et envisage les épreuves du chemin comme étant envoyées
pour nous humilier, pour nous éprouver et pour nous tourner a profit a la fin. La foi ne méprise jamais le
jugement de Dieu sur notre péché, mais malgré cela elle se confie dans la grace de Dieu. Jamais Dieu n’accuse
Son peuple, quoigu’ll le chéatie, et |l ne permet pas non plus a Satan de le faire.

En réalité, Moab n’avait pas lieu de craindre, car Israél avait regu I'ordre positif de ne lui faire aucun mal.
Israél consentait méme, en traversant le pays des Moabites, a leur acheter I'eau qu’il boirait ; mais Moab n’avait
pas foi a ce que Dieu disait. Toute la finesse de Satan ne peut pas révéler ce qui est connu de la foi la plus
simple — la puissance de la grace de Dieu pour sauver jusqu’au bout. Moab est un exemple frappant de la
compléte ignorance dans laquelle est ce monde, quant aux pensées de Dieu. Les Moabites avaient sous les
yeux cette mystérieuse influence, et cependant ils en demeuraient ignorants et de plus s’y opposaient. Qu’est-
ce que Dieu avait dit a8 Abraham ? « Je bénirai ceux qui te béniront, et je maudirai ceux qui te maudiront » [Gen.
12, 3], Et maintenant Balak va se placer de maniére a attirer sur lui la malédiction de Dieu. Tel est I'aveuglement
de la chair; toujours elle prend le chemin qui doit amener sur elle-méme les jugements de Dieu. Non seulement
il'y avait du péché en Balak, et il y en avait certes en abondance, mais de plus il avait entierement fermé les
yeux sur les pensées de Dieu. C’est une chose terrible que d’étre hors du sentier ou resplendit la lumiére de
Dieu, et c’est la le cas de ce pauvre monde. Quelle dégradation et quelle misere nous voyons dans ’homme
lorsqu’il ne se trouve plus sous aucun frein moral extérieur ! Et, méme lorsqu’il N’y a pas cet abandon plein et
ouvert, qu’il est triste de voir une personne vivre sans Dieu dans le monde ! Elle peut étre honorable et méme
avoir un bon témoignage de ses semblables, mais sans Dieu comment affronter la mort et le jugement ? |l est
vraiment affreux de penser a I'ignorance dans laquelle les hommes sont plongés a cause de I'endurcissement
de leurs cceurs. Que deviendront-ils si Dieu doit nous juger d’apres nos ceuvres ? Dieu a dit : « Il n’y a point de
juste, non pas méme un seul »[Rom. 3, 10]: — «tout le monde est coupable devant Dieu »[Rom. 3, 19] Mais les
hommes n’en continuent pas moins leur train, et ils pensent qu’a la fin tout ira bien pour eux. Les hommes du
monde agissent justement comme le fit Balak. lls s’attendent a trouver la bénédiction précisément la ou Dieu
fait reposer la malédiction, et la malédiction ou Dieu envoie la bénédiction. Un &ne a autant la connaissance des
voies de Dieu qu’'un homme qui vit sans Lui.

Deux choses se trouvent dans I'esprit de Balaam. L’une, c’est qu’il a peur de Dieu. Le monde aussi est saisi
de terreur en voyant les choses qui se produisent parmi le peuple de Dieu, tandis qu’il ne peut pas découvrir les
motifs qui sont a I'ceuvre, et qu’il n’a aucun pouvoir pour les contréler. Des parents sont impuissants pour
empécher la conversion instantanée de leur enfant. Le monde ne peut contréler I'ceuvre de Dieu. Voyez de
quelle maniére Dieu reprend Balaam. Balaam n’a pas le temps d’aller vers Dieu (v. 20, etc.).

Dans Son cceur, Dieu est toujours pour Son peuple. Israél ignorait entierement ce qui se passait, mais non
pas Dieu. Dieu s’est chargé de la cause de Son peuple, parce qu’ll a de I'amour pour lui dans Son ceceur; c’est
pourquoi, quoigu’ll lui donne des avertissements, qu’ll le chatie, Il ne permettra pas a Satan d’avoir rien a faire



avec lui. Ce qui nous est une preuve de la méchanceté de Balak, ce sont les efforts qu’il fit pour changer la
parole que Dieu avait adressée a Balaam.

La méme chose se présente a nous en Zacharie 3. La, Satan cherche a faire prononcer par Dieu une
sentence contre le grand sacrificateur. Que pouvait dire Joshua pour sa défense ? Mais Dieu dit : «J’ai fait
passer de dessus toi ton iniquité». Il ne dit pas : Il m’est indifférent de voir de sales vétements; mais Il se
présente dans Son amour et dans Sa grace envers Israél. « Je t'ai vétu de nouveaux vétements ». Dieu avait dit
a Balaam : « Tu n’iras point avec eux, et tu ne maudiras point ce peuple ». Cela devait lui fermer la bouche. I
aurait dd dire : C’en est fait, puisque Dieu a dit non. Mais il était aussi pervers que possible.

Les enfants de Dieu sont un fléau terrible pour le monde. Dans un sens, ils lui sont une peste, s’ils marchent
fidelement. S’ils sont mis a mort, le nombre n’en est qu’augmenté; on ne peut ni s’en débarrasser ni en rien
obtenir. Le peuple de Dieu a des principes, des habitudes, et des motifs dont le monde ne peut se défaire.
Balaam dit a Balak : «Quand tu me donnerais ta maison pleine d’or et d’argent, je ne pourrais point
transgresser le commandement de I'Eternel »[V- 181, Quelle piété il possédait maintenant! Oh! s'il avait pu, il
serait allé. Mais ne pouvant faire ce qu’il voulait pour Balak, il veut du moins conserver le crédit qu’il a comme
prophéte de I'Eternel. Balaam parle comme s’il connaissait le secret de I'Eternel : « Je saurai ce que I'Eternel
aura de plus a me dire» (v. 19). On lui a offert de I'argent, mais il parle comme étant uni a Dieu. C’est ainsi que
les hommes agissent souvent; ils se réclament du nom de Dieu, mais ils désavouent toute relation avec Dieu.
Mais il ne saurait en étre ainsi. C’est en rapport avec le peuple de Dieu que se présente la croix; et se charger
de la croix, voila ce qui, pour un homme, constitue I'épreuve.

Maintenant Dieu permet a Balaam d’aller, et ¢’est pour lui un sujet de joie; mais c’est Dieu qui choisit le
moment ou Il lui plait de le laisser aller. Les voies de Balaam étaient aussi perverses que jamais. Dieu voulait
qu’il allat, afin de bénir Son peuple au lieu de le maudire. Pour ce qui concerne Balaam lui-méme, moralement,
son départ était I'acte le plus mauvais possible, et cependant Dieu sait par la amener I'accomplissement de
Ses desseins. Il n’est pas autre chose qu’une verge dans la main de Dieu. |l se met en route, et I'Eternel envoie
Son ange pour le rencontrer. Le Seigneur tance les voies et la sagesse de 'homme en donnant a une béte
brute plus d’intelligence que n’en posséde ’homme, car s’il a un esprit, il s’en sert contre Dieu, ce que la brute
ne peut faire. Jusqu’a un certain point, ’lhomme est plus aveugle que Satan, car Satan croit et tremble. Dieu
peut se révéler a I'ceil d’une béte aussi bien qu’a celui d’'un homme, quand cela Lui convient. L’effet produit sur
Balaam fut tel que, dans sa coleére, il et tué I'ane si la chose lui e(t été possible (v. 29). Lorsque le Seigneur lui
ouvre les yeux pour voir sa folie et son aveuglement, il reconnait qu’il a péché et que Dieu 'a arrété (v. 34);
mais c’est simplement par frayeur qu’il parle ainsi, et il poursuit sa route sans voir qu’au lieu de maudire le
peuple, il doit le bénir.

(v. 39) C’est aux idoles de Balak que Balaam va sacrifier. Le nom de la religion lui plaisait, mais son coeur
n’était point avec Dieu, il était affectionné aux richesses et aux honneurs de ce monde. Quel tableau de
I'impuissance du péché !

Ce récit peut nous faire connaitre les voies de Dieu a I'égard de Son peuple. L’homme pense pouvoir
frustrer le peuple de Dieu de la bénédiction qu’ll lui a préparée, et Satan cherche a rendre inutiles les plans
d’amour que Dieu a congus. Mais pendant qu’ils suivent le fil de leurs pensées et de leurs plans, Dieu permet
que les hommes travaillent a 'accomplissement de Ses desseins. Nous le voyons dans la crucifixion de Christ.
Les Juifs disent : « Il ne faut pas que ce soit pendant la féte » [Matt. 26, 5] etc. ; mais il fallait que Christ, notre
paque, fat crucifié[! Cor- 5, 7] pour nous. La chose devait avoir lieu précisément au temps ou la féte devait étre
célébrée, et cependant leur intention était tout autre. Quel repos de savoir que Dieu pense a nous et qu’ll



arrange tout pour nous, quoique souvent nous oubliions de penser a Lui! Il ne se passe pas un jour, pas un
instant, ou Dieu ne pense a nous, et Il est au-dessus des machinations de Satan. Il prend soin des siens. Ont-ils
besoin de nourriture ? Il leur envoie de la manne. D’étre conduits ? La colonne marche devant eux. Arrivent-ils
au Jourdain ? L’arche s’y trouve. Ont-ils des ennemis dans le pays ? Josué est la pour les vaincre. Lorsque la
chose est nécessaire, Dieu use envers eux de voies de discipline, comme |l le fit a I'’égard de Jacob. Il ’humilia,
mais lui donna pourtant Sa bénédiction a la fin. Quelle idée cela devrait nous donner de I'amour de Dieu,
lorsque nous voyons Sa bonté s’exercant activement pour nous tout le long du chemin! Quel repos de savoir
gu’ll est pour nous, Son amour seul étant la source et le principe de Sa faveur, qui nous est ainsi assurée ! Sa
grace et Sa justice ressortent toutes deux dans l'acte par lequel Il éte le péché a la croix. Nous ne pouvons
jamais connaitre réellement Dieu, jusqu’a ce que nous sachions qu’ll est amour. Dieu a tant aimé le monde qu’ll
a envoyé Son Fils[Jean 3, 16] | e monde ne demandait pas a Dieu d’envoyer Christ, ni a Christ de venir, mais
Dieu a aimé le monde et L’a envoyé. Je le répéte, quel repos en considérant tous nos ennemis — nos ceeurs, le
monde et Satan — de savoir que Dieu est pournous! La foi triomphe de tout, en regardant a ce que Dieu est.

Nombres 23

Nous avons vu comment Dieu se saisit de Balaam en mettant a découvert sa méchanceté. Et une fois que
Dieu I'a entre Ses mains, Il I'oblige d’avoir affaire avec Lui au sujet de Son peuple. Il est a remarquer qu’lsraél
ne parait absolument pas dans cette entrevue. Il n'y a que Dieu et Balaam. Il en est toujours de méme lorsque
Dieu contemple Son peuple, Il ne permet pas qu’il lui soit porté atteinte, parce qu’il est sien. Si Dieu marche au
milieu de Son peuple, Il se souvient de toute sa perversité (voyez Deut. 9, 24, ou il est question d’Israél se
rebellant 2 ce moment méme dans les plaines de Moab). Le jugement que Dieu porte sur nous, comme saints,
dans notre marche, est le méme; et les péchés que nous commettons lorsque nous sommes des saints,
devraient nous affliger plus que ceux que nous avons commis comme pécheurs. Lorsque Dieu juge Son peuple
guant a sa marche, Il améne tout en compte, car Il ne peut «nullement tenir le coupable pour innocent » [Ex. 34,
7]. Jamais dans les richesses de Sa grace Il ne tolére le péché ni ne le permet, comme quelques-uns disent
qgu’ll le fait. Il peut le couvrir par I'expiation. Au lieu de I'imputer, |l peut le mettre de cété a la croix ; mais jamais
Il ne peut le tolérer : ce serait renoncer aux exigences de Sa sainteté.

Cependant toute la question était maintenant entre Dieu et Son ennemi, et c’est au haut de la colline qu’elle
se traite, le peuple n’en sachant absolument rien. Que pouvait Balaam, en présence de Dieu, contre le peuple ?
Rien; aussi aprés avoir vu qu’il ne pouvait rien gagner auprées de Dieu contre lui, il 'entraine plus tard dans le
péché, et alors il faut que Dieu le chatie.

Mais pour le moment, ou I'ennemi a affaire avec Dieu relativement a Son peuple, ce n’est pour Dieu qu’une
occasion de donner une nouvelle révélation de Sa grace. Dieu ne pouvait pas maudire Son peuple ni défier
Israél. Dieu a Ses propres pensées a I'égard de Son peuple, et quoiqu’ll ne puisse permettre en lui aucune
inconséquence, il faut que Ses desseins aient leur accomplissement.

Il est pour nous de la plus haute importance de distinguer le jugement que Dieu porte sur nous, en tant que
considérés dans notre position en Christ, de celui qu’ll porte sur nous, comme saints dans notre marche a
travers ce monde. Notre jugement de nous-mémes differe toujours de celui de Dieu. Le Saint Esprit, qui nous
ameéne a nous juger nous-mémes, tient compte de tout le mal qui est contraire a la sainteté de Dieu. En me
jugeant, je devrais étre capable de voir tout ce qui est mal en moi, et prét a dire : Ceci n’est pas de 'amour, cela
n’est pas de la sainteté. Je dois juger mon coeur conformément a ce que je suis. Mais Dieu me juge selon ce
gu’ll voit en Christ. Si je ne savais pas que tel est le jugement de Dieu, je n’aurais jamais le courage de me



juger moi-méme. Comment pourrais-je regarder au mal qui est en moi, si je savais que Dieu va me I'imputer et
me condamner a cause de ce mal ?

C’est la toute la différence qui existe entre I'expérience et la foi. La foi doit se saisir du témoignage que
I’Esprit Saint rend, en Hébreux 10, a ce que Dieu dit de nous : « Je ne me souviendrai plus de leurs péchés ni
de leurs iniquités ».

Balaam n’a pas foi en Dieu, ¢’est pourquoi il va sur un lieu élevé pour voir ce que I'Eternel aura & lui dire.
Peut-étre le Seigneur viendra-t-1l @ sa rencontre. Au chapitre suivant, nous voyons qu’il n’agit plus ainsi, mais
dans celui que nous examinons il revét un caractere trés religieux. (v. 9) Il contemple le peuple étant avec Dieu
sur les coteaux, et non point avec Israél dans le camp. De fait, le peuple persévérait, soit dans sa folie, soit
dans sa piété (nul doute qu'il se trouvat dans son sein des Josué et des Caleb) ; mais cela n’est point pris en
considération. L’intérét que Dieu prend aux siens provient de ce qui jaillit de Son cceur. « Ce peuple habitera a
part, et il ne sera point mis entre les nations ». Dieu veut I'avoir pour Lui d’'une maniére aussi absolue qu’ll veut
gu'il soit séparé du monde. C’est ainsi que nous avons été «achetés par prix»[1 Cor. 6, 20] et qu’en
conséguence nous ne sommes point a nous-mémes. Retirés de la condamnation, du péché et de la misere,
nous avons été amenés dans la bénédiction, et maintenant nous ne devons pas vivre comme ceux qui sont
dans le monde. Nous avons été rachetés du monde, et il résulte de ce principe que nous n’appartenons plus du
tout a nous-mémes. C’est dans le premier Adam que nous nous sommes appartenus, mais Dieu nous a retirés
de ce monde pour que nous soyons a Lui. Il conduisit Son peuple hors d’Egypte, afin qu’il devint Son habitation
(Ex. 15 a 18). Maintenant, nous sommes I’habitation de Dieu sur la terre ; mais prochainement notre demeure
sera dans le ciel. Nous sommes un peuple céleste, et nous devons manifester la vie de personnes en qui Dieu
habite. Satan est infatigable dans les efforts qu’il fait pour attirer sur nous la malédiction de Dieu, comme ce fut
le cas dans I'histoire d’Israél. Notre affaire est de lui résister, en demeurant fermes dans la foill Pier- 5, 9], C’est
devant Dieu gu’il nous accuse, et Dieu répond pour nous. La foi se saisit de la réponse de Dieu comme dans
Zacharie 3. Il est de la plus grande importance pour notre paix, et aussi pour notre sainteté, que nous
comprenions cela. Que pouvait dire Joshua des sales vétements pour lesquels il était accusé ? Devait-il avoir
nos sales vétements ? Certainement non, et il n'a rien a dire ; mais Dieu répond pour lui : C’est un tison que jai
arraché du feu, et vous voudriez I'y jeter de nouveau ! Ensuite Il « dit & ceux qui étaient debout devant lui : Otez
de dessus lui ces vétements sales » ; et puis Dieu parle a Joshua et lui apprend que c’est Lui qui a fait cela :
« Regarde, j'ai fait passer de dessus toi ton iniquité », etc. C’est ainsi qu’ll fait connaitre au pauvre pécheur la
perfection de Son ceuvre et 'amour de Son cceur qui a travaillé pour lui. Il ne dit pas : «je ferai passer », mais
«j’ai fait passer ». (v. 19) Balaam est obligé de rendre témoignage au caractére de Dieu : «Le Dieu fort n’est
point homme pour mentir, ni fils d’homme pour se repentir, etc. ». Non seulement Il est un Dieu de vérité, mais
aussi Il ne change pas la vérité. Il dit : « Je ne me souviendrai plus de leurs péchés ni de leurs iniquités ». Cela
proclame le caractére sans repentance des dons et de la vocation de DieulRom. 11, 291 Ce qu’ll dit est la vérité,
une Vérité éternelle qui se trouve maintenant dans la bouche de I'ennemi. « Je ne le révoquerai point ».

Ce qui est extrémement nécessaire aux saints individuellement dans le désert, c’est de voir le péché qui est
réellement en nous, qui y est d’'une maniere pratique, et de le juger parfaitement; jamais alors nous n’aurons a
étre jugés pour cela. Dieu ne peut pas permettre le péché en nous. Il le met de cbté, en faisant tout le contraire
de le permettre ; mais c’est en ne I'imputant pas.

(v. 283) «Car il n’y a point d’enchantement contre Jacob, et en pareille saison il sera dit : Qu’est-ce que le
Dieu fort a fait ? ». Si une &me contemple ce qu’elle a fait, elle demeure éloignée de Dieu ; mais si elle considere
ce que Dieu a fait, elle est heureuse avec Lui. Jamais vous ne saurez prononcer un jugement sur vous-méme si



vous n’étes en Sa présence. Jusqu’a ce que vous sachiez ce que Dieu dit, tout sera doute et incertitude pour
vous. D’un cbté vous aurez Jésus et de l'autre des espérances, la lumiére d’un c6té et des nuages de I'autre.
C’est en connaissant notre position dans le second Adam, en tant que ressuscités devant Dieu, que nous
avons paix, joie et confiance.

Nombres 24

La tentative de 'ennemi n’eut pas simplement pour résultat que Dieu réitéra la méme bénédiction, mais elle
fut pour Lui une occasion de donner I'essor a Son activité, a I'effet de déployer toutes les richesses de Ses
bénédictions. Il poursuit la réalisation de Ses desseins conformément a Sa volonté et a Ses pensées.

Nous avons vu : 12 comment Dieu réclama Israél comme Son peuple; et 2° comment Il le justifia
complétement : Je n’ai point apercu d’iniquité en Jacob, ni de perversité en Israél.

Dieu fit face a Balaam, et celui-ci reconnut qu’il n’était pas possible de réussir contre Dieu. Alors, au lieu
d’aller « comme les autres fois au-devant des enchantements, il tourne son visage vers le désert ».

(v. 2) « Et élevant les yeux, il vit Israél qui se tenait rangé selon ses tribus », etc. Ce que nous avons ici sous
les yeux, ce n’est pas le tableau des saints dans la gloire, car Israél n’est pas envisagé dans ce passage
comme étant en possession de la bénédiction finale que Dieu lui a promise dans le pays ; mais c’est Israél dans
le désert qui nous est présenté. C’est ainsi que, par le moyen de Balaam, nous est donnée la connaissance des
pensées de Dieu a I'égard de Son peuple ici-bas, versets 3 a 5. Dés que je regarde a ce qui est né de Dieu, je
trouve un ordre de choses tout nouveau. Nous ne sommes pas dans la chair, mais dans I'Esprit[Rom- 8, 9], | e
chrétien est justifié en Christ, et de plus il est né de I'Esprit. Balaam regarde le peuple avec I'ceil de Dieu.
L’Esprit de Dieu remplit son esprit, et il voit quelles sont les pensées de Dieu quant a Son peuple. La foi nous
rend capables de regarder avec les yeux de Dieu, au lieu de voir avec les nétres : « Que tes tabernacles sont
beaux », etc. « Quiconque est né de Dieu, ne pratique pas le péché » — «et il ne peut pécher parce qu’il est né
de Dieu »[1Jean3, 9] — « [Ine peut », etc. « I[» (’homme tout entier) est de Dieu.

Balaam «vit Israél qui se tenait rangé selon ses tribus ». C’était le désert. Il ne s’agit pas maintenant de la
justification du peuple, mais de sa beauté et de sa perfection aux yeux de Dieu, comme étant conduit par
I'Esprit. Il n’est pas seulement accepté judiciairement, mais il marche dans I'Esprit. Il est dit d’Abel, qu'«il a
recu le témoignage d’étre juste, Dieu rendant témoignage a ses dons » [Heb. 11, 4] ' etc. Sa personne fut d’abord
acceptée, puis ses dons furent agréables a Dieu. Ainsi pour Enoch, il ne fut pas seulement justifié, mais il gotta
de plus la joie de la faveur positive de Dieu. « Avant d’étre enlevé, il avait recu le témoignage d’avoir été
agréable a Dieu » [Heb- 11, 5] || marchait pour ainsi dire dans la jouissance du sourire du Pére.

(v. 5) «Que tes tabernacles sont beaux », etc. Ceci nous dépeint ce qu’est maintenant I'Eglise de Dieu par
I'Esprit (Eph. 2, 22). C’est une position plus élevée que celle ol I’homme était placé dans le paradis. Il n’y avait
point d’habitation, ou de tabernacle, pour Dieu. Prochainement, son tabernacle sera au milieu des hommes,
mais maintenant notre place comme Eglise se trouve pour ainsi dire dans le paradis de Dieu. Nous sommes
« édifiés ensemble, pour étre un tabernacle de Dieu par I'Esprit » [Eph. 2, 22]. Sj I'Eglise est divisée et dispersée,
elle est pourtant gardée dans la main de Dieu. Le loup étant venu «disperse les brebis » [Jean 10, 12] ' mais il est
dit aussi : « Personne ne les ravira de ma main » [Jean 10, 28],

Nous sommes I'habitation de Dieu, et cela est autre chose que d’étre simplement régénéré. Le fait de la
régénération ne révéle rien a notre &me, mais Dieu nous révele beaucoup de choses par Son Esprit qui habite
en nous.



La manifestation de la beauté de la vie spirituelle dans un individu ou dans I'Eglise est tout autre chose, et
dépend évidemment de la fidélité de la marche; mais la conservation en nous de la vie spirituelle est
exclusivement 'affaire de Dieu et ne peut jamais faire défaut.

«lls sont étendus comme des torrents». C’est la la puissance rafraichissante de I'évangile. «Que tes
tabernacles sont beaux». lIs se rendaient agréables a tout le peuple ; le secret de la beauté de cet aspect, c’est
gu’ils étaient arrosés par les fleuves de Dieu — « comme des jardins auprés d’un fleuve ».

Quelle que soit I'incrédulité du monde en général, il est impossible que Christ ne soit pas la réponse aux
besoins de la foi. Souvent méme, et c’est une chose bien humiliante, la foi brille d’'un plus vif éclat lorsque
lincrédulité générale est la plus profonde. Ce fut le cas de Paul : Il persévérait, malgré toutes les difficultés,
lorsque «tous cherchaient leur intérét particulier, et non pas ce qui est de Jésus Christ» [Phil.- 2, 21] | 3 foi ne
regarde pas seulement a la bénédiction qui est par-devers Dieu, mais aussi a la bénédiction, /a ou Il I'a donnée
— chez Son peuple. Le peuple est identifié avec Dieu en haut; il est donc béni, et Dieu ne peut pas permettre
de péché en lui.

La foi découvre le lieu ou est la bénédiction, et elle s’y abreuve « comme des arbres d’aloés que I'Eternel a
plantés » etc.; et ils deviennent une source de bénédiction pour d’autres lorsqu’ils sont ainsi abreuvés : «L’eau
distillera de ses seaux ». L'épouse elle-méme dit a son Seigneur : « Viens ». Et a tous ceux qui ont soif, «qu'ils
prennent gratuitement de I'eau de la vie » [Apoc. 22, 17],

Je ne posséde pas encore Christ, mais je posséde I'eau de la vie, et en conséquence je puis dire : Venez et
buvez. Nous ne sommes pas encore dans la gloire, et nous ne faisons pas partie du monde ; mais nous avons
I'Esprit, et «celui qui croit en moi, selon ce qu’a dit I'Ecriture, des fleuves d’eau vive couleront de son
ventre » [Jean 7, 38]

Ayant Christ, nous avons la seve de l'arbre de vie, et il ne peut y avoir de limites quant aux résultats; « sa
semence sera parmi de grandes eaux », ce qui indique /'étendue de la bénédiction.

A coté de cela, il y a aussi la force. « Son roi sera élevé par-dessus Agag, et son royaume sera haut élevé ».
Israél aura un roi en Sion, mais nous sommes en plus intime relation avec I'Epoux, puisque nous sommes son
épouse. Nous serons prochainement manifestés dans le royaume. Observez la différence entre ces paroles :
« Que tes tabernacles sont beaux », etc. ; et ensuite celles-ci : Ton «roi sera », etc. Le peuple n’avait pas encore
de roi. Sa bénédiction visible en puissance n’avait pas encore paru. Son élévation dans le pays était encore une
chose a venir.

Quant a nous, notre espérance ne consiste pas dans I'attente du royaume. En un sens, nous sommes déja
maintenant dans le royaume. C’est pour nous le temps «du régne et de la patience »[Apoc. 1, 9] car Christ est
rejeté et Il s’en est allé. Nous sommes maintenant appelés a partager Sa réjection, et plus tard Sa gloire.
«Nous régnerons avec lui»[2 Tim- 2, 12] || est roi, et nous sommes rois. Il est sacrificateur, et nous sommes
sacrificateurs. Si nous souffrons avec Lui, nous serons aussi glorifiés avec LuilRom. 8, 17] || est notre téte, et en
toutes choses Il doit avoir la prééminence[Col- 1, 18], | a puissance est liée avec ceux qui ont le royaume. Non
seulement la bénédiction est slre, mais c’est au peuple de Dieu qu’elle se rattache.



