
Les demandes de Christ pour les chrétiens

(Jean 17)

J.N. Darby

[Écho du témoignage 1860 p. 84-103]

Les paroles que renferme ce chapitre ont un caractère tout particulier. Le Seigneur ne s’adresse ni au

monde, ni à Ses disciples. Il accorde à ceux-ci le privilège de L’entendre s’entretenir avec Son Père à leur

sujet, privilège inestimable qui nous procure une intelligence aussi claire que possible de la position dans

laquelle Il nous a placés. Lorsque Jésus enseignait le monde, Il se mettait à la portée du monde ; et c’est ce que

nous devons faire aussi selon nos moyens. Mais quand Il converse avec Son Père, il est naturel qu’Il expose

librement tout ce qui Lui tient à cœur concernant Ses disciples. Quoiqu’il en soit, comme ils étaient les parties

intéressées (maintenant nous avons reçu par grâce toutes ces choses), Il parle en leur présence afin de leur

donner à connaître parfaitement Ses sentiments pour eux. S’il est vrai qu’Il entretient Son Père de nous et des

bénédictions qu’Il nous réserve, sommes-nous disposés à L’écouter avec attention pour nous pénétrer de Ses

pensées d’amour à notre égard ? Nos cœurs, je le sais, sont froids et misérables ; rien n’est plus à déplorer que

leur indifférence et leur oubli de Dieu ; certes, l’état ouvertement mauvais d’un homme du monde est quelque

chose de profondément triste. Mais si je voyais un enfant commettre le mal, sans se laisser toucher ni détourner

par les tendres supplications de son père, je le déclarerais perdu sans espoir.

C’est pourquoi, quand nous trouvons cette première vérité, que Jésus nous porte sur Son cœur, qu’Il nous

présente à Son Père et que nous sommes les objets de leur commune affection, sûrement nous devons nous y

montrer sensibles. « Je dis ces choses dans le monde afin qu’ils aient ma joie accomplie en eux-mêmes ». La

perfection de l’amour de Christ consiste en ce qu’Il voulait nous rendre participants de la même bénédiction

dont Il jouissait Lui-même. Il est très vrai que nous sommes bénis à cause de Christ, mais il y a autre chose,

savoir, que nous sommes bénis avec Lui ; et c’est là la perfection de Son amour. Il nous aime assez pour vouloir

nous avoir près de Lui, et nous avoir tous dans la perfection de Son cœur. Et après avoir dessillé notre

entendement afin que nous Le vissions tel qu’Il est, et que nous nous réjouissions dans ce qu’Il est, Il nous rend

conscients de Son amour parfait : « nous Lui serons semblables, car nous le verrons tel qu’Il est » . Si

je voyais toujours devant moi la bénédiction parfaite avec la certitude de ne jamais la posséder, cette vue ne

serait d’aucune joie, d’aucune consolation pour mon cœur ; mais si j’ai en perspective un objet parfait avec la

conscience que je le posséderai un jour, je ne me lasse pas de m’en occuper. Tant que nous restons ici-bas,

nous savons que nous sommes loin de ressembler parfaitement à Jésus ; nous le désirons, il nous tarde d’être

rendus conformes à Son image. Néanmoins, si nous avons en quelque mesure, « goûté combien le Seigneur

est bon » , nous sommes attristés de n’être pas comme Lui. Mais ici, Christ met en jeu les affections et

donne au cœur la conscience que telle est notre place en Lui devant Dieu, et que toute la bénédiction dont Il est

l’objet nous appartient également. Nous convient-il de dire, non ? Y a-t-il de l’humilité à nous refuser à cela, à

dire que nous en sommes indignes ? Dieu a-t-Il raison ? Ce n’est pas de l’humilité que de refuser la grâce. Et

quand elle se montre une grâce telle, grâce sans mélange, ce n’est pas de l’humilité que de dire qu’on n’est pas

 [1 Jean 3, 2]

 [1 Pier. 2, 3]



en état d’avoir de tels privilèges. Si j’allègue que je n’en suis pas tout à fait digne, c’est avouer la pensée que si

j’en étais plus digne, je serais mieux qualifié pour ces bénédictions ; et c’est en cela précisément qu’il y a

manque d’humilité. Pas de détours avec Dieu. À la grâce seule nous devons le désir d’être amenés en Sa

présence, dans Sa bénédiction, et de devenir semblables à Christ. Nous ne sommes rien. Dès que nous

regardons à la gloire qui nous attend, tout sentiment de nos propres mérites s’évanouit aussitôt.

Ici donc le Seigneur nous place dans la même position que Lui sur la terre. Nous ne sommes pour un tel

privilège que de pauvres faibles créatures — mais Il nous met, Lui, dans Sa position sur la terre. « Père, dit-Il, je

veux, quant à ceux que tu m’as donnés, que là où je suis, ils y soient aussi avec moi afin qu’ils voient ma gloire,

la gloire que tu m’as donnée » . — On dit souvent que ce chapitre est une prière. La moitié est en effet une

prière ; mais le reste est une exposition complète et claire du terrain sur lequel Jésus nous place, en

commençant à Son ascension et continuant ensuite jusqu’à la gloire qu’Il veut nous donner. Quant à la prière,

elle a rapport à notre marche à travers les épreuves et les difficultés de ce monde. Pour ce qui est de la place

que Christ nous donne, Il nous la donne en haut avec Lui-même ; mais Il nous le dit pendant qu’Il est encore sur

la terre afin que nous l’apprenions de Sa propre bouche dans le monde. Ce n’est point qu’Il veuille nous ôter du

monde ; mais Il prend pour point de départ le fait que nous serons un jour dans la gloire. Tandis qu’Il était ici-

bas, Il n’avait pas besoin de témoin ; Il était Lui-même le témoin céleste. Mais maintenant qu’Il est parti, Il laisse

Ses saints comme Son épître vivante et active, dans un monde auquel ils n’appartiennent pas plus que Lui-

même.

Considérons donc d’abord la manière dont Il nous introduit dans cette position. Dans les premiers versets,

c’est de Sa propre glorification qu’il s’agit. « Jésus dit ces choses, et leva ses yeux au ciel et dit : Père, glorifie

ton Fils »… « Comme tu lui as donné autorité sur toute chair, afin qu’Il donne la vie éternelle à tout ce que tu lui

as donné »… « Je t’ai glorifié sur la terre, j’ai achevé l’œuvre que tu m’as donnée à faire. Et maintenant glorifie-

moi, toi, Père, auprès de toi-même de la gloire que j’avais auprès de toi avant que le monde fût ». Le Seigneur

exprime là deux pensées. La première, c’est le droit que Sa personne Lui donne à la gloire qu’Il demande  :

« Glorifie ton Fils afin que ton Fils te glorifie » ; et ensuite l’autre qui est exprimée dans ces paroles  : « Je t’ai

glorifié sur la terre », « Et maintenant glorifie-moi, toi, Père ». C’est-à-dire que le Seigneur fait valoir deux titres à

la gloire qu’Il demande comme homme : Il doit être glorifié en vertu du droit inhérent à Sa personne, et en vertu

du droit que lui donne Son œuvre.

Nous avons à envisager notre place sur la terre en rapport à la fois avec ces deux titres que Christ fait

valoir. Ils constituent la base sur laquelle Il fonde notre admission dans cette position bénie ; et à la fin Il dit : « Je

leur ai fait connaître ton nom, et le leur ferai connaître, afin que l’amour dont tu m’as aimé, soit en eux, et moi en

eux ». L’amour dont le Père avait aimé Jésus devait être dans les disciples : ils devaient en jouir ; ils devaient

avoir Sa vie accomplie en eux-mêmes. C’est à cela que nous sommes appelés, savoir : à la jouissance, dans

ce monde, de l’amour que Christ connaissait ici, comme amour de Son Père. En tant qu’homme dans ce

monde, Il était le Fils de Dieu, et d’où provenait Son bonheur ? Était-ce du monde ? Assurément non : Il n’était

pas du monde. Il y marchait sans doute, mais dans le caractère et dans la position de Fils de Dieu. C’est là

qu’étaient Sa joie, Sa bénédiction constante  : Il les tirait du Père. Le secret de Ses délices au milieu d’un

monde qui Le haïssait, était cette source intarissable d’amour qui du cœur du Père découlait sur Lui, Lui Son

Fils bien-aimé, en qui Il prenait tout Son plaisir. Maintenant, l’important pour nous est de savoir comment des

êtres tels que nous peuvent parvenir à une pareille position. Le Seigneur ne perdit pas un seul instant

conscience de l’amour de Son Père. Comment un pécheur peut-il arriver là ? Bien qu’Il eût déclaré le nom de

Son Père aux disciples (par exemple, dans le sermon sur la montagne) l’avaient-ils compris ? Non ; ils n’avaient

 [v. 24]



pas l’Esprit d’adoption. Il révélait le nom et le caractère du Père, mais leurs cœurs n’entraient point dans la

relation que ce nom exprimait.

Christ comme homme marchant ici-bas, était le Fils de l’homme qui est dans le ciel . Sa personne

Lui donne ce titre. Il traverse ce monde dans la souffrance et dans l’épreuve. Il souffre de la part de l’homme

pour la justice et par amour. Mais quelles que soient les peines qu’Il ait à endurer, Il s’adresse toujours à Dieu

comme à Son Père tout le temps de Sa vie dans ce monde. Tout ce que Son cœur exprime, il l’exprime dans la

conscience de Sa relation avec Dieu comme Père. Mais quand Il vient à la croix, Il s’écrie : « Mon Dieu, mon

Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? » . Car là, tout ce que Dieu éprouve de sainte haine contre le

mal tombe sur Lui pour l’amour de nous. Aussi n’est-il pas question d’amour et de communion entre le Père et

Lui : toutes les perfections de Dieu, Sa sainteté, Sa vérité, Sa majesté, Sa justice, devaient s’élever contre Lui

sur la croix, parce qu’Il y était comme Celui qui avait été fait péché pour nous. Quant à l’autre grand fait

distinctif de la nature de Dieu, Son amour, Christ ne pouvait pas nécessairement en savourer alors la douceur.

C’est pour cela qu’Il ne dit pas  : « Père » ; mais « mon Dieu, mon Dieu ». Plus tard, au moment d’expirer, Il

s’écrie : « Père, je remets mon esprit entre tes mains » . Jamais Il n’a été plus parfait, jamais Il n’a été

plus agréable à Dieu, qu’Il ne l’a été sur la croix. En ce sens Dieu devint débiteur de Christ ; car Son caractère

fut manifesté, comme il ne l’avait jamais été auparavant. Si Dieu avait simplement détruit tous les hommes

dans Sa colère, il n’y aurait pas eu place pour l’amour ; — et si dans Sa miséricorde Il les avait tous épargnés,

que fût devenue Sa justice ? Mais Christ se livrant Lui-même à la mort, et prenant sur Lui, à la croix, tout le

poids de la colère divine, la justice a parfaitement cours contre le péché, et l’amour pour le pécheur est

parfaitement manifesté. Là, Dieu fut glorifié pleinement dans toutes Ses perfections.

La question du péché ainsi réglée, et tout ce qu’était Christ étant démontré par Sa résurrection, Il dit : « Je

déclarerai ton nom à mes frères » . En effet, le Seigneur Jésus, après s’être fait entendre sur la croix, et

avoir obtenu la réponse dans la résurrection, s’avance et dit maintenant : « Va vers mes frères, et leur dis : Je

monte vers mon Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu » . Voilà maintenant ces deux noms

révélés à la fois par Christ : la relation dans laquelle Il avait été avec le Père comme Fils toute Sa vie durant ; et

le plein effet de toutes les perfections de Dieu comme tel, et dont Il avait porté le poids comme colère contre le

péché, Il le manifeste maintenant comme étant entièrement pour nous. S’il est question de la justice de Dieu,

nous sommes devenus justice de Dieu en Christ  ; s’il s’agit de Son amour, nous sommes aimés du

même amour dont Christ est aimé. Par Jésus Christ la grâce règne par la justice . Tout ce que le Père

peut être pour des enfants en qui Il prend Ses délices — tout ce qu’Il était pour Christ, Il l’est pour nous. Le

péché est complètement ôté et, par la parole même de Christ, les disciples, en vertu de l’efficace de Son œuvre

de rédempteur, sont amenés à la même place que Lui. Il déclare le nom de Son Père à Ses frères : « Je monte

vers mon Père et votre Père ». Et Il les introduit dans cette position après avoir traversé la mort et le jugement et

en être sorti par la résurrection ; de sorte que Sa justice devient celle dans laquelle nous nous tenons devant

Dieu. Tant que Jésus était sur la terre, Il demeurait tout à fait seul parce que l’expiation n’était pas accomplie.

« À moins que le grain de froment ne tombe en terre et ne meure, il demeure seul » . Mais Il est mort,

et Il peut maintenant leur faire partager Sa propre place — et c’est ce qu’Il fait dans ce chapitre. Le péché y

mettait-il obstacle ? Oui, mais il est ôté. La justice s’y opposait-elle ? Oui, mais elle est pour eux et pour nous.

En considérant les souffrances de Christ, on en découvre deux espèces très distinctes quoique, dans un

sens, on puisse dire qu’Il a passé par tous les genres possibles de souffrance. Il a souffert de la part de

l’homme pour la justice, et de la part de Dieu pour le péché. Les souffrances pour le péché, Il les a prises

entièrement sur Lui seul pour nous. Il les a souffertes pour que nous n’ayons pas à les souffrir. Il s’en est chargé

pleinement ; Il a bu la coupe jusqu’à la lie ; et c’en est fini de ces souffrances-là. Quant à Ses souffrances pour la

 [Jean 3, 13]

 [Matt. 27, 46]

 [Luc 23, 46]

 [Ps. 22, 22]

 [Jean 20, 17]

 [2 Cor. 5, 21]

 [Rom. 5, 21]

 [Jean 12, 24]



justice, Il nous accorde le privilège de les partager avec Lui. « Il vous a été gratuitement donné dans ce que

vous faites pour Christ, non seulement de croire en Lui, mais aussi de souffrir pour Lui » . S’il nous

arrive de souffrir de la part de l’homme pour la justice, nous sommes avec Christ dans ces souffrances ; mais

nous ne saurions participer aux souffrances pour le péché. Celles-là, Il les a prises complètement sur Lui seul. Il

ne nous en a pas laissé une goutte, pas la plus petite parcelle, pas la plus légère trace. Il les a souffertes pour

que jamais elles ne tombent sur nous. Et maintenant, après avoir accompli cette œuvre d’amour, Jésus prend

possession d’une autre place dans laquelle l’homme, comme tel, doit nécessairement Lui demeurer toujours

étranger, mais dans laquelle je puis me trouver avec Lui, par suite du fait que Christ est monté au ciel. En effet,

quand Il était sur la terre, je ne pouvais être avec Lui dans toute l’acception du mot, par la raison qu’Il était saint

et que je ne l’étais pas. Mais le péché ayant été ôté, et Christ étant allé au ciel, et y ayant pris place dans la

présence de Dieu, Il se trouve avoir fait l’œuvre en vertu de laquelle je puis m’approcher. Il est allé dans la

présence de Dieu avec une justice qui me donne droit d’y être moi-même. Par conséquent, la gloire dans

laquelle se trouve Christ et dans laquelle Il est entré comme ayant accompli la rédemption, au lieu d’y faire

obstacle, me rend capable d’être avec Lui. Jamais je n’eusse pu être avec Lui s’Il ne fût pas entré dans cette

gloire. Il pouvait nous visiter en grâce, mais c’est comme ressuscité d’entre les morts et monté en haut qu’Il

nous unit à Lui-même dans Sa place devant Dieu.

Maintenant ce dont Il s’occupe c’est de nous révéler le nom du Père. Lorsque Dieu parla à Abraham, Il lui

dit : « Je suis le Dieu Tout-puissant ; marche devant moi » . Dieu se révéla dans le caractère d’après

lequel la foi du patriarche devait déployer son activité : quelles que fussent les difficultés du chemin, Il était le

Tout-puissant et Abraham devait marcher dans la foi en ce nom. Plus tard, Dieu dit à Moïse : « Je suis apparu à

Abraham, à Isaac et à Jacob comme le Dieu Fort, Tout-puissant, mais je n’ai point été connu d’eux sous mon

nom de Jéhovah » . C’est sous ce dernier nom qu’Il entre en relation avec Israël. Il était l’Immuable, Celui

qui demeurerait fidèle à Sa parole et à Son serment — quelques nombreuses vicissitudes qu’Israël eût à

traverser. Il était donc un protecteur parfait ; Il était le Tout-puissant ; Il était Jéhovah  : mais ces titres

n’expriment pas ce dont j’ai besoin, tout bénis qu’ils sont à leur place. Il me faut la vie éternelle. Or, maintenant

Dieu vient sous un autre nom. Le Fils révèle le nom du Père. Si j’ai trouvé que le Père a envoyé le Fils pour être

Sauveur, et que cette œuvre est accomplie, je dis que Dieu n’est plus simplement un protecteur fidèle et tout-

puissant, ni même le vrai Dieu qui gouverne le monde avec justice : Il s’intéresse à mon salut ; Il est un Père

pour moi, si je reçois Son Fils.

Je trouve en Christ la révélation de ma position vis-à-vis de Dieu, cette position étant une conséquence de

la vérité bénie qu’Il a ôté le péché qui m’excluait de la présence de Dieu, et qu’Il est monté devant le Père afin

que j’aie la même position qui Lui appartient comme Fils du Père. Et il y a plus encore. En vertu de l’œuvre de

Christ et de Son ascension au ciel, le Saint Esprit a été envoyé. « Si je ne m’en vais le Consolateur ne viendra

point à vous ; mais si je m’en vais je vous l’enverrai » . Le Saint Esprit descend parce que Christ a été

exalté à la droite de Dieu. Il devient l’Esprit d’adoption : « Or, celui qui nous affermit avec vous en Christ et qui

nous a oints, c’est Dieu qui nous a aussi scellés et nous a donné les arrhes de l’Esprit dans nos cœurs »

. De sorte que dans le lieu même où nous trouvons Christ ainsi glorifié, nous trouvons le croyant établi

comme faisant partie de la justice présentée à Dieu. Le Saint Esprit est donné comme étant ce qui me scelle et

ce qui me communique la puissance et la bénédiction de la position dans laquelle Christ m’a amené. « C’est ici

la vie éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et Celui que tu as envoyé, Jésus Christ ». Voilà la relation,

vient ensuite l’œuvre  : « Je t’ai glorifié sur la terre, j’ai achevé l’œuvre que tu m’as donnée à faire ». Comme

conséquence Il demande au Père de Le glorifier, et Il ajoute : « J’ai manifesté ton nom aux hommes que tu m’as

donnés du monde… Maintenant ils ont connu que tout ce que tu m’as donné vient de toi ». Ce n’était pas

 [Phil. 1, 29]

 [Gen. 17, 1]

 [Ex. 6, 3]

 [Jean 16, 7]

 [2 Cor. 1,

21-22]



seulement ce que le Messie avait reçu de Dieu qu’Il leur avait fait connaître, mais aussi ce que le Fils tenait du

Père. Et Il continue en disant : « Je leur ai donné les paroles que tu m’as données et ils les ont reçues » etc.

Deux choses se trouvent en connexion avec la position dans laquelle les disciples sont ainsi placés  : la

source de leur joie et leur rôle de témoins de Jésus dans le monde.

Quant à leur joie, Il leur a communiqué tout ce qui peut la faire naître et l’entretenir. « Je leur ai donné les

paroles que tu m’as données ». « Désormais, » selon qu’Il leur avait dit auparavant, « je ne vous appelle plus

serviteurs, parce que le serviteur ne sait point ce que son maître fait, mais je vous ai appelés mes amis parce

que je vous ai fait connaître tout ce que j’ai ouï de mon Père » . Maintenant, Il nous place dans la

position de fils, et Il nous fait connaître comme à des fils les paroles que le Père Lui a données. Ce dont Christ

est occupé c’est de nous introduire dans la jouissance de Sa propre relation, de Sa position avec Dieu. C’est

pourquoi Il accomplit d’abord l’œuvre de l’expiation par laquelle cette position nous est assurée ; ensuite, Il

nous révèle le nom sous lequel nous sommes appelés à connaître Dieu, le nom du Père. Et en conséquence, Il

nous donne toutes les paroles du Père, afin que nous goûtions les joies de la position dans laquelle Il nous a

établis. « Je ne fais pas de demandes pour le monde, mais pour ceux que tu m’as donnés parce qu’ils sont

tiens… Père saint, garde-les en ton nom, le nom que tu m’as donné, afin qu’ils soient un comme nous ». Il les

place à l’abri du nom de « Père saint ». Il attendait qu’ils fussent gardés avec toute la tendresse du Père : c’est-

à-dire qu’ils sont dans ce monde sous la protection de ce nom de « Père saint ». Ensuite, comme motif pour les

garder Il présente au Père les deux suivants  : le premier, « car ils sont tiens » ; et l’autre, « Je suis glorifié en

eux ».

Mais le Seigneur dit-Il vrai, lorsqu’Il déclare qu’Il nous communique ces choses afin que nous ayons Sa joie

accomplie en nous-mêmes ? Oui, sans doute ; je crois fermement qu’Il l’entendait bien ainsi : Il voulait que nous

eussions Sa joie accomplie en nous. Si vous m’objectez que nous sommes trop faibles, trop misérables pour

cela, je réponds que c’est très vrai, mais que Jésus ne parlait pas ainsi. La possession de la vie n’en est pas la

puissance. La puissance de la vie se trouve en Christ, et en Christ seul ; car le caractère du nouvel homme est

d’être dépendant et obéissant. Si vous dites que vous possédez la vie de la part de Dieu, et qu’en conséquence

vous avez la puissance de cette vie, vous ne dites pas vrai. Mais si vous parlez ainsi : « J’ai reçu de Dieu la vie,

seulement Satan et le monde m’entourent de tentations et de pièges pour me détourner de la pratique de cette

vie » ; et si vous criez alors à Dieu en Lui disant : Père, garde-moi, j’ai besoin que tu me gardes — alors vous

aurez véritablement la puissance de la vie de Christ. Quand Paul se voit dans le troisième ciel, qu’en résulte-t-

il ? Sa chair ne s’enfle point, car il entend là des choses qu’il est incapable même d’exprimer ici-bas. Mais

lorsqu’il est descendu, la chair l’exciterait à se prévaloir de cette distinction comme n’ayant été accordée à

personne que lui. Il a besoin que ce piège de la chair soit brisé. C’est pourquoi Dieu lui envoie une écharde qui

l’empêche de se glorifier, en lui donnant la conscience de sa faiblesse. Il n’y a jamais danger pour nos âmes

quand nous sommes dans la présence de Dieu ; le danger n’existe que lorsque nous pensons que nous nous y

sommes trouvés. L’écharde donne à l’homme la conscience de sa propre faiblesse. Dans le cas de Paul nous

savons qu’elle consistait en quelque chose qui rendait méprisable sa prédication. Le Seigneur a à nous

abaisser de toutes manières. Le danger du chrétien consiste en ce qu’il ne soit pas conscient de sa faiblesse,

que la chair ne soit pas mise à sa vraie place, qu’il ne s’imagine être capable de quelque chose. Mais quand la

chair est mâtée à l’égard de ses prétentions, le croyant peut dire : « Quand je suis faible, alors je suis fort »

 et Christ se trouve exalté. Car si Paul, avec toute son incapacité, était pour d’autres le moyen de tant

de bénédictions, il est clair qu’il tirait sa force de Christ et non de lui-même. Telle est la vérité qui ressort de 2

Corinthiens 12  : la parfaite justice et la gloire de Christ qui sont à nous, ou l’homme en Christ ; et ensuite,

l’homme compté pour rien, et Christ toute chose en lui. C’est là que nous voyons le chrétien complet. Dans les

 [Jean 15, 15]

 [2

Cor. 12, 10]



deux cas (celui du troisième ciel, et celui de l’écharde) c’est Paul ; mais dans l’un c’est l’homme en Christ, et

dans l’autre c’est Christ dans l’homme, et ainsi l’homme compté pour rien. Sur la terre le croyant a non

seulement sa place en Christ dans le ciel, mais aussi la puissance de Christ dans ce monde. Quoique nous

fassions certainement l’expérience de ce que nous sommes, néanmoins l’Écriture ne place pas devant nous de

nécessité d’être en ce monde autre chose que Christ. « Pour moi vivre, c’est Christ » . De ce que la

chair est en moi, il ne s’en suit pas que je doive marcher selon elle. La puissance n’est pas dans le fait que

nous possédons la vie, mais bien dans l’exercice pratique de notre dépendance de la vie que nous avons en

Christ. Nous avons vu la pleine bénédiction de cette position précieuse : Sa joie accomplie en nous.

Passons maintenant au témoignage que les disciples sont appelés à rendre devant le monde.

« Je leur ai donné ta parole, dit Jésus, et le monde les a haïs, parce qu’ils ne sont pas du monde, comme

moi je ne suis pas du monde ». Nous voyons ici la place du chrétien dans le monde : il n’en fait pas plus partie

que Christ. Le Seigneur ne dit pas : ils ne doivent pas être, mais bien : « ils ne sont pas du monde comme aussi

je ne suis pas du monde ». Comme chrétiens qui tirez votre vie de Christ, et qui avez votre place avec Lui, vous

n’êtes pas du monde. La vie, la position que vous avez obtenues en Christ, tout découle du fait qu’Il vous a

donné avec le Père une relation en vertu de laquelle vous n’êtes pas plus du monde qu’Il n’en était Lui-même.

Sans doute, il reste à manifester Christ au monde ; mais les devoirs et les affections, par lesquelles cette

manifestation a lieu, découlent d’une relation déjà établie, et ne constituent pas le moyen d’entrer dans cette

relation. Christ étant devenu ma vie, je dois marcher comme Il a marché . Ma marche devient alors un

témoignage pour le monde ; mais un témoignage de quoi ? Voyez plutôt : qu’est-il advenu de Christ Lui-même ?

Le monde n’a pas voulu Le recevoir. « Père juste, le monde ne t’a point connu » ; ce qui revenait à dire : il y a

rupture complète entre le monde et moi. Christ vient dans le monde, en grâce, révélant le Père, et le monde L’a

haï ; c’est pourquoi Il s’en va du monde, et nous introduit dans Sa position en tant que monté en haut. Le monde

aura-t-il pour nous plus d’amour, qu’il n’en a eu pour Lui ? Non, certainement. Christ est dans le ciel à cause

que le monde n’a pas voulu Le recevoir, et ce n’est que parce qu’Il a pris cette place en vertu de Son sang et de

Sa mort qu’Il peut dire  : « Mon Père et votre Père, mon Dieu et votre Dieu » . Maintenant Il dit  : Je

vous établirai témoins de cela. Vous n’êtes pas du monde comme je ne suis pas du monde. « Je ne fais pas la

demande que tu les ôtes du monde, mais que tu les gardes du mal ; ils ne sont pas du monde » etc.

Comment obtiendrons-nous le caractère et l’esprit dans lesquels nous devons rendre un témoignage

semblable ? Nous ne pouvons pas sans doute être toujours dans le troisième ciel, mais si nous vivons de la vie

de Christ dans la puissance de l’Esprit, nous la manifesterons devant le monde comme il en fut de Christ Lui-

même. Il pouvait dire en parlant de Son sentier ici-bas : « le Fils de l’homme qui est dans le ciel » . Y

eut-il jamais en Lui la moindre chose qui ne fût pas en harmonie avec le troisième ciel ? Si donc ma vie, mon

cœur et mes affections s’y trouvent, je marcherai comme il convient à un habitant de ce lieu. Mais où est le

sentier pour une telle marche à travers ce monde ? « Je leur ai donné ta parole, et le monde les a haïs etc. ».

« Sanctifie-les par ta vérité : ta Parole est la vérité ». Ce n’est pas tout. Christ est la vérité : la Parole de Dieu est

la vérité sur toute chose. Si je veux connaître la nature et l’état de mon cœur, la Parole me le révèle. Si je veux

savoir ce que Dieu est, ce qu’est Jésus comme Sauveur, la Parole satisfait à toutes mes demandes. C’est la

Parole encore qui le met en garde contre Satan et ses ruses. En un mot, la Parole m’explique tout pendant que

je traverse le labyrinthe de ce monde, qui ne peut être en effet qu’un labyrinthe pour tous, et tout

particulièrement pour les incrédules. — Dieu est amour, et cependant je ne vois de tous côtés que misères et

souffrances : le petit enfant lui-même qui vient de naître meurt peut-être par la faute de ses parents ! Pourquoi

en est-il ainsi ? Qui peut le comprendre et en donner la raison ? Un tel état de choses est inexplicable, si ce

n’est pour la Parole de Dieu qui est la vérité et qui l’explique parfaitement. Prenez le cas de Jésus Lui-même :

 [Phil. 1, 21]

 [1 Jean 2, 6]

 [Jean 20, 17]

 [Jean 3, 13]



— Il peut en appeler à tous les hommes et dire : « Qui de vous me convaincra de péché ? » . Pourtant,

quelle est Sa fin ? Il est forcé d’avouer devant eux que Dieu L’a abandonné ; et leurs cœurs endurcis en

prennent occasion de s’écrier en se moquant  : si Dieu L’aime, qu’Il Le délivre. Tout cela est inexplicable. Et

ceux qui veulent trouver dans l’état du monde tel qu’il est, la preuve du juste gouvernement de Dieu, font

précisément ce que faisaient les amis de Job. Ils prétendaient que ce monde dans sa condition présente était

l’expression du gouvernement moral de Dieu. Mais non, cela n’est point  : voyez Job, et la profondeur des

souffrances qu’il endure. Il était très méchant, mais il parlait plus droitement que ses amis. Il dit qu’il a vu le

juste souffrir ; il a besoin de trouver Dieu : Oh ! s’écrie-t-il, si je pouvais Le voir ! — mais je ne puis Le trouver !

Je le répète : un tel état de choses est inexplicable en lui-même. Mais du moment que j’ouvre la Parole de Dieu,

j’ai la clé de tout. Prenez l’incrédule sur son propre terrain, et il n’a pas un mot à dire ; il est plus incapable, que

qui que ce soit, de rendre compte des faits qui se passent journellement, car ils ne s’expliquent que par le

péché. « Sanctifie-les par ta vérité ». C’est la Parole de Dieu prise pour juger de toutes mes pensées et de tous

mes sentiments. Jésus ne dit pas  : Sanctifie-les par la loi, mais, « par la Parole ». Il y a des personnes qui

prennent la loi comme règle. Mais c’est d’un objet, qui ait et qui communique de la puissance, que vous avez

besoin, d’un objet qui s’empare de vos affections. Quel objet la loi vous présente-t-elle ? Où est la chose —

l’Être — que vous devez aimer ? Où est-il ? Qui est-il ? La loi ne peut me parler et ne me parle effectivement

que d’un juge : elle ne présente pas à mon âme d’objet qui m’inspire des affections bénies et saintes ; mais un

tel objet, la parole du Père me le donne.

Voici, en effet, comment Jésus continue. « Comme tu m’as envoyé dans le monde, moi aussi je les ai

envoyés dans le monde ». « Et je me sanctifie moi-même pour eux, afin qu’eux aussi soient sanctifiés par la

vérité ». Maintenant j’ai quelque chose de plus que la Parole ; j’ai Christ Lui-même, qui est la substance de tout

ce dont parle la Parole. C’est pour cela que Christ dit au sujet de Sa position : « Je me sanctifie moi-même pour

eux ». Il est monté dans la gloire, et là Il s’est mis à part comme l’objet qu’il faut à nos cœurs. Le Saint Esprit me

Le révèle, et la Parole m’explique tout ce qui se trouve en Lui ; elle me communique tout ce qu’Il est. —

« Sanctifie-les par ta vérité ». De quelle manière ? « Je me sanctifie moi-même pour eux, afin qu’eux aussi soient

sanctifiés par la vérité ». Je possède maintenant un objet : la vérité qui jugera de tout ce qui est dans mon cœur.

C’est elle qui me sanctifie en me montrant Celui que j’aime et qui m’a promis que je vais être comme Lui. Ainsi,

j’ai un Christ qui a pris possession de mon cœur, qui m’a donné une place avec Lui-même, et qui m’a rendu

capable de l’occuper en se révélant Lui-même à mon cœur. Voilà ce que je trouve ici. Et outre cette position je

trouve le Consolateur envoyé ici-bas, prenant des choses de Christ et me les montrant, me révélant que Christ

m’a donné ce qu’Il a afin que j’en jouisse avec Lui, que je Lui sois fait semblable quand je Le verrai tel qu’Il est.

Or, la puissance de sanctification consiste dans ce fait que l’Esprit prend de ces choses de Christ et me les

montre . Mais il y a plus : Christ Lui-même est à moi. Il est l’homme parfait et béni, mis à part dans la

présence de Dieu ; et cette vérité communiquée à mon cœur dans la puissance de vie qu’elle possède en moi

par l’Esprit, me met à part pour Dieu. C’est la vérité qui me sanctifie ; mais si je considère ce que la vérité est

dans la perfection, c’est Christ. « Nous tous, contemplant à face découverte la gloire du Seigneur, nous

sommes transformés dans la même image, de gloire en gloire, comme par le Seigneur en esprit » .

Comme notre Seigneur le dit dans ce chapitre : « Je me sanctifie moi-même pour eux, afin qu’eux aussi soient

sanctifiés par la vérité ».

Puis, introduisant les autres chrétiens dans ces mêmes bénédictions  : « Or, je ne fais pas seulement des

demandes pour ceux-ci, mais aussi pour ceux qui croiront en moi par leur parole, afin que tous soient un

comme toi, Père, es en moi, et moi en toi ; afin qu’eux aussi soient un en nous, afin que le monde croie que tu

m’as envoyé » ; Il nous fait part de tout ce qu’Il a pris, comme homme, en bénédiction et en gloire. Il veut nous

 [Jean 8, 46]

 [Jean 16, 14]

 [2 Cor. 3, 18]



avoir participants de Sa joie pendant que nous sommes sur la terre. Puis viennent les paroles suivantes : « Et la

gloire que tu m’as donnée, je la leur ai donnée, afin qu’ils soient un, comme nous sommes un ». À la venue du

Seigneur, et lorsque les saints seront manifestés dans la gloire de Christ et avec Lui, le monde aura la preuve

que nous avons été aimés comme Christ a été aimé. « Moi en eux, et toi en moi, afin qu’ils soient consommés

en un, et que le monde connaisse que tu m’as envoyé et que tu les aimes comme tu m’as aimé ».

Mais Il nous réserve un don plus précieux encore : « Père, continue-t-il, je veux, quant à ceux que tu m’as

donnés, que là où je suis, ils y soient aussi avec moi, afin qu’ils voient ma gloire, la gloire que tu m’as donnée ;

car tu m’as aimé avant la fondation du monde ». En nous donnant la gloire de l’héritage, Il nous place devant le

monde comme ayant été amenés à jouir de la même gloire que Lui. « Quand le Christ qui est votre vie sera

manifesté, alors vous aussi vous serez manifestés avec Lui en gloire » . Et le monde dira alors  : Ces

pauvres gens que nous méprisions sont aimés du même amour dont Christ a été aimé. Mais outre ces

bénédictions si grandes et si précieuses, nous jouirons de Christ Lui-même. Il nous faut en jouir maintenant.

« Je leur ai fait connaître ton nom, et je le leur ferai connaître, afin que l’amour dont tu m’as aimé soit en eux, et

moi en eux ». Nous savons actuellement que nous sommes aimés comme Jésus est aimé, car Il nous a fait

connaître le nom du Père, et Il nous le fera connaître, afin que l’amour dont Il est aimé soit en nous, et Lui en

nous. Telle est la place qu’Il donne au chrétien dès à présent. Christ l’introduira un jour dans la gloire ; mais

c’est là, en un sens, un privilège inférieur, comparé à celui qui consiste dans la jouissance de Christ Lui-même.

Je n’ai pas à attendre jusqu’au temps de la gloire, pour savoir que je suis aimé comme Christ est aimé : je le

sais maintenant ; le monde le saura alors. Appuyés, comme sur le fondement unique et inébranlable, sur

l’œuvre que Christ a accomplie et sur le fait qu’Il se trouve, comme l’ayant achevée, dans la présence de Dieu,

où, par ce moyen, Il nous place Lui-même, nous pouvons dire : Je sais que je suis aimé comme Jésus est aimé

du Père, puisque Christ l’a dit : « Afin que l’amour dont tu m’as aimé soit en eux et moi en eux ». Cela se trouve-

t-il en vous ? Avez-vous cru la parole de Jésus, que le Père vous a aimés comme Il a aimé Son propre Fils ? Ce

n’était pas assez pour Lui de donner Son Fils pour vous : Il vous met à la même place et vous porte le même

amour. Si nous contristons l’Esprit, il nous est impossible de jouir de la puissance de cette position ; mais c’est

bien là la position dans laquelle Christ nous a placés afin que nous soyons avec Son Père et notre Père, Son

Dieu et notre Dieu, et que nous jouissions de Celui qui est la vérité, et qui nous donne la conscience d’être

aimés comme Il est aimé Lui-même ! Elle sera manifestée devant le monde quand Christ viendra, mais elle

nous appartient dès à présent. Que le Seigneur nous donne seulement de le croire. Si nous recherchons le

monde, ce n’est point l’amour du Père, mais c’est inimitié contre Lui. « Tout ce qui est dans le monde, la

convoitise de la chair, la convoitise des yeux, et l’orgueil de la vie, n’est point du Père, mais est du monde. Et le

monde passe »  etc. Vous trouverez toujours ces trois choses opposées l’une à l’autre — la chair

et l’Esprit, le diable et le Fils, le monde et le Père. « Tout ce qui est dans le monde », si nos cœurs le

recherchent, détruit, affaiblit la jouissance de l’amour du Père, car nous ne sommes pas du monde, comme

Christ n’en était pas.

Que le Seigneur vous donne d’en faire l’expérience ainsi que Christ l’a faite ! Et alors, marchant sur Ses

traces, et sanctifiés par la révélation de Lui-même à votre cœur, puissiez-vous jouir, dans toute sa réalité, de la

bénédiction consciente de l’amour dont le Père vous aime !

 [Col. 3, 4]

 [1 Jean 2, 16-17]


