Les demandes de Christ pour les chrétiens

(Jean 17)

J.N. Darby

[Echo du témoignage 1860 p. 84-103]

Les paroles que renferme ce chapitre ont un caractére tout particulier. Le Seigneur ne s’adresse ni au
monde, ni a Ses disciples. |l accorde a ceux-ci le privilege de L’entendre s’entretenir avec Son Pére a leur
sujet, privilege inestimable qui nous procure une intelligence aussi claire que possible de la position dans
laquelle Il nous a placés. Lorsque Jésus enseignait le monde, Il se mettait a la portée du monde; et c’est ce que
nous devons faire aussi selon nos moyens. Mais quand Il converse avec Son Pére, il est naturel qu’ll expose
librement tout ce qui Lui tient a coceur concernant Ses disciples. Quoigu’il en soit, comme ils étaient les parties
intéressées (maintenant nous avons recu par grace toutes ces choses), Il parle en leur présence afin de leur
donner a connaitre parfaitement Ses sentiments pour eux. S’il est vrai qu’ll entretient Son Pére de nous et des
bénédictions qu’ll nous réserve, sommes-nous disposés a L’écouter avec attention pour nous pénétrer de Ses
pensées d’amour a notre égard ? Nos cceurs, je le sais, sont froids et misérables ; rien n’est plus a déplorer que
leur indifférence et leur oubli de Dieu; certes, I'état ouvertement mauvais d’'un homme du monde est quelque
chose de profondément triste. Mais si je voyais un enfant commettre le mal, sans se laisser toucher ni détourner
par les tendres supplications de son pére, je le déclarerais perdu sans espoir.

C’est pourquoi, quand nous trouvons cette premiére vérité, que Jésus nous porte sur Son ceeur, qu’ll nous
présente a Son Pére et que nous sommes les objets de leur commune affection, sirement nous devons nous y
montrer sensibles. « Je dis ces choses dans le monde afin qu’ils aient ma joie accomplie en eux-mémes ». La
perfection de I'amour de Christ consiste en ce qu’ll voulait nous rendre participants de la méme bénédiction
dont Il jouissait Lui-méme. Il est trés vrai que nous sommes bénis a cause de Christ, mais il y a autre chose,
savoir, que nous sommes bénis avec Lui; et c’est la la perfection de Son amour. Il nous aime assez pour vouloir
nous avoir prés de Lui, et nous avoir tous dans la perfection de Son cceur. Et aprés avoir dessillé notre
entendement afin que nous Le vissions tel qu’ll est, et que nous nous réjouissions dans ce qu’ll est, Il nous rend
conscients de Son amour parfait : « nous Lui serons semblables, car nous le verrons tel qu’ll est » [1 Jean 3, 2], Sj
je voyais toujours devant moi la bénédiction parfaite avec la certitude de ne jamais la posséder, cette vue ne
serait d’aucune joie, d’aucune consolation pour mon coeur; mais si j’ai en perspective un objet parfait avec la
conscience que je le posséderai un jour, je ne me lasse pas de m’en occuper. Tant que nous restons ici-bas,
nous savons que nous sommes loin de ressembler parfaitement a Jésus ; nous le désirons, il nous tarde d’étre
rendus conformes a Son image. Néanmoins, si nous avons en quelque mesure, «golté combien le Seigneur
est bon » [1 Pier. 2, 3] nous sommes attristés de n’étre pas comme Lui. Mais ici, Christ met en jeu les affections et
donne au ceeur la conscience que telle est notre place en Lui devant Dieu, et que toute la bénédiction dont Il est
I'objet nous appartient également. Nous convient-il de dire, non ? Y a-t-il de ’humilité a nous refuser a cela, a
dire que nous en sommes indignes ? Dieu a-t-Il raison ? Ce n’est pas de I'humilité que de refuser la grace. Et
qguand elle se montre une grace telle, grace sans mélange, ce n’est pas de I'humilité que de dire qu’on n’est pas



en état d’avoir de tels privileges. Si j'allégue que je n’en suis pas tout a fait digne, c’est avouer la pensée que si
jen étais plus digne, je serais mieux qualifié pour ces bénédictions; et c’est en cela précisément qu’il y a
manque d’humilité. Pas de détours avec Dieu. A la grce seule nous devons le désir d’étre amenés en Sa
présence, dans Sa bénédiction, et de devenir semblables a Christ. Nous ne sommes rien. Dés que nous
regardons a la gloire qui nous attend, tout sentiment de nos propres mérites s’évanouit aussitét.

Ici donc le Seigneur nous place dans la méme position que Lui sur la terre. Nous ne sommes pour un tel
privilege que de pauvres faibles créatures — mais Il nous met, Lui, dans Sa position sur la terre. « Pére, dit-1l, je
veux, quant a ceux que tu m’as donnés, que la ou je suis, ils y soient aussi avec moi afin qu’ils voient ma gloire,
la gloire que tu m’as donnée » [v- 241, — On dit souvent que ce chapitre est une priére. La moitié est en effet une
priere; mais le reste est une exposition complete et claire du terrain sur lequel Jésus nous place, en
commengant a Son ascension et continuant ensuite jusqu’a la gloire qu’ll veut nous donner. Quant a la priere,
elle a rapport a notre marche a travers les épreuves et les difficultés de ce monde. Pour ce qui est de la place
que Christ nous donne, Il nous la donne en haut avec Lui-méme ; mais Il nous le dit pendant qu’ll est encore sur
la terre afin que nous I'apprenions de Sa propre bouche dans le monde. Ce n’est point qu’ll veuille nous éter du
monde ; mais |l prend pour point de départ le fait que nous serons un jour dans la gloire. Tandis qu’ll était ici-
bas, Il n’avait pas besoin de témoin; Il était Lui-méme le témoin céleste. Mais maintenant qu’ll est parti, Il laisse
Ses saints comme Son épitre vivante et active, dans un monde auquel ils n’appartiennent pas plus que Lui-
méme.

Considérons donc d’abord la maniére dont Il nous introduit dans cette position. Dans les premiers versets,
c’est de Sa propre glorification qu’il s’agit. « Jésus dit ces choses, et leva ses yeux au ciel et dit : Pére, glorifie
ton Fils »... « Comme tu lui as donné autorité sur toute chair, afin qu’ll donne la vie éternelle a tout ce que tu lui
as donné »... « Je t'ai glorifié sur la terre, j’ai achevé I'ceuvre que tu m’as donnée a faire. Et maintenant glorifie-
moi, toi, Pére, aupres de toi-méme de la gloire que j'avais auprés de toi avant que le monde fGt ». Le Seigneur
exprime la deux pensées. La premiere, c’est le droit que Sa personne Lui donne a la gloire qu’ll demande :
« Glorifie ton Fils afin que ton Fils te glorifie » ; et ensuite I'autre qui est exprimée dans ces paroles : «Je tai
glorifié sur la terre », « Et maintenant glorifie-moi, toi, Pére ». C’est-a-dire que le Seigneur fait valoir deux titres a
la gloire qu’ll demande comme homme : |l doit étre glorifié en vertu du droit inhérent & Sa personne, et en vertu
du droit que lui donne Son ceuvre.

Nous avons a envisager notre place sur la terre en rapport a la fois avec ces deux titres que Christ fait
valoir. lls constituent la base sur laquelle Il fonde notre admission dans cette position bénie; et a la fin Il dit : « Je
leur ai fait connaitre ton nom, et le leur ferai connaitre, afin que I'amour dont tu m’as aimé, soit en eux, et moi en
eux ». L’amour dont le Pére avait aimé Jésus devait étre dans les disciples : ils devaient en jouir; ils devaient
avoir Sa vie accomplie en eux-mémes. C’est a cela que nous sommes appelés, savoir : a la jouissance, dans
ce monde, de I'amour que Christ connaissait ici, comme amour de Son Pére. En tant qu’homme dans ce
monde, Il était le Fils de Dieu, et d’ou provenait Son bonheur ? Etait-ce du monde ? Assurément non : Il n’était
pas du monde. Il y marchait sans doute, mais dans le caractére et dans la position de Fils de Dieu. C’est la
qu’étaient Sa joie, Sa bénédiction constante : Il les tirait du Pére. Le secret de Ses délices au milieu d’'un
monde qui Le haissait, était cette source intarissable d’amour qui du coeur du Pére découlait sur Lui, Lui Son
Fils bien-aimé, en qui Il prenait tout Son plaisir. Maintenant, I'important pour nous est de savoir comment des
étres tels que nous peuvent parvenir a une pareille position. Le Seigneur ne perdit pas un seul instant
conscience de I'amour de Son Pére. Comment un pécheur peut-il arriver 1a ? Bien qu’ll e(it déclaré le nom de
Son Pére aux disciples (par exemple, dans le sermon sur la montagne) I'avaient-ils compris ? Non; ils n’avaient



pas I'Esprit d’adoption. Il révélait le nom et le caractére du Pere, mais leurs coeurs n’entraient point dans la
relation que ce nom exprimait.

Christ comme homme marchant ici-bas, était le Fils de ’lhomme qui est dans le ciel[Jean 3, 13], Sa personne
Lui donne ce titre. Il traverse ce monde dans la souffrance et dans I'épreuve. Il souffre de la part de I’'homme
pour la justice et par amour. Mais quelles que soient les peines qu’ll ait a endurer, |l s’adresse toujours a Dieu
comme a Son Peére tout le temps de Sa vie dans ce monde. Tout ce que Son coeur exprime, il 'exprime dans la
conscience de Sa relation avec Dieu comme Pére. Mais quand Il vient a la croix, Il s’écrie : « Mon Dieu, mon
Dieu, pourguoi m’as-tu abandonné ? »[Matt. 27, 46], Car |a, tout ce que Dieu éprouve de sainte haine contre le
mal tombe sur Lui pour 'amour de nous. Aussi n’est-il pas question d’amour et de communion entre le Pere et
Lui : toutes les perfections de Dieu, Sa sainteté, Sa vérité, Sa majesté, Sa justice, devaient s’élever contre Lui
sur la croix, parce qu’ll y était comme Celui qui avait été fait péché pour nous. Quant a l'autre grand fait
distinctif de la nature de Dieu, Son amour, Christ ne pouvait pas nécessairement en savourer alors la douceur.
C’est pour cela qu’ll ne dit pas : «Pére»; mais «mon Dieu, mon Dieu». Plus tard, au moment d’expirer, I
s’écrie : « Pére, je remets mon esprit entre tes mains » [Luc 23, 46], Jamais Il n’a été plus parfait, jamais Il n’a été
plus agréable a Dieu, qu’ll ne I'a été sur la croix. En ce sens Dieu devint débiteur de Christ; car Son caractere
fut manifesté, comme il ne l'avait jamais été auparavant. Si Dieu avait simplement détruit tous les hommes
dans Sa colere, il n’y aurait pas eu place pour I'amour ; — et si dans Sa miséricorde Il les avait tous épargnés,
que fOt devenue Sa justice ? Mais Christ se livrant Lui-méme a la mort, et prenant sur Lui, a la croix, tout le
poids de la colere divine, la justice a parfaitement cours contre le péché, et I'amour pour le pécheur est
parfaitement manifesté. La, Dieu fut glorifié pleinement dans toutes Ses perfections.

La question du péché ainsi réglée, et tout ce qu’était Christ étant démontré par Sa résurrection, Il dit : « Je
déclarerai ton nom a mes fréres » [Ps- 22, 22] En effet, le Seigneur Jésus, aprés s’étre fait entendre sur la croix, et
avoir obtenu la réponse dans la résurrection, s’avance et dit maintenant : «Va vers mes freres, et leur dis : Je
monte vers mon Pére et votre Pére, vers mon Dieu et votre Dieu » [Jean 20, 17] Voila maintenant ces deux noms
révélés a la fois par Christ : la relation dans laquelle Il avait été avec le Pére comme Fils toute Sa vie durant; et
le plein effet de toutes les perfections de Dieu comme tel, et dont Il avait porté le poids comme colére contre le
péché, Il le manifeste maintenant comme étant entierement pour nous. S’il est question de la justice de Dieu,
nous sommes devenus justice de Dieu en Christ[2 Cor. 5, 21]; g’i| s’agit de Son amour, nous sommes aimés du
méme amour dont Christ est aimé. Par Jésus Christ la grace régne par la justice [Rom- 5, 211 Tout ce que le Pére
peut étre pour des enfants en qui Il prend Ses délices — tout ce qu’ll était pour Christ, Il I'est pour nous. Le
péché est completement été et, par la parole méme de Christ, les disciples, en vertu de I'efficace de Son ceuvre
de rédempteur, sont amenés a la méme place que Lui. Il déclare le nom de Son Pére a Ses fréres : « Je monte
vers mon Pére et votre Pére ». Et Il les introduit dans cette position aprés avoir traversé la mort et le jugement et
en étre sorti par la résurrection; de sorte que Sa justice devient celle dans laquelle nous nous tenons devant
Dieu. Tant que Jésus était sur la terre, Il demeurait tout a fait seul parce que I'expiation n’était pas accomplie.
« A moins que le grain de froment ne tombe en terre et ne meure, il demeure seul » [Jean 12, 24] Mais Il est mort,
et Il peut maintenant leur faire partager Sa propre place — et c’est ce qu’ll fait dans ce chapitre. Le péché y
mettait-il obstacle ? Oui, mais il est 6té. La justice s’y opposait-elle ? Oui, mais elle est pour eux et pour nous.

En considérant les souffrances de Christ, on en découvre deux espéces trés distinctes quoique, dans un
sens, on puisse dire qu’ll a passé par tous les genres possibles de souffrance. Il a souffert de la part de
I’lhomme pour la justice, et de la part de Dieu pour le péché. Les souffrances pour le péché, Il les a prises
entierement sur Lui seul pour nous. Il les a souffertes pour que nous n’ayons pas a les souffrir. Il s’en est chargé
pleinement; Il a bu la coupe jusqu’a la lie ; et ¢c’en est fini de ces souffrances-la. Quant a Ses souffrances pour la



justice, Il nous accorde le privilege de les partager avec Lui. « Il vous a été gratuitement donné dans ce que
vous faites pour Christ, non seulement de croire en Lui, mais aussi de souffrir pour Lui» [Phil- 1, 29] S’il nous
arrive de souffrir de la part de ’'homme pour la justice, nous sommes avec Christ dans ces souffrances ; mais
nous ne saurions participer aux souffrances pour le péché. Celles-la, Il les a prises complétement sur Lui seul. |l
ne nous en a pas laissé une goutte, pas la plus petite parcelle, pas la plus Iégére trace. Il les a souffertes pour
que jamais elles ne tombent sur nous. Et maintenant, aprés avoir accompli cette ceuvre d’amour, Jésus prend
possession d’une autre place dans laquelle 'homme, comme tel, doit nécessairement Lui demeurer toujours
étranger, mais dans laquelle je puis me trouver avec Lui, par suite du fait que Christ est monté au ciel. En effet,
quand Il était sur la terre, je ne pouvais étre avec Lui dans toute I'acception du mot, par la raison qu’ll était saint
et que je ne I'étais pas. Mais le péché ayant été 6té, et Christ étant allé au ciel, et y ayant pris place dans la
présence de Dieu, Il se trouve avoir fait I'ceuvre en vertu de laquelle je puis m’approcher. Il est allé dans la
présence de Dieu avec une justice qui me donne droit d’y étre moi-méme. Par conséquent, la gloire dans
laquelle se trouve Christ et dans laquelle Il est entré comme ayant accompli la rédemption, au lieu d’y faire
obstacle, me rend capable d’étre avec Lui. Jamais je n’eusse pu étre avec Lui s’ll ne ft pas entré dans cette
gloire. Il pouvait nous visiter en grace, mais c’est comme ressuscité d’entre les morts et monté en haut qu’ll
nous unit a Lui-méme dans Sa place devant Dieu.

Maintenant ce dont Il s’occupe c’est de nous révéler le nom du Pére. Lorsque Dieu parla & Abraham, Il lui
dit : « Je suis le Dieu Tout-puissant; marche devant moi»[Gen. 17, 1]. Dieu se révéla dans le caractere d’aprés
lequel la foi du patriarche devait déployer son activité : quelles que fussent les difficultés du chemin, Il était le
Tout-puissant et Abraham devait marcher dans la foi en ce nom. Plus tard, Dieu dit a Moise : « Je suis apparu a
Abraham, a Isaac et a Jacob comme le Dieu Fort, Tout-puissant, mais je n’ai point été connu d’eux sous mon
nom de Jéhovah » [Ex. 6, 3]. C’est sous ce dernier nom qu’ll entre en relation avec Israél. Il était I'lmmuable, Celui
qui demeurerait fidéle a Sa parole et a Son serment — quelques nombreuses vicissitudes qu’lsraél elt a
traverser. |l était donc un protecteur parfait; Il était le Tout-puissant; Il était Jéhovah : mais ces titres
n’expriment pas ce dont j’ai besoin, tout bénis qu’ils sont a leur place. Il me faut la vie éternelle. Or, maintenant
Dieu vient sous un autre nom. Le Fils révéle le nom du Peére. Si j’ai trouvé que le Pere a envoyé le Fils pour étre
Sauveur, et que cette ceuvre est accomplie, je dis que Dieu n’est plus simplement un protecteur fidéle et tout-
puissant, ni méme le vrai Dieu qui gouverne le monde avec justice : Il s’intéresse a mon salut; Il est un Pere
pour moi, si je recois Son Fils.

Je trouve en Christ la révélation de ma position vis-a-vis de Dieu, cette position étant une conséquence de
la vérité bénie qu’ll a 6té le péché qui m’excluait de la présence de Dieu, et qu’ll est monté devant le Péere afin
que j’aie la méme position qui Lui appartient comme Fils du Pére. Et il y a plus encore. En vertu de I'ceuvre de
Christ et de Son ascension au ciel, le Saint Esprit a été envoyé. « Si je ne m’en vais le Consolateur ne viendra
point & vous ; mais si je m’en vais je vous I'enverrai » [Jean 16, 7] | e Saint Esprit descend parce que Christ a été
exalté a la droite de Dieu. Il devient I'Esprit d’adoption : « Or, celui qui nous affermit avec vous en Christ et qui
nous a oints, c’est Dieu qui nous a aussi scellés et nous a donné les arrhes de I'Esprit dans nos ceeurs » [2 Cor. 1,
21-22], De sorte que dans le lieu méme ol nous trouvons Christ ainsi glorifié, nous trouvons le croyant établi
comme faisant partie de la justice présentée a Dieu. Le Saint Esprit est donné comme étant ce qui me scelle et
ce qui me communique la puissance et la bénédiction de la position dans laquelle Christ m’a amené. « C’est ici
la vie éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et Celui que tu as envoyé, Jésus Christ ». Voila la relation,
vient ensuite I'ceuvre : «Je t'ai glorifié sur la terre, j’ai achevé I'ceuvre que tu m’as donnée a faire ». Comme
conséquence Il demande au Pére de Le glorifier, et Il ajoute : « J’ai manifesté ton nom aux hommes que tu m’as
donnés du monde... Maintenant ils ont connu que tout ce que tu m’as donné vient de toi». Ce n’était pas



seulement ce que le Messie avait recu de Dieu qu’ll leur avait fait connaitre, mais aussi ce que le Fils tenait du
Pére. Et Il continue en disant : « Je leur ai donné les paroles que tu m’as données et ils les ont recues » etc.

Deux choses se trouvent en connexion avec la position dans laquelle les disciples sont ainsi placés : la
source de leur joie et leur réle de témoins de Jésus dans le monde.

Quant a leur joie, Il leur a communiqué tout ce qui peut la faire naitre et I'entretenir. « Je leur ai donné les
paroles que tu m’as données ». « Désormais, » selon qu’ll leur avait dit auparavant, «je ne vous appelle plus
serviteurs, parce que le serviteur ne sait point ce que son maitre fait, mais je vous ai appelés mes amis parce
que je vous ai fait connaitre tout ce que j'ai oui de mon Pére »[Jean 15, 15] Maintenant, Il nous place dans la
position de fils, et Il nous fait connaitre comme a des fils les paroles que le Pere Lui a données. Ce dont Christ
est occupé c’est de nous introduire dans la jouissance de Sa propre relation, de Sa position avec Dieu. C’est
pourquoi Il accomplit d’abord I'ceuvre de I'expiation par laquelle cette position nous est assurée; ensuite, |l
nous révele le nom sous lequel nous sommes appelés a connaitre Dieu, le nom du Pére. Et en conséquence, |l
nous donne toutes les paroles du Pére, afin que nous godtions les joies de la position dans laquelle Il nous a
établis. « Je ne fais pas de demandes pour le monde, mais pour ceux que tu m’as donnés parce qu’ils sont
tiens... Pere saint, garde-les en ton nom, le nom que tu m’as donné, afin qu’ils soient un comme nous ». Il les
place a I'abri du nom de « Pére saint ». Il attendait qu’ils fussent gardés avec toute la tendresse du Pére : c’est-
a-dire gu’ils sont dans ce monde sous la protection de ce nom de « Pere saint ». Ensuite, comme motif pour les
garder Il présente au Pere les deux suivants : le premier, «car ils sont tiens»; et 'autre, «Je suis glorifié en
eux ».

Mais le Seigneur dit-1l vrai, lorsqu’ll déclare qu’ll nous communique ces choses afin que nous ayons Sa joie
accomplie en nous-mémes ? Oui, sans doute; je crois fermement qu’ll I'entendait bien ainsi : Il voulait que nous
eussions Sa joie accomplie en nous. Si vous m’objectez que nous sommes trop faibles, trop misérables pour
cela, je réponds que c’est trés vrai, mais que Jésus ne parlait pas ainsi. La possession de la vie n’en est pas la
puissance. La puissance de la vie se trouve en Christ, et en Christ seul; car le caractére du nouvel homme est
d’étre dépendant et obéissant. Si vous dites que vous possédez la vie de la part de Dieu, et qu’en conséquence
vous avez la puissance de cette vie, vous ne dites pas vrai. Mais si vous parlez ainsi : « J’ai recu de Dieu la vie,
seulement Satan et le monde m’entourent de tentations et de piéges pour me détourner de la pratique de cette
vie » ; et si vous criez alors a Dieu en Lui disant : Pére, garde-moi, j’ai besoin que tu me gardes — alors vous
aurez véritablement la puissance de la vie de Christ. Quand Paul se voit dans le troisiéme ciel, qu’en résulte-t-
il 7 Sa chair ne s’enfle point, car il entend la des choses gu’il est incapable méme d’exprimer ici-bas. Mais
lorsqu’il est descendu, la chair I'exciterait a se prévaloir de cette distinction comme n’ayant été accordée a
personne que lui. Il a besoin que ce piége de la chair soit brisé. C’est pourquoi Dieu lui envoie une écharde qui
'empéche de se glorifier, en lui donnant la conscience de sa faiblesse. Il N’y a jamais danger pour nos ames
quand nous sommes dans la présence de Dieu; le danger n’existe que lorsque nous pensons que nous Nous y
sommes trouvés. L’écharde donne a ’homme la conscience de sa propre faiblesse. Dans le cas de Paul nous
savons qu’elle consistait en quelque chose qui rendait méprisable sa prédication. Le Seigneur a a nous
abaisser de toutes manieres. Le danger du chrétien consiste en ce qu’il ne soit pas conscient de sa faiblesse,
que la chair ne soit pas mise a sa vraie place, qu'’il ne s'imagine étre capable de quelque chose. Mais quand la
chair est matée a I'égard de ses prétentions, le croyant peut dire : « Quand je suis faible, alors je suis fort»[2
Cor. 12, 10] et Christ se trouve exalté. Car si Paul, avec toute son incapacité, était pour d’autres le moyen de tant
de bénédictions, il est clair qu’il tirait sa force de Christ et non de lui-méme. Telle est la vérité qui ressort de 2
Corinthiens 12 : la parfaite justice et la gloire de Christ qui sont a nous, ou I’'homme en Christ; et ensuite,
I’lhomme compté pour rien, et Christ toute chose en lui. C’est la que nous voyons le chrétien complet. Dans les



deux cas (celui du troisieme ciel, et celui de I'écharde) c’est Paul; mais dans I'un c’est ’homme en Christ, et
dans l'autre c’est Christ dans I'homme, et ainsi ’lhomme compté pour rien. Sur la terre le croyant a non
seulement sa place en Christ dans le ciel, mais aussi la puissance de Christ dans ce monde. Quoique nous
fassions certainement I'expérience de ce que nous sommes, néanmoins I'Ecriture ne place pas devant nous de
nécessité d’étre en ce monde autre chose que Christ. « Pour moi vivre, ¢’est Christ »[Phil- 1, 21] De ce que la
chair est en moi, il ne s’en suit pas que je doive marcher selon elle. La puissance n’est pas dans le fait que
nous possédons la vie, mais bien dans I'exercice pratique de notre dépendance de la vie que nous avons en
Christ. Nous avons vu la pleine bénédiction de cette position précieuse : Sa joie accomplie en nous.

Passons maintenant au témoignage que les disciples sont appelés a rendre devant le monde.

«Je leur ai donné ta parole, dit Jésus, et le monde les a hais, parce qu’ils ne sont pas du monde, comme
moi je ne suis pas du monde ». Nous voyons ici la place du chrétien dans le monde : il n’en fait pas plus partie
que Christ. Le Seigneur ne dit pas : ils ne doivent pas étre, mais bien : «ils ne sont pas du monde comme aussi
je ne suis pas du monde ». Comme chrétiens qui tirez votre vie de Christ, et qui avez votre place avec Lui, vous
n’étes pas du monde. La vie, la position que vous avez obtenues en Christ, tout découle du fait qu’ll vous a
donné avec le Pére une relation en vertu de laquelle vous n’étes pas plus du monde qu’ll n’en était Lui-méme.
Sans doute, il reste a manifester Christ au monde; mais les devoirs et les affections, par lesquelles cette
manifestation a lieu, découlent d’une relation déja établie, et ne constituent pas le moyen d’entrer dans cette
relation. Christ étant devenu ma vie, je dois marcher comme Il a marché[! Jean 2, 6], Ma marche devient alors un
témoignage pour le monde ; mais un témoignage de quoi ? Voyez plutbt : qu’est-il advenu de Christ Lui-méme ?
Le monde n’a pas voulu Le recevoir. « Pere juste, le monde ne t’a point connu » ; ce qui revenait a dire :ily a
rupture compléte entre le monde et moi. Christ vient dans le monde, en grace, révélant le Pére, et le monde L’a
hai’; c’est pourquoi Il s’en va du monde, et nous introduit dans Sa position en tant que monté en haut. Le monde
aura-t-il pour nous plus d’amour, qu’il n’en a eu pour Lui ? Non, certainement. Christ est dans le ciel a cause
que le monde n’a pas voulu Le recevoir, et ce n’est que parce qu’ll a pris cette place en vertu de Son sang et de
Sa mort qu’ll peut dire : « Mon Pére et votre Pére, mon Dieu et votre Dieu »[Jean 20, 17] Maintenant Il dit : Je
vous établirai témoins de cela. Vous n’étes pas du monde comme je ne suis pas du monde. « Je ne fais pas la
demande que tu les 6tes du monde, mais que tu les gardes du mal; ils ne sont pas du monde » etc.

Comment obtiendrons-nous le caractére et I'esprit dans lesquels nous devons rendre un témoignage
semblable ? Nous ne pouvons pas sans doute étre toujours dans le troisieme ciel, mais si nous vivons de la vie
de Christ dans la puissance de I'Esprit, nous la manifesterons devant le monde comme il en fut de Christ Lui-
méme. Il pouvait dire en parlant de Son sentier ici-bas : «le Fils de ’'hnomme qui est dans le ciel »[Jean 3, 13]. Y
eut-il jamais en Lui la moindre chose qui ne fit pas en harmonie avec le troisieme ciel ? Si donc ma vie, mon
coeur et mes affections s’y trouvent, je marcherai comme il convient a un habitant de ce lieu. Mais ou est le
sentier pour une telle marche a travers ce monde ? «Je leur ai donné ta parole, et le monde les a hais etc. ».
« Sanctifie-les par ta vérité : ta Parole est la vérité ». Ce n’est pas tout. Christ est la vérité : la Parole de Dieu est
la vérité sur toute chose. Si je veux connaitre la nature et I'état de mon cceur, la Parole me le révéle. Si je veux
savoir ce que Dieu est, ce gu’est Jésus comme Sauveur, la Parole satisfait a toutes mes demandes. C’est la
Parole encore qui le met en garde contre Satan et ses ruses. En un mot, la Parole m’explique tout pendant que
je traverse le labyrinthe de ce monde, qui ne peut étre en effet qu'un labyrinthe pour tous, et tout
particulierement pour les incrédules. — Dieu est amour, et cependant je ne vois de tous cotés que miseres et
souffrances : le petit enfant lui-méme qui vient de naitre meurt peut-étre par la faute de ses parents ! Pourquoi
en est-il ainsi? Qui peut le comprendre et en donner la raison ? Un tel état de choses est inexplicable, si ce
n’est pour la Parole de Dieu qui est la vérité et qui I'explique parfaitement. Prenez le cas de Jésus Lui-méme :



— Il peut en appeler a tous les hommes et dire : « Qui de vous me convaincra de péché ? »[Jean 8, 46] Pourtant,
quelle est Sa fin? Il est forcé d’avouer devant eux que Dieu L’a abandonné; et leurs cceurs endurcis en
prennent occasion de s’écrier en se moquant : si Dieu L’aime, qu’ll Le délivre. Tout cela est inexplicable. Et
ceux qui veulent trouver dans I'état du monde tel qu’il est, la preuve du juste gouvernement de Dieu, font
précisément ce que faisaient les amis de Job. lls prétendaient que ce monde dans sa condition présente était
I'expression du gouvernement moral de Dieu. Mais non, cela n’est point : voyez Job, et la profondeur des
souffrances qu’il endure. Il était trés méchant, mais il parlait plus droitement que ses amis. Il dit qu’il a vu le
juste souffrir; il a besoin de trouver Dieu : Oh! s’écrie-t-il, si je pouvais Le voir! — mais je ne puis Le trouver!
Je le répéte : un tel état de choses est inexplicable en lui-méme. Mais du moment que j'ouvre la Parole de Dieu,
jai la clé de tout. Prenez I'incrédule sur son propre terrain, et il n’a pas un mot a dire; il est plus incapable, que
qui que ce soit, de rendre compte des faits qui se passent journellement, car ils ne s’expliquent que par le
péché. « Sanctifie-les par ta vérité ». C’est la Parole de Dieu prise pour juger de toutes mes pensées et de tous
mes sentiments. Jésus ne dit pas : Sanctifie-les par la loi, mais, «par la Parole». Il y a des personnes qui
prennent la loi comme regle. Mais c’est d’un objet, qui ait et qui communique de la puissance, que vous avez
besoin, d’'un objet qui s’empare de vos affections. Quel objet la loi vous présente-t-elle ? Ou est la chose —
I'Etre — que vous devez aimer ? Ou est-il ? Qui est-il ? La loi ne peut me parler et ne me parle effectivement
que d’un juge : elle ne présente pas a mon d&me d’objet qui m’inspire des affections bénies et saintes ; mais un
tel objet, la parole du Pére me le donne.

Voici, en effet, comment Jésus continue. « Comme tu m’as envoyé dans le monde, moi aussi je les ai
envoyés dans le monde ». «Et je me sanctifie moi-méme pour eux, afin qu’eux aussi soient sanctifiés par la
vérité ». Maintenant j’ai quelque chose de plus que la Parole; j’ai Christ Lui-méme, qui est la substance de tout
ce dont parle la Parole. C’est pour cela que Christ dit au sujet de Sa position : « Je me sanctifie moi-méme pour
eux ». |l est monté dans la gloire, et la Il s’est mis a part comme I'objet qu’il faut a nos cceurs. Le Saint Esprit me
Le révéle, et la Parole m’explique tout ce qui se trouve en Lui; elle me communique tout ce qu’ll est. —
« Sanctifie-les par ta vérité ». De quelle maniéere ? « Je me sanctifie moi-méme pour eux, afin qu’eux aussi soient
sanctifiés par la vérité ». Je posséde maintenant un objet : la vérité qui jugera de tout ce qui est dans mon ceceur.
C’est elle qui me sanctifie en me montrant Celui que j'aime et qui m’a promis que je vais étre comme Lui. Ainsi,
j’ai un Christ qui a pris possession de mon cceur, qui m’a donné une place avec Lui-méme, et qui m’a rendu
capable de I'occuper en se révélant Lui-méme a mon cceur. Voila ce que je trouve ici. Et outre cette position je
trouve le Consolateur envoyé ici-bas, prenant des choses de Christ et me les montrant, me révélant que Christ
m’a donné ce qu’ll a afin que j’en jouisse avec Lui, que je Lui sois fait semblable quand je Le verrai tel qu’ll est.
Or, la puissance de sanctification consiste dans ce fait que I’'Esprit prend de ces choses de Christ et me les
montre [Jean 16, 14]. Mais il y a plus : Christ Lui-méme est a moi. Il est ’homme parfait et béni, mis a part dans la
présence de Dieu; et cette vérité communiquée a mon coeur dans la puissance de vie qu’elle posséde en moi
par I'Esprit, me met a part pour Dieu. C’est la vérité qui me sanctifie; mais si je considére ce que la vérité est
dans la perfection, c’est Christ. «Nous tous, contemplant a face découverte la gloire du Seigneur, nous
sommes transformés dans la méme image, de gloire en gloire, comme par le Seigneur en esprit » [2 Cor. 3, 18],
Comme notre Seigneur le dit dans ce chapitre : « Je me sanctifie moi-méme pour eux, afin qu’eux aussi soient
sanctifiés par la vérité ».

Puis, introduisant les autres chrétiens dans ces mémes bénédictions : «Or, je ne fais pas seulement des
demandes pour ceux-Ci, mais aussi pour ceux qui croiront en moi par leur parole, afin que tous soient un
comme toi, Pére, es en moi, et moi en toi; afin qu’eux aussi soient un en nous, afin que le monde croie que tu
m’as envoye » ; Il nous fait part de tout ce qu’ll a pris, comme homme, en bénédiction et en gloire. |l veut nous



avoir participants de Sa joie pendant que nous sommes sur la terre. Puis viennent les paroles suivantes : « Et la
gloire que tu m’as donnée, je la leur ai donnée, afin qu’ils soient un, comme nous sommes un ». A la venue du
Seigneur, et lorsque les saints seront manifestés dans la gloire de Christ et avec Lui, le monde aura la preuve
gue nous avons été aimés comme Christ a été aimé. « Moi en eux, et toi en moi, afin qu’ils soient consommés
en un, et que le monde connaisse que tu m’as envoyé et que tu les aimes comme tu m’as aimé ».

Mais Il nous réserve un don plus précieux encore : « Pere, continue-t-il, je veux, quant a ceux que tu m’as
donnés, que la ou je suis, ils y soient aussi avec moi, afin qu’ils voient ma gloire, la gloire que tu m’as donnée;
car tu m’as aimé avant la fondation du monde ». En nous donnant la gloire de I'héritage, Il nous place devant le
monde comme ayant été amenés a jouir de la méme gloire que Lui. « Quand le Christ qui est votre vie sera
manifesté, alors vous aussi vous serez manifestés avec Lui en gloire »[Col. 3, 4], Et le monde dira alors : Ces
pauvres gens que nous méprisions sont aimés du méme amour dont Christ a été aimé. Mais outre ces
bénédictions si grandes et si précieuses, nous jouirons de Christ Lui-méme. Il nous faut en jouir maintenant.
«Je leur ai fait connaitre ton nom, et je le leur ferai connaitre, afin que I'amour dont tu m’as aimé soit en eux, et
moi en eux». Nous savons actuellement que nous sommes aimés comme Jésus est aimé, car |l nous a fait
connaitre le nom du Pere, et Il nous le fera connaitre, afin que 'amour dont Il est aimé soit en nous, et Lui en
nous. Telle est la place qu’ll donne au chrétien des a présent. Christ I'introduira un jour dans la gloire ; mais
c’est la, en un sens, un privilege inférieur, comparé a celui qui consiste dans la jouissance de Christ Lui-méme.
Je n’ai pas a attendre jusqu’au temps de la gloire, pour savoir que je suis aimé comme Christ est aimé : je le
sais maintenant; le monde le saura alors. Appuyés, comme sur le fondement unique et inébranlable, sur
I'ceuvre que Christ a accomplie et sur le fait qu’ll se trouve, comme I'ayant achevée, dans la présence de Dieu,
ou, par ce moyen, |l nous place Lui-méme, nous pouvons dire : Je sais que je suis aimé comme Jésus est aimé
du Pére, puisque Christ I'a dit : « Afin que 'amour dont tu m’as aimé soit en eux et moi en eux ». Cela se trouve-
t-il en vous ? Avez-vous cru la parole de Jésus, que le Pére vous a aimés comme Il a aimé Son propre Fils ? Ce
n’était pas assez pour Lui de donner Son Fils pour vous : Il vous met a la méme place et vous porte le méme
amour. Si nous contristons I'Esprit, il nous est impossible de jouir de la puissance de cette position; mais c’est
bien la la position dans laquelle Christ nous a placés afin que nous soyons avec Son Pere et notre Pere, Son
Dieu et notre Dieu, et que nous jouissions de Celui qui est la vérité, et qui nous donne la conscience d’étre
aimés comme |l est aimé Lui-méme ! Elle sera manifestée devant le monde quand Christ viendra, mais elle
nous appartient dés a présent. Que le Seigneur nous donne seulement de le croire. Si nous recherchons le
monde, ce n’est point 'amour du Pére, mais c’est inimitié contre Lui. « Tout ce qui est dans le monde, la
convoitise de la chair, la convoitise des yeux, et 'orgueil de la vie, n’est point du Pére, mais est du monde. Et le
monde passe »[1 Jean 2, 16-17] etc. Vous trouverez toujours ces trois choses opposées I'une a I'autre — la chair
et I'Esprit, le diable et le Fils, le monde et le Péere. «Tout ce qui est dans le monde», si nos cceurs le
recherchent, détruit, affaiblit la jouissance de I'amour du Pére, car nous ne sommes pas du monde, comme
Christ n’en était pas.

Que le Seigneur vous donne d’en faire I'expérience ainsi que Christ I'a faite ! Et alors, marchant sur Ses
traces, et sanctifiés par la révélation de Lui-méme a votre cceur, puissiez-vous jouir, dans toute sa réalité, de la
bénédiction consciente de I'amour dont le Pére vous aime !



