Quelques paroles sur la premiere épitre de Jean

[Echo du témoignage 1860 p. 465-481]

On trouvera, dans cette épitre, de riches et profonds secrets du plus divin caractere.

Dés I'ouverture, le Seigneur est appelé «la Parole de vie », parce qu’ll est la manifestation de la vie. Il nous a
montré la vie. Dans Sa personne, saint Jean I'a entendue, I'a contemplée, I'a touchée.

Elle nous a été aussi communiquée. Il nous a été donné par la puissance du Saint Esprit de la recevoir de
sa source.

Dans sa nature ou son essence, elle ne peut faillir ; elle est indestructible, parfaitement au-dela des atteintes
de l'aiguillon de la mort. Elle est appelée ici «cette vie éternelle». Bien différente de celle dont était animé
Adam, «I'ame vivante » [Gen- 2, 7] qui devait étre mise a I'épreuve et qui fut perdue dans la bataille, comme nous
le savons, cette vie de Celui qui est «I'Esprit vivifiant » [T Cor. 15, 45] est invulnérable, et s’est montrée telle par la
résurrection ; car la résurrection est la vie en victoire!".

Mais il y a plus. Cette vie, si je puis exprimer ainsi mes pensées, se revét de relation. Elle se met en relation.
Et que serait la vie sans cela, méme la vie humaine? Si nous ne devions vivre simplement que dans
I'individualité, la vie ne serait rien que I'existence. Mais nous participons a une vie commune et nous sommes
en relation les uns avec les autres. Il en est de méme de cette vie éternelle; elle était, comme nous le lisons ici,
«avec le Pere», et comme nous le lisons encore, elle nous introduit dans la «communion». — «Notre
communion est avec le Pére et avec son Fils, Jésus Christ»[1. 3]. Elle nous introduit en qualité d’enfants, nous
placant ainsi dans la relation la plus étroite avec Dieu, etc. Et c’est la la plénitude de notre joie, comme nous le
voyons encore ici : « Nous vous écrivons ces choses, afin que votre joie soit accomplie » [1, 4.

Il se peut que nous soyons faibles et maladifs ; il se peut que le travail de I'incrédulité, la force de la vanité et
de la convoitise, les dards enflammés de I'ennemi, causent a notre d&me diverses indispositions; mais la
condition réelle ou I'attribut propre de cette vie, par laquelle nous sommes introduits dans la relation et la
communion d’enfants, n’est rien moins que plénitude de joie.

Et davantage encore. Cette vie a ses qualités morales, aussi bien que sa nature ou essence, et ses
relations. Elle est inaccessible a la souillure, aussi bien qu’éternelle. Sa possession constitue notre restauration
morale. « Le Fils de Dieu a été manifesté, afin qu’il 6tat nos péchés, et il n’y a point de péché en lui»[3, 3]. C’est
ici le message qu’ll nous apporte, Lui qui est la vie. « Dieu est lumiére, et il n’y a en lui nulles ténébres »[1, 31, Ce
message est la contradiction directe de la parole que Satan, le menteur, glissa dans I'oreille d’Eve. Il dit & Eve
que, quant a Dieu, il n’y avait pas de lumiere en Lui, ni vérité, ni amour. Le Fils, la vie, nous déclare qu’il n’y a
en Dieu rien que lumiére ; et que, pour avoir communion avec Lui, il nous faut marcher nous-mémes dans la
lumiere. Et cela est notre guérison morale — imparfaite encore, il est vrai — car «si nous disons que nous
n'avons point de péché, nous nous séduisons nous-mémes »[1, 8l; mais le Fils, qui posséde cette vie pour
nous, ce secret du rétablissement moral, possede aussi le reméde nécessaire a ce défaut de perfection, et
nous devons en user. Il nous faut confesser nos péchés, et Dieu est fidéle au Fils, notre Sauveur — juste
envers cette ceuvre par laquelle Il a accompli la réconciliation — pour nous pardonner nos péchés,



Et quoigu’il soit certainement vrai que cette restauration morale n’est pas parfaite maintenant, quant a son
efficace libre et sans entrave dans I'ame, et que nous ayons encore des péchés a confesser, elle n’en est pas
moins compléte dans I'ordre ou la sphére de son influence. Elle ne nous guérit pas seulement a I'égard de Dieu,
mais elle nous guérit aussi entre nous, les uns a I'égard des autres. Elle nous ramene dans la lumiére et nous
fait nous aimer les uns les autres. Son efficace morale amene un résultat qui contraste a la fois avec I'état
d’Adam et avec celui de Cain. Adam, en Genése 3, représente la nature ruinée dans sa relation avec Dieu qui
I'oblige de se tenir a distance et dans les ténébres; Cain, en Genése 4, est le symbole de notre méme nature
ruinée en rapport avec nos semblables. Mais a présent, par la vertu de cette vie, nous marchons dans la
lumiere, et nous nous aimons I'un I'autre.

Tout cela nous est dit dans la premiére partie de cette épitre ; et c’est un grand et précieux discours. La vie,
dans son éternelle et inaltérable essence, la connaissance et la jouissance de la relation dans laquelle elle entre
avec nous, et ses diverses vertus morales pour notre restauration, tel en est le sujet.

Puis aussi, 'ap6tre s’adresse séparément aux péres, aux jeunes gens et aux jeunes enfants, et s’adresse a
eux en rapport aussi avec cette vie, ou avec Celui qui la posséde en Lui-méme pour nous.

Les péres font de Christ leur objet. lls Le regardent, pour ainsi dire, Le contemplent, L’apprennent et Le
comprennent.

Les jeunes gens font de Lui, et de la vie qu’ils ont recue de Lui, leur force, L’employant dans le combat avec
le monde, cette scéne qu’animent et remplissent «la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et I'orgueil de
la vie » [2, 16],

Les jeunes enfants font de Christ, de cette vie, leur joie, connaissant par Lui le Pére; Le connaissant pour
eux-mémes, dans la liberté et le bonheur de I'esprit d’adoption.

Sdrement, cela révéle une puissance morale magnifique, variée, agissant dans I'ame en raison de cette vie.
Et, comme se rattachant a la condition des « jeunes enfants », Jean introduit ici un avertissement contre cette
forme du mensonge, ou cet antichrist qui nie «le Pére et le Fils»[2. 22]; car la position ou I'état des «jeunes
enfants » dépend tout a fait de ce mystére. lls sont dans I'état d’adoption; ils connaissent le Pére; ils ont la joie
de cet état, comme je I'ai dit. Mais cela leur est enlevé par ce mensonge, ou antichrist, qui nie le Pére et le Fils.
La relation est alors perdue pour nous, 'dme en est dépouillée. Au commencement, un autre mensonge
dépouilla Adam de son innocence ; ce mensonge-ci dérobe leur joie aux jeunes enfants. Que c’est a bon draoit,
par conséquent, qu’ils sont mis en garde contre lui !

Il est dit a quelgu’un dans un autre passage : « Tiens ferme ce que tu as, afin que personne ne prenne ta
couronne »[Apoc. 3, 11]_Et ici Jean voudrait, dans le méme esprit, exhorter les jeunes enfants a tenir ferme ce
gu’ils ont, de maniere gu’aucun mensonge ne leur ravisse leur joie.

Cette épitre nous reporte par les pensées et les souvenirs qu’elle réveille en nous aux premiers chapitres de
la Genese. Et certainement, comme ce livre, Jean s’attache surtout a ce qui est personnel et individuel, et en
général ne s’occupe pas des vérités qui n'appartiennent qu’aux dispensations.

La Genese s’ouvre par la création, et cette épitre, comme I'évangile du méme auteur, par Celui qui était
avant la création. Dans le systeme de la création, ’'homme, et toutes choses avec lui, ou sous lui, se trouvaient
dans la vie, dans l'ordre, et dans un caractere de beauté. La mort était alors la chose étrangere, et en
conséquence elle était la chose dont on était menacé. La révélation ou la proclamation qui fut faite au milieu de
toute cette scéne de vie, d’ordre et de beauté, était relative a la mort.



Dans ce présent siécle mauvais, la mort, gage du péché[Rom. 6, 23] est manifestée. La terre est devenue le
tombeau de ses habitants : le péché y regne par la mort. En conséquence, c’est la vie qui se trouve la chose
étrangére et que I'on proclame. Cette épitre nous parle ainsi, en effet. La vie doit étre recue par nous, morts
comme nous sommes dans nos fautes et dans nos péchés[Eph. 2, 1]; de méme que la mort, de I'autre coté, avait
été encourue par Adam dans son état de vie et de perfection. Nous sommes maintenant appelés a écouter les
paroles de vérité du Fils du Pére, comme Adam écouta et recut le mensonge du serpent. Nous avons a faire
nous-mémes, personnellement et directement, connaissance avec la «Parole de vie», comme Eve fit
personnellement et intimement connaissance avec I'arbre de mort, lorsqu’elle en prit et en mangea (voir Gen. 3,
6). Cette acceptation de I'arbre de la connaissance du bien et du mal mit Adam en communion avec la mort
dans tous ses douloureux et dégradants résultats. Il perdit le jardin, Eve et Dieu; il perdit tout : il se perdit lui-
méme. Sa conscience troublée, le tablier de feuilles de figuier, I'abri des arbres sous lesquels il cherche a se
cacher, I'épée des chérubins, tout nous dit la ruine de sa condition. L’acceptation de «la Parole de vie » fait tout
recouvrer, quelque perdu que ce pat étre et que ce fut perdu en effet, et tout recouvrer avec des avantages qui
dépassent tout ce qu’on pourrait dire. Nous retrouvons Dieu dans la relation de Pére; nous nous retrouvons
nous-mémes en plénitude de joie; nous nous retrouvons les uns les autres comme fréres; nous retrouvons
I’héritage comme en gloire. Tout est désormais a nous dans un caractére d’incorruptibilité, de victoire, de
permanence, a jamais hors de toute atteinte. Nous avons pour nourriture la viande tirée de celui qui dévorait et
la douceur recueillie du fort[Jug. 14, 14],

Voila ce qui en est de nous en Christ. Et c’est ainsi que, comme je I'ai déja fait entendre, cette épitre nous
garde, dans la compagnie, I'esprit et les souvenirs des premiers chapitres de la Genése. Elle ne fait que clore le
volume ; mais, sous le rapport moral, elle se lie avec son commencement.

II'y a cependant d’autres pensées que la lecture de cette épitre fait naitre dans I'dme et que je désire
communiquer aussi; des pensées qui naturellement ne contredisent en rien celles que j’ai suggérées plus haut,
et ne les heurtent absolument en rien, pas méme dans la plus petite mesure, mais qui sont pourtant d’une
nature différente.

On peut dire que cette épitre fait voir que I'efficace de la communion laisse sur 'dme I'impression de I'objet
de la communion duquel il lui a été donné de jouir.

En conséquence, on y trouve a plusieurs reprises les trois pensées que voici : manifestation d’un objet,
communion avec lui, impression qu'il laisse sur I'ame. En d’autres termes, le Seigneur est manifesté sous une
forme ou dans un caractére quelconque; le croyant a communion avec Lui, en tant que manifesté de cette
maniere ; une impression d’une nature semblable est laissée par la sur I’dme du croyant.

Cela est tout simple.

L’épitre débute en déclarant cette manifestation qui est interprétée comme placant 'dme en communion
avec le Pére et avec Son Fils Jésus Christ; et il est ensuite déclaré, de plus, que le résultat de cela sur I'ame,
I'impression produite par cette communion, est plénitude de joie (1, 1-4).

C’est la un exemple de ce que je considére, ainsi que je I'ai déja insinué, comme un grand trait
caractéristique de toute I'épitre. Nous y trouvons notre objet manifesté, une certaine communion avec cet obijet,
et ensuite une impression correspondante produite.

Ainsi encore, I'objet manifesté est déclaré étre lumiére ; et, en conséquence, I'apbtre nie en méme temps
qu’il puisse y avoir quelgue communion avec cet objet, si nous marchons encore dans «les ténébres » (1, 5-6).



Ensuite, il est dit, en parfaite harmonie avec ce que j'ai suggéré, que «celui qui dit qu’il demeure en lui, doit
lui-méme aussi marcher comme lui a marché » (2, 6], Et par suite, comme I’amour a resplendi dans la marche de
Christ ou dans ce gu’ll a fait pour nous, si nous professons d’avoir communion avec Lui ou de demeurer en Lui
qui est lumiere, et que néanmoins nous nous haissions I'un 'autre, nous nous séduisons nous-mémes, et nous
sommes encore dans les ténebres (2, 7-9).

Parlant d’une autre qualité, ou vertu, de cet objet qui a été manifesté, I'épitre déclare qu’«il n’y a point de
péché en lui». Et c’est pourquoi il est de nouveau nié tout de suite que nous L’ayons jamais vu ou connu, Si
nous pratiguons le péché (3, 5-6).

Ce passage reconnait aussi le principe que I'objet manifesté, si 'dme a communion avec Lui, laissera
derriere lui sa ressemblance.

Voyez-en encore un second exemple, quant a 'amour. Il est percu, ou manifesté, dans le fait que Jésus
donne Sa vie pour nous. Si nous nous fermons les entrailles les uns aux autres, cet amour ne demeure point en
Nnous : Nous n’avons pas eu communion avec Lui (3, 16,17 ; 4, 9-11).

Et, de plus, c’est un amour parfait qui a été manifesté ; par conséquent, le fait que nous avons communion
avec Lui, que nous I'avons saisi avec foi, que nous en avons l'intelligence, produira une pleine assurance dans
I’ame et bannira toute crainte (4, 17-19).

Certainement, ce n’est pas trop dire que de dire apres tout cela que cette épitre bénie nous présente
diverses manifestations de Dieu, en Christ, «la Parole de vie », et que des manifestations semblables laissent
leur impression sur les @mes qui ont communion avec elles.

Et cette efficace que posséde la communion avec des manifestations pour laisser des impressions sur
I’ame, I'épitre nous la fait contempler, par occasion, dans deux cas intéressants :

12 Nous devons étre semblables a Jésus dans la gloire, lorsqu’ll sera manifesté en gloire, parce que nous
Le verrons dans cette gloire (3, 2).

2° Nous sommes des menteurs, si nous disons que nous aimons Dieu, pendant que nous haissons notre
frére. Il ne saurait en étre ainsi. Nous avons vu notre frére ; nous n’avons pas vu Dieu. C’est pourquoi, d’aprés le
principe de I'épitre, d’aprés le principe que la communion avec des choses manifestées laisse des impressions
derriere elle, nous ne pouvons aimer Dieu, que nous n’avons pas vu, Si nous n’aimons pas notre frére que nous
avons vu (4, 20, 21).

Ces passages affirment le principe général d’une maniere frappante.

Mais il ressort de tout cela une véritable bénédiction. En effet, d’aprés I'enseignement de I'apbtre, c’est dans
la connaissance réelle, vitale, personnelle, de notre bien-aimé Sauveur que nous sommes introduits. Or, en
supposant que les impressions dont I’épitre nous parle ne sont produites dans I'dme que d’une maniere bien
faible et bien partielle (et sGrement nous savons trop bien que tel est le cas), nous savons aussitét a quoi
attribuer le mal : il tient a I'imperfection de notre communion avec I'objet, et nullement a I'objet lui-méme ou a sa
manifestations. Et cette découverte est notre bénédiction. Car Dieu est fidele pour nous : c’est nous qui nous
manquons a nous-mémes. Les manifestations que Dieu nous fait de Lui devraient produire, ainsi que cette
épitre nous le déclare, la joie, la lumiére, 'amour, la sainteté, I'assurance du cceur. Si donc nous trouvons que
ce n’est que dans une faible mesure que tous ces fruits précieux sont mdris dans nos ames, nous I'imputons a
la pauvreté de notre communion avec notre objet, et non a la manifestation que le Seigneur a faite de Lui-
méme. Cette manifestation est telle qu’elle assurerait toutes ces vertus en nous dans une mesure parfaite;
mais nous découvrons que ce n’'est pas en Lui que nous sommes a I'étroit, mais bien dans nos propres



entrailles. Et certainement cette découverte est précieuse. La réflexion de la lumiere en nous est faible, mais la
lumiére qui I'a produite est une lumiere sans nuage.

Cependant, le moyen de rendre ces impressions plus profondes est encore de s’occuper de la
manifestation, non pas tant pour revenir avec inquiétude sur la honte et la douleur que nous fait éprouver la
faiblesse de ces impressions devant la conscience, que pour revenir, pour ainsi dire, frequemment a I'objet qui
les produit. Et il semble que I'Esprit dans I'apétre partage cette maniere de voir, quand Il dit : « Je vous ai écrit
ces choses, a vous qui croyez au nom du Fils de Dieu, afin que vous sachiez que vous avez la vie éternelle, et
afin que vous croyiez au nom du Fils de Dieu» (v. 13). Que le Fils de Dieu soit toujours I'objet de votre foi !

Je voudrais dire encore quelque chose sur cette épitre :

Au chapitre 5 versets 18 a 21, I'apbtre nous signale trois résultats, et cl6t ensuite sa lettre. Nous lisons trois
fois dans ces versets les mots : « Nous savons », servant d’introduction a trois vérités distinctes, quoique liées
entre elles, et dont chacune est importante, solennelle et précieuse.

Premierement, quiconque est né de Dieu ne peche pas, mais il se conserve lui-méme, et le méchant ne le
touche pas5. 18,

Une doctrine semblable a été considérée dans quelques parties précédentes de I'épitre. Nous y avons vu
que le Fils de Dieu a été manifesté, afin d’6ter notre péché et de n’avoir point de péché en Lui (chap. 3, 5). De
telles paroles nous enseignent que la vie qui nous est communiquée par le Fils est une vie pure, une vie selon
Dieu en justice et en sainteté. Il en est Lui-méme la source, sans aucune atteinte, aucune tache de péché, et ce
qui découle de Lui en nous est de la méme qualité. La méme fontaine ne peut donner a la fois de I'eau salée et
de I'eau douce[Jaca. 3, 11], La nature qui péche, qui porte le péché comme son fruit, ne saurait avoir communion
avec Christ : quelle communion la lumiére a-t-elle avec les ténébres ?[2 Cor. 6, 14] Le méchant, source de la
nature impure, ne peut pas non plus toucher ce qui est né de Dieu, ou dérivé du Fils, comme ce passage nous
I'explique ; il ne peut s’introduire pour le souiller, ainsi gqu’il souilla Adam.

Cela est extrémement précieux, et implique une condition autrement glorieuse que celle d’Adam. Tous les
biens, toutes les possessions d’Adam, étaient exposés aux attaques du « méchant ». Le serpent n’était point un
intrus dans le jardin d’Eden ; il avait le droit de s’y trouver : de sorte qu’Adam pouvait étre tenté. Mais il n’en est
pas de méme de nous. Nous possédons une vie et sommes héritiers d’'un héritage qui ne sont point ainsi
exposés. Tant notre vie que notre héritage, toute notre condition en Christ et par Christ, proviennent de Christ
victorieux du méchant. On ne voit pas le serpent dans la cité, comme on le voit dans le jardin (Apoc. 21; Gen.
3). L’arbre de vie s’y trouve, mais non pas I'arbre de la connaissance du bien et du mal.

Secondement, nous sommes de Dieu, et le monde entier git dans le méchant(5. 19].

Cette doctrine a été aussi traitée auparavant dans I'épitre. Nous y avons vu que tout ce qui était dans le
monde était du monde, et que c’était I'ennemi de Dieu qui animait le monde, comme I'énergie qui habitait en lui
(chap. 2, 16; 4, 4). Il y a donc deux scénes d’action distinctes, et deux principes d’action distincts. |l y a Dieu
dans les saints, et il y a le méchant dans le monde. Les saints sont de Dieu, tout le reste est du monde. Les uns
possedent les facultés renouvelées du troupeau de Dieu pour entendre la voix du Berger ; tous les autres n’ont
de godt et d’intelligence que pour les intéréts et les plaisirs d’'un systéme que leurs cceurs et leurs mains,
corrompus et possédés par Satan, ont fagonné et entretiennent chaque jour (4, 1-6).

Combien est solennel le caractere de ce langage ! Il nous enseigne que parmi les hommes il n’y a rien qui
appartienne a Dieu, a moins que d’étre retiré du monde par Christ. Le monde peut avoir ses variétés et ses



mesures différentes ; mais il est tout entier dans le méchant. Il n’est que ténebres et inimitié variées. Point de
délivrance, point de translation dans la lumiere, point de retour a Dieu, si ce n’est par la vie de Jésus, cette vie
manifestée dont nous parle notre épitre.

En troisiéme lieu, le Fils de Dieu est venu nous donner de l'intelligence pour connaitre le véritable, et nous
sommes dans le véritable, savoir : dans Son Fils Jésus Christ, et nous avons le vrai Dieu, et, en Lui et avec Lui,
la vie éternelle[5. 20],

Voici encore une doctrine d’un prix merveilleux. Le monde n’a point trouvé Dieu par la sagesse. Toute sa
science I'a laissé dans I'ignorance de Dieu, témoin I'autel d’AthéneslAct- 17, 23], Mais maintenant Dieu s’est
révélé, et cette révélation se trouve en Jésus. La gloire de Dieu brille dans la face de Jésus Christ[2 Cor. 4, 6],
Cette épitre nous avait déja enseigné que la vie éternelle, qui était avec le Pére, avait été manifestée. Les
apdtres I'avaient vue, I'avaient entendue et I'avaient touchée. De sorte que la connaissance de Dieu nous était
désormais assurée. Nous avons recu de lintelligence pour Le connaitre, et nous trouvons que cette
connaissance est la vie éternelle — ainsi que cette épitre avait dit déja : « Celui qui a le Fils a la vie » [5, 12] et
avait montré les fruits divins que portait la connaissance de ce Dieu révélé, ou la communion avec Lui.

Toutes les pensées que nous pouvons avoir, toutes les conjectures que nous pouvons former de nous-
mémes relativement a Dieu, ne peuvent que faire des idoles ou de fausses divinités. Nous ne pouvons
connaitre Dieu que dans cette manifestation de Lui-méme que nous obtenons et que nous avons en Jésus, et
nous devons traiter comme idolatres toutes les autres pensées que nous pourrions nous faire ou qu’on voudrait
nous donner de Lui. Celui-la seul est «le vrai Dieu », et il faut nous garder de tout le reste comme d’«idoles ».

Nous avons donc ici trois distinctes et importantes propositions. Ce sont des conclusions solennelles,
importantes et bénies. Les saints possédent la connaissance de Dieu et la vie dans cette connaissance, et par
la ils sont séparés d’'un monde que le méchant reconnait et anime, et sont en possession de ce que ce méme
méchant ne saurait jamais toucher.

Le tout se termine par cet avertissement auquel il a été déja fait allusion : « Petits enfants, gardez-vous des
idoles » [5, 21]. Maintenant que le vrai Dieu est révélé, ne laissons pas s'élever dans notre coeur, dans I'esprit
d’indépendance, aucune pensée, aucun raisonnement au sujet de Dieu, aucune déduction de notre propre
sagesse ou de notre théologie. Tout cela aboutit a l'idolatrie, idolatrie raffinée peut-étre, spéculative et
philosophique, mais toujours idolatrie. Les notions de 'hnomme sur Dieu ne sauraient étre que de fausses
notions, car nous ne pouvons Le connaitre par la sagesse. Il a plu a Dieu de se manifester, et il faut que nous
ayons communion avec cette manifestation, et que par sa lumiére nous marchions séparés de toutes les idoles;
estimant toujours comme notre bénédiction de ne pas étre laissés a nos conjectures au sujet de Dieu, mais
d’étre appelés a Le connaitre, a la lumiére de la révélation qu’ll a donnée de Lui-méme, et dans cette
connaissance trouver notre vie assurée pour I'éternité.

1. T Je confesse profondément et pleinement la vérité de I'humanité de Christ. Il était «la semence de la femme » [Gen.
3, 151 Il a participé a la chair et au sang avec les enfants[Héb. 2, 141 Dieu et homme, dans une seule personne : tout
dépend de cela.



