La charité

[Echo du témoignage 1862 p. 317-327]

« Et je vous montre un chemin bien plus excellent » [1 Cor. 12, 31],

«La fin du commandement, c’est I'amour » [1 Tim. 1, 5]
(lisez 1 Corinthiens 13)

Je me propose, dans ces lignes, de développer un peu, avec l'aide du Seigneur, ce chemin d’'une
excellence qui surpasse de beaucoup, qu’on manqgue si souvent, et qui est si peu compris.

«La fin du commandement, c’est I'amour qui procede d’un cceur pur, et d’'une bonne conscience, et d’'une
foi sincére»[1 Tim. 1, 5] Mais rien ne saurait étre plus éloigné d’une juste intelligence de ce «chemin», ni de
cette «fin du commandement », que ce qui se présente dans les pensées et les vues qui ont cours parmi ceux
qui sont distingués en nos jours par leur profession de christianisme. Dans la chrétienté ordinaire, on ne voit
pas la racine de la charité, sa nature divine n’est point connue, et en conséquence son développement est
impossible et n’est point recherché. Tout ce que I'on voit dans I'exposé divin de ce «chemin incomparable »,
c’est un séduisant tableau, une magnifique description, une peinture hyperbolique d’un idéal qu’on ne doit
jamais s’attendre a voir réaliser dans la pratique; ou si jamais on lui donne un corps, on le réduit a la
manifestation des sentiments de bienveillance simplement de la nature humaine, et on essaie de lui faire rendre
tout ce qu’on pense qu’il peut fournir dans I'art de gouverner et de discipliner les passions, et de soumettre la
hauteur naturelle du caractére a I'action de la bride et du mors[Ps- 32, 9] 3 I'influence de freins de convention. Je
ne parle pas ici de la restriction du sens de ce mot, charité, simplement a une distribution d’auménes, mais de
la signification qu’on attache a toutes ces phrases courantes, «en parfaite charité », «charité universelle »,
«vivre dans la charité », « mourir dans la charité ».

Mais « Dieu est charité » [1 Jean 4, 8], a charité c’est «I’'amour », et Christ sur la terre était la personnification
divine de I'amour. En dehors de cela, les pensées que les hommes ont de I'amour et les résultats dans les
hommes naturels de ces pensées, ne sont qu’une pauvre et indigne caricature de I'original divin : ce n’est
slrement pas le déploiement de ce que tous les dons de I'Esprit de Dieu devaient tendre a cultiver, toute la foi
et toute la vérité devaient entretenir, et toute la révélation soutenir ; et au-dela de quoi il n’y a pas d’acquisition a
faire dans la vie céleste, soit dans ce monde, soit dans celui qui est a venir. C’est plus profondément, bien plus
profondément que cela, qu’il nous faut chercher ce dont la nature est essentiellement d’entrer dans tout
véritable exercice d’ame envers Dieu et de survivre a tout ce qui sert a son développement, et qui dépasse tous
les mystéres et toute la connaissance, ainsi que la durée de toutes les merveilles qui peuvent étre révélées a la
foi et a 'espérance.

Dans des jours tels que les nétres il est difficile de discerner clairement quelles sont les fins de Dieu dans le
croyant individuellement, ou collectivement dans le corps : et quand on les discerne, il est encore plus difficile
de les réaliser d’'une maniere conséquente. Cela provient, non de quelque défaut de clarté et de précision dans
la Parole divine, mais de la maniére dont nos vues sont tant défigurées par ce qu’il y a de faux dans la
chrétienté qui nous entoure, et de I'éloignement du coeur pour I'efficace morale de la croix. Il est difficile de
dégager son esprit de ces fausses et pernicieuses influences, qui sont a I'ceuvre et agissent sur nous de tout
cété de la part d’'un christianisme qui, lié a la croix, peut étre dit selon I'énergique expression de I'apbtre



«penser aux choses de la terre »[Col- 3, 2]; et cela, lorsque nous ne devrions étre redevables pour la formation
de nos pensées et de nos désirs qu’aux précieuses révélations de notre Dieu dans Sa Parole.

L’assertion, que méme comme chrétiens il nous arrive souvent de manquer les fins de Dieu, n’a rien qui
doive nous surprendre, puisque nous voyons par I'épitre ouverte devant nous, que les Corinthiens, avec la
constitution apostolique de leur église, et avec toute la plénitude de leurs dons spirituels, avaient failli a
discerner les fins de Dieu en deux points des plus importants (il y en avait d’autres aussi, et d’une nature
morale), et qu’ils durent y étre solennellement rappelés par I'Esprit du Seigneur. lls perdirent de vue /a fin de
Dieu dans leur rassemblement a la table du Seigneur, de sorte que «ce n’était pas manger la cene du
Seigneur»[1 Cor. 11, 20] mais la leur propre; et ils étaient tellement fourvoyés dans I'usage qu'ils faisaient de la
vérité révélée et des dons spirituels, qu’ils s’attirent le reproche d’étre «charnels »[1 Cor. 3, 3] de marcher a la
maniere des hommes, et d’étre des enfants quant a 'usage et a I'estime gu’ils faisaient de ce gu’ils avaient
recu de Dieu. Il n’y aurait donc pas lieu de s’étonner que des chrétiens individuellement perdissent souvent de
vue aujourd’hui la fin de Dieu a leur égard comme Ses rachetés; ni que I'assemblée, quelque bien constituée
gu’elle pat étre, et quelque complets que puissent étre ses ministeres de vérité comme vérité, et tout en se
glorifiant peut-étre secretement de sa connaissance, elt besoin d’étre rappelée a la considération solennelle
que «la connaissance enfle, mais I'amour édifie»[1 Cor. 8, 1] — et d’entendre cet avertissement de I'Esprit : « Et
je vous montre un chemin bien plus excellent » [1 Cor. 12, 3111 Nous pouvons bien nous tenir pour assurés qu'il n’y
a pas de principes, quelque scripturaires qu’ils soient, ni de vérités, quelque profondes qu’elles puissent étre,
qui soient capables de garder I’'dme dans les sentiers de Dieu, si on ne recherche pas «|'amour » comme la fin
de tout.

Mais gqu’est-ce que cette charité, sans laquelle tout don n’est qu’une vaine fanfare, et toute la connaissance
que comme un simple jeu d’enfant ?

En Christ, sa manifestation fut parfaite, méme dans son caractére objectif. Son exercice découlait de Lui
sans avoir a vaincre une résistance quelconque, et sans gu’il y et a faire abnégation du moi. Car comme
« Dieu est amour » [1 Jean 4, 8] ainsi Christ était la parfaite manifestation de cet amour dans un homme, au milieu
des circonstances humaines. Véritablement Il était 'amour, d’autant plus qu’ll était « Dieu manifesté en chair » [1
Tim. 3, 16], Mais en nous, c’est tout le contraire. L’amour commence en nous par I'abnégation, I'abnégation
active, de tout ce qui caractérise la nature ou le vieil homme. Sa puissance se trouve dans le nouvel homme
ressuscité en Christ. C’est Christ en puissance de vie dans I’'dme : « Pour moi, vivre, ¢’est Christ» [Phil. 1, 21]
« Christ vit en moi»[Gal. 2, 20], De la vient qu’il est impossible que cette « voie bien plus excellente », cette fin de
Dieu en Ses saints, soit comprise ou recherchée la ou 'dme n’est pas en possession de la confiance de son
acceptation, et ol I'on ne s’est pas saisi réellement de la vérité bénie que I'on est « ressuscité avec Christ » [Col.
3, 1]. C’est une énigme sans espérance la ou cela est une énigme; car la manifestation d’'une chose ne saurait
se trouver ou la chose elle-méme n’existe pas. C’est une énergie de vie qui développe sa forme propre, et ce ne
peut étre que de la source vivante qui est au-dedans — la nature divine, «ce qui est né de Dieu»[1 Jean 5, 4],
Elle seule pourra porter le poids de jours comme les nétres; car elle est victorieuse et ne saurait étre vaincue.
L’amour ne demande pas de motif : il est lui-méme son motif. Il ne fait pas dépendre son exercice du succes,
de I'estime, ou de I'approbation qu’il obtient au-dehors. Et il avait bien compris sa puissance, celui qui pouvait
dire : «Mais soit, bien que vous aimant beaucoup plus, je sois moins aimé»[2 Cor. 12, 15]_ Mais on ne voit
I'exemple parfait de I'amour qu’en Jésus sur la croix. La puissance n’était pas la, en effet, pour Le soutenir, ni la
sympathie non plus; il n’y avait pas davantage I'estime de ceux qui avaient vu comment il s’était exercé durant
Sa vie, dans la guérison de leurs malades, le nettoiement de leurs lépreux, ou la résurrection de leurs morts;
enfin, il y manquait aussi I'estimation de ceux qui, 1a, étaient redevables a Sa vie de leur vie et de leur salut, et



qui devaient connaitre les fruits abondants de I'amour, aprés que I'amour aurait achevé sa victoire au milieu de
la réjection, de I'abandon, des souffrances et de la mort.

Ce chapitre, dont le moins attentif ne peut faillir a remarquer la place particuliere, est d’une application
pratique si évidente au «labourage de Dieu»[1 Cor. 3, 9] que celui qui exerce un don ou un ministére
guelconque, le fait en vain, quant a lui-méme, si son activité ne découle pas de cette source d’amour. Et il n’est
pas moins évident que le but de Dieu n’est point atteint en ceux au service desquels ce ministére s’emploie, si
la charité n’est pas vivifiée et entretenue, et si les exercices qui la caractérisent ne sont pas réveillés dans
I'ame. La fin de Dieu en Ses saints — Sa « voie parfaite » [Ps. 18, 30] en leur faveur — est la charité. De sorte que
le ministere de I'amour commence par I'amour en celui qui I'exerce, et se termine dans I'entretien de I'amour
chez ceux en faveur desquels il est exercé ; selon que I'apbtre dit a Timothée que «Ila fin du commandement (ou
de la charge), c’est I'amour » [1 Tim. 1, 5],

Si donc il s’agit du don des langues — quoigu’elles manifestent d’'une maniére admirable la puissance et
méme la bonté de Dieu, a venir ainsi vers les hommes dans leurs divisions et leurs divers langages, qui sont les
fruits du péché — il n’en est pas moins vrai que «si je parle dans les langues des hommes et des anges, mais
que je n‘aie pas I'amour »[v- 11 — si I'amour ne dirige pas leur exercice, et si elles n'ont pas pour résultat
d’éveiller 'amour, je ne suis qu’un vain son aux yeux de Dieu et quant a tout résultat divin : «Je suis comme
I'airain qui résonne, ou comme la cymbale retentissante ».

Mais il y a quelgue chose de plus profond. S’il est question de ce qui intéresse I'esprit, qui si souvent
s’arréte tout court en dega des fins de Dieu, et fait son but de son propre charme, de son propre plaisir, méme
quand il s’occupe de la radieuse révélation de la vérité, c’est de nulle valeur. La prophétie, la pénétration de
tous les mystéres, la possession de toute connaissance, dons sur lesquels nous faisons reposer tant de
satisfaction pour nous-mémes, et dont nous attendons, espoir fréquemment décu ! tant de fruits pour les autres,
n’atteignent en aucune maniére le but. Le labourage de 'amour ne s’avance point par des instruments comme
ceux-la. « La foi » elle-méme qui sait comment introduire la puissance de Dieu — la foi qui pourrait « transporter
les montagnes » [Matt. 17, 20] vacillera dans cette « voie parfaite ». Si je n’ai pas plus que cela, et si je ne cherche
pas davantage, « je ne suis rien»[v-2].

Mais plus encore. La bonté peut avoir chez moi son essor le plus étendu, le zéle peut avoir atteint ses
extrémes limites, sans que, néanmoins, je sois jamais peut-étre arrivé a ce céleste chemin. Quand méme je
distribuerais tous mes biens en aliments pour les pauvres, et que mon zele ferait de moi un martyr, si
«'amour » n’est point la source, cela ne me profite de rien. La philanthropie peut avoir ses dévots, et le zéle ses
martyrs : «I'amour » seul est profitable.

«L’amour est de Dieu, et quiconque aime, est né de Dieu et connait Dieu. Celui qui n’aime pas, n’a pas
connu Dieu, car Dieu est amour »[1 Jean 4, 7-8] Quelque largement que différent dans leur teneur générale
I'enseignement de I'apb6tre Paul et celui de Jean, ils se confondent en cela; et certes, il n’en pouvait étre
autrement puisqu’ils ont en vue I'un et 'autre le but final de Dieu.

« L’amour » donc «est de Dieu » ; et pour aimer, il nous faut étre «nés de Dieu ». L’amour est I'exercice et la
manifestation de quelque chose qui est divin dans son essence et dans son caractere. Il doit s’exercer dans un
monde ou son énergie sera mise a I’épreuve, et au milieu de circonstances ou tout doit faillir excepté lui. Mais
«|'amour ne périt jamais » [v- 8l. Dans I'exemple béni du Seigneur Jésus, nous voyons comment tout, dans un
monde contraire, ne fut pour Lui que I'occasion d’une éclatante manifestation de I'amour, jusqu’a ce qu’il eut
atteint dans la mort de la croix son ineffable couronnement. Cet amour ne peut donc pas différer de lui-méme.
De sorte que, si dans son exercice il doit rencontrer la souffrance ou une occasion de montrer de la bonte,



I'amour est ceint pour son ceuvre; car «'amour use de longanimité, et il est plein de bonté »[V- 4l. Bien plus :
faut-il qu’un autre soit avancé, et moi rejeté dans I'ombre ? Soit : «’'amour n’est pas envieux ». Il ne regarde pas
les autres d’un ceil jaloux, et n’est point insolent ou téméraire. Et comme il ne cherche pas a rabaisser la gloire
d’autrui, il ne s’enfle pas non plus de ses avantages. Il marche toujours dans la plus profonde modestie; il n'y a
rien de déshonnéte dans ses voies. Il ne cherche point ses intéréts, et ne s’irrite point des manques d’égards
gu’il rencontre. Quant au mal, il ne le pense pas, ni ne le soupgonne. « Il ne se réjouit pas de l'injustice » [V €l;
mais il trouve sa joie dans les triomphes de la vérité. « Il supporte tout» ce qu’il faut supporter, «croit tout » ce
gu’il convient de croire, « espére tout » tout le temps qu’il y a lieu d’espérer, « endure tout » aussi longtemps qu’il
y a lieu au support[v- 7.

« L’amour ne périt jamais » [v- 8. « Pour la prophétie », quoique ayant trait aux communications divines, «elle
prendra fin » ; « quant aux langues », quoique le brillant témoignage de Christ comme Seigneur monté en haut,
«elles cesseront»; et pour ce qui est de «la connaissance », telle que I'esprit de ’'hnomme peut la saisir,
quoique communiquée d’'une maniére céleste «elle aura sa fin». Ce ne sont que des pas sur la voie —
d’élémentaires progres vers ce au-dela de quoi il n’est pas de progrés. Quand ce terme sera atteint, toutes ces
choses auront disparu de notre vue, ou nous ne les verrons plus qu’en regardant en arriere du haut de notre
position au sein de ce qui est parfait et éternel, comme, parvenu a I'dge viril, ’homme fait un retour sur les
choses de son enfance avec une estime rectifiée et amoindrie de leur valeur.

Mais « maintenant ces trois choses demeurent, la foi, 'espérance et 'amour; mais la plus grande de ces
choses c’est I'amour »[v- 131, Quelque profondes que soient les vérités sur lesquelles I'assurance de la foi
repose et en dehors desquelles il ne saurait y avoir de progres pour I'ame dans les sentiers du Seigneur, et tout
éternelles que sont ces vérités, cependant /a fin de Dieu est plus en avant encore. L’assurance de la foi elle-
méme n’est pas la fin que Dieu poursuit a notre égard. Il y a quelque chose de plus profond encore. Les
révélations qui unissent I'dme a Celui « que nous aimons quoigque nous ne I'ayons pas vu » [1 Pier- 1, 8] prendront
fin, et ne seront plus la base de «la foi » quand «nous Le verrons tel qu'’il est»[1 Jean 3, 2] Méme les radieuses
perspectives de I'espérance, avec toutes les sublimes splendeurs et toutes les gloires qu’elle anticipe,
arriveront a leur terme et n’existeront plus en tant qu’espérance, mais I'amour restera encore. Et ce n’est pas
dans un sens abstrait qu’il est dit que I'amour restera, comme caractérisant la nature de Dieu, et par
conséquent comme étant aussi éternel que Lui-méme, toute bénie qu’est a jamais cette pensée; mais il reste
maintenant comme la voie que nous avons a suivre, voie qui ne périt jamais. Mais combien il est sir que rien de
ce qui tient a la nature ne peut nous rendre capables de suivre cette voie ! Bien plus, combien certainement tout
ce qui nous est naturel, comme hommes, doit étre mis de cbté, pour que nous puissions accomplir ici un pas en
avant ! C’est le chemin de la croix, le chemin de la mort a la chair. C’est un sentier qui n’est connu que de Dieu
— un sentier que «I'ceil du milan n’a point vu »[Job 28, 7] 'mais qui est néanmoins «le sentier de la vie » [Ps- 16,
11]; mais un sentier que rien que I'« ceil simple » ne trouvera.

Bien différent de ces dons et de ces ministéres de connaissance qui portent dans leur exercice le sceau et
I'empreinte de la puissance, et que I’homme peut convoiter et apprécier, «I’amour » ne regarde qu’a Dieu pour
I'approbation de ses travaux, et ne peut étre estimé que par ceux dont le cceur est faconné par Sa puissance
céleste.

On peut avoir part au service de la vérité et y prendre plaisir, mais la vérité dans sa portée la plus haute ou
son plus profond caractére ne gardera point I'ame, si, pour soi-méme et dans la lumiére de Dieu, on ne
recherche pas les fins de «I'amour ». La vérité peut étre I'objet de désirs ardents, et on peut se glorifier dans



des principes justes; mais I'amour seul tiendra au temps de I'épreuve. Tout, excepté lui, laissera ceux qu’il
attire pareils a la balle en présence du vent qui I'emporte, lorsque viendra I’heure de la souffrance pour la vérité.

«L’amour ne périt jamais »[v- 8], et «le fondement de Dieu demeure ferme »[2 Tim. 2, 19] et nous pouvons
ajouter, «le Seigneur gardera les siens » ; cependant, celui qui dans le labourage de Dieu ne regarde pas a
«'amour » comme source de sa force, et ne le recherche pas comme son but final dans les ames, ne fait que
poser le fondement d’une déroute compléete et d’une ruine assurée, résultat commun a tous les précédents
réveils dans I'Eglise de Dieu.

L’amour a égard, nécessairement, a tout ce a quoi Dieu a égard ; car « Dieu est amour »[1 Jean 4, 8] || ne peut
s’exercer a maintenir rien de ce qui est contraire a Dieu. Son caractére essentiel est inconnu la ou I'esprit
nourrit a son sujet une pensée semblable. Il poursuit les fins de Dieu, et seulement elles. Et que sont-elles sinon
la gloire de Christ, et qu’il y ait chez ceux qui Lui appartiennent une juste appréciation de Son ceuvre ?



