La mer d’airain

2 Chroniques 4

[Echo du témoignage 1862 p. 241-248]

« Et Salomon fit une mer de fonte de dix coudées depuis un bord jusqu’a 'autre, ronde tout autour et haute
de cing coudées, et un filet de trente coudées I'environnait tout autour. Et au-dedans il y avait des figures de
beoeufs qui environnaient la mer tout autour, deux a chaque coudée; il y avait deux rangées de ces boeufs qui
avaient été jetés en fonte avec elle. Elle était posée sur douze beeufs, trois desquels regardaient le septentrion,
trois I'occident, trois le midi et trois I'orient ; et la mer était sur leur dos et tous leurs derriéres étaient tournés en
dedans. Et son épaisseur était d’'une paume, et son bord était comme le bord d’une coupe a fagon de fleurs de
lis ; elle contenait trois mille baths... Et la mer servait pour laver les sacrificateurs » (2 Chron. 4, 2-6).

Afin de bien comprendre la doctrine qui nous est enseignée dans cette belle et expressive figure, il nous faut
porter notre attention sur trois choses, savoir : la matiére dont la mer était faite, son contenu, son usage.

1. La matiere. — La mer de fonte de Salomon était faite d’airain, métal qui est le symbole de la justice
divine, demandant jugement contre le péche, comme dans I'autel d’airain, ou demandant jugement contre
I'impureté, comme dans la mer d’airain. Le chapitre premier de I’Apocalypse parle du Seigneur Jésus comme
ayant « ses pieds semblables a de I'airain trés luisant, comme s’ils eussent été embrasés dans une fournaise ».
C’est sous cet aspect qu’on Le voit marchant au milieu des chandeliers. Il ne peut tolérer le mal, mais doit le
fouler sous Ses pieds dans I'exercice du jugement. Ceci explique pourquoi I'autel ou le péché était expié, et la
mer oU la souillure était lavée, étaient I'un et I'autre faits d’airain. Tout dans I’Ecriture a sa signification, et nous
devrions chercher, dans un esprit de priére, a déterminer avec certitude en quoi elle consiste.

Or, c’est pour le coeur une chose trés consolante et qui I'affermit beaucoup, d’avoir I'assurance que le
péché que Dieu pardonne gratuitement et I'impureté qu’ll fait disparaitre gratuitement, ont été I'un et l'autre
pleinement et pour toujours jugés et condamnés a la croix. Pas un seul iota ou trait de péché, pas une seule
trace d’'impureté n’ont été négligés; tout a été jugé d’une maniere divine. « La miséricorde se glorifie vis-a-vis
du jugement » ; et «la grace regne par la justice » (Jacq. 2, 13; Rom. 5, 21). Le croyant est pardonné et purifi€ ;
mais son crime et sa souillure furent jugés sur la croix. La connaissance de cette vérité si précieuse opére en
nous d’une double maniére — elle met le coeur et la conscience dans une parfaite liberté, et en méme temps
elle nous inspire pour le péché et I'impureté une horreur qui va toujours en grandissant.

L’autel d’airain, dans sa muette et impressive éloquence, disait sa double histoire : que le péché avait été
divinement condamné, et qu’en conséquence il pouvait étre divinement pardonné. La mer d’airain rendait
témoignage, d’'une maniére silencieuse mais parfaitement claire, au fait que la souillure avait été jugée
divinement et pouvait étre sur ce principe divinement nettoyée.

Quelle profonde consolation le coeur trouve en tout cela! Et néanmoins c’est une sainte consolation. Je ne
puis porter mes regards sur I'antitype de I'autel et commettre le péché a la Iégere. Je ne puis songer a I'antitype
de la mer d’airain et contracter avec indifférence quelque souillure. Ma consolation est parfaite et solide, parce
gue je sais que je suis pardonné et purifié ; mais ma consolation est sainte, parce que je sais que Jésus eut a



laisser Sa vie pour me procurer mon pardon et ma purification. Dieu a été profondément glorifié ; le péché et la
souillure ont été condamnés parfaitement. Je suis rendu libre pour I'éternité ; mais c’est la mort de Christ qui est
le fondement de tout. Telle est la riche legon de consolation et de sainteté a la fois que nous donne la matiere
de l'autel d’airain et de la mer de fonte. Dieu ne passe sur rien, et toutefois rien ne m’est imputé, parce que
Christ a été jugé pour tout.

2. — Considérons maintenant le contenu de la mer de fonte de Salomon. « Elle contenait trois mille baths »
d’eau. Si a I'autel je vois I'airain en rapport avec le sang, a la mer je trouve I'airain en rapport avec I'eau. lls
désignent Christ tous les deux. « C’est lui qui est venu par I'eau et par le sang, Jésus le Christ, non seulement
dans la puissance de I'’eau, mais dans la puissance de I'eau et du sang » (1 Jean 5, 6). « Mais un des soldats lui
perca le c6té avec une lance, et aussitot il en sortit du sang et de I'eau» (Jean 19, 34). Le sang qui expie et
I'eau qui purifie découlent tous deux d’'un Sauveur crucifié. Vérité précieuse et solennelle | Précieuse, parce que
nous jouissons des effets bénis de I'expiation et de la purification ; solennelle, a cause de la maniere dont nous
les avons obtenus.

Mais la mer d’airain contenait de I'eau et non pas du sang. Ceux qui en approchaient avaient éprouvé déja
I'efficace du sang, et en conséquence n’avaient besoin que du lavage d’eau. Ainsi, il en était du type comme de
I'antitype. Sous la loi, un sacrificateur, dont les mains et les pieds avaient été souillés, n’avait pas besoin de
retourner en arriere vers l'autel d’airain; mais il allait en avant vers la mer d’airain. Il n’était pas besoin d’une
nouvelle application du sang, en vue de le faire sacrificateur, mais il devait seulement se laver avec I'eau, afin
d’étre propre a s’acquitter de ses fonctions sacerdotales. De méme aujourd’hui, si un croyant tombe, s’il
pratique le péché, s’il contracte quelque souillure, il N’a pas besoin d’étre lavé de nouveau dans le sang,
comme la premiére fois, mais seulement de recourir a I'action purifiante de la Parole, par laquelle le Saint Esprit
applique a I'ame le souvenir de ce que Christ a fait, de telle sorte que la souillure est étée, la communion
rétablie, et le sacrificateur spirituel rendu propre de nouveau a s’acquitter de ses fonctions sacerdotales. « Celui
qui a tout le corps lavé, n’a besoin que de se laver les pieds; mais il est tout net» (Jean 13, 10). « Ceux qui
rendent le culte, étant une fois purifiés, n'auraient plus eu aucune conscience de péché» (Héb. 10, 2). Est-ce
que cela affaiblit la gravité de la souillure ? Bien le contraire. Est-ce que la mer de fonte avec ses trois mille
baths d’eau affaiblissait I'idée qu’on devait avoir de la gravité de la souillure des sacrificateurs ? Ne prouvait-elle
pas plutét quelle gravité elle avait, combien c’était une chose sérieuse au jugement de Dieu, combien il était
impossible de s’avancer avec une seule tache aux mains et aux pieds ?

Que le lecteur pése bien ce sujet; qu'il I'examine & la lumiére de I'Ecriture; qu'il voie de le comprendre
réellement. Dans un grand nombre de cas, on est loin d’étre au clair quant a la doctrine contenue dans I'autel
d’airain et la mer de fonte ; et de la vient que tant de chrétiens sincéres sont dans les ténébres et dans le trouble
sous le rapport spirituel, au sujet de leurs péchés et de leurs souillures de chaque jour. lls ne voient pas la
perfection divine de leur purification par le sang de Christ; et en conséquence, ils ont I'idée gu’ils doivent a
chaque nouvelle occasion avoir recours, ainsi qu’au commencement, a I'autel d’airain comme s’ils n’avaient
jamais été lavés en aucune maniére. C’est 1a une erreur compléte. Si Christ m’a purifié, je suis net d’'une
maniere divine, et par conséquent je le suis pour I'éternité. Je suis introduit dans une condition a laquelle
s’attache la pureté parfaite, et je ne puis jamais en sortir. Il est possible que j’en perde le sentiment, I'efficace, la
jouissance. Pierre parle de quelques-uns qui oublient la purification de leurs péchés d’autrefois [2 Pier. 1, 9], Si on
joue avec le péché et si le moi n’est pas jugé, il est difficile de dire a quoi un chrétien peut en venir. Que le
Seigneur nous donne de marcher tous les jours devant Lui avec un cceur humble et sensible a tout ce qu’ll est,
de sorte que nous ne tombions pas sous I'aveuglement et I'endurcissement du péché !



Mais qu’on se souvienne que la sauvegarde la plus efficace contre I'opération et I'influence du péché,
consiste & avoir son coeur affermi dans la grace, et & comprendre clairement notre position en Christ. Etre dans
les ténébres ou dans le doute relativement a ces choses, c’est le sir moyen de tomber dans les pieges de
Satan. Si je cherche a mener une vie sainte en vue d’affermir ma position devant Dieu, ou bien je tomberai dans
le pharisaisme, ou je me plongerai dans quelque péché horrible. Mais quand j’ai appris que tous mes péchés et
toutes mes souillures furent jugés et condamnés a la croix, et que je suis justifié et accepté en un Christ
ressuscité, alors je repose sur le vrai fondement de la sainteté. Et s’il m’arrive de tomber comme, hélas! je le
fais constamment, je puis porter ma chute a Dieu en la confessant et en me jugeant moi-méme, et Le connaitre
comme fidéle et juste pour me pardonner mes péchés et me purifier de toute iniquité[1 Jean 1, 9], Je me juge moi-
méme sur la base de cette vérité, que Christ a déja été jugé devant Dieu pour la chose méme que je confesse
en Sa présence. S’il n’en était pas ainsi, ma confession ne servirait de rien. Le seul principe sur lequel Dieu
peut étre «fidele et juste pour pardonner et purifier », c’est que Christ a déja été jugé en ma faveur; et trés
certainement Dieu n’exécutera pas deux fois le jugement pour la méme chose. Il est vrai, et précieusement vrai,
qgu’il faut que je confesse et que je me juge moi-méme si j'ai mal marché. Une seule mauvaise pensée sulffit
pour interrompre ma communion; et il faut que toute pensée semblable soit jugée avant que ma communion
puisse continuer. Mais c’est comme quelqu’un qui est purifié que je fais confession. Je ne suis plus considéré
comme un pécheur qui ai affaire avec Dieu comme juge. Ma position maintenant est celle d’'un enfant qui a
affaire avec Dieu comme Pére. Il a fait provision pour mes besoins journaliers, et une provision qui n’implique ni
désaveu de ma place et de ma portion, ni ignorance de I'ceuvre de Christ; mais une provision qui me dit a la
fois la sainteté et la grace de Celui qui I'a faite. Je ne dois pas méconnaitre I'autel a cause que c’est de la mer
que j’'ai besoin, mais je dois adorer la grace de Celui qui a pourvu a la fois a I'une et a l'autre.

3. — Apres tout ce que nous avons dit de la matiére et du contenu de la mer de fonte de Salomon, il suffira
de quelques mots relativement a son usage. « La mer servait pour laver les sacrificateurs ». Les sacrificateurs y
venaient de jour en jour laver leurs mains et leurs pieds, de maniére a pouvoir étre toujours en état de remplir
leur ceuvre sacerdotale, type frappant des sacrificateurs spirituels de Dieu, c’est-a-dire de tous les véritables
croyants dont les ceuvres et les voies ont besoin d’étre purifiées par I'action de la Parole. La cuve d’airain dans
le tabernacle et la mer d’airain dans le temple, préfiguraient toutes deux ce «lavage d’eau par la Parole » [Eph. 5.
26] que Christ est maintenant occupé a poursuivre par la puissance du Saint Esprit. Christ agit en personne
pour nous dans le ciel, et par Son Esprit et Sa Parole Il agit en nous et surnous. C’est ainsi, et ainsi seulement,
gue nous sommes rendus capables d’avancer. Il nous restaure quand nous nous égarons; Il nous purifie de
toute souillure ; Il nous corrige de toute erreur; Il vit toujours pour nous. Nous sommes sauvés par Sa vie [Rom. 5,
101 1l nous maintient pleinement dans la puissance et I'intégrité de la position dans laquelle Son sang précieux
nous a placés. Tout est assuré en Lui. « Christ a aimé I'assemblée, et s’est livré lui-méme pour elle, afin qu’il la
sanctifiat, en la purifiant par le lavage d’eau, par la parole ; afin qu’il se présentat I'assemblée glorieuse, n’ayant
ni tache, ni ride, ni rien de semblable, mais afin qu’elle f(t sainte et irréprochable » (Eph. 5, 25-27).

Et maintenant un mot touchant les «bceufs » qui soutenaient la mer d’airain. Le boeuf est employé dans
I’Ecriture comme symbole d’un travail patient, et de 1 la place significative qui leur était attribuée sous la mer
d’airain. De quelque cété que le sacrificateur approchat, il trouvait devant lui la juste image de la patience dans
le travail. N'importe de quelle maniere, par quel chemin il venait, ni la fréquence de ses venues : jamais il ne
pouvait épuiser la patience qui s’était dévouée a I'ceuvre de le purifier de toutes ses souillures. Quelle précieuse
image ! En Christ nous en avons la substance. Nous avons beau venir a Lui fréquemment, nous ne pouvons



jamais Le fatiguer : Sa patience est inépuisable. Il ne se fatiguera pas jusqu’a ce qu’ll nous présente a Lui-
méme sans tache, ni ride, ni rien de semblable.

Puissent nos cceurs adorer Celui qui est notre autel, notre cuve, notre sacrifice, notre sacrificateur, notre
avocat, notre tout !



