Luc4etb

J.N. Darby

[Echo du témoignage 1863 p. 132-139]

Mon cher frére,

Je ne sais si les pensées que je vous envoie conviennent pour votre journal ; mais j'ai confiance que tout ce
qui développe la maniere dont notre précieux Sauveur s’est présenté Lui-méme sur la terre, les rapports de
I’Ancien Testament avec le Nouveau, et la révélation de Dieu dans I’'homme sur la terre, profitera au moins a
quelques-uns de vos lecteurs.

Je vous adresse, en conséquence, sur I’évangile de Luc, quelques remarques, provenant de pensées qui
se sont élevées dans mon esprit pendant une lecture que j'en ai faite dernierement. Il y a deux grands sujets
que Luc fait ressortir dans la vie du Seigneur : 'accomplissement de la promesse, et la révélation de Dieu en
grace dans le «Fils de 'homme ». Ces deux points nous sont présentés dans I'histoire d’une maniére tres
intéressante. Suivons-les dans les chapitres 4 et 5.

Au chapitre 4, I'Esprit de Dieu nous a montré le Bien-aimé, conduit par I'Esprit au désert pour étre tenté du
diable, victorieux dans I'épreuve, comme le premier homme avait succombé. Il retourne dans la puissance de
I'Esprit en Galilée, aprés avoir premierement lié I’'hnomme fort. Permettez-moi de faire remarquer ici, en passant,
comment la fidélité dans I'épreuve et la tentation montrent la puissance de I'Esprit autant que I'énergie de
I'action. Jésus fut conduit par I’'Esprit pour étre tenté, vainquit Satan par la Parole, par I'Esprit, et revint dans la
puissance de I'Esprit, opérant des miracles et chassant les déemons. Mais la puissance avait été exercée dans
tout le cours de la tentation, seulement en tenant ferme (voyez Eph. 6). Par 13, |l avait vaincu Satan, déjoué son
pouvoir, lié réellement ’lhomme fort, et n’avait eu alors qu’a piller ses biens[Matt. 12, 29]_ || employa aussi I'arme
dont nous avons & faire usage, la Parole de Dieu; seulement il nous faut remarquer que, d’aprés Ephésiens 6,
pour nous servir de la Parole, nous devons d’abord avoir toute I'armure défensive, c’est-a-dire que I'ame doit
étre dans un bon état. Christ naturellement était parfait et s’en servit d’'une maniére parfaite. Nous serons
capables de manier cette arme bénie selon la mesure de notre spiritualité et de notre droiture. Mais ici méme,
I'épée était une arme défensive. C’est par elle que Jésus déjoua toutes les ruses de Satan. Quels que soient les
raisonnements ou les passages de I'Ecriture dont Satan peut se servir, si nous sommes assez spirituels pour
I'employer, la Parole de Dieu suffit pour le confondre.

Mais je reviens a ce qui est plus directement mon sujet.

Le Seigneur se présentait maintenant comme un homme oint du Saint Esprit, qui avait vaincu Satan, pour
manifester la grace, la bonté de Dieu parmi les hommes et particulierement d’abord parmi les Juifs; mais
cependant la gloire de Sa personne divine ne devait pas étre cachée. Mais Il se présente d’abord comme
I’lhomme oint, accomplissant tout ce qui avait été promis en grace. Je dois signaler un autre point. Le Seigneur
s’attend a étre rejeté : et on verra que tel est le cas, en effet, dans les deux caractéres dans lesquels Il se
présente. Premierement donc, comme I’homme oint. « L’Esprit du Seigneur est sur moi, parce qu’il m’a oint
pour annoncer de bonnes nouvelles aux pauvres; il m’a envoyé pour guérir ceux qui ont le coeur froissé ; pour
publier aux captifs la délivrance, et aux aveugles le recouvrement de la vue; pour mettre en liberté ceux qui



sont foulés, et pour publier I'an agréable du Seigneur ». Ainsi, Il se présente comme Celui qui accomplit la
promesse, annoncant le temps favorable, le temps de grace de la miséricorde de Dieu dans Sa propre
personne : « Aujourd’hui cette écriture est accomplie, vous I'’entendant ». Mais, dans le méme moment, Il leur
déclare qu’ll sera rejeté. Un prophéte n’est pas honoré dans son pays. Mais Il ajoute que la grace, en tant que
grace, passait au-dela des frontieres des Juifs ; que Dieu était souverain dans Sa bonté, et qu’ll avait envoyé
jadis secours a deux Gentils, pendant que plusieurs restaient dans la souffrance au milieu d’Israél rebelle. Pour
ceci, les Juifs dans leur orgueil, ne voulaient pas Le souffrir et, quelque pleines de grace que Ses paroles
eussent été, ils sont préts maintenant a Le détruire, pour avoir préché une grace dans laquelle Israél pouvait
perdre toute part attendu qu’il Le rejetait, et par laquelle le Gentil, au contraire, obtenait la bénédiction. lls sont
tout préts a Le détruire, mais ce n’était pas encore le temps, et Il passa au milieu d’eux.

Maintenant voyez dans quel caractere les démons Le reconnaissent, et comment Il correspond a Celui dans
lequel II était réellement venu. Quel triste tableau! Les démons Le reconnaissent par force; les hommes Le
rejettent par haine. C’est remarquable comment ces mauvais esprits Le reconnaissent selon la vérité (c’est
ainsi, nous pouvons nous en souvenir, que I'esprit de divination reconnait PaullAct. 16, 17]) mais seulement,
c’est bien s0r, en tremblant de terreur, et avec le désir, s’ils le pouvaient, d’éviter Son pouvoir. « Ha! qu’y a-t-il
entre nous et toi, Jésus Nazarénien ? Es-tu venu pour nous détruire ? Je te connais, et je sais qui tu es : Le
Saint de Dieu ». C’était la reconnaissance a contrecceur d’un pouvoir qu’ils ne pouvaient éviter. Le temps n’était
pas venu de les jeter dans I'abime : c’était celui de la délivrance de I'homme; et le mauvais esprit sort de
’lhomme a la parole de Jésus. Mais ce titre était un titre prophétique de Jésus. Il est développé dans le psaume
89. Le mot «bontés » du premier verset de ce psaume est le méme que «le Saint » du verset 19 (vers. angl. La
version frangaise a : ton Bien-aimée). «Le Saint» du verset 18 est un terme tout différent. La bonté devait
continuer a toujours, le psaume I'annonce. De quelle maniere ? « Tu as autrefois parlé en vision touchant »
(comme le Ps. 72 «Psaume concernant Salomon ») «ton Bien-aimé» (vers. angl. ton Saint), I'étre plein de
grace en qui le secours et la bonté se résument. « J’ai établi mon secours sur un homme vaillant (vers. angl.),
j'ai éleve I'élu d’entre le peuple. J’ai trouvé David mon serviteur » etc. Ici, sans aucun doute, c’est de David qu’il
est directement question ; dans la pensée de Dieu, il 8’y trouve un plus grand que David, c’est-a-dire Christ. Le
mauvais esprit reconnait que ce Saint (ce Bien-aimé) est la dans la personne de Jésus de Nazareth. Le
secours était véritablement établi sur ’hnomme vaillant, qui, aprés avoir complétement vaincu Satan, aurait pu
délivrer ’lhomme de tous les misérables effets de son pouvoir, de la mort elle-méme ; mais ’homme ne voulait
pas de Lui : il faut qu’il soit racheté, ou perdu.

Puis, dans ce méme chapitre quatre, lorsque Jésus a opéré beaucoup de guérisons, les démons chassés
Le reconnaissent comme le Christ, le Fils de Dieu. C’était |a la reconnaissance de Son titre, en tant que promis
a Israél dans le psaume 2 qui rendait aussi témoignage de Sa réjection. Ainsi, il y avait la, dans le Bien-aimé
promis, la puissance de la bonté qui agissait actuellement en délivrance. Il est reconnu comme le Saint de Dieu,
dans la personne duquel les bontés sont venues a Israél; et comme le Christ et le Fils de Dieu dont il est parlé
dans le psaume 2. Mais |l n’est point recu dans Son propre pays. Les préjugés et les passions de 'homme
s’élevent contre la grace et contre ce miséricordieux Sauveur, tandis que les démons Le reconnaissent, mais
par 'effet de la terreur; étrange et solennel tableau! lls ne pouvaient pas ne pas Le connaitre. Mais qu’est-ce
que la connaissance, lorsqu’elle n'est que cela? Ceux auxquels Il venait réellement ne voulaient pas Le
recevoir.

Dans le chapitre 5, Il se présente sous un autre caractére. Il révéle et Il est Jéhovah. Dans la péche
miraculeuse de poissons, Il se fait connaitre a la conscience de Pierre qui y voit le Seigneur, et qui se reconnait
lui-méme un homme pécheur qui n’est pas fait pour Sa présence. Tel est toujours I'effet que produit la



révélation qui nous est faite de Dieu; et certainement, ce ne peut étre autrement. Jésus lui adresse des paroles
de grace : «Ne crains pas». Désormais Pierre prendrait des hommes. Dans ce qui suit, Jésus guérit un
Iépreux, ceuvre qui n'appartenait qu’a Jéhovah. Mais il se rattache a ceci une circonstance particuliere, pleine
d’une signification bénie. Le I1épreux reconnaissait la puissance de Christ, mais il n’était pas sir de Sa bonté ou
de Sa bonne volonté pour le secourir. « Seigneur (dit-il), si tu veux, tu peux me rendre net». Le Seigneur ne lui
dit pas simplement qu’ll veut, mais Il étend la main et le touche. Or, si un homme touchait un lépreux, il était
aussi souillé, et devait étre mis hors du camp. Mais il se trouvait ici une personne divine descendue du ciel,
Jéhovah, qui pouvait rendre net; quelqu’un qui pouvait dire : « Je veux », « s0is » ; quelqu’un qui ne pouvait étre
souillé, mais était descendu du ciel pour cette méme raison afin de toucher le souillé, et d’6ter la souillure.
C’etait Jéhovah venu comme homme, afin de toucher, pour ainsi dire, le pécheur en grace. La sainteté de
Jésus, comme Dieu fait homme, était tellement parfaite qu’ll pouvait apporter I'amour divin aux plus vils,
'apporter partout ou il y avait un besoin, une souffrance, et comme amour toucher le souillé, non pas pour lui
devenir semblable, mais pour le guérir. Nous avons la un admirable tableau de ce que Christ, Jéhovah, présent
pour guérir, était dans ce monde. Cette révélation qu’ll faisait de Lui-méme a la conscience, et cette ceuvre
divine qu’ll accomplissait en amour, dans ce qui était une figure de la purification du péché, Le signalaient
comme Jéhovah dans le monde en gréce.

Il se retire dans les déserts et prie ; toujours ’'homme dépendant, comme I'homme obéissant et victorieux.
Mais nous avons encore a observer ici d’autres éléments de la grace divine. Jésus était assis avec des
docteurs de la loi prompts a objecter a la grace, et qui ignoraient comment le Fils de Dieu avait visité dans la
nature humaine ce monde pécheur dans la puissance et le droit de la grace divine. Un paralytique Lui est
apporté par la foi; Il va a la racine de toute souffrance et dit : « Tes péchés te sont pardonnés ». Il ne s’agit pas
ici de la maniére dont la précieuse mort de Christ était en harmonie avec la justice divine et la glorifiait. Ce qui
nous est révélé, c’est Jéhovah présent dans une parfaite grace sans mélange ; et en témoignage et preuve de
cela, le Seigneur fait ce qui est attribué a Jéhovah dans le psaume 103, en méme temps que le pardon des
péchés : « Qui te pardonne toutes tes iniquités, qui guérit toutes tes infirmités ».

Enfin, le Seigneur montre, comme I'ami des publicains et des pécheurs, qu’ll était venu dans la souveraineté
de la grace pour recueillir dans la puissance du bien, et non le chercher dans ’'homme. Mais a ce point de vue
aussi, il faut qu’ll soit rejeté. Ce vin nouveau, car il en était ainsi, ne pouvait étre mis dans de vieilles outres : le
judaisme ne pouvait pas recevoir la grace souveraine et en étre le vaisseau ; et ceux qui étaient accoutumés au
judaisme ne pouvaient pas non plus recevoir aisément le vin nouveau de I’évangile et de I'Esprit de Dieu. Et il
en est toujours ainsi dans tous les siécles.

Toujours votre bien affectionné,



