Préfigurations du royaume

[Echo du témoignage 1866 p. 474-485]

C’eétait la volonté de Dieu que ’'homme edt I'autorité sur cette terre. En conséquence, Adam, la derniere des
ceuvres de Dieu dans la création, fut formé pour occuper la position de suprématie sur cette portion de
I'univers. Le jardin d’Eden était le lieu de sa résidence, et il avait & le cultiver et le garder. La terre produisait
pour sa nourriture «toute herbe portant semence qui est sur la terre, et tout arbre qui a en soi-méme du fruit
d’arbre portant semence » [Gen. 1, 29]_ || lui fut donné de dominer sur tous les poissons de la mer, sur les oiseaux
du ciel, sur le bétail, sur toute la terre, et sur tout reptile qui rampe sur la terre[Gen. 1, 26], Tout cela reconnaissait
son pouvoir. Sous la dépendance de Dieu, il était souverain sur la terre ; il n’avait pas de rival ; et la Parole nous
apprend que pour mettre I'empreinte de son autorité sur la création animale, et manifester la volonté de Dieu a
cet égard, I'Eternel fit venir vers Adam tous les animaux afin de voir comment il les nommerait et afin que le nom
qu’Adam donnerait a tout animal ft son nom([Gen. 2, 19]. Quel tableau nous avons la du plaisir que Dieu prenait
dans Son ouvrage et dans cette derniére ceuvre de Ses mains — I’lhomme | Sous quel magnifique aspect tout
cela a-t-il dG apparaitre aux yeux des anges promenant leurs regards sur ce monde sortant des mains de leur
commun Créateur, et sur ’'homme, son seigneur, fait a I'image de Dieu. Les étoiles du matin avaient bien sujet
de se réjouir ensemble, et tous les fils des hommes de chanter en triomphe (Job 38, 7) en contemplant une
scéne pareille. Mais celui dont la terre était la sphere de gouvernement, et dont 'empire s’étendait aussi loin
que ses limites a elle, tomba, et tout fut changé. La terre qui aurait rapporté son fruit pour lui, fut maudite, et en
retour de son travail ne produisit que des ronces et des épines (Gen. 3, 18). Il n’eut plus ses fruits pour le
rafraichir; et désormais, il est, lui, naguére seigneur de la création, un exilé de ce jardin de plaisir et de délices.
Il faut qu’il mange son pain, qui ne se compose plus que de I'herbe des champs, a la sueur de son visage. Le
péché était entré et avait souillé le paradis de Dieu; et par le péché la mort était aussi venue[Rom. 5, 12]. Adam
créé sans tache, pur, innocent, n’est plus tel. L'image de Dieu a laquelle il avait été créé a été tristement gatée.
Les plans de Dieu ont été, selon toute apparence, complétement renversés. L’homme a cru un mensonge, s’est
défié de la bonté de Dieu, a douté de Son amour, a prété I'oreille au tentateur, a péché contre Celui qui I'a fait,
et a fait entendre que Dieu était la cause de tout cela par I'aide semblable a lui qu’ll lui avait si gracieusement
procureée.

Que va-t-il arriver maintenant ? Les plans du Créateur avaient-ils été traversés par la ruse et I'inimitié d’'une
créature ? Satan avait-il triomphé pour toujours? En ruinant 'homme, avait-il détroné Dieu pour toujours
comme le Seigneur de toute la terre? Il semblait qu’il en était ainsi; mais Dieu promit quelgu’un qui
reconquerrait ce qu’Adam avait perdu. Adam avait failli et était tombé pour avoir prété I'oreille aux suggestions
que le diable lui avait insinuées par I'intermédiaire d’Eve; mais la semence de la femme briserait la téte du
serpent[Gen. 3, 1511 Un autre homme, le second homme, le dernier Adam, fera bien plus que réparer la ruine
attirée par le premier sur tous ses descendants et sur cette terre.

Ceci n’est jamais perdu de vue; et dans tout I'intervalle qui s’est écoulé depuis la chute, Dieu n’a pas cessé
de I'avoir présent a Sa pensée. C’est ainsi que la proclamation de I’évangile du royaume est appelée I'évangile
éternel (Apoc. 14, 6). L’évangile de la grace de Dieu ne le remplace point. Il introduit les &mes dans le royaume.
Du commencement a la fin, la Bible tient constamment devant nous ce sujet, et nous y voyons comment tout a
travaillé et travaille, sous la direction de Dieu, pour que ce but soit atteint.



Le royaume est le royaume du Seigneur; et |l sera reconnu gouverneur parmi les peuples. Nous ne voyons
pas encore tout cela réalisé, mais nous voyons Celui qui a été fait un peu moindre que les anges, a cause de la
passion de la mort, couronné de gloire et d’honneur[Héb. 2, 9], Et de temps en temps il brille, lisons-nous dans la
Parole, assez de rayons de cette gloire qui vient, pour faire désirer au coeur et guetter aux yeux la pleine
satisfaction des besoins de la créature, et des aspirations les plus élevées de la création dans
I'accomplissement du royaume du Seigneur sur la terre.

Nous trouvons un de ces tableaux anticipés de I'avenir dans la position de Noé aprés le déluge. Débarqué,
pour ainsi dire, dans un nouveau monde, balayé par les eaux du déluge, I’homme est placé de nouveau sur la
terre, et le gouvernement est remis en ses mains. Tous les animaux devaient le craindre et le redouter, et ils lui
furent donnés pour nourriture[Gen- 9, 2-3]_ | es fruits de la terre dont I'usage lui avait été retiré, semblait-il, aprés
la chute, lui sont permis de nouveau, aussi bien que I'herbe des champs. Mais la malédiction que la terre a
encourue, quoique adoucie, n’est point retirée, et la peur que les animaux ont instinctivement de ’'homme, ne le
garantit pas des effets de leur colere. Le petit enfant ne peut pas, sans s’exposer a en souffrir, mettre sa main
au trou du basilic, et le lion ne mange pas non plus encore du fourrage comme le boeuf[Es- 11. 7-8] — et méme
inimitié des bétes sauvages pour 'homme est positivement signalée (Gen. 9, 5). Imparfaite, donc, comme
I'était la position de 'homme comparée a celle qu’avait occupée Adam, nous voyons dans I'exemple de Noé
que 'homme — tel qu’il existait alors, I’hnomme tombé, quoiqu’il pat étre un homme juste et integre en son
temps, marchant avec Dieu et tel qu’était Noé, ainsi que Dieu en rendait témoignage, n’était pas celui qui
briserait la téte du serpent et renverserait le dieu de ce monde. Noé fait bientot voir que ce n’est pas lui qui est
I’homme. |l planta la vigne, but du vin et s’enivralGen. 9, 20-21] || ne put se gouverner lui-méme, comment donc
gouvernerait-il le monde ? L’avenir, qui, aprés le déluge, semblait rempli de promesses, est vite obscurci.
L’homme qu’on avait vu juste devant Dieu en son temps[Gen- 7. 11 g failli, et toute espérance de bénédiction
prochaine s’évanouit devant le spectacle de Noé étendu dans sa tente, sans conscience de lui-méme.

Maintenant, ce qui caractérise le monde, c’est la violence, l'idolatrie et la passion des conquétes. Les
enfants de Dieu n’apparaissent plus comme distincts des enfants des hommes, jusqu’a ce que Dieu appelle
Abraham a marcher avec Lui, seul sur la terre. En lui toutes les familles de la terre seront bénies[Gen. 12, 3] Mais
quand sera-ce qu’on jouira de cette bénédiction ? Lorsque le royal sacrificateur bénira Israél victorieux de ses
ennemis. L’histoire d’Abraham nous présente une vue rapide de cette brillante époque. Il demeura comme
étranger dans le pays promis a ses descendants. Un ennemi du dehors I'a envahi, et le patriarche s’avance
avec ses serviteurs nés dans sa maison, et Aner, Eshcol et Mamré, et remporte la victoire. Comme il revient
victorieux du combat, Melchisédec, sacrificateur de Dieu, le rencontre et le bénit[Gen. 14]. Est-ce l1a celui qui doit
venir ? Est-ce le vrai roi a qui est promis le royaume ? Bien des années doivent s’écouler avant qu’il puisse
apparaitre. Abraham n’avait pas encore d’héritier direct, et quand celui-ci est né, comme le chapitre suivant
nous le dit, il faut que sa postérité habite quatre cents ans sur une terre étrangére, avant qu’elle puisse appeler
sien le pays sur lequel marchait Abraham. Cette scene, rayon de I'avenir, s’évanouit dans les ténebres, avant la
longue nuit de I'esclavage d’Egypte révélé dans le chapitre suivant.

Une autre scéne qui dépeint le bonheur dont on jouira sur la terre, nous est fournie dans le songe de Jacob,
ou apparut une échelle dressée sur la terre et dont le bout touchait jusqu’aux cieux; et «voici, les anges de
Dieu montaient et descendaient par cette échelle. Et, voici, I'Eternel se tenait sur I'échelle » [Gen. 28, 12-13], Ce
que I’'hnomme (Gen. 11), dans I'orgueil de son cceur et dans la puissance de sa force, avait vainement entrepris
d’accomplir, c’est-a-dire, d’ouvrir une communication directe avec le ciel, le songe de Jacob l'a réellement
effectué; non certes par ’'homme déchu, car la confusion des langues a été la réponse de Dieu a son
entreprise, mais par Dieu Lui-méme qui se tenait sur I'échelle. Mais cela pouvait-il durer ? Jacob se réveilla au



matin, et voila, c’était un songe. Le pauvre pelerin sans demeure dut servir dans un pays étranger, exposé a
toutes les vicissitudes du climat et a I'injustice de son beau-peéere durant vingt longues années. Jamais, que
nous sachions, dans tout le cours de sa longue vie, cette brillante vision ne revint de nouveau. Il revit encore
Béthel, il s’y rencontra encore avec Dieu, et se vit renouveler par Lui la promesse faite a Abraham et Isaac de
donner ce pays a sa postérité, mais nous ne retrouvons plus aucune mention de I’échelle qui unissait la terre au
ciel.

Les années s’écoulent, ses descendants se sont multipliés ; mais néanmoins, lui et eux sont encore des
étrangers dans le pays. La période des quatre cents ans assignés a atteint la moitié de son cours (voir Gen. 12,
4:21,5;25,20; 47, 9; Ex. 12, 4) et une famine visite Canaan et force les enfants d’Israél d’aller en Egypte
pour acheter du blé. La ils trouvent Joseph, celui qu’ils ont hai, persécuté et tué dans le dessein de leur cceur,
élevé par Dieu pour conserver la vie a la semence élue. Celui qui s’était attiré leur haine, lorsque jadis il leur
raconta les songes, présages de sa grandeur future, est celui devant lequel ils se prosternent et auquel ils
s’adressent comme a leur seigneur. Mais Joseph meurt, et ses freres aussi; et leurs enfants sont maltraités par
un roi qui ne l'avait point connu. Une délivrance fut bien opérée en faveur des enfants d’lsraél, par celui gu’ils
avaient rejeté en disant : « Régnerais-tu en effet sur nous ? et dominerais-tu en effet sur nous ? » [Gen. 37, 8] mais
ce n’est qu’une délivrance temporaire ; il meurt, et des afflictions plus grandes que jamais tombent sur la race
élue.

Si la bénédiction est en réserve pour Israél, n'est-elle pas aussi en réserve pour les Gentils ? Le second
homme exercera Son autorité sur toute la terre. Suit une scene qui décrit ce qui aura lieu a Sa venue. Le peuple
est dans le désert, sa rédemption de la servitude d’Egypte ayant été accomplie. Jéthro, le Madianite, beau-pére
de Moise, est venu la & leur rencontre avec Séphora, sa femme, et Guershon et Eliézer ses deux fils. La
délivrance que le Seigneur a opérée en faveur d’lsraél est le sujet de leur conversation : « Et Jéthro se réjouit
de tout le bien que I'Eternel avait fait & Israél, parce qu'il les avait délivrés de la main des Egyptiens » (Ex. 18,
9). lls offrent ensuite des sacrifices, et Jéthro le Gentil, Moise, Aaron et les anciens d’lsraél mangérent
ensemble du pain en la présence de Dieu. Ce n’est point le Juif et le Gentil prenant un nouveau fondement,
commun & I'un et & l'autre, étant faits un seul homme nouveau comme dans I'Eglise, mais c’est le Juif et le
Gentil, conservant leur distinction de familles, se réjouissant ensemble de la délivrance que I'Eternel a
accordée 3 Israél de la main des Egyptiens. La nuit succéde a cet heureux jour; le lendemain arrive, mais nous
ne lisons pas que la féte se soit répétée. Elle préfigure ce qui se passera plus tard sur la terre.

La vie du peuple dans le désert nous fournit un autre tableau bien différent de la gloire qui vient. Aaron et
ses fils ont été consacrés comme sacrificateurs pour Dieu. Le tabernacle a été dressé ; le huitieme jour de leur
consécration est arrivé, et Aaron, vétu des vétements faits pour gloire et pour ornement, éléve ses mains
d’auprés de I'autel et bénit le peuple. Il entre ensuite avec Moise dans le tabernacle, et tous les deux, le roi et le
sacrificateur, en sortant bénissent le peuple. Alors la gloire de I'Eternel apparut & toute la congrégation ; le feu
sortit de devant I'Eternel et consuma I'holocauste et les graisses. Le peuple vit tout cela et ils s’écriérent de joie
et se prosternérent le visage contre terre[Lév. 9], Mais combien cela fut aussi de courte durée ! Nadab et Abihu
offrent devant I'Eternel un feu étranger[Lév. 10, 1]. Le deuil succéde a la joie. Les vétements qu’Aaron portait ce
jour-la, il n'aurait plus I'occasion de les porter de nouveau. Les Israélites ne verraient plus jamais Moise et
Aaron sortant du tabernacle de I'Eternel pour les bénir.

Une autre période de plus de quatre cents ans s’écoule. Moise et Aaron meurent, Josué meurt, les anciens
qui ont survécu a Josué, meurent a leur tour, les juges disparaissent, et il y a un roi sur Israél. Salomon occupe
le trone de David son pere. David a vaincu ses ennemis; il a soumis a sa puissance tous les rois qui se



trouvaient sur le territoire de Canaan promis a Abraham, et Salomon, le roi de paix, est établi sur le royaume. Le
tabernacle a été remplacé, le temple prend sa place, et tout Israél est appelé pour célébrer sa dédicace, et
observer la féte des tabernacles. Jamais auparavant il n’'y a eu dans Jérusalem une telle magnificence, de
telles richesses, comme sous Salomon (2 Chron. 9, 23-28). La gloire de I'Eternel apparait et remplit la maison,
et le peuple célébre la féte des tabernacles, type du repos millénial. Le regne de justice a-t-il réellement
commencé ? Le second homme a-t-il apparu pour s’asseoir sur le trone de David ? «Le roi Salomon aima
plusieurs femmes étrangeres, outre la fille de Pharaon, savoir : des Moabites, des Ammonites, des
Iduméennes, des Sidonniennes, et des Héthiennes, qui étaient d’entre les nations dont I'Eternel avait dit aux
enfants d’Israél : Vous n’irez point vers elles et elles ne viendront point vers vous; car, certainement elles
feraient détourner votre coeur pour suivre leurs dieux. Salomon s’attacha a elles et les aima» (1 Rois 11, 1, 2).
La gloire du royaume est obscurcie, son soleil s’est couché dans les ténébres, et I'Eternel a annoncé le
déchirement du royaume de Salomon en deux, et I'établissement de son ennemi comme roi sur dix des douze
parties du pays. L’homme déchu est de nouveau montré impropre pour la place de souveraineté.

Suivent des temps bien sombres. Pres de trois cents années s’écoulent, et la nation est encouragée par une
prophétie annongant un roi qui régnera en justice, et des princes qui présideront avec équité[Es. 32, 1. Le tréne
de David est occupé par un roi pieux. Le temple fermé sous le regne d’Achaz, a été ouvert de nouveau et
purifié ; les lampes, qu’on avait laissé s’éteindre, ont été de nouveau allumées; les sacrificateurs et les Lévites
ont été sanctifiés pour le service de la maison de I'Eternel; la Paque, en souvenir de la rédemption d’Egypte, a
été célébrée une fois de plus; 'ennemi du peuple de Dieu, I’Assyrien, a été heureusement défait d’une maniere
signalée. Il ne reviendra jamais pour envahir le pays. Ajoutez & cela que le roi Ezéchias a été malade et est
rétabli de sa maladie; que le cadran d’Achaz a marqué le retour du soleil en arriere de dix degrés, et que le
bruit du rétablissement d’Ezéchias a porté le roi de Babylone & lui envoyer des lettres et un présent. Dans ces
derniers temps, Juda avait été plutdét accoutumé a voir venir de cette partie du monde des lettres lui enjoignant
de se soumettre et une armée ayant pour but de I'y contraindre, qu’un présent en signe d’amiti€. Le roi qui
devait venir avait-il peut-étre apparu? Ici encore nous voyons comment I’homme déchu est incapable
d’occuper la position qui est encore & remplir. Dans I'orgueil de son coeur, Ezéchias montre tous ses trésors
aux ambassadeurs du roi de Babylone [2 Rois 20, 13]; | faillit, et la captivité est annoncée. Cela aussi n’est qu’un
rayon passager de la gloire du royaume qu’un jour prochain verra établi.

Une autre série d’années s’écoule et le Roi apparait sur la montagne de la transfiguration. Les trois
disciples contemplent Sa gloire : « Son visage resplendit comme le soleil, et ses vétements devinrent blancs
comme la lumiére »[Matt. 17, 2] Deux hommes, Moise et Elie, apparaissent avec Lui en gloire. A coup sir,
maintenant, le royaume sera établi ; maintenant a lui pour le monde fatigué le temps de la bénédiction promise.
Voila le roi, la postérité de la femme, I'héritier d’Abraham, et le fils de David. Ces deux hommes s’entretiennent
avec Lui, et n'est-ce pas de la gloire de Son royaume, de la grandeur et de la majesté de Son régne gu’ils
parlent? Non, c’est un tout autre sujet qui les occupe : «lIs parlaient de la mort qu’il allait accomplir a
Jérusalem »[Luc 9, 311 Une nuée les couvrit tous de son ombre : quand elle se fut dissipée, la manifestation de
Sa majeste avait disparu. Certes, elle fut courte, la vision qu’ils eurent de la gloire de Christ. Elle s’évanouit de
devant leurs yeux, mais non de leur mémoire, aussi promptement que le songe de Jacob. Et au temps
convenable, le sujet de la conversation qui avait eu lieu sur la montagne fut rendu clair pour Ses disciples par
Sa mort. Le Roi était venu, et s’en était allé. Depuis qu’ll avait été pendu a la croix, et que Pilate avait donné
ordre d’en descendre Son corps, le monde ne 'avait plus vu. Etait-ce la tout ce dont on devait jouir de la gloire
du Roi et du royaume ? Rejeté par le monde, avait-Il disparu a jamais? Le monde peut ignorer et ignore



effectivement la vérité de Son retour. Pour nous, nous L’attendons, et le royaume également. « Car il faut qu’il
regne, jusqu’a ce qu’il ait mis tous ses ennemis sous ses pieds » (1 Cor. 15, 25).

L’homme, le fils d’Adam, la postérité de la femme, aura la domination qu’Adam a perdue. Melchisédec, roi
et sacrificateur, bénira encore Israél. L’échelle de communication entre la terre et le ciel sera manifestée un jour
comme établie. Déja les circonstances sous lesquelles elle peut étre dressée ont commenceé a se développer
(voyez Jean 1, 52, an’aptl, « désormais vous verrez », etc.). Les Juifs et les Gentils se réjouiront ensemble
devant le Seigneur (Deut. 32, 43). Le trébne sera établi dans la paix et le jugement s’unira a la justice (Ps. 94,
15). Tous ces avant-golts de félicité auront leur plein accomplissement dans la présence permanente et le
regne de Celui qui seul est digne de recevoir et de retenir la souveraineté de la terre.

Mais comment un roi pouvait-il régner en justice aussi longtemps que le péché et l'iniquité abondaient ?
Comment le bonheur pouvait-il étre la constante portion des saints de Dieu, et comment la terre pouvait-elle
étre dans l'allégresse et se réjouir avec eux, aussi longtemps que la souffrance, la maladie et la mort avaient la
puissance de couper court a leur joie ? Comment un homme pouvait-il régner sans rival sur ce monde, aussi
longtemps que Satan qui en avait usurpé la souveraineté, et la proclamait en disant : «Je te donnerai toutes
ces choses »[Matt. 4, 9] etc., conservait le titre de prince de ce monde ? Il fallait que tout cela fat vaincu. |I
mourut, Lui, le Roi; mais Il ressuscita. Tout semblait perdu & Sa mort. — A Sa résurrection, il fut manifesté que
tout était gagné. Il abolit le péché par le sacrifice de Lui-méme. Par Sa mort, Il a vaincu la mort et celui qui avait
la puissance de la mort, c’est-a-dire le diable (Héb. 9, 26; 2 Tim. 1, 10; Héb. 2, 14).

Il ne Lui reste plus rien a faire, qu’a prendre le royaume. Néanmoins |l attend — nous savons pourquoi. Il
attend le temps fixé par le Pére (Ps. 110, 1). Il differe pour le salut des ames (2 Pier. 3, 9, 15). Sa prochaine
apparition au monde sur cette terre aura pour but de réclamer le royaume pour les siens. Alors sera vu ’lhomme
en puissance, confessé par tous comme Seigneur, reconnu par Israél comme roi.

Oh! de quel intérét sont remplies ces rapides perspectives de la gloire du royaume qui, tout en permettant
aux saints de jadis de golter pour un moment quelque chose de cette joie qui sera encore connue sur la terre,
leur faisaient porter leurs regards en avant comme des gens dont les désirs et les aspirations n’étaient pas
encore pleinement satisfaits ! Et certainement, tout en connaissant une position céleste, et nous réjouissant en
elle, nous aussi nous devons prendre un intérét profond a tout ce qui concerne la gloire de Christ sur cette terre,
et I'entiére délivrance de la création du pouvoir du dieu de ce monde par I'établissement de la puissance et de
la souveraineté de la personne du second homme, le Seigneur (venu) du ciel.



