L’affranchissement de la loi selon I’Ecriture sainte

Romains5a 8

(traduit de I'allemand par J.B. Rossier)
J.N. Darby

15 février 1855

[Etudes Scripturaires 2 n° 14]

Il'y a, dans nos rapports avec Dieu, deux points dignes de remarque : notre responsabilité comme hommes
et la puissance de la vie de laquelle nous vivons devant Lui. Dieu a présenté ces deux choses déja dans le
paradis : par I'arbre de la connaissance du bien et du mal, et par I'arbre de la vie[Gen- 2, 91, En ce qui concerne
la responsabilité, I’'hnomme est devenu pécheur; il n’a donc en lui-méme aucune vie spirituelle (Jean 6, 53). Le
péché a introduit la mort et la condamnation. Aprés la chute, Dieu a donné la loi par Moise afin d’éprouver |'état
de 'homme. La loi de Dieu doit exiger la justice, selon la nature de celui auquel elle est donnée ; mais la loi ne
donne point la vie (Gal. 3, 21). C’est la nature de la loi, qu’elle exige et ne donne pas. Puisqu’il s’agit de justice,
Dieu ne peut point rabaisser les exigences de la loi et, si la nature divine est en nous, nous ne souhaiterons
point que ces exigences soient abaissées. La loi est la mesure de la responsabilité de I’'homme naturel, mais
elle ne donne pas la vie, et (parce que 'homme est pécheur) la loi, au lieu d’étre une ressource, cause la mort
et la condamnation. Un mélange de loi et de grace, en tant que celle-ci agit en nous, ne change pas cet état. La
grace ne détruit pas notre responsabilité et ce que la loi exige n’est pas accompli. Christ est venu pour étre
notre Sauveur et notre Libérateur. |l produit la vie des croyants. Il s’est soumis a la mort sous laquelle nous
étions, et Il a porté, sur la croix, nos péchés et la colére de Dieu que ceux-ci méritaient. Mais ce n’est pas tout :
dans Sa personne, ’'hnomme est entré dans une nouvelle position; Il est 'Thomme ressuscité et glorifié devant
Dieu. La justice de Dieu est accomplie en Lui et Il a regu cette justice comme récompense. Cherchons
maintenant comment nous sommes participants de cette magnifique position devant Dieu.

Le péché n’est pas compatible avec Dieu; rien ne peut détruire la responsabilité de la créature. L’ap6tre
expose, au commencement de I'épitre aux Romains, I'état de péché des Gentils et des Juifs : Sans loi, ’lhomme
est sans frein (impie), déshonoré par le péché; il a perdu toute vraie idée de Dieu, étant adonné a des choses
qui ne conviennent point a ’'homme. Sous la loi, il n’est pas seulement corrompu par I'effet de la convoitise,
mais il est désobéissant en vertu de sa propre volonté. La loi ne condamne pas seulement le péché, mais aussi
le pécheur. Vient le Seigneur, né de femme et placé sous la loi; Il répand Son sang pour nous purifier devant
Dieu, pour justifier le pécheur devant Dieu, le juste Juge. La riche et profonde grace nous est aussi présentée
dans cette ceuvre. C’est I'enseignement de I'épitre jusqu’a la fin du troisiéme chapitre.

Au quatrieme chapitre, il commence a examiner une autre vérité, I'effet et le résultat de la résurrection de
Christ. Aux cinquieme, sixieme et septiéme chapitres, nous avons I'effet de cette vérité ; et au huitieme chapitre,
le parfait résultat.



L’histoire d’Abraham est introduite au quatrieme chapitre. Si le Juif était condamné par la loi, il pouvait se
réclamer de la relation d’Abraham avec Dieu. C’est dans ce but que I'apbtre met en avant les bases de cette
relation, et montre qu’elle dépendait de la foi et de la promesse. La justice était par la foi et elle fut donnée a
Abraham avant qu’il e(it été circoncis. « Abraham crut Dieu et cela lui fut compté pour justice »[v-31. Il y a encore
un autre principe représenté dans ce chapitre. Abraham était comme mort, ainsi que Sara, sa femme.
Cependant Dieu avait promis une postérité. Abraham ne douta point a cause de I'incapacité de ’lhomme, mais il
crut en la puissance de Dieu qui devait accomplir ces promesses. Et cela lui fut compté pour justice.

Il en est de méme pour nous, seulement avec cette différence bien remarquable, que nous ne croyons pas
que Dieu peut accomplir Ses promesses, mais qu’ll les a accomplies : « Nous croyons en Dieu qui a réveillé
d’entre les morts notre Seigneur Jésus » V- 241, || faut observer ici que I'ap6tre ne dit pas : Nous croyons en
Celui qui est réveillé, mais en Celui qui a réveillé. C’est ainsi gu’il nous fait comprendre quelle est la portée de
cette doctrine. Dieu ne se montre pas, dans la résurrection, comme un juge juste et satisfait, comme tel, dans
I'ceuvre de Christ; mais Il agit selon Sa propre puissance, dans I'empire de la mort, pour faire sortir Son Bien-
aimé, et pour nous introduire maintenant, en Christ, dans une position nouvelle ou la mort et le péché ne
trouvent point de place. Dieu travaille pour nous, pour nous sauver complétement et pour nous placer devant
Lui en grace et en justice. L’homme étant mort quant a ce qui regarde la vie spirituelle, et vivant dans le péché
quant a ce qui regarde la vie naturelle, il meurt en Christ et ressuscite en Lui, trouvant sa place devant Dieu, en
grace, la ou le péché est 6té et la justice accomplie : « I fut livré a cause de nos offenses et ressuscité a cause
de notre justification » [V- 23],

Du cinquiéme au huitieme chapitre, il applique cette vérité a notre état. Dans le cinquiéme chapitre a notre
justification; dans le sixieme, a la nouvelle vie du chrétien; dans le septieme a la loi; nous trouvons dans le
huitiéme, I’état de I'dme affranchie parfaitement dépeint.

Au cinquieme chapitre, il montre que le croyant jouit de la paix avec Dieu, qu'il vit dans la faveur de Dieu,
étant héritier de Sa gloire et se réjouissant méme des afflictions qui concourent a son bien spirituel. Bien plus il
se réjouit en Dieu Lui-méme qui est la source d’une joie perpétuelle. L’homme était dans le premier Adam et,
par la méme, héritier des suites de sa désobéissance; le croyant est dans le second Adam, par I'obéissance
duquel il est juste ; mais parce qu’il est juste par I'obéissance d’un autre (qui est Christ), la chair dit : N'importe
ce que je fais; je peux faire ce que je veux. Mais moi je dis : Tu as déja assez fait pour te perdre; et tu
reconnais, sans y penser, que tu veux le péché. — Mais poursuivons notre sujet.

L’apbtre ne parle pas ici de I'important motif que le fidéle trouve dans le sang de Christ, pour ne pas pécher,
non plus que de la puissance de I'amour de Dieu ; mais il montre qu’il ne peut pas vivre dans le péché auquel il
est mort. Le chrétien est participant des résultats de I'obéissance de Christ, parce qu’il est mort et ressuscité.
Comment peut-il vivre dans le péché, étant déja mort au péché ? Un homme mort ne vit pas. |l n’est point
participant de la bénédiction qui est en Christ, @ moins qu’il n’ait la vie de Christ. Quoique, en ce qui concerne
la vie naturelle, il vive encore dans le monde, il doit cependant se tenir pour mort au péché, puisqu’il vit de la vie
de Christ qui est mort et ressuscité.

Au septiéme chapitre, il considére I'effet de la méme vérité relativement a la loi. La loi, dit-il, domine sur
’lhomme aussi longtemps qu’il vit; puis il donne le lien du mariage pour exemple. Aussi longtemps que le
premier mari vit, la femme ne peut en avoir aucun autre sans étre coupable. Le premier mari, c’est la loi; le
second est Christ ressuscité d’entre les morts (Christ vivant sur cette terre était Lui-méme sous la loi). Ainsi I'on
ne peut pas en méme temps étre sous la loi et uni a Christ ressuscité d’entre les morts. Toutefois ce n’est pas
la loi qui meurt, mais Christ est mort sous la loi; car ceux qui ont péché sous la loi seront condamnés par la loi,



et la loi est utile pourvu qu’on s’en serve Iégitimement (Rom. 2, 12; 1 Tim. 1, 8, 9). Fussions-nous, nous-
mémes, morts sous la loi, nous serions perdus; mais Christ est mort pour nous et, parce qu’ll est ressuscité
d’entre les morts, nos d&mes sont unies a Lui, la loi n’ayant plus aucun droit sur un homme mort. Maintenant
donc Christ, Lui qui est ressuscité d’entre les morts, est notre seul mari. Ainsi la résurrection de Christ nous a
délivrés de la loi aussi bien que du péché et de la condamnation.

Le cinquiéme chapitre aux Romains nous démontre donc notre position en Christ, le second Adam qui est
ressuscité. Le sixieme, la nouvelle vie en Lui, vie dont la force est que nous nous tenons pour morts au péché,
et le septieme, notre parfait affranchissement de la loi qui domine sur I’'hnomme aussi longtemps gu’il vit; quant a
nous, nous sommes morts et ressuscités en Lui. C’est le nouvel homme, en Christ, qui porte des fruits pour
Dieu et non le vieil homme sous la loi. Cependant la faute n’en est pas a la loi; mais, parce que le péché est
dans la chair, la loi a pour effet d’attacher le péché a la conscience, de devenir, pour le péché, une occasion
d’excitation.

Pour revenir au point capital du chapitre, nous voyons qu’on ne peut pas étre, en méme temps, sous la loi et
avec Christ ressuscité; autrement on aurait deux maris a la fois. Dans la seconde moitié du chapitre, nous
avons les expériences de I’homme qui veut accomplir la justice sous la loi et porter du fruit pour Dieu, en
rapport avec la loi, le premier mari. Réveillé par Dieu et sous I'influence de la nouvelle vie, il comprend les
spiritualités de la loi, il apprécie ses exigences; il veut accomplir la loi et sa conscience ne peut pas se
contenter s'’il ne le fait pas. La nouvelle nature aime la justice de la loi ; mais a cause de I'opposition de la chair,
elle ne 'accomplit pas (7, 14, 16, 22). Triste état de ’'dme qui, par I'action de la grace en elle, veut faire le bien,
mais qui, parce qu’elle est sous la loi, ne peut rien amener a bien. Toutefois remarquons que, dans cette
position, 'dme est en rapport avec le premier mari et, par conséquent, nullement avec le second. Nous avons
vu qu’elle ne peut pas avoir deux maris a la fois. Aussi ce passage ne parle-t-il ni de Christ, ni du Saint Esprit.
On y trouve la connaissance chrétienne ordinaire de la spiritualité de la loi. La conscience individuelle,
renouvelée sait, que les exigences de cette loi spirituelle ne peuvent étre remplies. La volonté renouvelée fait
tous les efforts possibles pour y parvenir, mais cela ne lui réussit pas. Elle aime cependant la spiritualité de la
loi : elle ne désire point que celle-ci soit moins parfaite. Elle sait que Dieu ne peut pas céder de Son autorité ni
rabattre de Sa sainteté. Elle s’efforce de tout son coeur d’atteindre le but, mais la force lui manque. La loi exige
un accomplissement parfait; la conscience et la volonté y acquiescent; mais la loi ne donne aucune force; le
but ne sera jamais atteint. Le réveil de la conscience ne produit jamais, dans une ame sincere,
I'accomplissement de la justice, mais le désespoir. Il est beaucoup plus difficile de savoir et de reconnaitre
gu’on n’a aucune force pour faire le bien, que de savoir et de reconnaitre qu’on a péché. L’expérience que fait
'dme sous la loi, est un moyen d’opérer la conviction de son impuissance; mais la justice ne peut étre
indifférente ni a Dieu ni a I'dme née de nouveau, et comme cette derniere ne peut accomplir la justice, I’'homme
est obligé de chercher sa délivrance ailleurs!". Cependant quoique Dieu veuille convaincre I'ame sincére de son
impuissance, Il ne prend point plaisir & la laisser dans ce triste état, mais aussitdt qu’elle reconnait cet état, et
gu’elle est et se sait étre sans ressource en elle-méme, tellement qu’elle ne pouvait jamais atteindre la justice
de la loi, alors Dieu lui révele son parfait affranchissement en Christ. Aussit6t I'dme rend graces a Dieu pour ce
qui est déja fait et elle découvre sa position en Christ ressuscité, son vrai mari, pour qu’elle puisse porter du
fruit pour Dieu (v. 24, 25). Maintenant ce n’est pas seulement une position (en Christ ressuscité) qui est sa part,
mais encore la force et la liberté. La chair est la, sa nature n’est pas changée ; mais notre position devant Dieu
est dans I'Esprit et non dans la chair. La puissance de I'Esprit est 1a, vivante en nous, en sorte que nous
marchons, non selon la chair, mais selon I'Esprit. Christ dans le ciel est I'expression de notre véritable position
devant Dieu. Christ vivant sur la terre est la représentation et I'exemple de 'homme céleste sur la terre. En



marchant selon I'Esprit, nous accomplissons la loi (en aimant Dieu et notre prochain), parce que nous ne
sommes pas sous la loi.

Le Saint Esprit a ajouté la fin du verset 25 pour montrer que, quoique nous soyons affranchis, la nature de la
chair n’est pas changée ; mais la loi (C’est-a-dire ici, un principe agissant toujours dans le méme sens), la loi de
I’Esprit de vie en Christ Jésus nous affranchit pleinement de la loi du péché et de la mort, qui dominent dans le
vieil homme. En Christ, nous vivons dans I’'homme nouveau; la le vieil homme n’a aucun droit, mais le Saint
Esprit est la force qui y agit. Quant a la justice, le chrétien a une paix parfaite, sachant que Dieu, au lieu de le
condamner, a fait ce que la loi ne pouvait faire, c’est-a-dire, qu’ll a condamné le péché dans la chair, par Christ
venu en ressemblance de chair de péché et comme sacrifice expiatoire. Le chrétien sincére sera toujours plus
contristé de I'activité du péché dans sa chair, que de ses péchés commis précédemment; mais il sait que
Christ est mort a sa place, aussi bien pour le péché que pour les péchés. Ici donc, au chapitre huitieme, nous
trouvons Christ comme sacrifice sur la croix, puis vivant dans la résurrection, et encore le joyeux témoignage du
Saint Esprit pleinement développé. Du verset 5 au onzieme de ce chapitre, le Saint Esprit est la comme
caractere et puissance de la vie. Du verset 12 jusqu’au vingt-septieme, il est en nous, le témoin personnel de
notre adoption et de notre droit d’héritage et I'aide de notre faiblesse. Du verset 28 jusqu’a la fin du chapitre, le
Saint Esprit prouve que Dieu n’agit pas seulement en nous, mais encore qu’ll est pour nous, dans Sa propre
puissance et fidélité — tellement que le bienheureux fidéle est assuré que rien ne peut le séparer de 'amour de
Dieu, amour qu’il connait par le Saint Esprit qui demeure en lui. La hauteur de la gloire, la profondeur de la
mort, sont, en Christ, les preuves et les moyens de notre éternelle béatitude devant Dieu Lui-méme, qui nous a
donné la grace.

Il pourrait étre utile de présenter encore quelque chose de plus détaillé sur le troisieme verset du huitieme
chapitre. Les trois premiers versets nous rappellent le sommaire des trois chapitres précédents, dans lesquels
nous avons trouvé trois choses : Premiérement la position de péché de I'homme relativement a sa
responsabilité, a quoi répond la justification devant Dieu. C’est le sujet du cinquieme chapitre. La nature du vieil
homme et celle du nouveau, c’est I'objet que considere le sixieme chapitre. Mais Dieu, pour mettre a I'épreuve
la capacité de I’'hnomme a produire la justice, a introduit la loi, et 'homme (parce qu’il était en chute et pécheur)
n’a pas pu accomplir la justice. Méme lorsqu’il n’était point encore pécheur, I'épreuve de son obéissance, par
une loi, devint I'occasion de sa chute. Mais lorsque, par le moyen de la nouvelle naissance, la spiritualité de la
loi est reconnue, alors ’'hnomme comprend qu’il n’a pas seulement commis des péchés, mais qu’une loi de
péeché est dans ses membres. Le Saint Esprit examine ce sujet dans le septiéme chapitre.

La puissance et la nature de la nouvelle vie en Christ mort et ressuscité, est la réponse de la grace de Dieu
a la méchanceté de la chair. C’est ce qu’expose le sixieme chapitre. L’affranchissement de I'ame par la pleine
connaissance de I'ceuvre de Dieu, en Christ, répond en grace aux expériences du septieme chapitre. Si I'on
considére avec attention les trois premiers versets du huitieme chapitre, on verra aisément que le premier
verset correspond au cinquiéme chapitre ; le deuxiéme au sixiéme chapitre, et le troisieme au septieme. Le
sixieme et le septiéme chapitres sont dans une étroite liaison, parce que la loi est le moyen de reconnaitre la
vraie nature du vieil homme, a travers les expériences de ’lhomme né de nouveau. Nous trouvons donc le
résumé de ces deux chapitres dans le deuxieme et troisieme versets du huitieme chapitre. Toute espérance
d’affranchissement est fondée, dans le cinquiéme chapitre, sur la justification. Les hommes ne I'entendaient
pas ainsi. lls auraient voulu se délivrer réellement de la loi du péché par leurs propres efforts, pour se trouver
sans reproche devant Dieu, mais Dieu ne I'a pas permis et cela ne peut avoir lieu ainsi selon la vérité, parce
que — d’un cobté, I'ceuvre de Christ serait inutile et que, d’un autre cété, les hommes ne connaitraient pas la
vraie nature et la coulpe du péché. Si, par ses efforts, dans sa conscience, on était affranchi devant Dieu, la



justification sans étre par la propre force de ’lhomme, aurait au moins lieu par I'ceuvre du Saint Esprit et non par
I'ceuvre du Christ. Mais Dieu ne veut pas cela et ’'homme ne le peut pas, parce que I'action du Saint Esprit lui
fait voir I'intolérabilité du péché devant Dieu et que la nature de ’hnomme ne se change pas. Or cette nature est
péché. Il faut que ’homme se soumette a la justice de Dieu. Convaincu de péché, condamné par la loi, il faut
gu’il trouve sa justice dans un autre, en Christ mort pour lui, ressuscité devant Dieu. C’est pourquoi le troisieme
et le cinquieme chapitres de I'épitre viennent avant le sixieme et le septieme; et le premier verset du huitieme
chapitre, avant les versets 2 et 3.

Aprés que le Saint Esprit a décrit le combat de I’'Ame née de nouveau et qu’ll a constaté son impuissance, le
— «il n’y a point de condamnation » — (8, 1), est le premier besoin de 'ame et le commencement de la réponse
de Dieu, dans Sa grace. Mais, parce que nous avons ce privilege — «point de condamnation» — dans un
Christ ressuscité, cela ne se sépare point de la vie et n’en peut étre séparé. Aussi n’est-ce pas simplement une
doctrine, sur un certain sujet exprimant la pensée de Dieu, mais c’est un changement des expériences dans
I’dme, changement opéré par la connaissance de ce sujet, au moyen de la foi. L’'homme a fait 'expérience de
son impuissance, au moyen de la loi. Il a appris a connaitre, par la loi de Dieu, la loi du péché dans ses
membres; il a vu ce péché en lui-méme; il I'a hai, mais il n’a pu s’en affranchir.

Avant d’aller plus loin, nous devons remarquer, puisque nous parlons de loi, que Christ Lui-méme est une loi
pour plusieurs ames. Elles reconnaissent Son amour; elles voient dans Son ceuvre en la croix, combien cet
amour est grand. Elles trouvent, dans cet amour, un motif pour aimer parfaitement Christ dans leur cceur, mais
elles ne trouvent pas un tel amour en elles-mémes. Elles doivent aimer Christ de tout leur coeur, mais elles ne
L’aiment point ainsi. Et c’est justement |a la loi qui commande que nous aimions Dieu de tout notre coeur. Nous
avons trouvé, en Christ, un nouveau motif ; nous avons peut-étre donné a la loi une nouvelle forme ; mais nous
nous trouvons sous la loi revétue du nom de Christ. La puissance du péché est toujours la; il nous empéche
d’accomplir la loi qui exige que nous aimions de tout notre cceur. Le péché est dans la chair, il me presse et me
surmonte. Comment en finirai-je avec cet ennemi terrible et rusé ? Notre impuissance est notre refuge. Nous
trouvons que Dieu Lui-méme doit intervenir, parce que nous n’y pouvons rien. Aussitot que j’ai compris I'ceuvre
de Dieu (non pas les promesses), je trouve que Dieu a déja achevé toute I'ceuvre. C’est ce que signifie le
troisiéme verset. Dieu Lui-méme a combattu le mal qui me subjuguait toujours. Christ sans péché, fait péché, a
6té aussi bien le péché dans la chair, pour nous, devant Dieu, que les péchés que nous avons réellement
commis, parce qu’ll n’est pas mort seulement pour les péchés, mais aussi pour le péche.

L’amour de Dieu nous est révélé en ceci, que Christ est venu dans ce monde lorsque nous n’étions rien que
des pécheurs; mais cette révélation de Son amour ne purifie pas la conscience. De plus, aussi longtemps que
la conscience n’est pas purifiée, le coceur ne peut jouir de 'amour, parce que l'incertitude dans la conscience
produit la crainte et que celle-ci empéche le coeur de s’assurer sur I'amour. C’est, il est vrai, bien certain que
I’amour est en Dieu, mais le coeur ne peut pas s’approprier cet amour, parce que la conscience dit toujours que
Dieu ne peut supporter le péché. Le Saint Esprit qui parle de I'amour dans I'évangile est lumiére par la méme
Parole, pour convaincre de péché. Et cette conviction n’atteint pas seulement les péchés, mais le péché. Un
enfant peut étre convaincu de I'amour de son peére; mais il craint de se présenter devant sa face si sa
conscience l'accuse : «La crainte renferme une punition ». Mais si nous sommes ressuscités avec Christ, non
seulement il est vrai que Dieu nous a aimés dans notre état de péché, mais Il nous a aussi transportés dans une
position tout a fait nouvelle — dans la position de Christ Lui-méme devant Dieu, ou nous-mémes sommes le
résultat de I'activité de Dieu, selon la puissance par laquelle Il a ressuscité Christ d’entre les morts et L’a élevé
a Sa droite, dans le ciel (Eph. 1, 9-23; 2 Cor. 5, 5).



La manifestation de 'amour de Dieu en Christ, lorsque nous étions des pécheurs, nous est rappelée en 1
Jean 4, 9; mais notre parfaite position en Christ, par la participation a Sa vie, est exposée au verset 17 du
méme chapitre. Mais Christ est entré dans cette position aprés avoir entierement accompli Son ceuvre, I'ceuvre
par laquelle la conscience est purifiée et, ainsi I'amour répandu sans empéchement dans le coeur. Parce que je
suis uni avec Christ qui est déja mort et ressuscité pour moi, le péché ne peut pas plus m’étre imputé qu’il ne
peut étre imputé a Christ. Sa position devant Dieu est tout a fait la mienne, et, pensons-y, en avoir une autre ne
serait pas autre chose qu’étre damné. Il n’y a point de terme moyen entre le premier et le second Adam. Or
nous savons bien que la position de Christ devant Dieu est maintenant sans péché — non seulement en ce qui
concerne la perfection de Sa personne (qui fut toujours parfaite), mais encore relativement a I'imputation du
péché. Pourquoi donc ? Dieu est-Il devenu indifférent envers le péché ? Christ ne s’en occupe-t-Il pas ? A-t-lI
reculé devant la difficulté de I'ceuvre ? A-t-ll réclamé les douze légions d’anges [Matt. 26, 53] pour Le délivrer ? Ou
bien a-t-1l suivi le conseil des principaux sacrificateurs en se sauvant Lui-méme comme Il avait si souvent sauvé
les autres? Non! nous le savons bien. Il est la Téte sans péché des croyants; parce que, comme leur
remplacant, Il a aboli le péché sur la croix et que, aprés avoir achevé cette ceuvre, Il les a unis a Lui par une
nouvelle vie qui découle de Lui, et par la puissance du Saint Esprit qui les fait un avec Lui. Et maintenant, quelle
est la portée de cette vérité pour les croyants ? Non seulement Christ a porté nos péchés sur la croix; Il était la
personnellement notre remplacant devant Dieu. Mais pour tout ce que le Saint Esprit nous montre comme du
péché devant la face de Dieu, dans la lumiére de Sa présence, pour tout cela, Christ est mort sur la croix et Il I'a
porté pour nous. Il est Lui-méme devant la face de Dieu, jugé selon la lumiére de Sa gloire, 1a, Lui qui n’a point
connu de péché et qui a été fait péché pour nousl2 Cor. 5, 21], Maintenant, graces a Dieu, tout est passé.
L’ceuvre est accomplie. La nuée de I'éclair du jugement de Dieu, la tempéte de Sa colére a passé emportant
notre péché, et le soleil de 'amour de Dieu Lui-méme reluit maintenant sans obstacle — I'amour parfait qui
donna Christ pour achever I'ceuvre. La conscience est purifiée selon la sainteté de Dieu qui a jugé le péché.

Auparavant, Dieu méme était caché, quoiqu’ll ait envoyé la loi parmi les hommes : mais le coup qui déchira
le voile, afin que Dieu f(t révélé dans Sa sainteté, a 6té le péché qui nous interdisait de nous tenir devant Sa
face découverte. La pleine lumiére (car la vraie lumiére a maintenant paru) qui reluit et dans laquelle nous
sommes, montre que nous sommes sans péché devant la face de Dieu, et que nos vétements sont lavés dans
le sang de I’Agneau. Plus prés nous sommes de la lumiére, plus nettement notre parfaite pureté devant Dieu se
manifestera.

Ainsi donc ce que la loi ne pouvait pas faire, parce qu’elle condamnait le pécheur sans pouvoir changer sa
chair, Dieu I'a fait, parce que Christ n’a pas seulement porté nos péchés, mais qu’ll est venu en ressemblance
de chair de péché et parce qu’ll est devenu sacrifice pour le péché; et ainsi Dieu a condamné le péché dans la
chair. Remarquons bien qu’il ne dit pas : le péché sera condamné, comme d’une chose qui doit encore étre
faite, ni : par la puissance du Saint Esprit; mais par le sacrifice expiatoire du Christ. Christ s’est livré comme
sacrifice expiatoire pour le péché dont le Saint Esprit t’a convaincu, toi qui crois. Dieu a condamné le péché qui
t’a contristé jusqu’ici; mais Il I'a condamné sur la croix du Christ. Il I'a 6té et tu en es affranchi. Tu le hais — |l
n’en peut pas étre autrement, si le Saint Esprit agit en toi — maintenant il t’est aussi peu imputé que les autres
tristes fruits que cet arbre pourri a portés. Tu es devant Dieu, en Christ, dans lequel le péché a été condamné
sur la croix.

Quant a ce qui concerne la sanctification — quel est I'effet de cette vérité ? Qu’avons-nous dit de la position
du croyant ? Il est placé dans la lumiére — méme, devant la face de Dieu. Il a une vie qui se réjouit dans cette
lumiere ; il a le Saint Esprit pour en jouir. La sanctification est mesurée par cette lumiere. Puisque nous sommes
dans la présence de Dieu, toutes choses seront jugées selon la perfection de Sa présence : « Nous avons



communion avec le Pére et avec le Fils ». C’est pourquoi I'apbtre dit aussi lorsqu’il parle du péché (Rom. 3, 23),
non pas : Nous avons péché et nous n’atteignons pas a ce que les hommes doivent, mais : Nous ne gagnons
pas la gloire de Dieu et, parce que nous sommes sur le principe de la grace, la sainteté n’est pas seulement
exigée, mais nous sommes participants de Sa sainteté. Et non seulement cela, mais, parce que Dieu est pour
nous, nous avons la force de réaliser cette sanctification, et parce que nous savons qu’ll est pour nous, nous
avons la confiance d’obtenir cette force aupres de Lui. La sanctification se réalise dans la communion avec
Dieu ; mais avec la conscience de péché, la communion est impossible. Ou trouverons-nous la force pour notre
sanctification, si ce n’est en Dieu ? Comment pourrons-nous, nous-mémes, accomplir la sanctification pratique
sans cette force ? Comment puis-je chercher cette force auprés de Dieu, si je n’ai pas la certitude qu’ll est pour
moi et si ma conscience m’empéche de m’approcher de Lui ? Les efforts pour atteindre la sainteté peuvent étre
sinceres sans qu’on soit affranchi, parce que les penchants de la nouvelle vie sont 1a; mais de tels efforts sont
toujours mélangés avec le besoin de la justification; et, ainsi, la véritable nature de la sainteté est renversée et
perdue; ou plutét elle n’est point connue. Quant a ce qui concerne la régle de la vie, en rapport avec notre
position en Christ, Sa vie sur la terre est notre modele : « Celui qui dit qu’il demeure en Lui, doit aussi marcher
comme Lui a marché »[1 Jean 2, 6] || y avait deux choses en Lui; Il était un homme juste devant Dieu ; et, devant
I’'homme, la révélation du caractére de Dieu. Telle doit étre aussi notre vie sur la terre ; marchant devant la face
de Dieu, nous devons manifester Son caractéere devant les hommes. Ceci a lieu parce que Christ est déja notre
vie ; comme dit I'apodtre : « Afin que la vie de Christ soit manifestée dans notre corps mortel » [2 Cor. 4, 10]_Et jci
est I'importante différence entre la loi et les commandements de Christ. La loi promet la vie si nous avons
accompli ses commandements. Les commandements de Christ, comme toutes Ses paroles et Ses ceuvres,
sont I'expression de la direction de la vie que nous possédons déja en Lui. Et maintenant, quels étaient les
principes de cette vie en Christ Lui-méme ? Premierement Il pouvait dire : « Le Fils de ’'homme qui est dans le
ciel »[Jean 3, 13] | "amour était I'origine de toute Son activité. Méme comme homme, Il était né de Dieu, et Lui-
méme pouvait dire que, en vue de la joie qui Lui était proposée, |l méprisait la honte et portait la croix. Il en est
ainsi de nous, avec la différence nécessaire qui provient de Sa glorieuse personne, parce qu’ll est Dieu méme.
Unis a Lui, notre vie est cachée avec Lui, en Dieu.

Quant a ce qui regarde notre vie chrétienne, nous sommes nés de Dieu. L’amour de Dieu dans nos cceurs
est la source de notre marche; et la gloire, en Christ, qui nous est présentée, nous fortifie dans toutes les
souffrances de notre pélerinage sur la terre. A cela nous pouvons ajouter encore, que la puissance du Saint
Esprit, par la plénitude duquel Il vivait et agissait sur la terre, est notre force pour Le suivre. Ainsi nous avons
deux regles pour mesurer le bien et le mal : d’'un cété I'habitation du Saint Esprit en nous et, d’un autre cété, la
vie et la plénitude d’un Christ glorifié. Quant au Saint Esprit duquel nous sommes scellés pour le jour de la
rédemption, nous devons ne pas Le contrister [Eph. 4, 30]; nous devons plutét en étre remplis, afin que nous
puissions réaliser notre communion avec Dieu, dans une parfaite joie. Relativement au Seigneur, nous devons
dépouiller le vieil homme et revétir le nouveau, créé en justice et en véritable sainteté[Eph. 4, 22, 24], Bien plus !
en vue de la plénitude de Sa gloire, nous devons croitre en toutes choses, en Lui qui est la Téte, c’est-a-dire
Christ, jusqu’a I’hnomme parfait, selon la mesure de la stature de la plénitude du Christ[Eph. 4, 15, 13],

1. T Le traducteur prend, dans le Seigneur (et sauf I'exactitude des termes), la liberté de retracer ici, de mémoire, une
idée de l'auteur sur Romains 7, 24 et 25 : L’ame éclairée et convaincue de son incapacité par la loi de Dieu, ne
cherche plus a faire ceci ou cela. Elle a soif de la délivrance et la trouve, enfin, dans la grace du Libérateur.



