Pensées sur les experiences d’Abraham et de Jacob

(traduit de I'allemand par J.B. Rossier)
J.N. Darby

1 ao(t 1855

[Etudes Scripturaires 2 n° 15]

Les expériences du coeur occupent une grande place dans les pensées des chrétiens. Il est cependant
important de les juger toujours par la Parole de Dieu. Ces expériences sont I'expression de I'état intérieur du
coeur et de nos relations avec d’autres, aussi bien que des sentiments que notre conduite, dans ces mémes
relations, produit dans nos cceurs et dans nos consciences.

Il n'est point nécessaire de parler ici des expériences d’un inconverti, quoique ce dernier ne soit pas, non
plus, sans expériences. Il est vrai qu'’il ne connait pas Dieu; mais, en un certain sens, il jouit de Sa bonté dans
la nature ; sa conscience peut le blamer; il peut étre las du péché et s’effrayer a la pensée du jugement. Il peut
encore oublier ce dernier, en jouissant, dans une vie naturellement honorable, de sa famille et des hommes.
Mais il ne peut rien faire de plus.

Cependant il y a une grande différence dans les expériences des hommes, en lesquels agit I'Esprit de Dieu.
Cette différence provient, d’'un cété, des relations dans lesquelles nous sommes avec Dieu, et d’'un autre c6té,
de notre conduite dans ces mémes relations. Il est vrai que Dieu ne nous a pas placés sous la loi; et cependant
la conscience réveillée est, quant a ses rapports avec Dieu, ou sous la loi ou sous la grace. L’Esprit de Dieu qui
I'a réveillée y fait pénétrer Sa lumiere et y produit le sentiment de sa responsabilité. Je suis sous la loi aussi
longtemps que je fais dépendre mon acceptation auprés de Dieu de ma fidélité, c’est-a-dire de
I'accomplissement de mes devoirs. Si, au contraire, I'amour de Dieu et Son ceuvre en Christ sont, pour ma
conscience, I'unique et parfait fondement de mon adoption, alors je suis sous la grace. Le Saint Esprit ne peut
pas affaiblir la responsabilité, mais il peut me révéler que Dieu a sauvé mon &me, qui était perdue parce que ma
vie n'a pas répondu a cette responsabilité. Aussi longtemps que I'dme réveillée demeure sous la loi, elle fait de
tristes expériences; elle sent qu’elle est coupable selon la loi et qu’elle n’a aucune force pour I'accomplir. Elle
reconnait bien que la loi est bonne, mais, malgré tous ses efforts, elle n’atteint pas le but qui est I'obéissance.
Les expériences de ces ames-la sont des expériences de leur péché — de leur faiblesse, et de la puissance du
péché. Lors méme qu’une telle &me ne serait pas encore tout a fait conduite au désespoir par I'attente du juste
jugement de Dieu, parce gu’elle ressent quelque peu I'amour de Dieu et qu’elle espere en I'ceuvre de Christ,
I'incertitude quant a ses relations avec Dieu n’en subsistera pas moins, et cela donne lieu a des alternatives de
paix et de trouble. Dans ce dernier cas, 'dme a bien été attirée par la grace, mais la conscience n’est pas
purifiée et le coeur n'est pas affranchi. Ces expériences sont utiles pour nous convaincre de péché et
d’'impuissance, et pour anéantir toute confiance en nous-mémes. Il est nécessaire que nous nous sentions
condamnés devant Dieu et que nous sachions que désormais tout dépend de Sa grace imméritée.



Il en est autrement lorsque notre conscience est purifiée et que nous avons compris notre position, devant
Dieu, en Christ. Condamnés dans la présence de Dieu, nous reconnaissons que Dieu nous a aimés et qu’ll
nous justifie par I'ceuvre de Son Fils ; nous comprenons que le péché est 6té, et notre conscience est rendue
parfaite. Nous n’avons plus de conscience de péchés devant Dieu, parce que Lui-méme les a 6tés a jamais par
le sang du Christ et que ce sang est, en tout temps, devant Ses yeux; nous savons qu’étant unis avec Christ,
qui a pleinement glorifié Dieu en ce qui concerne nos péchés, nous avons été faits justice de Dieu en Luil2 Cor.
5,21], Ainsi, le cceur est libre pour jouir de Son amour, dans la présence de Dieu.

Deés lors nous sommes sous la grace ; nos relations avec Dieu dépendent, désormais, de ce que Dieu est et
de la justice, laquelle Christ est devenu pour nous. Nos relations avec Dieu ne dépendent pas de ce que nous
sommes devant Lui comme hommes responsables. Nos expériences reviennent désormais toujours a ceci :
que Dieu est amour, que Christ est notre justice et Dieu notre Pere. Nous avons communion avec Dieu et avec
Son Fils, Jésus Christ. Nous jouissons de tous les privileges de cette relation. Cependant, I'usage que nous
faisons de ces privileges, influe sur notre jouissance. Les relations demeurent constamment les mémes, ainsi
que le sentiment que nous en avons; mais la jouissance de ce que Dieu est dans cette relation, dépend de
notre conduite dans une telle position.

Les expériences sont toujours fondées sur mes rapports avec Dieu. Suis-je triste ? C’est que la communion
avec Dieu, communion qui répond a mes rapports avec Lui, est interrompue. Je sens que je ne jouis pas de la
communion bénie a laquelle je suis parvenu, et c’est ce qui cause ma tristesse — mais celle-ci ne provient pas
d’incertitude sur la communion elle-méme. La chair n’a point de rapports avec Dieu, et la chair est toujours en
nous : « Or I'amour de Dieu est versé dans nos coeurs, par le Saint Esprit qui nous a été donné » (Rom. 5, 5).
Par cet Esprit, nous avons communion avec le Pere et avec Son Fils, Jésus Christ (1 Jean 1, 3), et nous
sommes appelés a marcher dans la lumiere comme Dieu Lui-méme est dans la lumiére (1 Jean 1, 7). Notre
communion avec Dieu dépend de notre marche dans la lumiére, quoique, lorsque nous I'avons perdue, Dieu
puisse nous visiter par Sa grace et renouveler la communion. Mais Dieu est fidéle et ne permet pas le péché
dans Ses enfants. S’ils ne marchent pas avec Lui dans la lumiere, Il les fera marcher a travers toutes les
épreuves et a travers tous les combats nécessaires pour les amener a la connaissance d’eux-mémes, afin
gu’ils demeurent dans la lumiéere et que la communion soit véritable et pure.

Il est vrai que ces épreuves et ces combats ne touchent pas a nos rapports avec Dieu, puisque ceux-ci
dépendent de ce que Dieu est, en Christ, selon Sa grace et selon Sa justice; mais linterruption de la
communion avec Dieu, interruption qui nous place hors de la jouissance de la lumiere, nous introduit dans toute
sorte de combats et d’expériences douloureuses et humiliantes sur ce qu’est notre propre cceur. Dieu, Lui-
méme, emploie aussi la correction pour nous humilier et briser notre volonté. La chute réelle dans le péché n’est
pas seule une occasion pour I'action de Dieu dans nos ames, mais tout ce qui est dur et rebelle dans nos
coeurs y donne aussi lieu. La conséquence de ces Vvérités est que les expériences d’une &me qui marche avec
Dieu sont beaucoup plus simples que les expériences d’'une dme infidéle, et cependant la connaissance de
Dieu et du cceur humain sera beaucoup plus profonde chez la premiére. Aussi longtemps que nous marchons
en communion avec Lui, nous marchons dans la lumiére et nous avons, en Sa présence, le sentiment continuel
de Son amour paternel. Néanmoins, cette présence agit sur notre &me pour manifester tout ce qui n’est pas
d’accord avec la lumiere. Le jugement de nous-mémes a lieu dans la présence de Dieu, dans le sentiment de
Son amour et en rapport avec cet amour. Le péché porte le caractere de tout ce qui n’est pas lumiére et qui est
jugé, non seulement parce que le péché n’est pas d’accord avec la sainteté, mais aussi parce qu’il n’est pas
d’accord avec I'amour de Dieu.



Avec des ceceurs purifiés par I'amour de Dieu, et fortifiés par la communion avec Lui, la grace qui agit ainsi
en nous, prend la place du péché qui a été jugé, et des lors, notre marche dans le monde est I'effet de la
communion de Dieu dans nos coeurs. Nous portons Dieu, pour ainsi dire, dans nos coeurs a travers le monde.
Remplis de Son amour et vivant dans la puissance de la vie de Christ, ce que Satan nous offre ne nous tente
pas. Nos épreuves dans le monde deviennent un mobile a I'obéissance et non au péché. La présence de Dieu
dans nos cceurs nous garde dans nos rapports avec les hommes. Nous faisons des lors les expériences de
notre corruption dans la présence et dans la communion de Dieu. C’est ainsi que nous jugeons le péché en
nous, et le péché ainsi jugé ne se manifeste pas dans notre vie pratique. Mais, si nous ne marchons pas dans
la communion de Dieu, si le péché n’est pas ainsi jugé, nous marchons plus ou moins dans le monde avec une
volonté rebelle et avec des convoitises non jugées. L’action de notre propre volonté nous rend inquiets, parce
que nous ne sommes pas satisfaits. Est-on satisfait? Alors Dieu est oublié. Satan offre des tentations qui
correspondent aux convoitises non jugées, puis la corruption du coeur se manifeste par la chute et par nos
relations avec Satan qui prennent la place de nos relations avec Dieu. Une telle connaissance de la corruption
du cceur ne sera jamais aussi profonde, aussi claire, aussi véritable, que celle que nous aurons faite dans la
présence de Dieu, par la lumiere elle-méme. Nous connaitrons le péché par le péché, par une mauvaise
conscience, au lieu de le juger par la lumiére de Dieu Lui-méme. Au lieu d’étre humbles, nous serons humiliés.
La fidélité de Dieu rétablira 'Ame, mais la puissance persistante et la lumiere croissante de Sa communion, ne
seront plus les mémes. Nous ferons bien I'expérience de Sa patience et de Sa bonté, mais nous ne connaitrons
pas Dieu de la méme maniére qu’en marchant fidélement dans Sa communion. Sans doute Dieu se glorifie par
Ses voies avec une telle ame, puisque tout concourt a Son éternelle gloire, mais la connaissance de Dieu croit
par notre communion avec Lui.

La vie d’Abraham et celle de Jacob viennent, par d’intéressants exemples, a 'appui de ce que nous venons
de dire : Il est vrai que ni la loi, ni la plénitude de la grace n’avaient encore été révélées. Cependant, comme
nous le voyons en Hébreux 11, les principes de la vie de la foi aux promesses de Dieu étaient, en général, les
mémes.

Nous bronchons tous en plusieurs maniéres[Jaca. 3, 2], |a foi a manqué a Abraham lui-méme dans quelques
occasions ; mais, en général, sa vie était une marche de la foi, avec Dieu. C’est ce qui fait que ses expériences
sont d’'une autre nature, beaucoup plus intimes avec Dieu et plus simples que celles de Jacob. Son histoire est
courte et peu riche en incidents, tandis que les communications de Dieu a ce patriarche sont nombreuses et
fréquentes. Dans son histoire il est beaucoup question de Dieu mais peu de 'homme. Un seul cas excepté,
Abram demeura toujours dans le pays de la promesse. Il y était bien étranger et pelerin parce que les
Cananéens y demeuraient (Gen. 12, 6), mais il était en relation avec Dieu et marchait devant Sa face.

Au commencement, lorsque Dieu I'avait appelé, il n'avait pas obéi pleinement a cet appel. Il abandonna
bien son pays et sa parenté, mais non la maison de son pére, et ainsi il n’arriva pas en Canaan. Il est vrai gqu’il
avait quitté beaucoup de choses; il était parti d’'Ur en Chaldée, mais il ne vint pas plus loin que Charan et
demeura la (11, 31, 32). Il en est ainsi du coeur qui n’a pas compris qu’il appartient tout entier a Dieu. Ce n’est
que conformément a I'appel de Dieu que nous pouvons entrer dans la position de Sa promesse.

Aprés la mort de Taré, son pére, Abram partit a I'appel de Dieu : «Et ils partirent pour venir au pays de
Canaan, auquel ils entrérent» (12, 5). Ici nous avons la position du peuple céleste. Placés, par la grace et la
puissance de Dieu, dans la position céleste, dont Canaan est une image, ils y demeurent; ils ont tout en
promesse, mais rien encore en possession. — Le Seigneur s’était révélé a Abram en I'appelant. Il se révéle de



nouveau a lui dans le pays qu’il connaissait maintenant et qu’il devait posséder : «Je donnerai ce pays a ta
postérité » (v. 7). Telle est, en général, notre assurance en Dieu, que nous posséderons réellement dans
I'avenir ce que nous connaissons maintenant comme étrangers.

« Et Abram batit 12 un autel & I'Eternel qui lui était apparu » (v. 7). Il sert Dieu et jouit de Sa communion. Puis,
il va dans un autre lieu et y dresse sa tente; il batit de nouveau un autel & I'Eternel et invoque le nom de
Jéhovah (v. 8). Il est pélerin dans le pays de la promesse et c’est la son histoire entiere. Nous habitons dans les
lieux célestes, nous en jouissons par la foi et nous avons communion avec Dieu qui nous a amenés la. La tente
d’Abraham et son autel dans le pays caractérisent toute son histoire, et toutes les expériences de la foi
consistent en cela.

Son incrédulité le conduit en Egypte (v. 10-20). Ici il n’avait point d’autel ; une servante égyptienne devint,
plus tard, 'occasion de sa chute et une source de trouble pour lui. Elle est, comme nous I'apprenons en Galates
4, 24 et 25, un type de la loi, car la loi et la chair sont toujours en relation I'une avec I'autre. La grace de Dieu
ramene Abraham, mais il ne retrouve pas d’autel avant qu’il ne soit revenu a I’endroit ou il avait dressé sa tente
au commencement, et a I'autel qu’il avait bati auparavant. Ici, il a de nouveau communion avec Dieu (13, 3, 4).

Les promesses de Dieu sont la portion d’Abraham; il laisse Lot prendre ce qu’il veut : « Tout le pays n’est-il
pas a ta disposition ? Sépare-toi, je te prie, d’'avec moi. Si tu choisis la gauche, je prendrai la droite; et si tu
prends la droite, je m’en irai a gauche. Et Lot élevant ses yeux, vit toute la plaine du Jourdain qui, avant que
I'Eternel e(it détruit Sodome et Gomorrhe, était arrosée partout, jusqu’a ce qu’on vienne a Tsoar, comme le
jardin de I'Eternel, et comme le pays d’Egypte. Et Lot choisit pour lui la plaine du Jourdain » (v. 9-11). Lot est le
type du croyant mondain. Il prend ce qui, pour le moment, parait étre la meilleure part, et choisit le lieu sur
lequel est suspendu le jugement de Dieu. Abraham avait, selon la chair, tout abandonné, et Dieu lui montre
toute I'étendue de la promesse. Il lui fait faire I'expérience visible de ce qu’ll lui a donné et lui confirme tout pour
jamais (v. 14-18). Lot, le croyant mondain, est vaincu par les princes du monde. Abraham le délivre ; avec les
serviteurs de sa maison, il surmonte la puissance de I'ennemi (14, 1-21). Il ne veut rien recevoir du monde. Il dit
au roi de Sodome : « J’ai levé ma main a I'Eternel, le Dieu fort, souverain, possesseur des cieux et de la terre,
en disant : Si je prends rien de tout ce qui est a toi, depuis un fil jusqu’a une courroie de soulier, afin que tu ne
dises point : J’ai enrichi Abram » (14, 22, 23).

Ensuite Dieu se révele a Abraham comme son bouclier et sa grande récompense. |l lui promet une postérité,
alors que son corps était déja amorti; justifié par la foi, il recoit la confirmation des promesses de Dieu qui se lie
par un sacrifice, type du sacrifice de Christ. Alors I'héritage lui est montré dans ses détails (chap. 15).

Suivant les conseils de la chair, Abraham veut, pour un moment, 'accomplissement de la promesse, par la
loi, c’est-a-dire par Agar. Mais, ainsi, il apprend seulement qu’il est impossible que I'enfant de la loi puisse
hériter avec I'enfant de la promesse (chap. 16). Ensuite Dieu se révéle de nouveau a lui comme le Dieu Tout-
puissant. Il lui annonce qu’il sera pere de beaucoup de nations et que Dieu sera son Dieu a jamais (17, 1-14).
La postérité selon la promesse est de nouveau promise (17, 15-19).

Aprés cela, Dieu visite encore une fois Abraham et lui fait des promesses positives quant a la prochaine
naissance de son fils (18, 9-15). Il 'envisage comme Son ami, disant : « Cacherai-je a Abraham ce que je m’en
vais faire ?» (18, 17). Il lui communique Ses pensées a I'égard du monde, et Abraham s’entretient en toute paix
et intimité avec Lui. Il prie pour ceux qui avaient oublié le Seigneur (18, 23-33). Il fallait qu’Abraham éprouvat
encore, dans le cas d’Ismaél, que la loi produit la tristesse et I'angoisse; et a la cour d’Abimélec il apprit a
connaitre que, lorsque l'incrédulité agit, elle ne produit que troubles et douleur. Mais Dieu, dans Sa fidélité,
veille sur lui aussi bien que sur la mére de la postérité.



Ensuite, Abraham fut éprouvé au plus haut degré jusqu’a devoir tout abandonner selon la chair, et méme les
promesses. Mais les promesses en un Christ ressuscité en figure sont assurées a Christ Lui-méme et, en Lui, a
toute la postérité spirituelle d’Abraham (22, 15-19 ; comp. Gal. 3, 16-18).

Abraham a donc appris par une chute que ni la loi ni la promesse ne valent rien pour la chair; cependant, en
général, ses uniques expériences ont consisté dans le pélerinage et I'adoration tout en demeurant dans le pays
de la promesse. Nous avons déja remarqué que sa vie est caractérisée par une tente et un autel. Toute
'expérience, toute la vie du fidele Abraham ne consiste presque qu’en adoration, intercession et
communications de Dieu, de sorte qu’il apprit a comprendre ces dernieres toujours plus clairement et plus
exactement. Il passa son temps dans le pays auquel Dieu I'avait appelé. Les révélations de Dieu furent, pour
lui, riches, douces et admirables; sa connaissance de Dieu intime et profonde ; ses expériences personnelles
heureuses et simples; car il marchait avec le Dieu qui s’était révélé a lui en grace. — Maintenant examinons
aussi d’un peu plus prés la vie et I'histoire de Jacob.

Jacob était I'héritier de la méme promesse et, comme croyant, il 'estimait ; mais il ne se confiait pas en Dieu
seul. Il ne marchait pas, comme Abraham, en relation journaliére avec le Seigneur et s’attendant au Seigneur. I
a bien remporté la promesse, mais ses expériences furent plus diverses que celles d’Abraham. Quoique, a la
fin de sa vie, il ait pu dire : «L’ange qui m’a délivré de tout mal » (Gen. 48, 16), il a cependant di ajouter : «Les
jours des années de mes pélerinages ont été courts et mauvais, et n’ont point atteint les jours des années de la
vie de mes peres, du temps de leurs pelerinages » (47, 9). La variété de ses expériences est une preuve de
linfidélité.

D’apres le conseil de sa mére, il employa des moyens profanes pour s’acquérir la bénédiction de son pére
et dut, par crainte de son frere trompé mais impie, abandonner le pays de la promesse (chap. 27 et 28).
Maintenant sa position est tout a fait changée ; son infidélité I'a chassé du pays de la promesse. Son pelerinage
n’est pas, comme celui d’Abraham, dans le pays, mais en dehors. A la vérité, Dieu veille sur lui, I'assiste et le
garde; mais il ne marche pas avec Dieu. Il n’a pas d’autel jusqu’a ce qu’il soit de retour aprés une suite
d’expériences douloureuses (33, 20). Il n’eut point de communion entiere avec Dieu jusqu’a ce qu’il revint a
I'endroit ou il avait joui la derniére fois de la révélation de Dieu et ou il avait été fortifié par Ses promesses.
Pendant vingt et une années, il avait eu affaire avec les hommes qui le trompaient et I'opprimaient, pendant que
Dieu le préservait en secret; mais il ne put point avoir d’autel hors du pays promis. Nous aussi, nous adorons
Dieu, et nous avons communion avec Dieu, lorsque nous habitons en esprit dans les lieux célestes, la ou Dieu
Lui-méme nous a donné notre propre place. Mais si nous nous en écartons, nous ne pouvons avoir aucune
communion avec Lui, quoiqu’ll sache nous garder par Sa grace et Sa fidélité.

Au bout des vingt et un ans, Dieu ordonne a Jacob de s’en retourner. Il doit fuir loin de son beau-pére,
comme un fugitif coupable. Il est impossible d’étre net du monde si nous avons perdu la communion céleste
avec Dieu; et il est difficile de ne rien emporter de ce qui appartient au monde, si nous abandonnons cette
communion. Mais Dieu est fidéle. De ce moment, commencent pour Jacob une suite d’expériences — comme
on les appelle ordinairement — mais qui pourtant ne sont rien autre que les conséquences de son éloignement
de Dieu.

Délivré de Laban, Jacob poursuit sa route vers Canaan; et Dieu, pour le consoler et le fortifier, envoie
'armée de Ses anges a sa rencontre (32, 1). Cependant malgré cet encouragement de Dieu, I'incrédulité (que
I'éloignement du danger ne détruit pas) renouvelle la crainte de Jacob devant son frére Esail. On n’dte pas les
difficultés du chemin de la foi en les évitant; il faut les surmonter par la force de Dieu. Jacob s’était lui-méme
attiré ces difficultés parce qu’il ne s’était pas confié en Dieu. L’armée de Dieu était oubliée et I'armée d’Esal,



qui ne nourrissait plus, dans son cceur, de haine contre son frére, effrayait le faible Jacob (32, 7). Il dut alors
employer toutes sortes de moyens, pour apaiser la colére présumée et redoutée de son frére. Il fait suivre
troupeau aprés troupeau et cela révéle bien plus I'état du coeur de Jacob, que cela ne change celui d’Esail.
Cependant Jacob pense a Dieu;; il Lui rappelle qu’ll lui a dit qu’il devait revenir; il L'implore pour qu’ll le sauve
des mains de son frére; il pense a I'état dans lequel il a quitté le pays, et reconnait que Dieu lui a donné tout ce
gu’il possede (32, 9-11). Mais sa priere manifeste une crainte sans fondement; il rappelle a Dieu Ses
promesses comme s'il était possible qu’ll les e(it oubliées. La foi est bien la ; mais I'effet de I'incrédulité produit
un tableau bigarré et mélangé. Le timide Jacob n’a pas seulement envoyé des troupeaux en avant pour apaiser
Esaii (32, 13-20), mais il envoie toute sa famille au-dela du torrent et reste seul en arriére (v. 22-24). Son coeur
est rempli de soucis. Mais Dieu qui conduit tout I'attend précisément 1a. Quoiqu’il n’e(it pas permis qu’Esai
touchat méme un cheveu de la téte de Jacob, |l devait cependant juger Lui-méme ce dernier et I'amener dans
la lumiére de Sa présence, car Jacob ne pouvait pas jouir autrement, avec Dieu, du pays de la promesse. Dieu
lutte avec lui dans I'obscurité, jusqu’a I'aube du jour (v. 24). Ce n’est point, ici, Jacob qui lutte avec Dieu par
une impulsion propre, mais c’est Dieu qui lutte avec lui. Il ne peut pas le bénir simplement comme Abraham; II
veut auparavant combattre I'incrédulité de son cceur. Jacob doit faire I'expérience des effets de sa marche; il
faut méme qu’il souffre parce que Dieu veut le bénir. Cependant 'amour de Dieu agit encore en tout cela. Il

by

communique de la force a Jacob pendant le combat qu’il doit livrer pour obtenir les bénédictions, pour
persévérer a les attendre. Il conservera, néanmoins, une preuve permanente de sa faiblesse et de sa
précédente infidélité. L’articulation de sa hanche avait été luxée pendant que Dieu luttait avec lui (v. 25). Et non
seulement cela, mais Dieu lui refuse aussi de lui révéler Son nom sans réserve. Il bénit Jacob. Il lui donne un
nom en souvenir de son combat de foi; mais Il ne se révele pas Lui-méme. Combien est grande la différence,
ici, entre Jacob et Abraham! Dieu révéle Son nom a ce dernier sans en étre prié, afin qu’Abraham Le
connaisse pleinement, car Abraham marchait, en général, avec Lui dans la force de cette révélation. Il n’avait
point de combat avec Dieu et, bien loin d’avoir a craindre ses parents, il surmontait la puissance des rois de ce
monde. Il est |a comme un prince parmi les habitants du pays. Dieu s’entretient souvent avec lui; et, au lieu de
lutter afin d’obtenir une bénédiction pour lui-méme, Abraham intercéde pour les autres. Il voit le jugement du

monde, de la hauteur ou il était en communion avec Dieu. — Retournons a I’histoire de Jacob.

Malgré tout sa crainte ne le quitte pas. Béni de Dieu par le moyen de son combat, il continue a trembler
devant son frére Esail. Il divise ses enfants et ses femmes selon la mesure de ses affections, de telle sorte que
ceux qu’il préférait étaient les plus éloignés d’Esaii. Alors seulement il entreprend d’aller & la rencontre de son
frére ; mais cependant il le trompe encore. Il élude I'offre d’une escorte que lui fait Esaii et promet de le suivre
un peu plus lentement dans sa résidence vers Séhir (33, 14). « Mais Jacob s’en alla a Succoth » (v. 17).

Maintenant, Israél (Jacob) est dans le pays; cependant son cceur habitué depuis longtemps a la position
d’un voyageur sans Dieu, ne sait pas encore étre un pélerin avec Dieu. Il achéte un champ pres de Sichem et
se fixe dans le pays ou Abraham n’était qu’un étranger et ou, connaissant la volonté de Dieu, il n'avait pas
possédé de quoi poser le pied (v. 19).

C’est a Sichem, pour la premiére fois et aprés étre rentré dans le pays, qu'il batit un autel ; le nom de l'autel
rappelle la bénédiction d’lsraél mais non pas le nom du Dieu de la promesse. Il le nomme (autel) de Dieu, du
Dieu d’Israél (33, 20). La gratitude reconnait bien les bénédictions que Jacob a recues, mais le Dieu qui le
bénissait n’était pas encore révélé.

Dans sa famille nous trouvons maintenant la corruption et la violence (chap. 34). La colére cruelle et sans
crainte de Dieu de ses fils, le fait sortir de son faux repos qui n’était pas fondé en Dieu ; mais la fidélité de Dieu



le préserve de nouveau. — Jusqu’ici Jacob n’avait point encore pensé au lieu ou Dieu Lui-méme lui avait fait la
promesse lors de son départ, et ou Jacob avait promis d’adorer lorsqu’il serait revenu par I'aide de Dieu. Dieu
Lui-méme I'y envoie maintenant, en lui disant : « Leve-toi, monte a Béthel et demeure 13, et y dresse un autel au
Dieu fort qui t'est apparu quand tu t'enfuyais de devant Esaii ton frére » (35, 1). Dieu qui I'avait gardé, dirigé,
chatié, I'avait préparé a entrer dans Sa communion. Mais auparavant, il fallut qu’il abandonnat son faux
domicile, ou Dieu n’était pas. Il devait loger a Béthel (maison de Dieu) et, la méme, batir un autel au Dieu qui
s’était premiérement révélé a lui. Nous voyons ici I'effet instantané de la présence de Dieu devant Jacob,
présence qu’il n’a pas encore appris a connaitre, malgré toutes ses expériences jusqu’a ce moment. La pensée
de cette présence lui rappelle aussitét les faux dieux qui étaient encore parmi ses ustensiles. Ces faux dieux
provenaient de ses rapports avec le monde, et Rachel, par crainte de Laban, les avait précédemment cachés
sous un bat de chameau (31, 34]. Jacob savait bien qu'ils étaient la ; cependant «il dit & sa famille et a tous ceux
qui étaient avec lui : Otez les dieux des étrangers qui sont au milieu de vous, et vous purifiez, et changez de
vétements ; et levons-nous et montons a Béthel, et je ferai un autel au Dieu fort qui m’a répondu au jour de ma
détresse, et qui a été avec moi dans le chemin ou j'ai marché. Alors ils donnéerent a Jacob tous les dieux des
étrangers qu’ils avaient en leurs mains, et les bagues qui étaient a leurs oreilles, et il les cacha sous un chéne
qui était aupres de Sichem » (35, 2-4). La pensée de la présence de Dieu le fait souvenir des faux dieux; elle
éveille dans son ame la conscience que les dieux, les objets de I'adoration de ce monde, ne peuvent
absolument pas étre gardés ensemble avec le Dieu fidele. Rien autre ne pouvait éveiller cette conviction.
Toutes les expériences possibles n’auront jamais I'effet que produit la présence de Dieu sur une ame. De telles
expériences sont utiles pour nous humilier; elles sont un moyen pour nous dépouiller de nous-mémes.
Cependant il n’y a que la présence de Dieu, comme lumiere, qui puisse nous faire condamner en nous-mémes
et nous donner de nous purifier de nos idoles les plus profondes et bien connues quoique cachées. Abraham
n’eut rien affaire ni avec les idoles, ni avec les expériences de Jacob.

La frayeur de Dieu régnait sur les ennemis de Jacob, tellement qu’ils ne le poursuivirent pas, malgré la
violence meurtriere de ses fils (35, 5). Maintenant, Dieu pouvait se révéler a Jacob; et, sauf que ce dernier
demeura boiteux, tout se passa comme s’il n’edt fait auparavant aucune expérience. Jacob était arrivé a Béthel
d’ou il était parti. La il batit un autel au Dieu qui lui avait fait les promesses et qui avait toujours été fidéle a son
égard. Le nom de son autel ne nous rappelle plus Jacob béni, mais Celui qui bénit et Sa maison. — |l ne
s’appelle pas « (autel) de Dieu, du Dieu d’Israél» ; mais « (autel) du Dieu de Béthel» ; c’est-a-dire de la maison
de Dieu (35, 7). Dieu parle a cette heure avec Jacob, sans mentionner le moins du monde ses expériences.
Celles-ci avaient été nécessaires pour chatier Jacob et pour le vider de lui-méme, parce qu'il avait été infidele.
Dieu Lui-méme lui apparait maintenant sans en étre prié. Nous lisons en Genése 35, 9 : « Dieu apparut encore
a Jacob quand il venait de Paddan-Aram, et le bénit». Il lui donne le nom d’/sraél, comme s’ll ne le lui avait
encore jamais donné, et lui révéle Son nom sans que Jacob I'e(it demandé. Il s’entretient avec lui comme
autrefois avec Abraham. Il renouvelle et lui confirme les promesses, du moins celles qui se rapportent a Israél;
puis aprés avoir terminé Son entretien avec lui, Dieu remonta d’avec lui (35, 13) ; car Il 'avait visité.

Jacob était donc revenu, apres une suite d’expériences, a I'endroit ou il pouvait avoir communion avec Dieu
— a la position dans laquelle, par la grace de Dieu, Abraham s’était presque toujours maintenu. Jacob nous
sert d’avertissement, mais Abraham de modéle. Le premier a, il est vrai, retrouvé le Seigneur, par Sa grace;
mais il n’a pas fait les nombreuses et bénies expériences de l'autre; il ne prie pas pour les autres. Ce qu’il a
atteint de plus élevé, est le point de départ d’Abraham, le domicile de son d&me. Quelques chutes exceptées,
c’était I'état habituel d’Abraham, état dans lequel il vivait : « Abraham mourut dans une heureuse vieillesse, fort
agé et rassasié de jours; et il fut recueilli vers ses peuples ». Mais Jacob dit : « Les jours des années de ma vie



ont été courts et mauvais, et n’ont point atteint les jours des années de la vie de mes peres du temps de leurs
pélerinages » (Gen. 25, 8; et 47, 9). Il acheva sa vie en Egypte.

Les expériences de Jacob sont des expériences de ce que sont les coeurs des hommes. Les expériences
d’Abraham sont des expériences de ce qu’est le coeur de Dieu.

Nous avons dépeint trois espéces d’expériences : celles qui se font sous la loi, la position du croyant n’étant
pas connue, ou lorsque, sans l'ignorer, on y est, tout en ayant encore le cceur sous la loi. — Les expériences
que I'on fait de son cceur, dés que I'on marche loin de cette position ou Dieu se révele, pour nourrir et entretenir
cette communion. — Les simples et bénies expériences que l'on fait, lorsqu’on marche avec Dieu, dans la
position ou Dieu nous a placés, pour jouir de Sa communion dans I’humilité et la reconnaissance. Les dernieres
sont des expériences du coeur de Dieu qui nous introduisent dans la connaissance de Ses conseils et du fidéle
amour qui y est contenu. Elles trouvent place dans un commerce intime avec Dieu Lui-méme ; les autres sont,
comme il a été dit, les douloureuses expériences du ceeur de I’'homme, dans lesquelles le degre le plus élevé, et
aussi précieux pour nous, c’est que Dieu demeure fidéle au milieu de notre infidélité et qu’ll est patient a I'égard
de notre folie, par laquelle nous nous éloignons de Sa présence.

Notre privilege est de marcher comme Abraham ; notre refuge, lorsque nous sommes infidéles (car Dieu est
fidéle qui ne permet pas que nous soyons tentés au-dela de nos forces[1 Cor. 10, 13]) c’est que Dieu demeure
fidele et nous tire de tout danger, jusqu’a la fin. Que Dieu nous donne de demeurer pres de Lui, de marcher
avec Lui, afin que nos expériences aient pour fin la connaissance croissante de Son amour et de Sa nature
(Col. 1,9-12)!



