Exode chapitre 14

C.H. Mackintosh

[Messager Evangélique 1863]

« Ceux qui descendent sur la mer dans des navires, faisant commerce parmi les grandes eaux, ceux-la voient les
ceuvres de I'Eternel, et ses merveilles dans les lieux profonds» (Ps. 107, 23, 24). Combien cela est vrai! Et
néanmoins comme nos ceeurs laches reculent devant ces «grandes eaux » ! Nous préférons les hauts-fonds, et par
conséquent nous sommes privés de voir les ceuvres et les merveilles de notre Dieu; car elles ne se voient et ne sont
connues que «dans les lieux profonds ».

C’est au jour de I'épreuve et des difficultés que I'Ame fait quelque expérience du grand et indicible bonheur qu’il y
a a pouvoir compter sur Dieu. Si tout cheminait facilement, il n’en serait pas ainsi. Ce n’est pas quand on glisse sur la
surface d’un lac tranquille, que la réalité de la présence du Maitre est sentie; mais on en fait 'expérience quand la
tempéte mugit et que les flots couvrent la nacelle. Le Seigneur ne nous offre pas la perspective d’'un chemin exempt
d’épreuves et de tribulations ; bien au contraire, Il nous dit que nous rencontrerons les unes et les autres; mais
nous promet d’étre avec nous au milieu de ces choses, et cela vaut infiniment mieux que d’en étre exempts. Il vaut
bien mieux jouir de la présence de Dieu dans I'épreuve, que d’étre exempt de I'épreuve sans faire cette précieuse
expérience. Eprouver que le coeur de Dieu sympathise avec nous est bien plus doux que d’éprouver la puissance de
Sa main pour nous. La présence du Maitre au milieu de Ses fideles serviteurs, pendant qu’ils passaient par la
fournaise, était bien meilleure que n’aurait été la manifestation de Sa puissance pour les en préserver (Dan. 3).
Souvent nous voudrions qu’il nous fat accordé de cheminer en avant sans épreuve, mais nous y perdrions
beaucoup. Jamais la présence du Seigneur n’est aussi douce que dans les moments de grande difficulté.

C’est ce qu’éprouverent les Israélites dans les circonstances qui sont rapportées dans ce chapitre. lls sont la
dans une difficulté accablante, insurmontable. lls sont appelés a « faire commerce parmi les grandes eaux » : « toute
leur sagesse leur manque » (Ps. 107, 27). Pharaon, se repentant de les avoir laissés sortir de son pays, se décide a
faire un effort désespéré pour les y ramener. «Alors il fit atteler son chariot, et il prit son peuple avec lui. Il prit donc
six cents chariots d’élite, et tous les chariots d’Egypte, et il avait des capitaines sur tout cela. — Et lorsque Pharaon
se fut approché, les enfants d’Israél levérent leurs yeux, et voici, les Egyptiens marchaient aprés eux; et les enfants
d’Israél eurent une fort grande peur, et criérent & I'Eternel » (v. 6-10). C’était une scéne qui mettait a I'épreuve
profondément; une scéne au milieu de laquelle tout effort humain devenait inutile. Les Israélites auraient pu, tout
aussi bien, tenter de faire reculer le puissant flux de I'océan avec un brin de paille, que de tenter de se tirer d’affaire
eux-mémes par un effort quelconque. La mer était devant eux; derriere eux, les armées de Pharaon, et autour d’eux
les montagnes; et tout ceci était permis et ordonné de Dieu! Dieu avait choisi le terrain ou Israél devait camper
«devant Pi-Hahiroth, entre Migdol et la mer vis-a-vis de Baal-Tsephon ». De plus c’est Lui qui permit que Pharaon
les atteignit. Pourquoi cela ? Précisément pour se manifester Lui-méme dans le salut de Son peuple, et dans la
défaite compléte des ennemis de ce peuple. «Il a fendu la mer Rouge en deux, parce que sa bonté demeure a
toujours; et a fait passer Israél par le milieu d’elle, parce que sa bonté demeure a toujours ; et a renversé Pharaon et
son armée dans la mer Rouge, parce que sa bonté demeure a toujours » (Ps. 136).

Il n'y a pas, dans toutes «les traites » des rachetés de Dieu dans le désert, une seule position dont les limites
n'aient été soigneusement tracées par la main de la toute-sagesse et de I'amour infini. La portée spéciale et
I'influence particuliére de chacune de ces positions, sont calculées avec soin. Les Pi-Hahiroth et les Migdol sont tous



disposés d’'une maniere qui est en rapport immédiat avec la condition morale de ceux que Dieu conduit & travers les
détours et les labyrinthes du désert, et de fagon aussi a manifester le vrai caractere de Dieu. Si I'incrédulité suggere
souvent cette question : Pourquoi en est-il ainsi ? — Dieu le sait; et sans aucun doute, Il révélera le pourquoi, toutes
les fois que cette révélation pourra contribuer a Sa gloire et au bien de Son peuple. Ne nous demandons-nous pas
bien souvent pourquoi et dans quel but nous sommes placés dans telle ou telle circonstance ? Ne nous tourmentons-
nous pas souvent pour savoir la raison pour laquelle nous sommes exposés a telle ou telle épreuve ? Combien ne
ferions-nous pas mieux de courber la téte dans une humble soumission, et de dire : « Tout va bien», et : « Tout ira
bien» ! Quand c’est Dieu qui fixe notre position, nous pouvons étre sirs qu’elle est choisie avec sagesse et qu’elle
est salutaire; et méme, quand nous l'avons follement et volontairement choisie nous-mémes, Dieu, dans Sa
miséricorde, domine notre folie, et fait que la puissance des circonstances, dans lesquelles nous nous sommes
placés, travaille a notre bien spirituel.

C’est quand les enfants de Dieu se trouvent dans les plus grands embarras et les plus grandes difficultés, qu’ils
ont le privilege de voir les plus belles manifestations du caractére et de 'activité de Dieu; et pour cette raison, Il les
place souvent dans I'épreuve, afin de se manifester Lui-méme d’une maniere d’autant plus signalée. Il aurait pu
conduire Israél par la mer Rouge, et le faire arriver bien au-dela des atteintes des armées de Pharaon, avant méme
que celui-ci et quitté I'Egypte ; mais cette voie n’aurait pas glorifié aussi pleinement Son nom, ni confondu, d’une
maniere aussi compléte, I'ennemi dans lequel Il voulait « se glorifier » (v. 17). Nous perdons trop fréquemment de vue
cette grande vérité, et la conséquence en est, qu’au temps de I'épreuve, le cceur nous manque. Si nous pouvions
n’envisager une crise difficile, que comme une occasion pour Dieu de faire paraitre, en notre faveur, la pleine
suffisance de la grace divine, nos ames conserveraient leur équilibre, et nous pourrions glorifier Dieu, méme au
milieu des plus profondes eaux.

Le langage des lIsraélites, dans I'occasion qui nous occupe, peut nous étonner, et nous sembler difficile a
expliquer ; mais plus nous connaitrons nos mauvais coeurs incrédules, plus aussi nous verrons combien est grande
la ressemblance qu’il y a entre nous et ce peuple. Il semble qu’ils avaient oublié la manifestation récente de la
puissance divine en leur faveur. lls avaient vu les dieux de I'Egypte jugés, et la puissance de I'Egypte abattue sous la
verge de Jéhovah. lls avaient vu la méme main rompre la chaine de fer de I'esclavage égyptien et éteindre la
fournaise. lls ont vu toutes ces choses, et néanmoins, des qu’un nuage obscur apparut sur leur horizon, leur
confiance se perd, le cceur leur manque ; et ils donnent libre cours a leurs murmures incrédules, disant : « Est-ce qu'il
n’y avait pas de sépulcres en Egypte, que tu nous aies emmenés pour mourir au désert ? Qu’est-ce que tu nous as
fait, de nous avoir fait sortir d’Egypte ? — Il vaut mieux que nous les servions que si nous mourions au désert » (v.
11, 12). L’aveugle incrédulité ne peut qu’errer toujours, et que scruter en vain les voies de Dieu. Cette incrédulité est
la méme dans tous les temps ; c’est elle qui conduisit David, dans un mauvais jour, a dire : « Certes, je périrai un jour
par les mains de Sadl, ne vaut-il pas mieux que je me sauve au pays des Philistins ?» (1 Sam. 27, 1). Et comment
les choses tournérent-elles ? Sadl fut tué en la montagne de Guilboa, et le tréne de David fut établi pour toujours.
C’est I'incrédulité encore qui, dans un moment d’abattement profond, porta Elie le Thishbite & s’enfuir, pour sauver
sa vie, de devant les menaces furieuses de Jézabel[! Rois 19, 2-4] Et qu'arriva-t-il ? Jézabel fut brisée sur le pavé[2
Rois 9, 33] et Elie fut enlevé au ciel dans un chariot de feu[2 Rois 2, 1],

Il en fut de méme des enfants d’lsraél au tout premier moment de I'épreuve. lls crurent véritablement que
Jéhovah n’avait pris tant de peine pour les délivrer de I'Egypte, que dans le but de les faire mourir au désert. lls
s’imaginaient que s’ils avaient été préservés de la mort par le sang de I'agneau pascal, c’était afin qu’ils fussent
ensevelis dans le désert. Ainsi raisonne toujours I'incrédulité. Elle nous porte a interpréter Dieu en présence de la
difficulté, au lieu d’interpréter la difficulté en présence de Dieu. La foi se place au-dela de la difficulté, et 1, elle trouve
Dieu dans toute Sa fidélité, Son amour et Sa puissance. Le croyant a le privilege d’étre toujours dans la présence de



Dieu. Il y a été introduit par le sang du Seigneur Jésus, et il ne devrait rien souffrir de ce qui pourrait I'6ter de la. La
place méme qui lui a été faite dans la présence de Dieu, il ne peut jamais la perdre, attendu que Christ, son chef et
son représentant, I'occupe pour lui. Mais, bien qu’il ne puisse pas perdre la chose elle-méme, il peut en perdre la
jouissance, I'expérience et la puissance. Toutes les fois que les difficultés se placent entre son coeur et le Seigneur, il
ne jouit évidemment pas de la présence du Seigneur ; mais il souffre en face de ces difficultés, tout comme quand un
nuage se place entre nous et le soleil, il nous prive pour un moment de la jouissance de ses rayons. Le nuage
n‘’empéche pas le soleil de luire, il ne fait que nous empécher d’en jouir. Ainsi en est-il exactement, quand nous
souffrons que les épreuves, les peines et les difficultés de la vie dérobent & nos ames les brillants rayons de la face
de notre Pere, qui reluit d’'un invariable éclat, en la personne de Jésus Christ. Il n’y a point de difficulté trop grande
pour notre Dieu; bien plus, plus la difficulté est grande, plus Il a occasion d’intervenir, selon Son propre caractere,
comme le Dieu tout bon et tout puissant. Sans doute, la position d’lsraél, telle qu’elle est décrite dans les premiers
versets de ce chapitre, était une position qui mettait profondément a I'épreuve, et qui devait accabler la chair et le
sang; mais aussi, le Maitre du ciel et de la terre était Ia, et les enfants d’Israél n’avaient qu’a se reposer sur Lui.

Cependant, comme nous défaillons promptement, cher lecteur, quand arrive I’épreuve. Les sentiments dont nous
parlons ont un son agréable pour l'oreille, et paraissent trés beaux sur le papier, et, que Dieu en soit béni! ils sont
divinement vrais; mais la chose importante, c’est de les mettre en pratique, quand vient 'occasion. C’est en les
pratiquant qu’on en éprouve réellement et la puissance et la félicité. « Si quelgu’un veut faire sa volonté, il connaitra
de la doctrine si elle est de Dieu» (Jean 7, 17).

« Et Moise dit au peuple : Ne craignez point, arrétez-vous et voyez la délivrance de I'Eternel, laquelle il vous
donnera aujourd’hui; car pour les Egyptiens que vous avez vus aujourd’hui, vous ne les verrez plus. L'Eternel
combattra pour vous, et vous demeurerez tranquilles » (v. 13, 14). « Demeurer tranquilles !» c’est la le premier acte
de la foi en présence de I'épreuve. Pour la chair et le sang c’est chose impossible. Tous ceux qui connaissent, en
quelque mesure, I'agitation du cceur humain dans les épreuves et les difficultés qu’on anticipe, pourront se faire
quelque idée de ce gu’implique le fait de « demeurer tranquille ». La nature veut faire quelque chose. Elle courra ici et
la. Elle voudrait avoir une part dans I'ceuvre. Et, bien qu’elle essaie de justifier et de sanctifier ses actes, en leur
donnant le titre pompeux et trop usité de «emploi l€gitime des moyens », ce qu’elle fait n’est néanmoins que le fruit
direct et positif de I'incrédulité, qui toujours exclut Dieu, et ne voit rien que le sombre nuage de sa propre création.
L’incrédulité crée ou grandit les difficultés, et puis fait appel pour les enlever a nos propres efforts et a notre remuante
et infructueuse activité, qui ne font en réalité que soulever autour de nous une poussiere, qui nous empéche de voir
le salut de Dieu.

La foi, au contraire, éleve I'ame au-dessus des difficultés, pour lui faire regarder directement a Dieu Lui-méme, et
elle nous rend ainsi capables de «demeurer tranquilles ». Nous ne gagnons rien par nos efforts et notre inquiéte
agitation. « Tu ne peux faire un cheveu blanc ou noir, ni ajouter une coudée a ta taille » (Matt. 5, 36 ; 6, 27). Qu’est-ce
gu’lsraél aurait pu faire devant la mer Rouge ? Pouvaient-ils la mettre a sec ? Pouvaient-ils aplanir les montagnes ?
Pouvaient-ils anéantir les armées de I'Egypte ? lls étaient Ia, environnés d’un mur impénétrable de difficultés, a la vue
duquel la nature ne pouvait que trembler et sentir son entiére impuissance ! Mais c’était la précisément, pour Dieu, le
moment d’agir. Quand I'incrédulité est chassée, alors Dieu peut entrer sur la scéne; et pour avoir une vue juste de
Ses actions, il faut « demeurer tranquilles ». Chague mouvement de la nature, en raison égale de la portée qu’il a, est
un empéchement positif a ce que nous apercevions l'intervention divine en notre faveur, et a ce que nous en
jouissions.

Il en est ainsi pour nous dans chacune des phases de notre histoire. Il en est ainsi pour nous, comme pécheurs,
alors que, sous le sentiment de malaise que donne le péché pesant sur la conscience, nous sommes tentés d’avoir



recours a nos propres actes, pour obtenir du soulagement. C’est alors que, réellement, nous devons «demeurer
tranquilles », afin de voir «la délivrance de Dieu ». Car, qu’aurions-nous pu faire dans I'ceuvre de I'expiation pour le
péché ? Aurions-nous pu étre avec le Fils de Dieu sur la croix ? Aurions-nous pu descendre avec Lui dans «le puits
bruyant et le bourbier fangeux » (Ps. 40, 2) ? Aurions-nous pu nous frayer un passage, jusque sur ce roc éternel, sur
lequel Il a pris place dans la résurrection ? Tout esprit droit dira que cette pensée serait un audacieux blaspheme.
Dieu est seul dans la rédemption; et quant a nous, nous n‘avons qu’a «demeurer tranquilles », et a «voir la
délivrance de Dieu ». Le fait méme que c’est la délivrance de Dieu, prouve que 'homme n’a rien a y faire.

Le principe n’est pas difféerent une fois que nous sommes entrés dans la carriere chrétienne. Dans chaque
nouvelle difficulté, qu’elle soit grande ou petite, notre sagesse est de «demeurer tranquilles », de renoncer a nos
propres ceuvres, et de chercher notre repos dans la délivrance de Dieu. Nous ne devons pas non plus faire de
distinctions entre les difficultés : nous ne pouvons pas dire qu’il y en ait de légeres, auxquelles nous puissions faire
face nous-mémes, tandis que, dans d’autres, la main de Dieu seule est efficace. Non, elles dépassent toutes
également nos forces. Nous sommes tout aussi incapables de changer la couleur d’un cheveu, que de transporter
une montagne ; de créer un brin d’herbe, que de créer un monde. Toutes ces choses sont semblables pour nous, et
elles sont toutes semblables pour Dieu. Nous n’avons donc qu’a nous abandonner, avec une foi confiante, aux mains
de Celui qui « s’abaisse (également) pour regarder les choses qui sont dans les cieux et celles qui sont sur la terre »
(Ps. 113, 6). Nous nous trouvons quelquefois portés d’'une maniere triomphante, a travers les plus grandes
épreuves, tandis que d’autres fois nous perdons courage, nous tremblons, nous défaillons, sous les dispensations
les plus ordinaires. Pourquoi en est-il ainsi? Parce que, dans les grandes épreuves, nous sommes contraints de
rejeter notre fardeau sur le Seigneur, tandis que, dans les difficultés moins grandes, nous essayons follement de le
porter nous-mémes.

« L’Eternel combattra pour vous, et vous demeurerez tranquilles » (v. 14). Précieuse assurance ! Combien n’est-
elle pas propre a tranquilliser I'esprit en présence des difficultés les plus sérieuses et les dangers les plus grands ! Le
Seigneur se place non seulement entre nous et nos péchés, mais encore entre nous et les circonstances au milieu
desquelles nous nous trouvons. Dans le premier cas, |l nous donne la paix de la conscience ; dans le second, Il nous
donne la paix du cceur. Ce sont deux choses parfaitement distinctes, comme le sait tout chrétien expérimenté.
Beaucoup de chrétiens ont la paix de la conscience, sans avoir la paix du cceur. lls ont vu, par la gréce et par la foi,
Christ, dans la divine efficacité de Son sang, entre eux et tous leurs péchés; mais ils ne savent pas avec la méme
simplicité envisager Christ, comme étant, dans Sa divine sagesse, Son amour et Son pouvoir, entre eux et les
circonstances au milieu desquelles ils sont placés. Il en résulte une différence essentielle dans la condition pratique
de leur @me, aussi bien que dans le caractere de leur témoignage. Rien ne contribue plus a glorifier le nom de Jésus,
que ce repos tranquille de I'esprit, qui découle de ce que nous avons Jésus entre nous et tout ce qui pourrait étre un
sujet d’inquiétude pour nos coeurs. « Au coeur affermi tu conserves la vraie paix, parce qu’il se confie en toi » (Es. 26,
3).

« Mais », demandera-t-on, «ne devons-nous rien faire ? ». Une autre question pourra servir de réponse, savoir :
« Que pouvons-nous faire ? ». Tous ceux qui se connaissent réellement, répondront : rien! Si donc, nous ne pouvons
rien faire, ne faisons-nous pas mieux de « demeurer tranquilles » ? Si le Seigneur agit pour nous, ne faisons-nous pas
mieux de nous tenir en arriere ? Courrons-nous donc devant Lui ? Irons-nous nous ingérer dans Sa sphére d’action,
et entrer dans Son chemin ? Il est absolument inutile que deux agissent, quand un seul est parfaitement capable de
tout faire. Qui songerait a apporter une chandelle allumée pour ajouter de I'éclat a la lumiere du soleil en plein midi ?
Et pourtant celui qui ferait ainsi pourrait passer pour sage en comparaison de celui qui prétend aider Dieu par son
activité mal entendue.



Cependant quand Dieu, dans Sa grande miséricorde, ouvre un chemin, la foi peut y marcher; elle laisse la voie
de I'homme pour suivre celle de Dieu. «Or, I'Eternel avait dit & Moise : Que cries-tu & moi? Parle aux enfants
d’Israél : gqu’ils marchent» (v. 15). Ce n’est que quand nous avons appris a «demeurer tranquilles », que nous
pouvons marcher effectivement en avant; autrement tous nos efforts n’auront d’autre résultat, que de manifester
notre folie et notre faiblesse. La vraie sagesse consiste donc a « demeurer tranquilles », quelle que soit la difficulté ou
la perplexité dans laquelle on se trouve, a s’attendre uniqguement a Dieu, qui certainement nous ouvrira un chemin;
et alors nous pourrons « marcher » paisiblement et heureusement. Il n’y a pas d’incertitude quand c’est Dieu qui nous
ouvre un chemin; mais tout chemin de notre propre invention, est un chemin de doute et d’hésitation. L’homme
irrégénéré peut aller en avant avec une apparence de fermeté et de décision, dans sa propre voie ; mais I'un des
éléments les plus distinctifs, dans la nouvelle création, c’est la défiance de soi-méme, avec la confiance en Dieu quiy
répond. C’est quand nos yeux ont vu la délivrance de Dieu, que nous pouvons marcher dans cette voie ; mais nous
ne pouvons jamais la voir distinctement, avant que d’avoir été convaincus de I'inutilité de nos propres misérables
efforts.

Il'y a une force et une beauté particuliéres dans I'expression : « Voyez la délivrance de I'Eternel ! ». Le fait méme
que nous soyons appelés a « voir» la délivrance de I'Eternel, prouve que la délivrance est une délivrance compléte. Il
nous apprend que le salut est une ceuvre que Dieu a opérée et révélée pour que nous la voyions et que nous en
jouissions. Le salut n’est pas en partie I'ceuvre de Dieu, et en partie celle de 'homme ; car dans ce cas, il ne pourrait
pas étre appelé le salut de Dieu (comp. Luc 3, 6; Act. 28, 28). Pour étre le salut de Dieu, il faut qu’il soit dépouillé de
tout ce qui est de 'homme; et le seul résultat possible des efforts de I’'homme, est d’obscurcir la vue du salut de
Dieu.

« Parle aux enfants d’Israél : qu’ils marchent». Moise lui-méme semble avoir été amené a ne pas savoir que
faire; car I'Eternel lui demande : « Que cries-tu & moi ? ». — Moise pouvait dire au peuple : « Arrétez-vous et voyez la
délivrance de I'Eternel», tandis qu’il présentait & Dieu les requétes de son ame en détresse, en criant a Lui.
Toutefois, il est inutile de crier lorsque nous devrions agir, tout comme il est inutile d’agir quand nous devrions
attendre ; et cependant nous faisons toujours ainsi : nous essayons de marcher quand nous devrions nous arréter, et
nous nous arrétons quand nous devrions marcher. Les Israélites pouvaient bien se demander : « Ou devons-nous
aller ? ». Une insurmontable barriére semblait mettre obstacle a tout mouvement en avant. Comment traverser la
mer ? La était la difficulté. Jamais la nature n’aurait pu résoudre cette question ; mais nous pouvons étre assurés que
Dieu ne donne jamais un commandement, sans communiquer en méme temps le pouvoir d’obéir. L’état réel du cceur
peut étre mis a I’épreuve par le commandement, mais 'dme qui, par la grace, est disposée a obéir, recoit d’en haut
le pouvoir de le faire. L’homme, auquel Christ commanda d’étendre sa main séche, aurait pu naturellement
demander : «Comment puis-je étendre une main séche?» — mais il ne fit aucune question, car avec le
commandement, et de la méme source, vint le pouvoir pour obéir (comparez Luc 5, 23, 24 ; Jean 5, 8, 9; etc.).

Ainsi aussi, pour Israél, avec le commandement de marcher, vint I'ouverture du chemin. « Et toi, éleve ta verge, et
étends ta main sur la mer, et la fends; et que les enfants d’lsraél entrent au milieu de la mer a sec » (v. 16). La était le
chemin de la foi. La main de Dieu ouvre la voie, pour que nous puissions y faire le premier pas, et la foi ne demande
pas autre chose. Dieu ne donne jamais de direction pour deux pas a la fois. Il faut que nous fassions un pas; puis
nous recevrons de la lumiére pour faire un autre pas, et notre coeur sera gardé ainsi dans une dépendance
continuelle de Dieu. « Par la foi, ils traverserent la mer Rouge comme a sec » (Héb. 11, 29). Sans doute, la mer ne fut
pas partagée, dans toute son étendue, tout d’un coup : Dieu voulait conduire Son peuple par la «foi», non par la
«vue ». On n’a pas besoin de foi, pour commencer un voyage dont on voit le chemin dans toute son étendue ; mais il
faut de la foi pour se mettre en route quand on ne voit que le premier pas. La mer s’ouvrait a mesure qu’lsraél
marchait en avant, en sorte que pour chague nouveau pas, ils dépendaient de Dieu. Tel était le chemin dans lequel



les rachetés de Jéhovah s’avancaient, sous Sa conduite. lls passaient au travers des sombres eaux de la mort, et il
se trouva que «les eaux leur servirent de mur a droite et a gauche » et qu’ils passerent «a sec » (v. 22).

Les Egyptiens ne pouvaient pas marcher dans ce chemin-la. lls y entrérent parce qu’ils virent le chemin ouvert
devant eux : pour eux ¢’était la vue et non la foi. « Ce que les Egyptiens ayant essayé, ils furent engloutis » (Héb. 11,
29). Quand on essaie de faire ce que la foi peut seule accomplir, on ne rencontre que défaite et confusion. Le
chemin, dans lequel Dieu appelle Son peuple a marcher, est un sol que la nature ne peut pas fouler. « La chair et le
sang ne peuvent pas hériter du royaume de Dieu» (1 Cor. 15, 50); ils ne peuvent pas non plus marcher dans les
voies de Dieu. La foi est le grand principe caractéristique du royaume de Dieu, et elle seule nous rend capables de
marcher dans les voies de Dieu. «Sans la foi, il est impossible de plaire a Dieu» (Héb. 11, 6). Dieu est hautement
glorifié, quand nous marchons avec Lui, avec les yeux bandés pour ainsi dire, car c’est la preuve que nous avons
plus de confiance dans Sa vue, que dans la nétre. Si je sais que Dieu regarde pour moi, je puis bien fermer les yeux,
et cheminer tranquillement dans une sainte assurance. Dans les affaires de la vie humaine, nous savons que, quand
une sentinelle ou une garde est a son poste, les autres peuvent dormir paisiblement. Combien plus pouvons-nous
nous reposer en toute sécurité, quand nous savons que Celui qui ne sommeille point et ne s’endort point, a I'ceil
arrété sur nous, et nous environne de Ses bras (Ps. 121, 4) |

« Et 'ange de Dieu, qui allait devant le camp d’Israél, partit, et s’en alla derriére eux, et la colonne de nuée partit
de devant eux, et se tint derriére eux, et elle vint entre le camp des Egyptiens et le camp d’Israél : et elle était aux uns
une nuée et une obscurité, et pour les autres, elle les éclairait la nuit : et 'un des camps n’approcha point de 'autre
durant toute la nuit» (v. 19, 20). Jéhovah se placa exactement entre Israél et 'ennemi; Il fut leur protection. Avant
que Pharaon pdt toucher a un seul cheveu d’Israél, il aurait fallu qu’il traversét le pavillon méme du Tout-puissant,
bien plus, le Tout-puissant Lui-méme. Dieu se place toujours entre Son peuple et tout ennemi, en sorte que «nulles
armes forgées contre lui ne prospéreront» (Es. 54, 17). Il s’est placé entre nous et nos péchés, et c’est notre
privilege de Le voir entre nous et toute personne et toute chose, qui pourraient étre contre nous ; et ainsi seulement
nous trouvons a la fois la paix du cceur et la paix de la conscience. Le croyant peut se mettre diligemment et
anxieusement a la recherche de ses péchés, mais il ne les trouvera plus : pourquoi ? Parce que Dieu est entre lui et
eux. « Il a jeté tous nos péchés derriére son dos» (Es. 38, 17), et Il fait en méme temps luire sur nous, qu’ll a
réconciliés, la lumiére de Sa face.

De la méme maniére, le croyant peut chercher ses difficultés et ne les point trouver, parce que Dieu est entre lui
et elles. Si donc, au lieu de nous arréter sur nos péchés et nos peines, notre ceil pouvait s’arréter sur Christ, plus
d’'une coupe ameére en serait adoucie, plus d’une heure obscure en serait éclaircie. Mais nous faisons sans cesse
I'expérience que le plus grand nombre de nos épreuves et de nos chagrins, se compose de maux anticipés et de
chagrins imaginaires, qui n’existent que dans notre propre esprit malade, parce gu’il est incrédule. Puisse mon
lecteur connaitre la paix solide de la conscience et du cceur, qui résulte de ce qu’on a Christ, dans toute Sa
plénitude, entre soi et tous ses péchés et toutes ses peines.

Il est a la fois solennel et intéressant, de remarquer le double aspect de la «colonne », dans ce chapitre. «Elle
était une nuée et une obscurité» pour les Egyptiens, mais pour Israél, «elle les éclairait de nuit». Quelle
ressemblance avec la croix de notre Seigneur Jésus Christ! Cette croix a assurément aussi un double aspect. Elle
constitue le fondement de la paix du croyant, et elle scelle en méme temps la condamnation d’'un monde coupable.
Le méme sang qui purifie la conscience du croyant, et lui donne une parfaite paix, souille cette terre et en consomme
le péché. La mission méme du Fils de Dieu qui dépouille le monde de son manteau, et le laisse entierement sans
excuse, revét I'Eglise d’un glorieux manteau de justice, et remplit sa bouche de louanges continuelles. Le méme
Agneau, qui remplira de terreur, par la grandeur de Son courroux, toutes les tribus et tous les peuples de la terre,



conduira doucement de Sa main, dans les verts paturages et le long des eaux tranquilles, a toujours, le troupeau
gu’ll a racheté par Son sang (comp. Apoc. 6, 15-17, avec 7, 13-17).

La fin de ce chapitre nous montre Israél triomphant sur le bord de la mer Rouge, et les armées de Pharaon
submergées dans ses eaux. L’événement prouva donc que les craintes des Israélites, et les discours orgueilleux des
Egyptiens, étaient également dépourvus de fondement. L’ceuvre glorieuse de Jéhovah avait anéanti et les uns et les
autres. Les mémes eaux qui servaient de mur aux rachetés de Jéhovah servirent de tombeau a Pharaon : ceux qui
marchent par la foi trouvent un chemin pour y marcher, tandis que ceux qui essaient d’'y marcher, y trouvent un
tombeau. C’est une vérité solennelle, que n’affaiblit en aucune maniére le fait que Pharaon agissait en opposition
ouverte et positive a la volonté de Dieu, alors qu'’il « essaya » de passer la mer Rouge : il sera toujours vrai que ceux
qui veulent imiter les actes de la foi, seront confondus. Heureux ceux qui peuvent, quelque faiblement que ce soit,
marcher par la foi! lls suivent un sentier de bénédictions indicibles, un sentier qui, bien qu’il puisse étre marqué par
des fautes et des infirmités, a néanmoins été commencé en Dieu, se poursuit en Dieu, et se terminera en Lui.
Puissions-nous tous entrer davantage dans la divine réalité, la tranquille élévation, et la sainte indépendance de
cette voie.

Nous ne quitterons pas cette riche portion du livre de I'Exode, sans rappeler un passage dans lequel I'apbtre
Paul fait allusion a «la nuée et a la mer ». « Car, fréres, je ne veux pas que vous ignoriez que nos péres ont tous été
sous la nuée, et gu’ils ont tous passé par la mer, et gu’ils ont tous été baptisés par Moise dans la nuée et dans la
mer» (1 Cor. 10, 1, 2). Ce passage renferme un enseignement profond et précieux pour le chrétien; car I'apbtre
continue en disant : «Or, ces choses furent des types pour nous » (v. 6), nous apprenant ainsi, d’autorité divine, a
interpréter le baptéme d’lsraél « dans la nuée et dans la mer», d’'une maniéere typique; et rien assurément ne peut
avoir une signification plus profonde et plus pratique. Ce fut comme peuple baptisé de cette maniére, que les
Israélites commencerent leur pélerinage a travers le désert, pour lequel Celui qui est amour avait fait provision de
«viande spirituelle » et de «breuvage spirituel ». En d’autres termes, ils étaient, typiquement, un peuple mort a
I'Egypte, et & tous ceux qui en faisaient partie. La nuée et la mer étaient pour eux, ce que sont pour nous la croix et la
tombe de Christ. La nuée les mettait & I'abri de leurs ennemis, la mer les séparait de I'Egypte ; pareillement la croix
nous met a I'abri de tout ce qui pourrait étre contre nous, et nous sommes placés de l'autre cété de la tombe de
Jésus : c’est de ce point que nous commengons notre voyage a travers le désert; ici, que nous commengons a
golter la manne céleste, et a boire de I'eau qui découle du «rocher spirituel », tandis que, peuple voyageur, nous
cheminons vers cette terre du repos dont Dieu nous a parlé.

J’ajouterai ici, que mon lecteur devrait chercher a comprendre la différence qu’il y a entre la mer Rouge et le
Jourdain. L’un et 'autre de ces événements ont leur antitype dans la mort de Christ. Mais tandis que dans le premier,
nous voyons la séparation d’avec I'Egypte, dans le dernier nous voyons lintroduction de la terre de Canaan. Les
croyants ne sont pas seulement séparés de ce présent siécle mauvais par la croix de Christ, mais Dieu les a fait
sortir vivifies de la tombe de Christ, « ressuscités ensemble et assis ensemble dans les lieux célestes dans le Christ
Jésus » (Eph. 2, 6, 7). Ainsi, bien qu’environnés des choses de I'Egypte, ils sont, quant a leur expérience actuelle,
dans le désert, et en méme temps ils sont portés, par I'énergie de la foi, au lieu ou Jésus est assis a la droite de
Dieu. Le croyant n’a pas seulement recu le « pardon de tous ses péchés », mais encore, il est, de fait, associé a un
Christ ressuscité dans les cieux. Il n’est pas seulement sauvé par Christ, mais uni a Lui pour toujours. Rien moins
que cela n’aurait pu satisfaire les affections de Dieu, ou effectuer Ses desseins & I'égard de I'Eglise.

Lecteur, comprenez-vous ces choses ? Les croyez-vous ? Les réalisez-vous ? En manifestez-vous la puissance ?
Bénie soit la grace qui les a fait étre invariablement vraies pour chacun des membres du corps de Christ, qu’il soit un
ceil ou une oreille, une main ou un pied. La vérité de ces choses ne dépend donc pas de leur manifestation par nous,



ou de ce que nous les réalisions ou les comprenions, mais du « précieux sang de Christ »[1 Pier- 1, 19] 'qui a effacé
tous nos péchés, et posé le fondement de I'accomplissement de tous les conseils de Dieu a notre égard. C’est en
cela gu’est le vrai repos pour tout coeur brisé et pour toute conscience chargée.



