1 Samuel

Etudes sur la Parole destinées a aider le chrétien dans la lecture du saint Livre

J.N. Darby

Nous avons vu que le livre de Ruth occupe une place intermédiaire entre la fin de I'’époque ou Israél était
placé sous le gouvernement immédiat de Dieu, qui intervenait de temps en temps par le moyen des juges, et
I'établissement du roi qu’ll lui choisit. Cette fin, hélas ! était amenée par la chute du peuple, et son incapacité a
profiter, par la foi, de ses privileéges.

Les livres de Samuel contiennent : 12 la cessation des relations originelles d’Israél avec Dieu, fondées sur
I'obéissance du peuple aux termes de I'ancienne alliance et aux prescriptions spéciales du Deutéronome ; 2°
I'intervention souveraine de Dieu par la prophétie, et 3° I'établissement du roi que Dieu Lui-méme avait préparé,
et les circonstances qui précéderent cet établissement. Ce n’est pas seulement qu’lsraél ait manqué sous le
gouvernement de Dieu;; il a rejeté ce gouvernement.

Placé sous la sacrificature, il s’approchait de Dieu, dans la jouissance des privileges qui lui étaient
accordés, comme peuple reconnu de I'Eternel. Nous verrons I'arche (le premier, le plus immédiat et le plus
précieux lien entre le Dieu souverain et le peuple), tomber aux mains de I'ennemil4. 111 Que pouvait un
sacrificateur, quand ce qui donnait a sa sacrificature toute son importance était dans les mains de I'ennemi, et
quand le lieu ou il s’approchait de I'Eternel, le tréne de Dieu au milieu d’Israél — la place de propitiation par
laquelle, en gréce, la relation d’Israél avec Dieu était maintenue — n’y était plus ?

Ce n’était plus la simplement linfidélité d’lsraél dans les circonstances ou Dieu Il'avait placé. Ces
circonstances mémes étaient completement changées par suite du jugement de Dieu. Le lien extérieur des
relations de Dieu avec le peuple était rompu; I'arche de I'alliance, centre et base de ces relations, avait été
livrée par la colére de Dieu aux mains de leurs ennemis. La sacrificature était le moyen naturel et normal de
maintenir ces relations entre Dieu et le peuple. Qu’en faire a cette fin maintenant ?

Toutefois Dieu, agissant en souverain, pouvait se mettre en communication avec Son peuple, en vertu de
Sa gréace et de Sa fidélité immuable, d’apres lesquelles Ses liens avec les siens subsistaient de Son cété, lors
méme que toute relation reconnue entre Lui et le peuple flt interrompue par I'infidélité de ce dernier. C’est ce
gu’ll a fait en suscitant un prophéte[3. 201, Par son moyen, Dieu communiquait encore directement avec Son
peuple, lors méme que le peuple n’avait pas maintenu ses relations avec Lui dans leur état normal. La fonction
du sacrificateur était en rapport avec l'intégrité de ces relations; le peuple avait besoin de lui dans ses
infirmités. Toutefois, sous la sacrificature, le peuple lui-méme s’approchait de Dieu par I'intermédiaire du
sacrificateur, selon les relations que Dieu avait établies et qu’ll reconnaissait. Mais le prophete agissait de la
part de Dieu, en dehors de ces relations, ou plutdét au-dessus, lorsque le peuple n’était plus fidele.

L’établissement du roi avait une plus grande portée. C’était un nouvel ordre de relation qui impliquait des
principes de toute importance ; Dieu n’était plus en relation immédiate avec le peuple. Il y avait une puissance
établie sur Israél. Dieu attendait la fidélité de la part du roi. Le sort du peuple dépendait de la conduite de celui
qui était responsable devant I'Eternel, pour I'observation de cette fidélité.



Dieu avait I'intention d’établir ce principe pour la gloire de Christ. Je parle de Sa royauté sur les Juifs et sur
les nations, sur le monde entier. Cette royauté a été préfigurée en David et en Salomon. Demander
I’établissement d’un roi en rejetant le gouvernement immédiat de Dieu Lui-méme, c’était folie et rébellion de la
part du peuple[8. 7. Combien de fois nos folies et nos fautes sont-elles 'occasion du déploiement de la grace et
de la sagesse de Dieu, et de I'accomplissement de Ses conseils jusqu’alors cachés au monde ! Nos péchés et
nos fautes ont seuls pris part a leur accomplissement glorieux en Christ.

Voila les sujets importants qui sont traités dans les livres de Samuel, au moins jusqu’a I’établissement de la
royauté. L’état glorieux de cette royauté et sa chute sont racontés dans les deux livres des Rois.

C'est la chute d’lsraél qui met fin a ses premiéres relations avec Dieu. L’arche est prisel4 111; le
sacrificateur meurt (4. 18], La prophétie introduit le roi, un roi méprisé et rejeté, ’hnomme en ayant établi un autre;
mais un roi que Dieu établit selon I'efficace de Sa puissance; tels sont les grands principes développés dans
les livres de Samuel.

L’histoire nous fait voir, ici comme partout, qu’il n’y en a qu’un seul qui ait gardé sa fidélité ; résultat humiliant
pour nous, de I’épreuve a laquelle Dieu nous a soumis, mais bien propre a nous garder dans I’lhumilité.

Si nous avons parlé de la chute de la sacrificature, il ne faut pas en induire que la sacrificature et cessé
d’exister. Elle était toujours nécessaire a un peuple rempli d’infirmités (ainsi qu’a nous-mémes sur la terre) ; elle
intervenait dans les choses de Dieu, pour y maintenir les relations individuelles avec Lui, mais elle cessa d’étre
la base des relations du peuple tout entier avec Dieu. Le peuple n’était plus capable de jouir de ces relations
par ce moyen seul, et la sacrificature elle-méme avait trop manqué a sa position pour pouvoir y suffire. Nous
ferons bien de nous arréter un peu sur ce point, qui est le pivot des vérités qui nous occupent en ce moment.

Dans I'état primitif d’Israél établi dans la terre qui lui avait été donnée, et en général dans sa constitution, la
sacrificature était la base de ses relations avec Dieu, c’est ce qui les caractérisait et les maintenait (voyez Héb.
7, 11). Le souverain sacrificateur était leur chef et représentant devant Dieu, comme peuple d’adorateurs; et
dans cette relation (je ne parle ici ni de la délivrance d’Egypte, ni des conquétes, mais d’un peuple devant Dieu
et en relation avec Lui), au grand jour des expiations, il confessait leurs péchés sur azazel[Lév. 16, 21], Ce n’était
pas seulement l'intercession; il se trouvait la comme chef et représentant du peuple qui était, pour ainsi dire,
résumé en lui devant I'Eternel. Le peuple était reconnu, quoique fautif. |l se présentait dans la personne du
souverain sacrificateur pour pouvoir étre en relation avec un Dieu, qui, aprés tout, se cachait a ses yeux
derriére le voile. Le peuple présentait tout au sacrificateur; le souverain sacrificateur se tenait devant Dieu :
cette relation ne supposait pas I'innocence. L’homme innocent aurait di se tenir lui-méme devant Dieu. « Adam,
ou es-tu ? » [Gen. 3, 9], Cette question décéle sa chute.

Mais le peuple n’était pas chassé non plus, quoique le voile f(t entre lui et Dieu ; et le souverain sacrificateur
qui sympathisait avec les infirmités du peuple, comme en faisant partie, maintenait la relation avec Dieu. C’était
un peuple bien imparfait, il est vrai, mais qui, par ce moyen, entrait lui-méme en rapport avec le Saint. Mais
Israél n’a pas su se maintenir dans cette position ; non seulement il y avait du péché (le souverain sacrificateur
aurait pu y porter reméde), mais il péchait contre I'Eternel, se détournait de Lui et cela dans ses chefs mémes.
Le sacerdoce qui aurait di maintenir la relation, travaillait lui-méme a la détruire, en déshonorant Dieu, et
repoussant de Son culte le peuple qu’il aurait d( y attirer.

Je passe par-dessus les circonstances préparatoires pour les considérer en détail a mesure que I'occasion
s’en présentera. Dieu établit donc un roi, chargé de maintenir I'ordre et d’assurer les relations de Dieu avec ce
peuple, par sa fidélité a Dieu et son gouvernement du peuple. C’est ce que Christ accomplira dans le siécle a
venir; Il est I'Oint. Lorsque le roi est établi, le sacrificateur marche devant luil2. 351, C’est une institution



nouvelle, seule capable de maintenir les rapports du peuple avec Dieu. La sacrificature n’est plus, ici, une
relation immédiate. Elle pourvoit aux besoins du peuple, il est vrai, dans ses fonctions a elle. Le roi y veille et
assure I'ordre et la bénédiction.

Or, I'Eglise est dans une position tout autre. Outre la sacrificature qui s’exerce pour les saints sur la terre,
afin de les maintenir pendant leur marche et dans la jouissance de leurs privileges, elle est unie a I'Oint; il n'y a
plus de voile. Nous sommes assis dans les lieux célestes en Christ[Eph. 2, 6], rendus agréables dans le Bien-
aimé[Eph. 1, 6], La faveur de Dieu est sur nous, membres du corps de Christ, comme sur Christ Lui-méme. Ce
qui a dévoilé la sainteté de Dieu, a découvert tout le péché de 'nomme et I'a 6té!".

Ainsi en Christ, membres de Son corps, nous sommes devant Dieu parfaits et parfaitement agréables. Le
sacrificateur ne cherche pas a nous donner une telle position, ni a maintenir avec Dieu les relations de ceux qui
ne sont pas dans cette position. L’ceuvre de Christ nous y a placés. Comment intercéder pour la perfection ?
L’intercession rend-elle la personne et 'ceuvre de Christ plus parfaites aux yeux de Dieu ? Certainement pas.
Or, nous sommes en Lui. De quelle maniére cette sacrificature s’exerce-t-elle donc pour nous ? En maintenant
des étres faibles et trop souvent souillés, dans la réalisation de leurs relations avec Dieu®®. Le chrétien entre de
fait dans une relation avec Dieu encore bien plus absolue; il est dans la lumiere, comme Dieu est dans la
lumigre[! Jean 1, 71 Nous sommes assis dans les lieux célestes!Erh. 2. 6] rendus agréables dans le Bien-
aimélEph. 1,61 aimés comme Il est aimélJean 17, 23] |3 justice de Dieu en Luil2 Cor.5, 211 || est notre vielCol. 3, 4],
Il nous a donné la gloire qui Lui a été donnéelJean 17, 22] Qr, le Saint Esprit, qui est descendu d’en haut aprés
la glorification du Seigneur Jésus, nous a introduits en union avec Lui, dans la présence de Dieu sans voile.
Cependant, quoique nous soyons sans excuse, nous manquons de plusieurs maniéres [Jaca. 3, 2] et contractons
de la souillure ici-bas. L'office d’Avocat, de Celui qui est dans la présence de Dieu pour nous, nous lave les
pieds par I'Esprit et la Parole, et nous rend capables de maintenir avec cette lumiére la communion a laquelle
les ténebres sont étrangeres. Plus tard, dans la présence de Jésus Roi, la sacrificature sans doute maintiendra
les relations du peuple avec Lui, tandis que Lui portera le fardeau du gouvernement et de la bénédiction du
peuple, sous tous les rapports.

Chapitres 1 et 2. — Nous trouvons donc, au commencement du livre, la sacrificature subsistant devant Dieu
dans la position dont nous avons parlé. Eli, pieux lui-méme et craignant Dieu, ne maintenait pas I'ordre dans la
famille sacerdotale. La sacrificature, au lieu de lier le peuple a Dieu, rompait moralement ce lien[2. 24]. Hophni et
Phinées, les fils d’Eli, étaient Ia & Silo, et leur conduite avait pour résultat que «les hommes méprisaient
I'offrande de I'Eternel »[2, 17]. Tel était I'état de choses en Israél. En méme temps, dans la famille d’Elkana,
Anne, élue de I'Eternel pour la bénédiction, était dans I'épreuve ; les souhaits de son coeur naturel n’étaient pas
satisfaits, et I'adversaire la tourmentait par le moyen de celle qui prospérait a son gré. Or, Celui dont la force
s’accomplit dans la faiblesse[2 Cor. 12, 9] ayant démontré (comme toujours en pareil cas), I'impuissance de la
chair, bénit selon Sa volonté contre toute espérance, afin que ce qui était de Lui fGt évidemment accompli par
Sa puissance a Lui. Anne a un fils selon sa requéte, un fils consacré a I'Eternel. Sa famille était de la tribu de
Lévi (1 Chron. 6).

Anne reconnait dans le beau cantique du chapitre 2 ce grand principe de la grace souveraine et de la
puissance de Dieu, qu’ll abaisse I'orgueilleux, et celui qui se fie a la chair, et reléve le faible et I'impuissant.
«Car les piliers de la terre sont & I'Eternel, et sur eux il a posé le monde » ; ¢’était ce qu’lsraél, misérable et
déchu, et un faible résidu qui s’attendait a I'Eternel, avaient besoin de savoir : c’est-a-dire, que tout dépendait
de Dieu et de Dieu seul, qui ne cherchait pas la puissance dans ’lhomme, mais la démontrait dans Ses voies en



détruisant tous Ses adversaires; et qui, enfin, « donnerait la force a son Roi, et éléverait la corne de son Oint ».
C’est I'histoire de 'intervention de Dieu en faveur d’lsraél déchu et misérable, et cela par la manifestation de Sa
puissance en donnant force a Son Roi, a Son Christ. C’est une prophétie des voies de Dieu, des grands
principes de Son gouvernement qui se rapportaient a la position d’lsraél, depuis le moment ou elle a été
prononcée jusqu’a I'établissement de la royauté millénaire, dans la personne du Seigneur Jésus.

Aprés que Dieu a donné ce témoignage auquel la foi pouvait se fier, nous trouvons tout de suite la révélation
de I'état intérieur du peuple et de I'iniquité de la sacrificature qui aurait da étre I'instrument pour purifier 'iniquité
du peuple ; et qui, au contraire, amenait le jugement sur lui. « Vous entrainez, dit Eli, & la transgression le peuple
de I'Eternel. Si un homme a péché contre un homme, Dieu le jugera; mais si un homme péche contre I'Eternel,
qui priera pour lui ? ». Voila ol en étaient les choses d’aprés Eli lui-méme. « Mais ils n’écoutérent pas la voix de
leur pére, car c’était le bon plaisir de I'Eternel de les faire mourir. Et le jeune garcon Samuel allait grandissant,
agréable a I'Eternel et aux hommes », heureux de partager, quelque faible que fit la copie, le témoignage rendu
a Jésus Lui-méme.

Quant aux fils d’Eli, ils sont un exemple de ce qui n’arrive que trop souvent. Que de fois, hélas ! voyons-nous
gu’au moment ou le jugement de Dieu va éclater, on ne s’en apercoit pas! parce que le mal qui va 'amener
obscurcit la vue morale, de telle sorte qu’on ne le reconnait pas! Les yeux de Dieu sont ailleurs, de méme que
I'intelligence spirituelle qu’ll donne aux siens, comme cela avait lieu ici pour Samuel. Cependant Dieu avertit Eli,
par le moyen d’un homme de Dieu. Son jugement sur la famille sacerdotale et sur la sacrificature, est prononcé
avant que I'Eternel se révéle & Samuel.

Ce jugement annonce le changement dans l'ordre du gouvernement divin, qui devait avoir lieu par
I'établissement d’'un Roi, d’'un Oint (d’'un Christ), et par la position qui en résulterait pour la sacrificature, ainsi
que nous I'avons déja fait remarquer (v. 35). « Et je me susciterai un sacrificateur fidéle : il fera selon ce qui est
dans mon cceur et dans mon ame, et je lui batirai une maison stable, et il marchera toujours devant mon Oint».

Chapitres 3 et 4. — Au chapitre 3, Dieu se révéle & Samuel, et il est reconnu prophéte de I'Eternel, depuis
Dan jusqu’a Beér-Shéba.

Eli, jugé pour avoir aimé ses fils plus que I'Eternel 2. 291, console néanmoins nos coeurs par sa soumission.
S’il lui manque I'énergie de la fidélité, on trouve cependant en lui un coeur droit devant I'Eternel; et sa piété
personnelle ressort d’autant plus dans le dévouement a la gloire de Dieu, qu’il manifeste dans ces
circonstances en trouvant la mort dans I'l-Cabod de son peuple.

Triste et touchante histoire de I'effet du juste jugement de Dieu sur une d&me attachée a Sa gloire dans Son
peuple, mais qui n’avait pas eu la fermeté nécessaire pour empécher que ce peuple, et méme ses propres fils,
ne déshonorassent I'Eternel Lui-méme dans le service sacerdotal !

Ici commence le moyen que Dieu, dans Sa souveraineté, emploie pour étre en relation avec Son peuple,
lorsque les relations ordinaires qu’ll avait établies sont interrompues.

Au chapitre 4, les ennemis de Dieu et de Son peuple paraissent en force; les Philistins se rangent contre
Israél. Dieu, dans Sa providence toute puissante, fait concourir toutes choses a I'accomplissement de Ses
desseins.

Nous ferons bien de nous arréter ici un instant; car les Philistins ont une importance considérable par le réle
gu’ils jouent dans cette histoire, comme puissance de I’ennemi. lls représentent, me semble-t-il, la puissance
de I'ennemi agissant dans I'enceinte du peuple de Dieu. lIs étaient dans le territoire d’Israél, au-dedans du pays



et méme en deca du Jourdain. Ce n’étaient pas, comme les Egyptiens ou les Assyriens, des ennemis de
dehors. Habituellement hostiles a Israél, a ceux qui, de la part de Dieu, auraient di posséder le pays de la
promesse ; d’autant plus dangereux, qu’ils étaient constamment a cété d’eux et prétendaient a la possession du
pays, les Philistins nous présentent, en figure, la puissance de I'ennemi agissant au-dedans. Je ne dis pas la
chair, mais I'ennemi dans les limites de I'église professante, oppresseur du vrai peuple de Dieu auquel les
promesses appartiennent.

Israél, corrompu dans toutes ses voies, et téméraire dans ses relations avec Dieu, parce qu’il avait oublié
Sa majesté et Sa sainteté, veut, dans son état d’infidélité, identifier®® I'Eternel avec lui, tel qu’il était dans son
état primitif, au lieu de se présenter devant Son tréne, afin de savoir pourquoi Il abandonnait Son peuple. Dieu
ne veut ni le reconnaitre, ni le secourir. Au contraire, I'arche de I'alliance, signe et lieu de Ses relations avec le
peuple, est prise. Son tréne n’est plus au milieu de Son peuple, Son tabernacle est vide, toute relation établie
est interrompue. Ou offrir des sacrifices ? Ou s’approcher de I'Eternel leur Dieu ? Eli, le sacrificateur, meurt ; et
sa pieuse belle-fille, succombant elle-méme sous le coup de ces tristes nouvelles, prononce I'oraison funebre
du malheureux peuple, dans le nom qu’elle donne a I'enfant qui ne pouvait plus étre sa joie. Le fruit de son
ventre ne porte que I'empreinte du malheur de son peuple, et n'est a ses yeux qu’l-Cabod !

Quel bonheur d’avoir eu, par la grace, le cantique d’Anne déja donné par I'Esprit, pour soutenir la foi et
'espérance du peuple. Tout lien extérieur est rompu; mais Dieu soutient Lui-méme Sa majesté; et si Israél
infidele n'avait pu tenir téte aux adorateurs des idoles, le Dieu qu’il avait abandonné revendique Sa gloire, et
démontre, au sein méme de leur temple, que ces idoles ne sont que vanité.

Chapitres 5 a 8. — Les Philistins sont forcés de reconnaitre la puissance du Dieu d’Israél, qu’lsraél n’avait
pas su glorifier. Les jugements suggérent a leur conscience naturelle un moyen qui, en démontrant que
I'influence de la toute-puissance de Dieu domine méme les créatures dénuées d’intelligence, en les faisant agir
contre leurs instincts les plus puissants, fait voir que c’était bien le Dieu fort, le Souverain, qui avait infligé le
chatiment dont ils souffraient.

Dieu maintient Sa majesté au milieu méme d’lsraél. Il n'est plus au milieu d’eux, leur assurant les
bénédictions promises. Son arche, exposée par leur infidélité a des indignités de la part des Philistins et des
curieux, devient I'occasion (comme signe de la présence de Dieu), des jugements infligés a la témérité de ceux
qui osent regarder au-dedans d’elle, oubliant la majesté divine de Celui qui en faisait Son tréne et y gardait Son
témoignage.

Mais, que de fois 'absence de Dieu fait sentir le prix de Celui dont on n’a pas su apprécier la présence !

Israél, toujours privé de la présence de I'Eternel et de Sa gloire, se lamente aprés Lui. Remarquons ici que
Dieu n’a pas pu rester au milieu des Philistins. L’infidélité pouvait assujettir Son peuple a ses ennemis, quoique
Dieu fOt la. Mais, laissé pour ainsi dire a Lui-méme, Sa présence jugeait les faux dieux. L’association était
impossible ; les Philistins n’ont aucun désir de Lui. On ne peut se glorifier d’'une victoire sur Celui qui vous tue
lorsqu’ll est la. Les Philistins s’en débarrassent. Jamais les enfants de Satan ne supportent la présence du vrai
Dieu.

De plus, le cceur de Dieu ne se sépare pas de Son peuple; Dieu retrouve d’'une maniére souveraine qui le
déclare Dieu de toute la création, Son chemin vers le peuple de Son choix. Mais Il garde, ainsi que nous I'avons
vu, Sa majesté. Soixante-dix hommes (cf. note 6, 19) paient 'amende de leur impie témérité. Dieu revient ; mais
encore faut-il qu’ll se fraie un chemin selon Ses conseils, selon Ses voies, d’apres lesquelles Il rétablit Ses



relations avec Son peuple. Ainsi, I'arche (chap. 7) étant restée vingt ans a Kiriath-Jéarim, lorsque Israél soupire
aprés I'Eternel, Samuel reparait sur la scéne. L’arche n’est pas remise & sa place, ni I'ancien ordre rétabli.

Samuel commence a agir, par son témoignage, sur la conscience du peuple, et a le purifier de ce qui
I'affaiblissait en déshonorant Dieu. Il lui dit que s'il voulait se tourner de tout son coeur vers I'Eternel, il fallait dter
les faux dieux et servir I'Eternel seul. Un culte mélangé était insupportable. Alors, I'Eternel le délivrerait. Samuel
le prophéte est maintenant le point de rapprochement entre le peuple et Dieu. Dieu ne reconnait que lui
maintenant.

L’arche ne se retrouve a sa place que lorsque le roi élu de Dieu est établi sur le trone[2 Sam. 6, 17]: elle n’est
placée completement selon I'ordre de Dieu, que lorsque le fils de David domine en paix et en puissance a
Jérusalem![1 Rois 8, 6] Une fois on la consulte (1 Sam. 14, 18, 19), mais sa présence est sans effet et sans
pouvoir. Elle existe, mais en rapport avec ceux en qui la foi et I'intégrité ne se trouvaient plus, de sorte qu’il n’y
avait rien qui en résultat. C’était plutdét pour montrer que Dieu était ailleurs, ou du moins qu’il agissait ailleurs.

Mais suivons I'histoire. Israél abandonne les faux dieux sur I'appel de Samuel. Le peuple se rassemble
auprés de lui, afin qu'il intercéde. Le peuple n’offre aucun sacrifice ; il puise de I'eau et la verse par terre, signe
de la repentance; il je(ine, et confesse qu’il a péché. Samuel le juge la.

Or, si Israél se rassemble, méme pour s’humilier, 'ennemi se met en mouvement pour lui résister; il ne
souffre aucun acte qui place le peuple de Dieu dans une position qui reconnait Dieu comme tel.

Israél a peur et a recours & l'intercession de Samuel. Samuel offre des sacrifices’®, signes du dévouement
entier & I'Eternel et de la communion du peuple avec Lui; mais ce n’est pas devant I'arche. Il supplie I'Eternel,
qui 'exauce, et les Philistins sont mis en déroute devant Israél. Et ce n’était pas un cas exceptionnel, quoiqu’ils
ne perdissent rien de leur caractéere formidable ni de leur haine contre Israél. Samuel fait descendre la
bénédiction de Dieu sur le peuple, et la main de I'Eternel tient ses ennemis en échec durant la vie du prophéte.

Les villes d’Israél étaient reprises. Israél était en paix avec les Amoréens. Samuel juge le peuple et batit un
autel chez lui. Tout ceci est une position exceptionnelle et extraordinaire pour Israél, dans laquelle il dépendait
entierement de Samuel, qui, tout en vivant lui-méme en patriarche, comme s’il n’y avait pas de tabernacle,
devient par sa propre relation avec Dieu, par la foi, I'appui et le soutien du peuple, qui effectivement n’en avait
point d’autre.

Mais la foi ne se transmet pas par succession. Samuel ne pouvait pas faire des prophétes de ses fils. lls
n’étaient guére meilleurs comme juges que ceux d’Eli comme sacrificateurs, et le peuple n’avait aucune foi lui-
méme pour s’appuyer directement sur Dieu. |l demande d’étre assimilé aux nations.

« Donne-nous un roi », dit-il & Samuel. Ou était I'Eternel ? Pour Israél, nulle part. Samuel sent I'iniquité de la
demande, et il s’adresse & I'Eternel. Tout en reconnaissant que le peuple L'a rejeté comme de coutume, Dieu
ordonne a Samuel d’écouter leur voix. Samuel avertit le peuple selon le témoignage de Dieu, et lui montre tous
les inconvénients et les conséquences d’'un tel parti; mais le peuple ne veut pas I'écouter.

Chapitres 9 a 11. — Dieu améne aupres du prophéte, par des circonstances providentielles, celui qu’ll avait
choisi pour satisfaire aux vaeux charnels du peuple. En tout ceci Il juge le peuple et leur roi (« Il leur donne un roi
dans sa colére; il I'6te dans sa fureur » [Os. 13, 11]). Mais Il se souvient de Son peuple : Il ne 'abandonne pas. |I
agit par Saul en faveur du peuple, tout en lui faisant voir son infidélité, et plus tard en retranchant le roi
désobéissant. La beauté, une haute stature distinguaient le fils de Kis. Mais dans les signes que Samuel lui
donne quand il I'a oint, il y avait une signification qui aurait d(i porter ses pensées ailleurs que sur lui-méme.



Que de fois il y a un sens, un langage parfaitement simple pour celui qui a des oreilles pour entendre, et qui
nous échappe, parce que notre cceur engraissé et endurci n’a pas d’intelligence ni de discernement
spirituels [Luc 24, 25] | Néanmoins tout notre avenir dépend de ce qui se disait la. Dieu a fait voir notre incapacité
pour la bénédiction qui tenait a ce qui était dit. Toutefois, les moyens n’ont pas manqué.

Quoique la signification de cette circonstance fat moins évidente que celle des autres signes, le sépulcre de
Rachel aurait d0 rappeler a Sadl, fils et héritier selon la chair de celui qui y était né, que I'enfant de I'affliction de
la mére était fils de la droite du pére (Gen. 35, 18).

Or, Dieu n’avait pas abandonné Israél, la foi y était encore ; des hommes montaient vers Dieu. Il y avait en
Israél ceux qui se souvenaient du Dieu de Béthel, qui s’était montré a Jacob lorsqu’il s’enfuyait[Gen. 35, 1171 et
qui 'avait ramené en paix selon Sa fidélité ; et Dieu donne a Saul de trouver faveur a leurs yeux. Les serviteurs
du Dieu de Béthel le reconnaissent et le fortifient dans sa marche. Mais le coteau de Dieu était dans les mains
de la garnison des Philistins : autre circonstance ayant un sens lequel aurait d0 aller au coeur d’un Israélite
fidéle qui désirait la gloire de Dieu et le bien de Son peuple ; mais le signe qui 'accompagnait lui donnait une
force beaucoup plus grande, car I'Esprit de I'Eternel vint sur Saill, 13, et il devint un autre homme, appelé en
conséquence a faire ce qui se présenterait & lui, car Dieu était avec lui (10, 7).

Il arrive souvent que la foi présente clairement les choses a faire, tandis que le coeur infidéle et engraissé ne
le voit pas du tout.

Et que veulent dire ces signes ? Il y en a en Israél qui se souviennent du Dieu de Béthel et qui Le cherchent,
des cceurs droits et préparés qui Le connaissent comme ressource de leur foi. Mais le coteau de Dieu, la
montagne de Sa force est dans les mains de Ses ennemis. Toutefois, s'’il en est ainsi, I'Esprit de Dieu est sur
celui qui prend connaissance de cela, et c’est a ce coteau méme que I'Esprit est sur lui. Le nom de Dieu est
aussi significatif ici. C'est Dieu d’'une maniere abstraite, Dieu le créateur : Dieu Lui-méme est en question.
L’Esprit de I'Eternel vient sur Salll, parce que Dieu reprend, 13, le cours de Ses relations avec Israél.

Mais encore Samuel est toujours le seul que Dieu reconnaisse comme lien entre Lui et le peuple. C’est
lorsque Sall a eu affaire avec Samuel, qu’il est un autre homme. |l faut qu’il attende Samuel pour qu’il sache ce
qgu’il faut faire afin que la bénédiction s’établisse sur lui. Il doit reconnaitre de cette maniere que la bénédiction
est attachée au prophéte, et ne point agir sans lui; il doit I'attendre avec une patience parfaite (sept jours),
patience qui, en se soumettant au témoignage de Dieu, ne chercherait pas la bénédiction hors de Ses voies.

Ici aussi, nous voyons dans les Philistins les ennemis qui mettaient la foi a I'’épreuve. Souvent nous avons
des ennemis sur lesquels nous remportons facilement la victoire, des ennemis au sujet desquels nous gagnons
une réputation de spiritualité, mais qui ne sont pas ceux qui mettent la foi a I'épreuve de la part de Dieu, et, on
peut aussi le dire, de la part de I'ennemi. Ici, il faut que la patience ait son ceuvre parfaite(Jaca. 1, 4], Et les
Philistins tenaient cette place a I'égard de Sall. C’était trés bien que le peuple fOt délivré d’autres ennemis;
mais ces autres n’étaient pas ceux qui étaient en piége, et témoignaient de la puissance de I'ennemi dans
I'enceinte méme d’Israél et des promesses.

Les puissances spirituelles dominent-elles sur nous dans I'Eglise, 14 ou les promesses de Dieu devraient
s’accomplir ? Et quelle puissance voyons-nous, pour renverser la puissance spirituelle du mal dans les confins
de I'église professante ?

Voyez 9, 16. C’était des Philistins que Saul devrait délivrer le peuple de Dieu. Le coteau de Dieu était entre
leurs mains (voyez aussi 14, 52). Si Saul e(t attendu Samuel, il lui aurait déclaré tout ce qu’il devait faire. Or,
nous allons voir que, deux ans plus tard, Sall est mis a I'épreuve a cet égard en présence des Philistins[13. 1-



101; et, quel qu’ait été le délai, la chose n’avait pas été changée ; tout ce qui avait réussi dans I'intervalle aurait
dd augmenter sa foi et I'affermir dans I'obéissance.

Samuel rassemble le peuple a Mitspa. La, il met devant leurs yeux leur folie en rejetant le Dieu de leur
délivrance. Mais il procéde au choix du roi, selon le commandement de Dieu. Dieu agit selon le cceur du peuple.
Si la chair avait pu glorifier Dieu, rien ne manquait pour I'engager a la confiance en Dieu. Dieu s’adapte a elle
extérieurement; et, comme nous le savons encore, si le peuple avait suivi I'Eternel, I'Eternel ne 'aurait pas
abandonné (12, 20-25).

Et maintenant que Dieu a établi ce roi, ce sont les méchants, les fils de Bélial, qui ne le reconnaissent pas.
Le peuple, néanmoins, n’y voit guére Dieu et ne le reconnait que dans les choses dont la chair peut prendre
connaissance, telles que la beauté du roi et le succes de ses armes, c’est-a-dire la ou Dieu s’adapte a la chair
et ou Il accorde Sa bénédiction, pour qu’ll soit reconnu et qu’on se confie en Lui. On se réjouit en cela, mais on
s’arréte la. La foi n’est pas de ’'homme naturel.

Tout va bien encore avec Sall; il ne se venge pas de ceux qui s’opposent a lui. Avant I'épreuve de sa foi,
son caractére naturel lui gagne la faveur des hommes. Et maintenant, dans les choses qui avaient donné lieu a
ce mouvement charnel qui poussait le peuple a demander un roi, tout parait réussir selon leur souhait. Les
Ammonites sont tellement battus, qu’il n’en reste pas deux ensemble. Ici aussi, Sall agit avec prudence et
générosité. Il ne permet pas que les désirs de vengeance du peuple se réalisent. Il reconnait I'Eternel dans la
bénédiction qui avait été accordée au peuple. Effectivement, Dieu était la, accordant a la chair tous les moyens
et les appuis nécessaires pour marcher avec Lui, si la chose était possible. Samuel s’y rend de la part de Dieu,
et appuie de son autorité le roi que Dieu a établi. Le peuple, sur l'invitation de Samuel, se rassemble a Guilgal
(lieu mémorable quant a la bénédiction du peuple entré dans le pays) pour y renouveler I'établissement du roi et
reconnaitre, comme tout de nouveau, un tréne dont I'autorité venait d’étre affermie par le succés qui couronnait
ses efforts pour la délivrance du peuple de Dieu. Des sacrifices de prospérité et une grande joie ajoutent a
I'éclat de cette cérémonie.

Chapitre 12. — Samuel recoit le témoignage de sa fidélité. Il fait voir au peuple les voies de Dieu a leur
égard ; leur ingratitude et leur folie, en ce qu’ils avaient demandé un roi et rejeté Dieu. Toutefois, en donnant un
signe de la part de Dieu, qui ajoutait a ses paroles le poids du témoignage de Dieu Lui-méme, il déclare au
peuple que, s'il obéissait désormais & I'Eternel, le roi et le peuple lui-méme iraient aprés I'Eternel; sinon,
I'Eternel serait contre eux. Car, malgré son péché, I'Eternel ne I'abandonnerait pas; et lui-méme, Samuel, ne
cesserait certainement pas de prier pour le peuple, et lui montrerait le bon chemin. C’est-a-dire qu’il met le
peuple, quant a sa conduite publique, dans la position qu’il avait choisie, et le place sous sa propre
responsabilité devant I'Eternel ; mais, en méme temps, rempli d’amour pour eux, en tant que peuple de Dieu,
son rejet de leur part ne lui suggére pas un moment la pensée d’abandonner son intercession ni son
témoignage pour le bien de ce peuple. Beau tableau d’un cceur prés de Dieu, qui, dans I'oubli de soi, peut
aimer le peuple de Dieu comme étant sien. Y manquer e(it été un péché contre I'Eternel (comp. 2 Cor. 12, 15).

Voila donc Salll établi a sa place, et son autorité confirmée par la bénédiction de Dieu. Samuel se retire en
se bornant a sa fonction prophétique, et Saul est appelé maintenant a se montrer fidéle et obéissant dans la
position ou il se trouve établi, avec tous les avantages que la bénédiction de Dieu et I'acte solennel de Son
prophéte peuvent lui conférer.

Faisons ici le résumé de I'histoire que nous venons d’étudier.



Israél, infidéle, ne se soutient plus dans ses relations avec Dieu sous la sacrificature. L’arche est prise, le
sacrificateur meurt, et I-Cabod est écrit sur I'état du peuple. Dieu suscite un prophéte qui devient le moyen des
communications entre Lui et le peuple ; mais le peuple, menacé par les Amalékites, demande enfin un roi. Dieu
le lui accorde, en lui témoignant Son déplaisir, puisque Lui était son roi. L'Esprit de prophétie continue
cependant toujours d’étre le canal des communications divines pour le peuple. Des signes, qui indiquent I'état
du peuple, sont donnés a Sadll, roi élu et oint : d’abord, quelques fidéles, qui reconnaissent le Dieu de Béthel,
c’est-a-dire Celui qui avait promis a Saul de ne pas I'abandonner jusqu’a ce qu’il et fait ce qu’ll lui avait
promis, le Dieu fidéle de Jacob; puis le coteau de Dieu, le sieége d’autorité au milieu du peuple en possession
des Philistins, la puissance de I'ennemi dans la terre de la promesse.

L’Esprit de prophétie vient sur Sadl, lui montrant ou Dieu se trouvait en présence de ces circonstances, et
Samuel lui dit de I'attendre a Guilgal. En attendant, ainsi que nous 'avons vu, il est affermi par la bénédiction de
Dieu sur ses entreprises.

Chapitre 13. — Sall régne deux ans; puis il choisit trois mille hommes : deux mille sont avec lui, et mille
avec Jonathan. Jonathan, homme de foi, agit avec énergie sur les ennemis du peuple de Dieu, et il frappe les
Philistins ; mais I’énergie de la foi, agissant (ainsi qu’elle le fait toujours) la ou I'ennemi maintient sa puissance,
provoque naturellement son hostilité. Les Philistins en entendent parler; Sall est poussé a I'activité et
rassemble, non pas Israél, mais les Hébreux.

Remarqguons ici que la foi est en Jonathan. La chair, établie dans la position de conducteur du peuple de
Dieu, suit, il est vrai, I'impulsion qu’a donnée la foi, mais elle ne la possede pas ; et ce mot Hébreux, nom qu’un
Philistin aurait donné au peuple, indique que Saul compte sur le rassemblement de la nation comme corps
constitué, et ne reconnait pas mieux la relation du peuple élu avec Dieu, qu’un Philistin ne I'aurait fait. Et c’est la
la position qui nous est présentée dans I'histoire de Sadl. Ce n’est pas une opposition préméditée contre Dieu,
mais la chair placée dans une position de témoignage et employée a I'accomplissement de I'ceuvre de Dieu. On
y voit quelqu’un, lié aux intéréts du vrai peuple de Dieu, faisant I'ceuvre de Dieu, selon ce que les exigences de
ce peuple demandent d’apres leur pensée ; pensée vraie quant a leurs besoins actuels, mais qui cherche ses
ressources dans I’énergie de ’homme, énergie a laquelle Dieu ne refuse pas Son secours lorsqu’on suit Sa
volonté, car Il aime Son peuple, mais qui, d’elle-méme, ne dépasse jamais en principe, en motif moral et
intérieur, la chair qui en est la source. Au milieu de tout cela, la foi peut agir et agir sincérement, et c’est le cas
de Jonathan. Dieu la bénira, et c’est ce qu’ll fait toujours, parce qu’elle Le reconnait, et dans ce cas (et c’est
Son don), parce gu’elle cherche sincérement le bien du peuple de Dieu.

Tout ceci est une espéce de tableau en principe de I'église professante, qui anticipe sous ce point de vue le
vrai regne de Christ, et dans cette position manque a sa fidélité a Dieu méme. La vraie foi, au milieu d’'un pareil
systéme, ne monte jamais a la hauteur de la gloire de Celui qui est a venir, mais elle L’aime et s’attache a Lui.
Si I'Eglise est seulement professante elle persécute Christ, mais ce qui en elle agit par la foi L’aime et Le
reconnait, lors méme qu’ll est chassé comme une perdrix sur les montagnes [26, 20],

Maintenant donc la foi de Jonathan ayant attaqué les Philistins, Salil, qui ostensiblement conduit le peuple
devant Dieu, est mis a I'épreuve. Suffira-t-il a I'occasion qui se présente ? Se souviendra-t-il du vrai principe sur
lequel la bénédiction du peuple repose ? Agira-t-il en roi sacrificateur, ou reconnaitra-t-il dans le prophéte le vrai
lien de foi entre le peuple et Dieu; lien dont il aurait d( reconnaitre I'importance et la nécessité, car c’était au
prophete qu’il devait sa position actuelle et son pouvaoir, et il lui avait donné les preuves de sa mission et de son
autorité prophétique, en établissant la sienne ? Lorsque le moment critique est venu, Sall manque.



Il vaut la peine de retracer ici les marques d’incrédulité de la chair.

Les Philistins sont frappés. Cette nation active et énergique en entend parler ; rien de plus naturel. Sall n’a
pas une ressource différente de la leur ; point d’appel a Dieu, point de cri & I'Eternel, le Dieu d’Israél ; Samuel ne
se présente pas a sa foi, bien qu’il se souvienne de ce gqu’il lui avait dit. Si les Philistins ont entendu, il faut que
les Hébreux entendent aussi. Israél a peur ; Dieu ne répond pas a I'incrédulité, quand Son but est de mettre la
foi a I'épreuve. Sall appelle tout le peuple a le suivre a Guilgal, mais le peuple se disperse bient6t sur le bruit du
rassemblement des Philistins. Sall est a Guilgal ; alors la pensée de Samuel lui revient. Ce n’était plus comme
lorsque la royauté avait été renouvelée. Les circonstances mémes étaient propres a lui suggérer la ressource
de Samuel. Il 'attend les sept jours, selon ses paroles. Il I'attend assez longtemps pour satisfaire I'exigence de
sa conscience. La nature peut marcher assez longtemps d’aprés ce principe, mais elle n’a pas le sentiment de
sa faiblesse; elle ne sent pas que tout dépend de Dieu; elle ne s’attend pas a Lui comme le seul qui puisse
agir, sa seule ressource. Puis, comme Israél avait fait venir I'arche dans le camp[4. 3-4], Saill offre I'nolocauste.
Mais, s’il avait eu de la confiance en Dieu, il aurait compris que, quoi qu’il en f(t, il devait s’attendre a Lui, que
c’était inutile de faire quelque chose sans Lui et qu’il ne risquait rien a attendre. Un Dieu fidéle ne pouvait lui
manquer. Il avait pensé a Samuel qui lui avait dit d’attendre, de sorte qu’il était sans excuse ; il se souvenait que
la direction et la bénédiction de Dieu se trouvaient avec le prophete. Mais il regarde aux circonstances; le
peuple se disperse et Saul cherche a faire intervenir Dieu par un acte de dévotion sans foi. C’était le moment
décisif ; Dieu aurait affermi son régne sur Israél, établi sa dynastie. Mais maintenant Il en avait choisi un autre.

Remarquez ici que ce n’est pas une défaite par les Philistins qui a 6té le royaume a Sall. La faute n’était
gu’entre lui et Dieu. Les Philistins ne I'attaquent pas. Il suffit a Satan de réussir a nous effrayer assez pour nous
faire abandonner le chemin pur et simple de la foi. Samuel s’en va aprés avoir annoncé a Sall les pensées de
Dieu. Les Philistins pillent le pays qui est sans défense, car le peuple n’avait « ni épée, ni lance ».

Quel tableau de I'état du peuple de Dieu! Que de fois nous trouvons que ceux qui font profession d’étre du
peuple de Dieu, d’étre de la vérité et héritiers des promesses, sont sans armes contre les ennemis qui les
butinent !

Chapitre 14. — Mais la foi en Dieu est toujours bénie; et si Dieu a montré I'effet de I'incrédulite, Il en montre
la folie, en ce que, la ou il y a la foi, toute Sa force se manifeste, et alors ce sont les ennemis qui sont sans
armes. Jonathan se dispose, selon I’énergie que la foi en Dieu lui donne, a attaquer les Philistins; et, si nous
voyons I'incrédulité manifeste en Sadl, son fils nous montre la beauté de la foi.

Les difficultés ne sont pas diminuées ; les Philistins sont en garnison et leur camp placé dans une position
dont les abords sont d’une difficulté extraordinaire, accessible seulement par un chemin étroit, par lequel il
fallait gravir des rochers a pic. La, les Philistins se trouvaient en grand nombre et bien armés. Mais la foi
supporte difficilement I'oppression du peuple de Dieu par ses ennemis, et le déshonneur fait ainsi a Dieu Lui-
méme. Jonathan ne le supporte pas. Ou cherche-t-il sa force ? Sa pensée est simple. Les Philistins sont
incirconcis ; ils n’ont pas le secours du Dieu d’Israél. « Rien n’empéche I'Eternel de sauver avec beaucoup ou
avec peu de gens»; et c’est la la pensée de la foi de Jonathan, cette belle fleur que la main de Dieu fait
épanouir en ce triste moment dans le désert d’Israél. Il ne pense pas a lui-méme. L’Eternel dit qu’ll les a livrés
entre les mains d’Israél. Il compte sur Dieu et sur Sa fidélité immanquable envers Son peuple; son coeur est
1a®, et il n’a pas un seul instant I'idée que Dieu ne soit pas avec Son peuple, quel que soit son état; c’est ce qui
caractérise la foi. Non seulement elle reconnait que Dieu est grand, mais elle reconnait encore le lien
indissoluble (parce qu’il est de Dieu) entre Dieu et Son peuple. La conséquence en est que la foi oublie les



circonstances, ou plutét elle les annule. Dieu est avec Son peuple. Il n'est pas avec ses ennemis; tout le reste
n’est qu’une occasion de mettre a I'épreuve la vraie dépendance de la foi. Ainsi, il n’'y a pas de vanterie en
Jonathan; il saftend a Dieu, il sort et se rencontre avec les Philistins. Le témoin de Dieu est la. Si la hardiesse
des ennemis les pousse a descendre, il les attendra sans se créer des difficultés, mais il ne reculera pas devant
celles qui se trouvent sur son chemin. La confiance indolente, en méme temps folle et imprudente de I'ennemi,
nest, pour Jonathan, qu'un signe de la délivrance de I'Eternel. Descendus, ils auraient abandonné leur
avantage; en lui disant de monter, ils rendaient nulle la difficulté insurmontable des approches du camp.
Heureux d’avoir un fidele compagnon dans son ceuvre de foi, Jonathan ne cherche pas d’autre appui. Il ne
parle pas des Hébreux; mais il dit : « L'Eternel les a livrés en la main d’Israél ». |l gravit le rocher avec celui qui
portait ses armes. Et effectivement I'Eternel était avec lui; les Philistins tombent devant Jonathan, et « celui qui
portait ses armes les tuait apres lui ». Mais, tout en honorant le bras que la foi avait fortifié, c’est Dieu Lui-méme
qui se manifeste. La frayeur de Dieu s’empare des Philistins, et tout tremble devant la présence de celui que la
foi, précieux don de Dieu, avait fait intervenir.

La foi agit d’elle-méme. Il faut que Saul dénombre le peuple pour savoir qui est absent. Hélas ! nous entrons
dans la triste histoire de I'incrédulité. Saul cherche quelques directions aupres de I'arche, pendant qu’ailleurs
Dieu triomphe sur Ses ennemis sans Israél. Le tumulte de leur déroute va en augmentant, et I'incrédulité, qui ne
sait jamais que faire, dit au sacrificateur de retirer sa main. Le roi et le sacrificateur n’étaient pas le lien entre
Dieu et Israél. Ce n’était ni la foi du peuple en Dieu sans roi, ni le roi que Dieu avait Lui-méme donné.

Ici encore, au lieu d’Israél (que Jonathan connaissait seul), nous retrouvons ceux que I'Esprit de Dieu Lui-
méme appelle des Hébreux'®, qui, tout en étant «de la source de Jacob» (Deut. 33, 28), sont parmi les
Philistins, et sont contents de trouver leur bien au milieu des ennemis de Dieu.

Maintenant que la victoire est remportée, tous sont contents de participer au triomphe et poursuivent les
Philistins.

Et ce pauvre Salll, que fait-il ? Jamais l'incrédulité, quelque bonnes que soient ses intentions en s’unissant a
I'ceuvre de la foi, ne fait autre chose que la gater. Saiil parle de se venger de ses ennemis. L’Eternel n’est pas
dans ses pensées; il pense a lui-méme, et il entrave la poursuite par son zele charnel et égoiste. Que Dieu nous
garde de la direction et du secours de I'incrédulité dans le travail de la foi. Dieu Lui-méme peut nous secourir
par tous les moyens ; mais lorsque 'homme se méle de I'ceuvre méme, il ne fait que la gater, lors méme qu’il
cherche a y apporter de la force.

Sadl, au moment d’une telle bénédiction, est zélé pour maintenir I'idée d’honorer les ordonnances de
I'Eternel, comme il I'a voulu faire en Le consultant auprés de Son arche, faisant beaucoup valoir Son nom,
comme si la victoire lui était due, et qu’il n’y e(t que quelque péché caché qui empéchat Dieu de lui répondre. I
a failli faire mourir Jonathan, par lequel Dieu avait agi. Il veut découvrir le péché en faisant intervenir Dieu, qui
agit en effet, mais pour montrer la folie du pauvre roi.

Remarquez que la foi en pleine énergie peut se servir avec reconnaissance des soulagements que Dieu
offre, dans la marche pénible ou elle conduit, tandis que le zele charnel de ce qui n’est qu’une imitation de la foi,
ne sait qu’en imposer la privation : il n’agit jamais avec Dieu. Dés que l'affaire est tombée entre les mains de
Saul, il ne fait qu’empécher de recueillir tous les fruits du triomphe. Son intervention n’a pu que gater I'ceuvre
d’autrui; il n’a pas la foi, pour en faire une lui-méme.

Cependant, Dieu a pitié d’lsraél, et Il tient ses ennemis en échec, par le moyen de Sall; car, tout en étant
incrédule, il n’avait pas encore tourné sa haine contre I'élu de Dieu. Il n’était pas encore abandonné de I'Eternel.



Mais ce moment pénible et solennel va bient6t arriver. En attendant, il se fortifie. La guerre avec les
Philistins était continuelle ; mais Salil, tout aguerri qu’il fat, était incapable de les abattre, comme David, ou
méme comme Samuel. Il cherche dans ses semblables des moyens charnels pour atteindre son but.

Remarquez ici avec quelle rapidité effrayante, et méme sur-le-champ, I'ennemi prend le dessus, lorsqu’on
n’est pas dans les voies de Dieu (comp. 7, 12-14, et 13, 16-23).

Remarquez aussi que toutes les formes de la piété et de la religion judaique sont avec Salll : le sacrificateur
de I'Eternel en Silo et portant I'éphod (14, 3); et I'arche (v. 18). Saiil consulte le sacrificateur. Il empéche le
peuple de manger la chair avec le sang. Il batit un autel. Le sacrificateur consulte Dieu, et comme Dieu ne
répond pas, Sall veut tuer Jonathan comme coupable, parce qu’il a mangé malgré le serment.

Mais remarquez que c’est le premier autel que Sadl ait bati ; son sacrificateur est de la famille condamnée
de Dieu. Il batit son autel lorsqu’il est rejeté et apres la bénédiction extérieure que Dieu lui a accordée, et qu'il
s’attribue a lui-méme, quoiqu’il n’ait rien fait que la gater. D’autre part, la foi de Jonathan agit sans prendre
conseil du sang et de la chair[Gal. 1, 16]; i| opere, comme dit le peuple, avec Dieu (14, 45). Le peuple ne savait
pas qu’il fit absent. Heureux Jonathan ! la foi I'avait fait aller assez en avant pour qu’il n’entendit pas seulement
la malédiction insensée que son pere invoquait sur celui qui prendrait quelque nourriture. La folie de I'incrédulité
d’autrui ne I'atteignait pas. |l était libre de profiter en chemin de la bonté de son Dieu, avec allégresse et actions
de gréces, et poursuivait sa route rafraichi et encouragé ; heureuse marche de la simplicité qui agit avec Dieu !

L’étude de ces deux chapitres est tres instructive, comme nous présentant le contraste entre la marche de
la foi et celle de la chair, dans la position qu’en vertu de sa profession elle prend dans I'ceuvre de Dieu. C’était
la premiere fois que Saul se trouvait en face des ennemis, en vue desquels Dieu 'avait suscité.

Chapitre 15. — Toutefois, Salil est mis & une épreuve finale. L’Eternel, par la bouche de Samuel, I'envoie
pour détruire Amalek, a la fagon de l'interdit. C’étaient les ennemis sans piti€ et acharnés du peuple de Dieu
(Deut. 25, 17-19). lIs avaient été la premiere des nations ; leur renommée et leur fierté (Nomb. 24, 7, 20) étaient
connues partout, mais ¢’était une nation jugée de Dieu.

Dieu confie maintenant a Satl I'accomplissement de Deutéronome 25, 19. Ici tout Israél 'accompagne sans
crainte. Ce n’étaient plus ses ennemis du dedans, qui rongeaient habituellement ses forces et abattaient son
courage : la victoire est compléte. Il ne s’agit que de la fidélité a Dieu, et de préférer la gloire de Dieu a ses
propres intéréts. Mais Sadl craint le peuple. L’Esprit de Dieu dit : « Sadil et le peuple » ; Sall dit : « le peuple » et
que c’est pour Dieu qu’on a épargné. Mais nos excuses ne sont que notre condamnation, lors méme qu’elles
seraient vraies. Salil, n’ayant pas la foi, ne regardant pas a Dieu, craint le peuple plus que Dieu. Quel esclave
que I'incrédule! S’il n'est pas esclave des ennemis, il I'est du peuple qu’il semble gouverner. Salll, infidéle a
Dieu au milieu du peuple et en présence des bénédictions que I'Eternel lui accorde, est enfin privé du royaume.

Point d’humiliation, point de coeur brisé ; il confesse son péché, espérant éviter la punition ; mais ne pouvant
y échapper, il désire que Samuel I’honore quand méme. Samuel le fait, puis I'abandonne. Tout change ici, et
David apparait sur la scene.

Il est bien de remarquer que I'histoire suivie du regne de Sadll, finit avec la fin du chapitre 14.

Le chapitre 15 est une histoire donnée a part, a cause de I'importance de ce qui y est contenu : la réjection
définitive de Sall, réjection qui introduit David.



Chapitre 16. — Samuel est envoyé pour oindre cet élu de I'Eternel. Ici tout I'éclat de la chair et ses droits
d’ainesse sont mis de c6té, et le cadet, méprisé et oublié de tous, qui soigne les brebis, est choisi de Dieu, «car
Il ne regarde pas ce & quoi I’homme regarde ». Samuel, instruit de I'Eternel, n’hésite pas dans sa décision, et ne
peut accepter aucun des sept qui sont a la maison : « Sont-ce la tous les enfants ? ». Enfin, il oint David rappelé
des champs.

Mais Dieu ne place pas David au faite du pouvoir tout de suite, comme Il I'avait fait dans le cas de Sadll. |l
faut que, par la grace et par la foi, il se fraie un chemin a travers toutes sortes de difficultés, et que, tout en étant
rempli du Saint Esprit, il agisse en présence d’une puissance qui ne possede pas I'Esprit et que Dieu ne met
pas encore de coté. Il faut qu’il soit soumis et humilié, qu’il sente sa dépendance entiére de Dieu, que Dieu suffit
dans toutes les circonstances; il faut que sa foi soit développée par I'épreuve dans laquelle on sent que Dieu
est tout. Beau type de Celui qui a traversé sans péché un chemin et des circonstances bien autrement
pénibles ! Et non seulement un type, mais en méme temps un vase préparé de Dieu pour le Saint Esprit; et ce
dernier a su le remplir de sentiments, qui, en décrivant d’'une maniére si touchante les douleurs de Christ Lui-
méme et Ses sympathies pour les siens, montrent leur ressource en Dieu a ceux qui devaient, dans la
faiblesse, poursuivre la méme carriére que lui. Car on ne saurait douter que les épreuves de David n’aient
donné lieu a la plupart de ces beaux cantiques, qui, dépeignant les circonstances, les épreuves et les cris du
résidu d’Israél dans les derniers jours, ainsi que de Christ Lui-méme (lequel, en esprit, s’est identifié avec eux
et a entrepris leur cause), ont ainsi fourni a tant d’autres &mes chargées I'expression et le soulagement de leurs
afflictions; et méme si linterprétation qu’elles ont faite de ces psaumes manquait de justesse, le coeur
néanmoins ne s’y trompait pas!''l.

Revenons a notre histoire.

Le Saint Esprit vient sur David et abandonne Saul, qui en méme temps est troublé par un mauvais esprit. La
providence de Dieu introduit David par le moyen d’un des serviteurs de Sadl, qui le connaissait, et le présente a
Sadl. Sall 'aime et veut qu’il se tienne devant lui; il est son porteur d’armes et il joue de la harpe lorsque le
mauvais esprit trouble Saul. David est aux yeux de Dieu le roi oint; mais il doit souffrir avant de régner, quelle
gue soit son énergie.

Chapitre 17. — Les Philistins, ce type de la puissance de I'ennemi, se présentent de nouveau avec leur
champion a leur téte, auquel personne n’ose livrer le combat. David était retourné chez lui, et vivait dans la
simplicité de sa vie habituelle.

Bien que ce qui précede donne 'idée générale de la position dans laquelle il avait été placé, il parait gu’il
n'est resté que trés peu de temps auprés du roi (17, 15). Son pere I'envoie pour visiter ses fréres, qui se
trouvent a I'armée de Sadll. La, il voit le Philistin qui défie les armées d’Israél. Jonathan ne parait pas ici; il n’y
en a qu’un seul qui puisse détruire celui qui réunit dans sa personne toute I’énergie du mal. La foi de David n’y
connait aucune difficulté, parce qu’il voit Dieu et dans I'ennemi un ennemi de Dieu, sans force. Il n’était « qu’un
incirconcis», peu importe le reste. Dans I'accomplissement de ses devoirs ordinaires, David avait déja
rencontré des difficultés trop fortes pour un homme fait, mais encore enfant il les avait vaincues par une raison
toute simple : «I'Eternel I'avait délivré ». Il ne s’en était pas vanté; c’était I'accomplissement de son devoir;
mais il y avait appris la force et la fidélité de I'Eternel. Et maintenant il en fait encore I'expérience ; I'armure de
I’lhomme est rejetée, la foi ne la connait pas : Dieu veut accomplir 'ceuvre par les moyens les plus simples.

David déclare quelle est sa force. « Je viens & toi au nom de I'Eternel des armées ». Il s’identifie ensuite avec
le peuple de Dieu. « Toute la terre saura qu’il y a un Dieu pour Israél». La pierre, qui s’enfonce dans le front de



Goliath, lui éte a la fois sa force et sa vie. David tranche la téte de Goliath avec sa propre épée, semblable a
Celui qui, par la mort, a rendu impuissant celui qui avait le pouvoir de la mort[Heb. 2, 14],

Toute 'armée d’Israél profite du triomphe remporté par David. Sadl, qui I'avait oublié, veut qu’il reste avec
lui. Hélas! la chair et méme la chair en rébellion peut aimer I'élu de I'Eternel, & cause de sa bonté et du
soulagement qu’il donne, mais elle ne le connait pas. Il lui est aussi étranger, lorsqu’il agit dans I'ceuvre de
Dieu, que si elle ne I'avait jamais vu.

Chapitre 18. — Mais lorsque Christ se déclare, le résidu (car c’est bien ce que représentait Jonathan)
L’aime comme son ame, et ce bien-aimé devient I'objet de toute son affection. Ceci ne va cependant pas plus
loin dans son application que le régne personnel de Christ. Jonathan nous présente le résidu qui L'a aimé
pendant Son humiliation. Quant a ce monde, il en est toujours ainsi; il y a un résidu qui aime Christ et qui désire
Son régne, bien que cela mette fin & I'économie dans laquelle il se trouve. De I'Eglise proprement dite il n’y a
rien ici. C’est un résidu qui désire 'avénement de Christ. Sall, qui se glorifiait et voulait maintenir sa maison par
des moyens charnels, cherche la mort de celui qui doit venir pour établir le royaume. C’est ce qu’ont fait les
Juifs a I'égard de Christ.

La foi de David, vainqueur des Philistins, aussi bien que Jonathan, avait un caractére un peu différent de
celle de ce dernier. Jonathan ne recule pas devant les difficultés; il voit le Dieu d’Israél et fait I'ceuvre de Dieu
que Sadl ne fait pas. C’est la foi vraie et énergique du peuple de Dieu. Mais David, roi, caché il est vrai, mais
élu et oint, rencontre face a face le grand ennemi de son peuple dans toute sa force, dont la seule vue effraie le
peuple qui s’enfuit.

Ce qui signale la foi de Jonathan de la maniére la plus touchante, est son attachement a celui qui éclipserait
sa gloire, s’il considérait les choses selon les hommes, ainsi que faisait Sall. Mais Jonathan est absorbé par
son affection pour celui que Dieu a choisi. Il voit en lui le vrai chef d’lsraél, qui est digne de I'étre, qui doit,
quelgue méprisé gu’il soit actuellement, prospérer et régner de la part de Dieu. Ce sont aussi les qualités de
David, qui I'attachent a lui. C’était une affection personnelle. Il a la capacité d’apprécier ce qu’était David, et il
oublie ses propres intéréts en pensant a lui. La voix et les paroles de David pénetrent dans son ame et le lient
au roi que Dieu a choisi, lorsqu’il est méconnu, et en dépit de tout. Sadl, chef du peuple professant, et jaloux de
qui que ce soit qui pourrait usurper la place de lui ou de ses descendants, est rempli d’inimitié contre David et
abandonné de Dieu; il est I'instrument de I'ennemi contre l'oint de I'Eternel. Il tombe enfin, atteint par la
puissance plus directe et plus ouverte de I'ennemi du peuple de Dieu. Triste fin de celui qui avait été un vase de
bénédiction et un instrument de I'ceuvre de Dieu, quoique ce fat d’une maniere charnelle.

Dieu fait resplendir la vraie gloire de David, au-dessus de I'importance officielle de Saul. On chante les
victoires du premier, de maniere a exciter la jalousie du roi.

Nous tracerons maintenant brievement les traits de la foi de David dans ces nouvelles circonstances.
Jamais sa main ne s’éléve contre Sall; il le sert avec obéissance; il fait son devoir et supporte avec patience la
jalousie et la malice qui le poursuivent.

Pauvre Saul! troublé par le malin esprit! David joue de la harpe pour le calmer, et Sall veut le tuer. David
échappe. Sadul le craint, car le Dieu qui I'a abandonné est avec David. Il I'éloigne de lui, mais il n’en est que plus
en vue devant le peuple. Dieu agit toujours pour accomplir Ses desseins a travers toutes les précautions
charnelles de 'homme. David est prudent; il a la sagesse de Dieu; Dieu est avec lui dans toutes ses voies.
Energique et sans prétention, toujours béni, il est aimé de tout Israél et de tout Juda, devant lesquels il agit
avec la force et la supériorité de la foi.



Salll veut se parer de tout cela; en apparence il honore David, mais c’est afin de I'exposer devant I'ennemi
pour se débarrasser de lui. David se maintient dans sa petitesse et Mérab est donnée a un autre. Mical offre a
Sadl une occasion plus spécieuse. David, puisqu’il ne s’agit que de détruire la puissance des ennemis du
peuple de Dieu, accepte ce que Saiil propose et réussit. Saiil voit toujours davantage que I'Eternel est avec
David, et le redoute d’autant plus; triste développement d’un triste état d’ame! Le caractere de Sall ne
manquait pas cependant de beaux traits naturels, dans les moments ou de meilleurs sentiments se
manifestaient. Mais Dieu n’y était pas.

Chapitres 19 a 21. — L’intercession de Jonathan agit sur son pére, et pour le moment tout va bien. Mais
Sadl, abandonné de Dieu, ne peut supporter que Dieu soit avec David. La guerre éclate, et David, vrai
instrument de Dieu en ce qu’il fait pour son peuple, bat les Philistins et les met en déroute.

On remarquera ici que c’est des Philistins qu’il est question; c’est par eux que I'énergie de la foi est mise a
I'épreuve. C’est la que se livre le combat de Dieu et de la foi; c’est la que David réussit toujours et que Sall a
manque.

De nouveau Salll est troublé, et David qui cherche a le soulager, faillit étre tué. Il s’évade et va auprés de
Samuel.

Remarquez ici comment le chagrin, produit par I'’égoisme et par I'amour-propre, donne lieu a I'action du
malin esprit sur 'dme. Ici reparait la puissance qui, toute cachée qu’elle fit, régissait encore le sort d’'Israél.
David la reconnait, et lorsqu’il ne peut plus se tenir aupres de Sadll, il ne prétend nullement se glorifier en
s’élevant contre la forme extérieure que Dieu avait jugée dans le fond, mais non détruite. Au lieu de s’y
opposer, il se borne a reconnaitre cette manifestation de la puissance de Dieu, qui avait placé Saul dans sa
position royale, et de laquelle il avait recu lui-méme le témoignage et la communication de la force et de la
volonté de Dieu; il se réfugie auprés de Samuel. La, il est suivi de Saul et de ses messagers, qui subissent
aussi bien que leur maitre une puissance, qui n’agit pas sur leurs cceurs et ne les dirige pas; puissance dont
Saul avait perdu la bénédiction. Quel tableau d’un vase inutile et perdu! tantét prophétisant par I’énergie de
Satan, tant6t par celle de Dieu, dont son coeur est loin, dont il est abandonné : sa conduite n’est pas déréglée
extérieurement; il ne fait pas du mal, si ce n’est lorsque I'oint de I'Eternel excite sa jalousie et sa haine.

David est maintenant chassé de la présence de Sailil, et devient vagabond sur la terre. Ce n’est plus
I'entiére soumission a Salil, tandis qu’il est lui-méme le vase de I'énergie de Dieu. Chassé par Salll, il est
retourné vers la source du témoignage de Dieu, et Salil a encore la hardiesse de chercher sa vie, méme quand
il est auprés de Samuel. Il a complétement secoué la derniére contrainte, et oublié tout ce qui aurait di lui
rappeler Dieu et arréter sa main. Se glorifiant lui-méme et se prévalant de sa position acquise, la présence de
Samuel n’a plus aucune prise sur sa conscience. Ce n’est plus méme : « honore-moi devant les anciens de mon
peuple » [15. 30]; il ne tient aucun compte du prophete, il subit malgré lui 'influence qu’il a méprisée. David est
ainsi garanti de sa malice; il ne peut maintenant retourner auprés de lui. C’aurait été se joindre au mépris du
témoignage de Dieu. Car, que faire lorsqu’un homme prophétise et agit néanmoins contre la puissance qu’il ne
saurait nier ? David s’enfuit. Mais I'état de Sall est encore mis a I'épreuve sous ce rapport. Jonathan ne peut
guére croire a la mauvaise volonté de son pere. Mais, avant de la constater, son dévouement a David se
manifeste d’'une maniere positive. Sa foi et son coeur reconnaissent bien ce que Sail aveuglé ne veut pas
accepter (20, 13, 17).

Lors méme que David est chassé, la foi de Jonathan n’est pas ébranlée; son coeur n'est pas détaché de
celui qui était le bien-aimé de son ame, lorsque David, rayonnant de jeunesse et de sa victoire sur Goliath,



répondait a Sall avec une modestie qui en relevait encore I'éclat. Son cceur I'aime lorsqu’il est déshonoré et en
fuite. Il le reconnait comme I’élu de Dieu, et rattache I'espoir de sa maison a la gloire de celui qu’il aime (voyez
23, 16-17). Mais ce que Jonathan proposait alors ne pouvait avoir lieu. Il s’agissait de relier I'ancien systeme
dans la chair avec la grace et les conseils de Dieu. Jonathan, quoiqu’il aiméat David, marchait avec I'ancien
systeme que Dieu allait juger.

Jonathan ne suit pas David et il tombe avec Salill31. 2l. Quel que soit le jugement que nous portions sur
cette portion de son histoire, comme type, nous voyons en lui que tout ce qui est allié a ce systeme charnel,
extérieurement rattaché aux intéréts du peuple et du nom de Dieu, tombe, pour ce qui concerne ce monde,
avec le systeme qui périt tout entier.

David, instruit par Jonathan de I'esprit dont Sall est animé, s’en va, et Jonathan rentre dans la ville.

Le roi élu est maintenant rejeté. Il se rend auprés du sacrificateur ; celui-ci lui donne le pain sacré, selon la
souveraine grace de Dieu, qui s’éleve au-dessus des ordonnances attachées a la bénédiction, lorsque cette
bénédiction a été rejetée, lorsque Dieu Lui-méme a été rejeté dans Son oint et dans Son témoignage. Quand il
en est ainsi, la grace souveraine de Dieu place la foi au-dessus des ordonnances. Puisque Dieu Lui-méme et
Son témoignage étaient méconnus, le pain de proposition était tenu pour commun. Dieu, en effet, faisait tout a
neuf.

C’était précisément le cas du Seigneur Jésus. La personne d’un Christ rejeté est au-dessus de toutes les
ordonnances charnelles qui, la ou Il se trouve, perdent toute leur signification. Il se soumettait, il est vrai, a
toutes les ordonnances et aux autorités ; mais le rejet du témoignage de Dieu en Lui, faisait distinguer peu a
peu qu’en effet Il était quelqu’un de plus grand que les ordonnances, qu’ll les mettait de c6té pour les remplacer
par la manifestation de la grace efficace et éternelle de Dieu. Il était bien plus important de nourrir David, que de
garder ce qui était vieilli. Dieu tenait plus a lui qu’au pain du tabernacle.

David prend I'épée de Goliath. C’est par la puissance de la mort, que le Seigneur a détruit toute la force de
celui qui en avait I'empire[Heb- 2, 14] || n’y a pas d’armes comme la mort dans I'arsenal de Dieu, lorsqu’elle est
dans les mains de la puissance de vie.

David, préoccupé de I'inimitié de Saul, cherche un refuge chez les Philistins. Qu’avait-il affaire Ia ? Cette fois
Dieu I'en chasse sans chatiment, mais en lui montrant assez que ce n’était pas la sa place. On échappe a la
sagesse qui nous conduit au milieu des ennemis de Dieu, par la honte de la folie qui nous en fera chasser.

Chapitre 22. — David prend maintenant pleinement son parti avec les excellents de la terre (Héb. 11, 38).
La, le prophéte se joint a lui; il est directement conduit par le témoignage clair de Dieu, et bientét aprés le
sacrificateur le rejoint aussi, de sorte que tout rejeté qu’il soit, tout ce qui appartenait au témoignage et aux
voies de Dieu se concentrait autour de lui. Il était le roi, le prophete y était, le sacrificateur s’y trouvait aussi; les
formes extérieures se trouvaient ailleurs. Saul, au contraire, ainsi qu’il avait méprisé Samuel lui-méme en
poursuivant David auprés de Iuil19, 19-20] sans pitié, comme sans crainte de Dieu et sans remords, se
débarrasse des sacrificateurs par la main d’un étranger, d’un lduméen, ennemi sans miséricorde du peuple,
lorsque la conscience de ce dernier aurait retenu sa main. C’est alors que le sacrificateur est amené de Dieu
aupres de David, ainsi que nous y trouvons le prophéte apres le mépris qu’en avait témoigné Sadl.

Quelle triste histoire de la chute graduelle, mais continuelle de celui qui, ayant la forme du bien, n’a pas la
foi en Dieu et que Dieu a abandonné! Comme les voies de Dieu sont slres, quelle que soit I'apparence des
choses!



David, tout méprisé qu’il soit, est le roi et le sauveur du peuple; il chasse les Philistins et en fait grand
carnage. Il ne rencontre que trahison en Israél; Sall s’en sert dans I'intention de s’emparer de lui. Mais comme
avec David se trouve I'intelligence du prophéte, il a aussi la réponse de Dieu par I'’éphod du sacrificateur qui se
trouve avec lui.

Remarquons en passant que Sall en apparence et extérieurement s’est beaucoup agrandi. Il n’est plus
avec ses six cents hommes (13, 13] qui le suivaient en tremblant['3. 71; il peut nommer ses capitaines de milliers
et de centaines; il peut donner des vignes et des champs; il a son Doég, le chef de ceux qui gardent ses
troupeaux. Devant Dieu, intérieurement, il fait dans le mal un progres effrayant; il n’est pas seulement
abandonné de Dieu, mais franchit toutes les barriéres que lui oppose sa conscience, et que les témoignages et
les ordonnances de Dieu élevaient devant lui. Car Samuel le prophéte et les sacrificateurs auraient di étre un
frein pour celui qui faisait profession d’étre identifié avec les intéréts du peuple de Dieu.

Chapitre 23. — Le progrés extérieur en prospérité, joint au progres réel dans le mal intérieur, est quelque
chose de trés solennel. En méme temps que c’est un piege pour la chair, c’est une épreuve pour la foi. David,
au contraire, en apparence et de fait quant aux circonstances, est tout a fait chassé du milieu du peuple. Il n’a ni
domicile ni refuge. Mais le témoignage de Dieu dans la personne de Gad, le prophéte, et la communion avec
Dieu par I'éphod du sacrificateur, lui échoient dans son exil. Chassé par ’homme, il est la ou toutes les
ressources de Dieu se réalisent selon les besoins des siens.

Remarquez aussi que c’est David lui-méme qui agit en sacrificateur, pour avoir I'expression des pensées de
Dieu. C’est lui qui prend I'éphod pour consulter Dieu ; c’est lui qui mange les pains de proposition[21. 6]; ce type
remarquable de Christ nous enseigne que, lorsque tout est ruing, les bénédictions sont transportées a ceux qui
marchent par la foi, dans I'obéissance et dans I'intelligence du devoir du fidele, lequel discerne quelle est
moralement la place de la foi, ce que la foi doit a Dieu, et comment elle peut compter sur Lui.

Remarquez aussi que ce qui distingue David ici, ce ne sont pas des actions d’éclat, fruit de I'’énergie de la
foi, mais l'instinct et l'intelligence de ce qui convient a sa position, un discernement moral de ce qui est
agréable a Dieu et de la conduite que devait avoir Son serviteur comme vase de son énergie spirituelle, tandis
gu’un autre est revétu de 'autorité qui lui appartient. C’est la marche de quelgu’un qui a saisi ce qui convient a
cette relation difficile, dans toutes les circonstances ou elle le place, qui respecte ce que Dieu respecte, et fait
I'ceuvre de Dieu sans crainte lorsque Dieu I'appelle ; type remarquable de Jésus, en tout ceci, et un exemple
pour nous.

Outre ce tact spirituel, ces convenances morales, la plus grande partie de cette histoire nous présente la
maniere dont Dieu fait tout marcher vers I'accomplissement de Ses desseins, a travers tous les motifs et les
intentions des hommes, pour placer David par la patience et par I'énergie de la foi dans la position qu’ll lui avait
préparée.

Toutefois David a besoin de I'intervention et de la sauvegarde de Dieu. Ayant quitté Kehila (chap. 23) selon
I'avertissement de Dieu, il va dans le désert. La, il est cerné par les troupes de Sail. Mais, au moment ou Sadl
va le prendre, les Philistins se jettent sur le pays et Sall est obligé de s’en retourner.

Chapitre 24. — David se rend dans les lieux forts d’En-Guédi. La, revenu de la poursuite des Philistins, Salil
le suit, plus occupé de sa jalousie contre le roi élu de Dieu, que des ennemis de son peuple. Mais cette
expédition n’est pas a son honneur. L’occasion se présente a David de tuer son persécuteur ; mais la crainte de
Dieu le gouverne, et le cceur de Sall lui-méme est touché, pour le moment, d’'une délivrance prouvant que



David le respectait d’'une tout autre maniere qu’il avait imaginé. Il voit clairement ce qui en sera, et engage
David a protéger sa postérité ; mais David ne retourne pas auprés de Sall. La relation était rompue.

Chapitre 25. — Enfin Samuel meurt. Ceci fait époque, parce que celui qui formait le vrai lien du peuple avec
Dieu n’y était plus. Israél reconnait, quand il est mort, celui qu’il avait méprisé de son vivant.

Maintenant aussi la position de David change, et Abigail est introduite. Jonathan ne s’est jamais séparé du
systéme dans lequel il se trouvait, ne s’est jamais joint a David tout en I'aimant, et n’a jamais partagé ses
souffrances. Mais Abigail s’identifie avec lui; les liens qui subsistent ne 'empéchent pas de reconnaitre 'oint de
I'Eternel, et aprés la mort de son mari elle est unie & David. Jonathan préfigure le résidu dans le caractére du
résidu d’Israél, qui reconnait le roi futur et s’attache a lui, mais ne va pas plus loin. En ce qui concerne I'ancien
peuple d’Israél, reconnaitre le Roi ne leur sert de rien. Ce peuple sera béni dans le royaume sous la domination
de Christ, mais ne sera pas associé avec Lui sur son tréne. Jonathan ne souffre pas avec David, et ne régne
pas avec lui. Il reste avec Saiill23. 18]; et, par rapport a cette position-1a, sa carriére se termine avec Salll.
Abigail, et méme les mécontents qui s’unissent a David[22. 2, partagent ses souffrances. Abigail se sépare
completement de I'esprit de son mari; aussi c’est a cause de sa foi et de sa sagesse que David épargne la vie
de Nabal. Dieu juge ce dernier, et alors Abigail devient la femme de David.

Historiguement, David a failli manquer a la hauteur de sa position. De fait, c’est a cause du résidu fidéle,
I’Abigail d’lsraél insensé, que celui-ci a été épargné, et la liaison du Seigneur avec I'Eglise lui imprime le
caractére, non de Celui qui se vengera (comme plus tard il le fera d’Israél), mais de pure grace. Maintenant
c’est David qui, pendant sa réjection, s’entoure de ceux qui seront plus tard les compagnons et le cortége de sa
gloire dans le royaume, mais il prend aussi une épouse.

Abigail appelle Saiil un homme. L’Eternel, dit-elle, fera & David une maison assurée ; ¢’est l'intelligence de
la foil'?. C’est la vérité des conseils de Dieu (2 Sam. 7, 11), et dans sa plénitude, quant & cela. Elle formait pour
elle-méme, sans le savoir, la position de I'Eglise dans I'avenir qu’elle se préparait. Elle prend une position
beaucoup plus humble que Jonathan[23. 171, et reconnait beaucoup plus complétement David, méme dans ce
moment-la. Ce n’est pas un ami comme Jonathan; c’est une ame soumise qui, en esprit, donne a David sa
place selon Dieu, et prend elle-méme la sienne devant lui. C’est la exactement ce qui signale I'esprit de I'Eglise
— du vrai chrétien.

Jonathan nous présente le résidu sous son aspect judaique. Mais Abigail entre dans I'esprit des conseils de
Dieu a I'égard de David rejeté, et David qui, en se soumettant a tout, peut agir selon la foi qui le reconnait,
entend sa voix, et accepte sa personne.

Signalons les traits de la foi d’Abigail. Tout dépend de la maniére dont elle apprécie David (c’est ce qui
forme le jugement du chrétien, a tous égards il apprécie Christ) : son titre comme reconnu de Dieu; sa
perfection personnelle, et ce qui lui appartenait selon les conseils de Dieu. Elle pense a lui selon tout le bien que
Dieu a dit de lui; elle le voit combattant les combats de I'Eternel, 14 ou d’autres ne voyaient qu’'un homme
rebelle a Sall; et tout cela vient de son cceur. Elle juge Nabal et le considére comme déja jugé de Dieu a cause
de cela; car chaque chose se juge chez elle par le rapport qui existe entre cette chose et David (v. 26);
jugement que Dieu accomplit dix jours plus tard, bien que Nabal fit en prospérité chez lui, et David exilé et en
fuite. Cependant la relation d’Abigail avec Nabal est reconnue, jusqu’a ce que Dieu exécute le jugement. Elle
juge Sadl. Il n’est qu’'un homme, parce que, pour sa foi, David est roi. Tout son désir est que David se
souvienne d’elle. Lorsque Jonathan se rend auprés de David, il sera, dit-il, le second apres lui, et David
demeure dans le bois, tandis que Jonathan s’en retourne a sa maison[23. 17-18]. Dans I'ordre de choses que



Dieu avait jugé (jugement que la foi reconnaissait), il reste auprés de sa famille et est entrainé dans sa ruine.
Ceci est important pour le chrétien; il respecte, par exemple, le christianisme officiel qui, dans le monde, est la
religion de Dieu pendant que Dieu le supporte et ne s’éléve pas contre lui. Pour la foi et la marche personnelle,
ce christianisme-la n’est rien du tout, comme Saul n’était qu’'un homme pour la foi d’Abigail.

Chapitres 26 a 28. — Hélas ! Sall n’est pas changé ; poussé par les Ziphiens, il cherche David de nouveau,
mais ce n’est que pour tomber et encore plus publiquement entre les mains de David. Remarquez que David en
appelle plus directement & I'Eternel pour juger entre lui et Saiil. La séparation est plus compléte. Saiil était
incorrigible. Cet appel a Dieu était convenable. |l ne convient pas, ce n’est pas selon la marche de I'Esprit, de
s’habituer au mal. « Pere juste », dit enfin le Seigneur, «le monde ne t'a pas connu, mais moi je t'ai connu; et
ceux-ci ont connu que toi tu m’as envoyé » [Jean 17, 25],

Ce qui a caractérisé David en tout, c’est qu’il s’est remis entiérement entre les mains du Seigneur; c’est
'Esprit de Christ dans les Psaumes. Mais David, apres tout, n’est qu’'un homme, et aussitét apres ce
témoignage que la main de Dieu était avec lui, ttmoignage que Saul méme reconnaissait, sa foi lui fait défaut et
il se rend au milieu des ennemis du peuple de Dieu. Dieu, sans doute, se sert de ce moyen pour tenir David
éloigné du danger. Mais en méme temps David est éprouvé et chétié, et se trouve exposé a I'affreuse nécessité
de se montrer prét a combattre contre Israél. Il n’y en a qu’un seul que Sa perfection et Sa sagesse aient mis a
I'abri de toutes les tentations.

On peut remarquer que c’est immédiatement aprés une intervention évidente de Dieu (26, 12), que David
manque de foi. Il en est de méme d’Elie (1 Rois 19). On dirait que, dans nos ceeurs, la foi s’épuise par un effort
remarquable. On a pu traverser la crise par la foi, mais le coeur qui en a été le vase s’en effraye ; tandis qu’en
Jésus on trouve une égalité de perfection toute divine.

David s’éloigne de la ville royale. Au pays des Philistins il se maintient dans les bonnes graces du roi, non
par la foi, mais par une prudence qui ne tient pas a la vérité. C’est une triste position; cependant Dieu ne
'abandonne pas. Il le chatie et d’'une maniére pénible, mais Il 'épargne et le garde. Nous avons vu des voies
pareilles de I'Eternel dans le cas de Jacob fugitif.

Akish, qui connait David, veut 'employer a son service, et David ne peut s’y refuser; car lorsque celui qui
possede I'énergie que donne I'Esprit de Dieu par la foi, s’est placé dans une fausse position par infidélité, il n’a
pas d’énergie contre celui sous I'autorité duquel il s’est placé, et s’il n’emploie pas pour son protecteur I'énergie
dont il est doué, il excite tres naturellement sa jalousie. David aurait évité tout cela en allant & Tsiklag, mais il ne
pouvait. Dieu dans Sa bonté, I'a gardé, mais il était en ce moment-la dans une triste et fausse position.

Sadl, ainsi qu’lsraél, était dans une position encore plus triste, n’ayant secours ni de Dieu, ni de I'ennemi.
Saul est abandonné de Dieu. Samuel est mort; de sorte qu’lsraél n’est plus en rapport avec Dieu par son
moyen.

David qui, au moins, tenait téte contre les Philistins, était, par la faute de Saul, au milieu d’eux. Le zele
extérieur du roi avait supprimé tous les évocateurs d’esprits. Il cherche la direction de Dieu qui ne veut pas lui
répondre, Or, la conscience et la foi lui manquent; les circonstances sont pressantes, et il se jette maintenant
non dans le service extérieur de Dieu comme auparavant (il sait, triste et solennelle conviction, que cela ne lui
appartient plus); mais dans les choses qu’il avait jugées et chassées du pays comme mauvaises, lorsqu’il
pouvait maintenir sa réputation religieuse, choses qu’il sait toujours étre mauvaises, mais les Philistins sont Ia,
et contre ceux-ci le coeur lui manque. Il cherche une femme qui évoque les esprits. Ici Dieu le rencontre. Samuel
monte, mais de maniére a effrayer la femme. Elle sent qu’il y a la une puissance au-dessus de ses



enchantements. Samuel annonce a Sadl, sans ménagement et sans aucune sympathie (car elle n’était plus
possible), le jugement solennel de Dieu.

Chapitres 29 et 30. — Dieu, dans Sa bonté, pourvoit a la délivrance de David, par le moyen de la jalousie
des chefs des Philistins. Toutefois David, pour conserver son crédit aupres d’Akish, tombe encore plus bas, il
me semble, et proteste qu’il est plein de bonne volonté pour aller combattre contre les ennemis du roi, c’est-a-
dire contre le peuple de Dieu. C’est, il me semble, ce qu’il y a de plus misérable dans la vie de David. Dieu le lui
fait sentir; car, pendant qu’il est Ia, les Amalékites lui enlévent tout, mettent le feu a Tsiklag, et ceux qui suivent
David parlent de le lapider.

Tout ceci est bien triste, mais la grace de Dieu releve Son serviteur; et I'effet de ce chatiment est de le
ramener & Dieu, car au fond il pensait a Lui. Il se fortifie en I'Eternel son Dieu, et s’enquiert auprés de Lui de ce
gu’il fallait faire. Quelle patience, quelle bonté de Dieu, quels soins Il prend des siens dans le moment méme ou
ils s’éloignent de Lui!

David, réellement ramené a Dieu et délivré de sa fausse position, marche et agit avec Dieu. Dieu lui
préparait, a son insu, une bien autre position, pour laquelle Il le purifiait et le préparait. Qu’il e(it été affreux que
David f(t avec les Philistins, qu’il et pris part a la défaite du peuple de Dieu et a la mort de celui gu’il avait
épargné tant de fois d’'une maniére si touchante ! Combien un enfant de Dieu s’égare lorsqu’il se place sous la
puissance des incrédules, au lieu de compter sur I'appui de Dieu, au milieu des difficultés qui se trouvent dans
le chemin de la foi. C’est dans ces difficultés mémes que toutes les graces divines se développent.

Et remarquez le danger ou le fidéle se trouve — si sa foi n'est pas simple et lui manque tant soit peu —
d’étre jeté par les persécutions des professants dans les bras des ennemis de Dieu. La nature se fatigue, et
cherche la consolation loin du chemin étroit et semé de ronces. C’est ce qui arrive lorsque le peuple de Dieu, en
suivant sa propre volonté, confie ses intéréts a ceux qui ne cherchent que les leurs dans une position moins
difficile, mais qui n’est celle ni de la foi, ni de Dieu. Et plus il y a une ceuvre glorieuse pour la foi, plus la nature
s’y lasse, si la foi vient a faiblir. Tsiklag est pris pendant 'absence de David, mais il poursuit ceux qui I'ont
saccage et leur enléve tout le fruit de leur pillage.

David, droit et généreux, a su trouver dans la difficulté qui surgissait de I'égoisme des siens, une occasion
d’établir ce qui convenait a la volonté de Dieu; et au lieu de chercher a s’enrichir par le moyen du butin qui lui
est échu, il s’en sert pour maintenir des relations de bienveillance avec les anciens de son peuple, et leur
prouver que 'Eternel est encore avec lui.

Chapitre 31. — Nous avons le récit de la mort solennelle de Saul et méme de Jonathan, qui clét, par la
défaite totale des Israélites, cette touchante histoire. Toute 'histoire de Sall et de sa famille, en tant que suscité
pour combattre les Philistins, est terminée. Saul et ses fils tombent entre leurs mains;; ils sont décapités, leurs
armes envoyées en triomphe dans les temples de leurs dieux, et leurs corps suspendus sur les murs de Beth-
Shan. Triste fin, et telle que sera toujours celle de la chair dans des combats de Dieu.

Retragons brievement I'histoire de David. La simplicité de la foi le garde dans la position du devoir et dans le
contentement, sans désir de sortir de cette position, parce que I'approbation de Dieu lui suffit. La, par
conséquent, il compte sur le secours de Dieu, comme lui étant parfaitement assuré; il agit selon la force de
I'Eternel. Le lion et I'ours sont terrassés par son bras d’enfant[17. 351, Pourquoi pas, si Dieu était avec lui ? Il suit
Salil avec une égale simplicité, puisqu’il retourne au soin de ses brebis avec le méme contentement[17. 15, L3,



en secret, il avait compris par la foi que I'Eternel était avec Israél; il avait compris la nature et la force de cette
relation. Il voit dans I'état d’'Israél quelque chose qui ne répond pas a cette relation ; mais quant a lui, sa foi s’en
tient a la fidélité de Dieu. Un Philistin incirconcis tombe comme le lion était tombé[17, 361, Il sert Salill comme
musicien avec la méme simplicité qu’auparavant[18. 10, et soit auprés de lui, soit lorsque Sall I'envoie comme
chef de millier, il fait preuve de valeur. Il se soumet aux ordres du roi.

Enfin le roi le chasse, mais il est toujours dans la position de la foi. Ce ne sont guére plus des faits d’armes,
mais le discernement de ce qui convenait, lorsque la puissance spirituelle était en lui, et I'autorité divine
extérieure en d’autres mains. C’était la méme position que celle de Jésus en Israél. David ne manque pas dans
cette position, les difficultés ne faisant que mieux ressortir toute la beauté de la grace de Dieu et les fruits de
'ceuvre de I'Esprit, en méme temps qu’elles développent d’une maniére toute particuliere les affections
spirituelles et les relations intimes avec Dieu, sa seule ressource. C’est spécialement ce qui a donné lieu aux
Psaumes. La foi suffit pour lui faire traverser toutes les difficultés de sa position, et c’est la qu’elle déploie toutes
ses beautés et toutes ses graces. La noblesse de caractere que la foi préte a ’'homme, et qui est le reflet du
caractere de Dieu, produit dans les dmes les plus endurcies, méme chez celles qui, ayant abandonné Dieu, ont
été abandonnées de lui (état ou le péché, I'’égoisme et le désespoir s’unissent pour endurcir), des sentiments
d’affection naturelle, les remords d’une nature qui se réveille sous l'influence de quelque chose qui est
supérieur a sa méchancete, qui jette sa lumiére (pénible, parce qu’elle n’est que momentanée et impuissante),
sur les ténebres qui enveloppent le malheureux pécheur qui ne veut pas de Dieulchap. 24, 17-22], C’est parce que
la foi se tient assez prés de Dieu pour étre au-dessus du mal, qu’elle soustrait la nature elle-méme a la
puissance du mal, quoique la nature n’ait point elle-méme la puissance de se dominer. Mais Dieu est avec la
foi; aussi la foi respecte tout ce que Dieu respecte, et revét celui qui porte quelque chose de Dieu, du respect
dd a ce qui Lui appartient, et qui rappelle Dieu au coeur avec I'affection que la foi entretient pour Lui, et porte a
tout ce qui est de Lui ou s’y rapporte. C’est ce qu’on voit toujours en Jésus, et partout ou Son Esprit se trouve;
et c’est ce qui donne tant de beauté, tant d’élévation a la foi, qui s’ennoblit de la noblesse de Dieu en
reconnaissant ce qui, en vertu de sa relation avec Lui, est noble a ses yeux, quels que soient l'iniquité et
I'avilissement de ceux qui sont revétus de cette dignité. La foi agit de la part de Dieu et Le révéle au milieu des
circonstances, au lieu d’étre gouvernée par elles. Sa supériorité sur ce qui I’entoure est évidente. Quel repos de
la voir, au milieu de la fange de ce pauvre monde !

Mais, bien que la foi, dans la position ou elle nous place dans ce monde, suffise a tout ce que nous y
rencontrons, hélas ! la communion avec Dieu n’est pas parfaite en nous. Au lieu de faire notre devoir, quel qu'il
soit, sans nous lasser, parce que Dieu est avec nous, et lorsque nous avons tué le lion, d’étre préts a tuer I'ours
et par cela méme plus préts encore a nous débarrasser de Goliath, voici que, quand la foi devrait étre fortifiée
par les victoires, la nature se lasse des combats ; nous sortons de la position normale de la foi pour nous avilir
et nous déshonorer. Quelle différence entre David qui, par les fruits de la grace, fait pleurer Sadl, en rouvrant,
du moins pour un moment, les canaux de ses affections[24. 171, et David incapable d’élever sa main contre les
Philistins qu’il avait si souvent défaits, et se vantant d’étre prét a combattre contre Israél et Sall qu’il avait
épargné (29, 8] |

Mes fréres, gardons-nous dans la position de la foi, plus difficile en apparence, mais ou Dieu se trouve, et ou
la grace, seule chose précieuse dans ce monde, fleurit et lie le coceur a Dieu par mille liens d’affection et de
reconnaissance, comme a Celui qui nous a connus, et s’est abaissé a nos besoins et aux soupirs de nos
ceeurs. La foi donne de I'énergie, la foi donne de la patience, et souvent c’est ainsi que les affections les plus
précieuses se développent, affections qui, si I'énergie de la foi fait de nous des serviteurs sur la terre, rendent le



ciel méme heureux, parce que Celui qui est I'objet de la foi se trouve dans le ciel et le remplit de Sa présence
devant le Pére.

La nature nous donne de l'impatience a I'égard des circonstances, parce que nous ne réalisons pas assez
Dieu, et elle nous entraine dans des situations ou il est impossible de Le glorifier. D’'un autre c6té, il est bon de
remarquer que c’est lorsque 'homme a complétement manqué, lorsque la foi de David lui-méme a défailli et
gu’il s’est jeté parmi les Philistins en s’éloignant d’Israél, que Dieu lui a donné la royauté. La grace est au-
dessus de toutes les fautes. Il faut que Dieu se glorifie Lui-méme en ceux qui sont siens.

1. T Bien entendu & I'égard de Son peuple croyant.

2. T Il'y a une légére différence entre la sacrificature de Christ et Son office d’Avocat (1 Jean 2). La sacrificature
consiste en la présence de Christ devant Dieu pour nous ; mais cette présence est la perfection quant a notre position
devant Dieu. La sacrificature, dans son exercice journalier, ne se rapporte donc pas au péché, mais a la miséricorde et
a la grace pour que nous ayons du secours au moment opportun[Heb- 4, 161 Nous entrons en pleine liberté dans le lieu
trés saint[Heb. 10, 19] | ’office d’avocat s’exerce & notre égard quand nous avons péché, parce qu'’il est question en 1
Jean de communion et que celle-ci est complétement interrompue par le péché.

3. T Remarquez le contraste de ce cas-ci avec celui d’Acan[Jos. 7, 20-21] bien qu'il y e(it du péché dans ce dernier. Le
péché est reconnu, jugé en détail, quoique le peuple soit chatié.

4. T Comparez les psaumes 78, 60, 61, et 132. L’arche est en rapport avec Sion, siége de la grace royale. Salomon
seul a pu batir la maison, comme étant ’lhomme de paix.

5. T Voyez 2 Samuel 14, 14,

6. T C’est-a-dire des holocaustes et des sacrifices dits de prospérité. Ceci est remarquable. Ce n’étaient pas des
sacrifices pour le péché, mais des sacrifices qui reconnaissaient la relation existant entre le peuple et Dieu. — Christ
seul, nous I'avons vu ailleurs, est le vrai holocauste.

7. T Le Dieu qui lui avait dit, au jour de sa détresse, lorsqu’il était chassé de devant celui qui le haissait, qu’ll ne
I'abandonnerait pas[Gen. 28, 15],

8. T Aussi était-ce I'Esprit de prophétie, I'Esprit qui agissait en bénédiction, et signalait comment Dieu était présent et
ce a quoi Sall devait avoir recours; lors méme — oui, parce que — la montagne de Dieu, le siége public de Son
autorité en Israél était tombé entre les mains de I'ennemi du vrai peuple de Dieu. Cette scéne représente I'état général
du peuple.

9. T Voyez les mémes preuves de foi dans le cas de David en présence de Goliath[17. 45-46],

10. T Ceci est d’autant plus remarquable, que I'Esprit appelle ceux qui étaient avec Saiil et Jonathan, les Israélites.
C’est ce qui donne une force spéciale au mot : Hébreux, partout ou il se trouve. Dieu ne refuse pas le nom d’Israélites
aux plus timides d’entre le peuple (13, 6), mais Il le refuse a ceux qui se joignent aux Philistins. L’idée du lien entre le
peuple et Dieu était perdue. C’était une nation comme une autre.

11. T Cet usage inintelligent des Psaumes a cependant eu pour résultat de rabaisser des Ames pieuses au-dessous
des privileges chrétiens. On ne trouve jamais dans les Psaumes la relation d’enfant avec le Pére, ni les sentiments
spirituels produits par la conscience de cette relation. Ce mot lui-méme peut y étre employé en guise de comparaison,
mais la relation n’y est jamais reconnue, et ne pouvait I'étre.

12. T De fait, lorsque la sacrificature avait été jugée, il ne restait pour la foi qui saisissait la pensée de Dieu, que
Samuel le prophéte, et le roi donné de Dieu, David; c’est ce qu’Abigail comprend. L’Eglise devrait penser selon la
pensée méme de Dieu, en dépit de ce qui existe. Elle ne tient pas compte de Salil. Samuel est mort; c’est David qui
maintenant est tout a ses yeux. La loi et les prophétes ont été jusqu’a Jean. Dés lors, le royaume des cieux est
annoncé, et chacun use de violence pour y entrer[Luc 16, 16] QU étaient les souverains sacrificateurs et toute leur
compagnie ? Toutefois, le Seigneur se soumettait a eux comme a une ordonnance, comme David a Sadl.



