2 Samuel

Etudes sur la Parole destinées a aider le chrétien dans la lecture du saint Livre

J.N. Darby

Le second livre de Samuel nous présente I'établissement définitif de David dans la royauté, et ensuite les
miseres de sa maison apres que la prospérité eut, hélas ! ouvert la porte a la propre volonté.

Le chemin de la foi avec ses difficultés est celui ou I'on marche avec Dieu, et ou I'on célebre le triomphe que
Sa présence nous assure. Un état de prospérité met en évidence combien peu ’'homme est capable d’en jouir
sans y trouver un piége. La prospérité n’étant pas le chemin de la foi, c’est-a-dire de la force, le mal qui existe
dans le cceur se fait jour dans la conduite. Comparez 2 Samuel 22 (cantique par lequel David termine le chemin
des difficultés) avec le chapitre 23 qui contient ses derniéres paroles, apres I'expérience qu’il avait faite de la
prospérité et de la gloire, acquises par sa foi.

Chapitre 1. — Cependant la piété et les sentiments pieux, et par conséquent généreux, étaient réels en
David. Il ne feignait pas d’avoir le coeur touché du malheur de Sall pour saisir la royauté sans regret aussitot
que Saul aurait cesse d’exister. En recevant la nouvelle de sa mort, David a réellement le coeur fondu : Malheur
a ’lhomme endurci qui, poussé par I'espoir d’'une récompense, espérait, en lui apprenant cette mort, étre
porteur de bonnes nouvelles ! Quelle que fit son infortune, Sall était pour David le roi d’'Israél. Il était, quelles
que fussent ses fautes, un roi malheureux. David en avait été aimé[! Sam. 16, 21] || avait été un des habitués de
sa maison[1 Sam. 22, 14] o(j le malheur du roi se manifestait devant ses yeux, et commandait le respect de ceux
qui I'approchaient de si pres. Et si Sall avait poursuivi David sans cause, a ce moment il lui était facile de
I'oublier. David, a la mort de Sall, ne veut se souvenir que de ce qui peut honorer celui qui est tombé; et, par-
dessus tout, il se rappelle que ce sont I'oint de I'Eternel et le peuple de I'Eternel qui sont tombés devant ses
ennemis.

David ordonne de mettre a mort ’homme qui, trompé par I'égoisme, s’était accusé de manquer de toute
crainte de I'Eternel, de tout sentiment bon et généreux. Car David craint Dieu, et I'oint de I'Eternel a un grand
prix a ses yeux. Alors il épanche son coeur devant Dieu, dans les accents touchants d’'une douleur dont
I'expression attendrissante et solennelle rappelle tout ce qui pouvait exalter Salll, et laisse échapper les tendres
et affectueux souvenirs qui lui sont suggérés par son cceur. Belle expression des fruits de I'Esprit de Dieu!
Enfin, la foi agit en David, et il ne se décourage nullement. Si cette infortune I'afflige, elle lui donne aussi
I'occasion de mettre d’autres en garde contre une semblable calamité. David fait apprendre a Juda le chant de
I'arc, 'emploi de cette arme par laquelle Saiil était tombé[1 Sam. 31, 3], David dans son humilité, marche encore
bien. Il demande & I'Eternel s’il doit monter en Juda et en quel lieu; et I'Eternel le dirige. David témoigne aussi
aux habitants de Jabés de Galaad, sa satisfaction de leur conduite a I'égard de Sadll.

Chapitres 2 a 4. — Néanmoins le combat n'a pas encore cessé; s’il n'a pas lieu contre les ennemis
extérieurs, il continue contre ceux du dedans. Ceux qui se rattachent a I'importance charnelle de Saill ne
peuvent pas supporter David. Cependant, au fond, tout est maintenant changé; car Ish-Bosheth n’était pas



I'oint de I'Eternel, et son régne est véritablement une rébellion contre Dieu. David lui fait la guerre par ses
capitaines.

Hélas ! I'histoire de cette période nous plonge dans les voies des hommes. Ce n’est plus simplement David
dans le chemin de la foi. C’est Joab, homme habile, ambitieux, sanguinaire et sans cceur. C’est Abner, homme
moralement supérieur a Joab, mais qui combat charnellement comme homme de parti contre le roi que Dieu a
élu. Abner est parent d’Ish-Bosheth[1 Sam. 14, 50] comme Joab de David[! Chron. 2, 15-16]. Aprés que son orgueil a
été froisse, il se jette du c6té de David, et Joab le tue par jalousie non moins que pour venger la mort de son
frére. Et ou est-ce que la bravoure et la vaillance des chefs de Benjamin et de Juda se manifestent maintenant
dans ce «champ des hommes forts» ? C’est en se tuant les uns les autres. Les Philistins étaient oubliés.
Toutefois, la famille de Sall avait absolument tort. C’était la nature qui, avec ses prétendus droits, ne se
soumettait pas a Dieu et a Sa volonté.

Comme David commence a le faire ici, Christ, roi de Juda, s’assujettira tout ce qui L’entourera aprés étre
entré dans Son régne (1 Cor. 15, 27-28]

Il est bon de remarquer, toutefois, que David ne parait pas en tout ceci. C’est Joab qui est en scéne; et il me
semble, par les détails qui nous sont donnés, que le mal commencait déja. Je ne vois pas que David ait
consulté I'Eternel, et Joab ne I'a certainement pas fait, lui qui n’était qu’un impie comprenant qu'il était plus
prudent de respecter Dieu, et de ne pas trop s’écarter de Lui, uniguement pour satisfaire a ses passions, ce qui
ne I'a pas empéché d’étre pris a la fin dans ses propres filets. Et, aprés tout, ce n’est pas I'énergie de Joab qui
a mis le royaume entre les mains de David; c’est I'orgueil blessé d’Abner qui, au fond, était le chef du parti
d’Ish-Bosheth, et qui finit par moissonner de la part des hommes ce qu’il avait semé. Mais tout ceci est fort
triste.

Providentiellement, Dieu accomplit Ses desseins et David prospére. En général aussi, dans ses combats a
cette époque et dans son élévation, David est un type du Seigneur Jésus. Et je ne doute pas que
I'établissement du royaume de Christ ne soit une ceuvre qui s’accomplira en détail, apres Son apparition; c’est
ce dont les prophéties de Zacharie et le chapitre 5 de Michée font foi; mais, historiguement, nous sommes,
comme je I'ai dit, au milieu des hommes. Dans I'affaire de la mort d’Ish-Bosheth, David conserve son intégrite,
et il manifeste, a I'égard de I'assassinat d’Abner, les sentiments qui conviennent a un homme de Dieu.
Néanmoins, le verset 39 du chapitre 3 fait déja voir la faiblesse de 'homme comme instrument du
gouvernement de Dieu. David en appelle au Dieu de jugement.

Chapitre 5. — L’élection de I'oint de Dieu précede nécessairement son établissement dans le lieu que
I'Eternel avait choisi. Cette élection devance plus évidemment encore le repos de I'oint de I'Eternel ; et ceci est
vrai quant a Christ Lui-méme, seulement Il y est descendu en grace.

David, roi de Juda en Hébron pendant sept ans et demi, devient roi de tout Israél apres la mort d’lsh-
Bosheth. Et maintenant, David n’est plus ’'homme de foi qui, chef lui-méme des armées d’Israél, dirigeait, en
marchant sous la dépendance de Dieu, les entreprises que les circonstances d’lsraél réclamaient de la foi;
mais c’est un roi qui peut élever qui il veut. L’homme parait bientét, ’hnomme énergique, mais non pas 'homme
de Dieu. Celui qui atteindra le canal (v. 8), recevra une récompense, dit le roi, et sera chef et capitaine[1 Chron.
11, 6]. Joab y monte et il a des droits naturels sur David!".

Néanmoins, en somme, David est dirigé par Dieu et il prend la ville choisie de Dieu pour son tréne sur la
terre. C’est pourquoi il peut dire de ceux qui en sont maitres, qu’ils sont hais de 'ame de David; car, en effet,
ceux qui sont en possession du vrai siege de la puissance de Dieu, du lieu de Sa dilection, et qui, confiants en



leur force charnelle, résistent au roi que Dieu a choisi et se moquent de lui, sont haissables plus que tous les
autres, et sont hais de ceux qui ont I'Esprit de Celui qui établit Son tréne sur la terre.

Il est bon de remarquer ici, que David est un type du Christ rejeté et du Christ combattant en puissance pour
I'établissement du millénium ; et Salomon, du Christ régnant dans la paix millénaire. Les guerres de David avec
les Philistins sont postérieures a la prise de Jérusalem et a I'entier assujettissement d’Israél a David. Ce n’est
pas David, et ce n’est pas non plus le Christ, régnant sur la terre, qui prend Jérusalem. Le Christ descendra du
ciel pour 'anéantissement de I’Antichrist ; mais Il détruit les ennemis d’Israél par le moyen de Son peuple, apres
avoir établi Son trébne en Sion (comparez Zacharie, chap. 9 et 10). Je ne m’étends pas la-dessus. Je me borne
a signaler les grands traits que la Parole nous fournit sur ce sujet.

David s’établit en Sion; il est reconnu des Gentils bien disposés; il a aussi la conscience que Dieu I'a établi
roi. Mais le coeur de ’homme se montre bientét. Affermi dans sa royauté de la part de I'Eternel, il agit & son
aise, d’apres sa volonté (comp. Deut. 17, 17). Toutefois I'affermissement de son trébne n’anéantit pas I'espoir de
ses anciens ennemis’?, mais il excite leur jalousie. lls ne connaissent ni le bras de sa force, ni le conseil de
I'Eternel qui I'a établi. lls courent & leur ruine. Ici, avec le danger qui le réveille, nous retrouvons 'homme de
Dieu, figure du Seigneur, attentif aux conseils de I'Eternel qu’il a cherchés. Il remporte des victoires éclatantes
sous la direction expresse de Dieu dont la force le précede, et met ses ennemis en déroute. Aussi en attribue-t-
il la gloire & I'Eternel.

Chapitre 6. — Bien que Dieu ait établi roi en puissance celui qui est en méme temps le conducteur
victorieux de son peuple, cependant les liens de I'alliance ne sont pas encore rétablis. L’arche est encore la ou
la piété particuliére I'avait accueillie, lorsque Dieu a di étre Lui-méme le gardien de Sa propre gloire. David veut
la placer l& ou son tréne est maintenant établi. Il veut que I'Eternel des armées qui habite entre les chérubins,
soit honoré et gu’ll soit en méme temps la gloire du trébne du roi d’lsraél. Ces deux choses sont liées dans sa
pensée. Or, la royauté de Melchisédec n’était pas encore en exercice, pas méme en type. Car Melchisédec est
roi de Salem, c’est-a-dire roi de paix[Héb. 7, 1-2]. Dieu maintenait encore Sa propre gloire. Il pouvait bénir David,
roi élu et oint; mais I'ordre de choses, qui réunissait tout sous I'autorité du roi, n’était pas encore en vigueur. |l
devait étre établi plus tard, sous Salomon.

Israél aurait d(i reconnaitre I'ordre voulu de Dieu. Or, tout en cherchant a honorer Dieu, David pense a lui-
méme, et il N’y a, en définitive, qu’une imitation fautive de ce qu’avaient fait les sacrificateurs des Philistins,
sous l'impression produite par la frayeur de I'Eternell! Sam. 6, 8] |e résultat n’en fut pas heureux. Ce que
I’'homme avait fait, ’homme cherche & I'appuyer ; mais, pour le faire, il porte atteinte & la gloire de I'Eternel et
tombe devant Sa majesté. L'Eternel revendique Sa gloire. Il ne demeure pas encore au milieu de Son peuple.

Peiné et effrayé en méme temps — peiné, parce que son coeur cherche vraiment la gloire de I'Eternel,
quoiqu’il ne fOt pas a la hauteur de cette gloire et qu’il e(t oublié la majesté de Celui qu’il désirait avoir plus pres
de lui — David laisse I'arche dans la maison d’Obed-Edom; et c’est la que le Seigneur fait voir qu’il Lui est
naturel de bénir la ou I'on n’oublie pas Sa majesté de maniéere a disposer de Lui comme on le trouve bon.
Quand on porte atteinte a Sa majesté, Il la maintient; comme aussi Il manifeste ce qu’ll est, par la bénédiction
gu’ll accorde. Le cceur et les affections de David sont restaurés;; il fait transporter I'arche de la maison d’Obed-
Edom, et la place dans un tabernacle qu’il lui avait tendu. Ici on ne voit que David, et on le voit revétu de
I'’éphod. Il est chef de son peuple, quand il rétablit la relation™ entre eux et son Dieu, et cela avec joie, avec des
chants de triomphe et des sacrifices. C’est lui-méme aussi qui bénit le peuple, étant en tout ceci le type
remarquable de Jésus et de ce qu’ll accomplira en Israél aux derniers jours.



Tout ceci, cependant, n’était pas batir le temple, ceuvre réservée au prince de la paix. C’était le roi, par la foi
chef de tout le peuple, agissant jusqu’a un certain point, et pour la foi, comme sacrificateur, selon le principe de
Melchisédec, sans que la bénédiction et 'ordre attachés a ce titre eussent encore été établis. Le roi offre des
sacrifices, il bénit le peuple. Comme seul chef, il avait réuni tout Israél. Il avait battu ses ennemis.

Mais, apres tout, c’était une époque de transition. L’arche de I'alliance était encore sous une tente. David
avait triomphé, mais il ne jouissait de la paix qu’en passant. Cet établissement de I'arche sur la montagne de
Sion fait cependant époque; car Sion était la montagne de la grace royale, ou le roi avait souffert, et en tant
gu’ayant souffert, avait établi son tréne en puissance et en grace en rapport avec Israél. C’est ce qui donne la
clef du chapitre 14 de I’Apocalypse, livre dans lequel I'’Agneau est toujours, me semble-t-il, ce Messie qui a
souffert, mais assis sur le tréne de Dieu en attendant la manifestation de Sa gloire ; assis dans ce caractére
quoique, comme tel, Il e(it accompli des choses bien autrement importantes, car le salut et 'Eglise sont bien
plus excellents que le royaume; or, c’est du royaume que nous nous sommes évidemment occupés ici. Je ne
doute pas que les cent quarante-quatre mille qui sont avec I’Agneau sur la montagne de Sion, ne soient ceux
qui ont souffert pour 'amour du Messie dans I'esprit de Ses propres souffrances, au milieu d’Israél. lls ont part
avec Lui a Sa position royale sur Sion, et ils L’accompagnent partout ou Il va. lls sont moralement assez pres
du ciel pour apprendre le cantique qu’on y chante, et que personne d’autre sur la terre ne peut apprendre. lls
sont les prémices de la terre. lls ne sont pas dans le ciel.

Ceci explique aussi Hébreux 12, 22, ou nous trouvons Sion en contraste avec Sinai, ou le peuple avait été
placé sous sa responsabilité propre, la loi ayant la sanction que la frayeur de la présence de I'Eternel lui
donnait. Mais, dans le passage cité, Sion se distingue bien nettement de la Jérusalem céleste!.

Je ne doute pas qu’il ne doive exister a la fin une relation semblable entre Christ et le résidu de Son peuple
qui L’a attendu. C’est une période pendant laquelle Jésus est pleinement triomphant et agit en puissance et
comme roi, mais ne gouverne pas encore en paix, et pendant laquelle |l forme, développe et établit les relations
des siens avec Lui sur la terre, dans Ses triomphes et dans Sa royauté, selon les droits de laquelle Il s’assujettit
Ses ennemis. Les Psaumes nous ouvrent aussi prophétiquement et en figure, cette partie du régne de Christ
(voyez le psaume 110). Apres avoir fait asseoir le Seigneur de David a la droite de la Majesté dans les cieux,
I’Esprit dit : « L’Eternel enverra de Sion la verge de ta force : Domine au milieu de tes ennemis. Ton peuple sera
un peuple de franche volonté, au jour de ta puissance, en sainte magnificence. Du sein de I'aurore (de cette
matinée de sa gloire, de I'aube du jour), te viendra la rosée de ta jeunesse (des jeunes gens qui le suivent) ».
Ce psaume entier développe cette méme idée, la royauté guerriere de Christ ayant Sion, choisie de Dieu,
comme siége et comme point de départ, dans les guerres triomphantes du Messie.

Poursuivons ce dernier point.

Apres avoir dépeint la ruine d’Israél, le psaume 78 nous fait voir le Seigneur qui se réveille ; mais Il met de
cOté tous droits a I'héritage et au témoignage de Ses voies avec Israél antérieurement; car (1 Chron. 5) Joseph
avait le droit d’ainesse. « Il choisit la tribu de Juda, la montagne de Sion qu’il aima. Il choisit David son serviteur
et le prit des parcs des brebis, etc. »[v- 68, 70], Ce psaume, il est vrai, fait mention de Son sanctuaire, mais la
montagne sur laquelle il a été bati n’est jamais représentée comme objet de I'élection de Dieu. Ce psaume va
plus loin que notre histoire actuelle ; mais il applique I'élection a David et a Sion.

Le psaume 132 nous présente précisément les sentiments que I'Esprit a inspirés a David, lorsqu’il a placé
I'arche sur la montagne de Sion. Ce n’est qu’un tabernacle, mais c’est celui du Puissant de Jacob sur la terre.
Et I'Eternel a choisi Sion. En elle germera la corne de David.



Remarquez ici que chaque fois la réponse de I'Eternel dépasse la demande et le désir de David, beau
témoignage de la riche bonté de Dieu. Le repos de I'Eternel est au milieu de Son peuple. Il veut jouir de ce
repos ici, au milieu des siens, quoique Sa gloire soit dans le temple et que ce soit la que chacun en parle. Mais
cette gloire et ce repos-la n'avaient pas encore eu lieu dans le désert. Israél était en voyage, et I'Eternel qui
demeurait au milieu du peuple, allait devant lui pour lui chercher un lieu de repos (Nomb. 10, 33). Ce n’était pas
non plus le cas a Silo, ou Son repos au milieu du peuple dépendait de la fidélité d’lsraél. « Il abandonna la
demeure de Silo,... et il livra a la captivité sa force, et sa magnificence en la main de I'ennemi» (Ps. 78, 60, 61).
L’élection et la grace accomplie par le moyen de Celui qui avait été «élu d’entre le peuple» (Ps. 89, 19),
établissent le repos de Dieu au milieu des siens.

Il'y a encore une remarque a faire au sujet du psaume 132. Nous avons vu que Dieu maintient Sa majesté
dans Son gouvernement, et ne permet pas que quelqu’un touche a Son arche. |l laisse a David le temps de
trouver que Dieu est un Dieu de bénédiction et de grace; mais, quelles que soient les bonnes intentions des
siens, il faut que la vérité, que ce qu’ll est, soit clairement démontré dans Ses voies publiques. S’il en était
autrement, si Son gouvernement n’était pas stable, tout tomberait en ruines; 'homme se laisserait
constamment entrainer par sa légéreté a faire sa propre volonté. Il est vrai que Dieu est plein de patience et
que, apres avoir établi des relations entre Son peuple et Lui, Il agit d’aprés ces relations aussi longtemps que
possible, quoiqu’ll doive aussi chatier ; mais enfin le jugement arrive.

Dans le cas qui nous occupe, Dieu avait, en captivité, rompu ces relations, établies a I'origine par Sa
séance entre les chérubins, Il avait livré Sa force et Sa gloire entre les mains de I'ennemi; David victorieux Lui
rend Sa place, mais sur un principe nouveau, celui de la grace et de la puissance. Néanmoins, 'examen du
psaume 132 fait découvrir des sentiments beaucoup plus profonds, un coeur qui affectionnait la gloire de Dieu
au milieu de Son peuple, d’'une maniére beaucoup plus développée et beaucoup plus intime que ne I'indiquait
ce gqu’exprimaient la pompe extérieure et le cortege auquel Israél pouvait prendre part; sentiments auxquels
Dieu répond d’une bien autre maniére que par la mort d’Uzza. Ce psaume 132, il est vrai, a été écrit apres les
touchantes communications révélées dans le chapitre 7 du second livre de Samuel, comme le démontrent les
versets 11 et 12. Il nous apprend néanmoins quel est I'esprit dans lequel David était allé quérir I'arche, le désir
ardent de son ceceur de trouver «un lieu pour I'Eternel », ce que, comme nous I'avons vu, Christ accomplira
(comparez Ex. 15; 29, 46). Or, c’est, me semble-t-il, la conscience de ce désir qui, dans cette occasion, a
donné lieu a la faute de David. Qu’est-ce donc que ’'homme ! Dans la conscience de ce désir, il cherche a le
mettre a exécution, et il oublie un peu la gloire supréme de Dieu, le péché qui avait éloigné Dieu de Son peuple
et la majesté qui Lui est propre. Lorsque Dieu agit d’aprés les exigences de cette gloire, et qu’ll frappe 'lhomme
qui prétait a David son concours pour I'accomplissement du souhait de son cceur, David s’en aigrit. La mort
d’Uzza a été la conséquence de la conduite de David, et il se révolte contre I'Eternel lorsque cette conséquence
a lieu. C’était bien la la chair. Dieu a rendu David sensible a ce qui convenait au service du Dieu d’lsraél (voyez
1 Chron. 15, 12-13)®, et Il a restauré son ame en lui faisant voir qu’ll était la vraie source de bénédiction, et que
le renvoi de I'arche était aussi le renvoi de la bénédiction.

De plus, la position de David conservant avec affection le sentiment de la gloire de I'Eternel au milieu de son
élévation, comme ce psaume 132 nous le présente, est moralement de toute beauté, et elle a une portée toute
particuliere eu égard aux économies divines. La place qu’occupe Salomon lors de la dédicace du temple,
présente sans doute un tableau plus frappant[! Rois 8], La sacrificature de Melchisédec s’y trouve dans sa
simplicité et dans sa plénitude, mais cela était le fruit de I'accomplissement de la bénédiction ; et I'état moral de
ceux qui y prenaient part était beaucoup moins le fruit d’'un exercice profond du coeur et de la communion intime
avec Dieu qui en est la conséquence; il était ainsi beaucoup moins lié a I'espérance intelligente de Christ.



Salomon jouit de la réalisation de la gloire sur laquelle, dans son véritable accomplissement en Christ, David
comptait par la foi ; Salomon ne remonte pas plus haut que la foi de David et la responsabilité du peuple qui en
découlait. Le temple en est la scene. David s’éleve davantage. Il saisit I'intention de Dieu, quant au siége de la
royauté du Seigneur[Ps. 132, 13-14] " et lorsque cela exigeait de la foi, il devient, autant que cela se pouvait, roi
sacrificateur et par conséquent remonte a Dieu Lui-méme qui est la source de cette royauté sacerdotale.
Enseigné de Dieu, il a compris I'élection de Sion, siége de la gloire royale de Jésus, et, dans ce sens, sa
position morale lorsqu’il dansait devant I'arche comme un homme obscur, et a sa honte aux yeux du monde, me
semble avoir été plus élevée que celle de Salomon sur son estrade d’airain [2 Chron. 6, 12-13],

L’arche est encore le signe du rétablissement de la puissance de Dieu au milieu de Son peuple par ce lien
moral ; mais ce rétablissement a lieu en figure par la victoire et I'énergie de Christ qui prévaut sur Ses ennemis,
comme cela aura lieu, et non seulement dans la jouissance de la gloire.

Dans toute cette partie de son histoire (sans parler de son manquement individuel), David est plus
personnellement un type de Christ. C’est lorsque cela est difficile, qu’il établit les rapports du peuple avec Dieu.
Avant le regne de paix et avant que la puissance ait levé les obstacles, il bénit et rassasie le peuple comme
Melchisédec. La bénédiction découle de sa personne en présence de ce qui s’y oppose encore et malgré
toutes les difficultés. La position que David prend encore est celle de serviteur et de serviteur immédiat de Dieu
par la grace. Il n'est pas sacrificateur sur son trénelZach. 6, 13]; mais le roi se fait sacrificateur, et cela tout en
accomplissant encore son service.

Samuel, comme donné & I'Eternel, était vétu d’un éphod de lin[1 Sam. 2, 18], C’était le vétement sacerdotal, et
il n’était pas sacrificateur de I'ordre d’Aaron. Il servait au tabernacle par la grace et par I'Esprit, comme une
personne élue et mise a part pour Dieu. Il était dans ses droits, mais c’était de la part de Dieu en grace, lorsque
la sombre nuit d’l-Cabod menacait déja le peuple de ses ténebres. Ici, c’est le roi qui, prenant cette place, revét
I'éphod de sacrificateur, non les vétements que Dieu avait donnés aux sacrificateurs pour gloire et pour
ornement[Ex. 28, 2]; mais ceux qui distinguaient le sacrificateur en tant que type de la personne de Christ
sacrificateur®, et qui tenaient a I'essence de ses fonctions!”; et en réalité Il se fait plutét Lévite, c’est-a-dire
sanctifié pour servir devant I'arche, devant I'Eternel. L’idée dominante qui se rattache a I’éphod, c’est que celui
qui le revét se présente devant Dieu. Mais, méme en présentant ses requétes, Melchisédec se présente plutét
devant le peuple, quoigu’il soit devant Dieu pour le peuple comme roi et sacrificateur sur son tréne.

Ayant offert ses sacrifices, le roi bénit le peuple. Il restait a vaincre les Philistins, les Syriens et d’autres
nations encore; mais les liens du peuple avec Dieu étaient établis et maintenus en slreté par le roi en Sion,
bien que 'arche a laquelle ces liens se reportaient, f(t encore sous des tapisl’; 2l. La bénédiction aussi était
assurée de la part du roi : de celui qui avait réuni le signe de I'alliance et le roi élu dans le lieu choisi par Dieu, et
qui était encore serviteur pour cela. L’éphod n’appartenait pas & Melchisédec ; mais, en honorant I'Eternel qui
avait gardé le peuple, celui qui portait I'éphod maintenait comme sacrificateur la bénédiction du peuple aupres
de Dieu. Mical, qui, selon I'esprit de Saldll, son pére, ne révait qu’une gloire charnelle, ne peut participer a cela.
L’humiliation devant I'Eternel lui était incompréhensible. Elle ne connaissait ni ne go(Qtait sa gloire, ni la joie de
le reconnaitre seul maitre du coeur. Ce qui tient a Sail ne saurait avoir part au regne de David et ne sait pas
souffrir avec un roi rejeté et méprisé. Enfin, c’est le roi dévoué a I'Eternel et au peuple qui assure a celui-ci et lui
communique la bénédiction, et non encore un roi caractérisé par-dessus tout par la jouissance d’une
bénédiction établie, ce qui est I'état de Salomon.

Or, le premier de ces deux états représente, il me semble, Christ tel qu’ll a toujours été en principe et en
droit, et particulierement tel qu’ll sera aprées la destruction de I’Antichrist, et antérieurement a la destruction des



ennemis qui s’opposeront encore a |'établissement de Son régne de paix. Son peuple, tout Israél, sera réuni
sous Lui. La verge de Sa force sortira de Sion et Il dominera au milieu de Ses ennemis (Ps. 110) ; mais ce ne
sera encore I'accomplissement ni du psaume 72, ni de Zacharie 6, 12 et 13. Comparez encore le psaume 2, ou
le Christ est considéré comme Fils de Dieu, né sur la terre, et ou Ses droits universels a la possession de la
terre qui en découlent, sont constatés, reconnus de Dieu et proclamés aux rois.

Au psaume 110, le Christ est élevé a la droite de Dieu, attendant que Ses ennemis soient mis pour le
marchepied de Ses pieds.

Au psaume 8, il est le Fils de ’'homme et toutes choses Lui sont assujetties.

Sous Salomon, tout Israél se réjouit de tout le bien que I'Eternel avait donné & Salomon, ainsi qu’a David !
Rois 8, 66]. Ici, David lui-méme fournit personnellement ce qui était nécessaire pour rassasier le peuple, et fait
distribuer & chacun une bonne portion®®. Il revient pour bénir sa maison ; car David a une maison qui est sienne,
dans laquelle il retourne aprés avoir béni Israél : c’est quelque chose qui est plus prés de lui qu’lsraél. Mical,
nous I'avons vu, ne pouvait véritablement y appartenir. David trouve sa joie & s’humilier devant I'Eternel et
reprend Mical par une réponse accablante.

Chapitre 7. — Désirant avec ardeur la gloire de I'Eternel, David n’aime pas & demeurer dans une maison de
cédre, tandis que I'Eternel demeure sous des tapis. Il désire Lui batir une maison ; bon désir, mais que Dieu ne
pouvait exaucer. C’est au prince de paix qu’appartenait I'ceuvre de batir le temple. Souffrant et conquérant,
David représentait le Christ, non par conséquent comme jouissant du royaume terrestre d’apres un droit que
personne ne contestait plus, et ouvrant & toutes les nations les portes du temple ou I'Eternel de justice devait
étre adoré. Il rentre donc, pour ainsi dire, dans sa position personnelle, ou Dieu le bénissait d’'une facon toute
particuliere. David était plus qu’un type; il était réellement souche de la famille de laquelle devait sortir le Christ
Lui-méme. C’est ce qu’enseigne ce beau chapitre 7. Vase d’élection pour soutenir la cause du peuple de Dieu
dans la souffrance, et pour rétablir au milieu de ce peuple la gloire du nom de I'Eternel (v. 8, 9), I'Eternel avait
été avec lui; et David, tout particulierement honoré en cela, était aussi dans sa fidélité un vase de promesse de
la paix et de la prospérité future destinées a Israél dans les desseins de Dieu. Mais c’étaient encore des choses
futures. La perpétuité de la royauté sur Israél est établie dans sa famille, que Dieu saurait chatier, s'il y avait
lieu, mais qu’ll ne retrancherait pas. Son fils batirait la maison. Dés I’'Exode, la pensée de I'homme spirituel était
de préparer une habitation & I'Eternel (Ex. 15, 2).

Voici les points principaux de la révélation faite a David et de sa réponse : I'appel souverain de Dieu ; ce que
Dieu avait fait pour David ; la sreté du repos a venir d’Israél ; I'établissement, de la part de Dieu, de la maison
de David; son fils serait Fils de Dieu, batirait la maison; le tréne de son fils serait établi pour toujours.

La premiere pensée de David, et il en est toujours ainsi lorsque I'Esprit de Dieu agit, n’a pas été de se
réjouir, mais de bénir Dieu. Voici les traits frappants de sa priére d’action de graces : Il est en paix et au large
devant Dieu; il entre et s’assied devant Lui; il reconnait en méme temps sa petitesse et combien il était indigne
de ce que Dieu avait déja fait. Ce n’était que peu de chose cependant aux yeux de Dieu, qui lui avait annoncé
I'avenir glorieux de sa maison. C’était Dieu, et non la maniere d’agir de I’'homme. Que pouvait-il dire de plus ?
Dieu le connaissait; c’était la sa confiance et sa joie. Il reconnaissait que Dieu faisait ces choses en vérité et
« selon son ceeur ». C’était la grace d’en donner connaissance a Son serviteur. L’effet de tout ceci était de faire
reconnaitre & David I'excellence de I'Eternel. Il n’y avait que Lui, et, sur la terre, il n’y avait rien de comparable a
Son peuple élu, qu’ll était allé racheter pour Lui-méme et qu’ll s’était maintenant assuré, afin qu’lsraél fat Son
peuple a jamais et que Lui-méme fat son Dieu. C’est le genre le plus élevé de la priere, que celle dont la source



n’est pas dans nos besoins, mais dans les désirs et I'intelligence produits par la révélation des desseins de
Dieu, qu’ll veut accomplir en amour envers Son peuple et pour la gloire de Christ. — Enfin, il demande que sa
maison soit le lieu de la bénédiction de Dieu Lui-méme. Il désire, en un mot, que les desseins de Dieu, qui
avaient réveillé toutes ses affections, soient accomplis par Celui qui les avait révélés a Son serviteur.

Chapitres 8 a 10. — Ayant pleinement échappé aux débats du peuple’®, David agit ensuite avec puissance
en assujettissant ses ennemis. Les Philistins, qui demeuraient au-dedans du territoire d’lsraél, sont subjugués.
Meétheg-Amma veut dire : «le frein de la capitale ». David tenait la clef de la puissance. Moab est soumis et
rendu tributaire. Enfin, les ennemis extérieurs, les Syriens, sont aussi vaincus ou se soumettent. Les Iduméens
sont asservis, et I'Eternel garde David partout ou il va.

En tout ceci, nous avons encore ’lhomme de foi et le type du Seigneur Jésus, roi en Sion, qui remporte la
victoire sur les ennemis d’lsraél, et met Israél en possession du territoire promis (Gen. 15, 18), jusqu’a
I’Euphrate. Il consacre a I'Eternel le butin. Il régne sur tout Israél et fait droit & tout son peuple. Les compagnons
de son pélerinage partagent la gloire de son régne, type en tout ceci du regne de Christ.

Il agit aussi en grace envers le résidu abaissé de la maison de Salll; et, si Mephibosheth n’est pas associé
a la gloire de son regne, il jouit du privilege de la table du roi qui use de gratuité a son égard, quoique
Mephibosheth appartienne a la famille de son ennemi et de son persécuteur, mais en méme temps a ce petit
résidu qui favorisait le roi élu de Dieu, étant pour cela hai lui-méme de ceux qui étaient en autorité. Il jouit aussi
en plein de I'héritage de sa famille.

Ce touchant et beau témoignage de la bonté et de la fidélité de David par la grace, nous présente, il me
semble, le tableau des relations du Christ avec le résidu d’lsraél ou au moins celui de I'esprit de ces relations.
C’était «la bonté de Dieu », qui cherchait la famille de Sadl, 'ennemi de la royauté de David, et repose sur le
représentant de ce Jonathan, dont nous avons lu I'histoire ; de ce Jonathan, figure de ceux qui s’attacheront au
Christ en vue du royaume, mais qui, dans leur pensée, ne s’éleveront pas au-dela. Le résidu jouit de I'effet de
I'établissement du royaume ; mais il ne figure pas parmi ceux qui environnent le tréne aprés avoir partagé les
souffrances du roi méconnu et rejeté.

Le chapitre 10, aux détails duquel nous ne nous arréterons pas, nous montre le principe général du
gouvernement du roi en Sion. La grace qui se manifeste, et qui auparavant avait été méprisée de ceux
auxquels il voulait en rendre le témoignage, attire le jugement du roi. L’opposition et la rébellion ne font
gu’établir son autorité la méme ou I'on essaie de lui résister. |l est inutile de lutter contre la puissance du roi élu
de Dieu.

Chapitres 11 et 12. — Suit I'histoire de David et de la femme d’Urie. David n’agit plus dans le service de
Dieu par la foi. Lorsque arrive la saison ou les rois sortent pour la guerre, il demeure chez lui, a son aise, et il
envoie d’autres chefs combattre & sa place les combats de I'Eternel. A son aise et dans la paresse, il succombe
facilement au péché, ainsi que cela lui est arrivé lorsqu’il cherchait du repos au milieu des Philistins. Il n’était
plus dans la position ou la foi I'avait placé.

Plus David était prés de Dieu, plus ses efforts pour cacher son péché étaient vains. Livré pour le moment a
lui-méme comme chatiment, il ajoute un second péché au premier; il le consomme et en godlte le fruit, lorsque
I’éloignement de tout obstacle prétait a sa marche une apparence de légalité. Quelle triste histoire ! Quelle
indignité ! Il oublie sa position de roi et de roi de la part de Dieu. Etait-ce régner en justice, que de profiter de sa
puissance royale pour opprimer Urie ? Il se rend esclave du misérable Joab, en le rendant complice de son



iniquité. Quelle dégradation! Qu'il était plus heureux, lorsque, chassé comme une perdrix sur les montagnes!!
Sam. 26, 20] il avait une foi vivante et une bonne conscience ! Mais qui peut échapper aux yeux de Dieu ? Aussi
Dieu qui le connait et qui I'aime, ne manque pas de visiter son péché.

Ce péché était tres grand. David I'avait commis en cachette ; Dieu le punit a la vue de tout Israél. Si David
n’avait su ni glorifier Dieu, ni, en régnant en Son nom, maintenir un témoignage vrai de la nature du royaume de
Dieu; s’il en avait, au contraire, faussé le caractére, Dieu Lui-méme saura, a la vue de tous, en retracer les
traits par le chatiment qu’ll va envoyer sur celui qui L’avait ainsi déshonoré, et qui avait 6té le seul témoignage
que Dieu e(t fait rendre aux yeux des hommes de Son gouvernement.

Cette histoire nous fait voir jusqu’a quel point le péché aveugle le coeur, lors méme que le jugement moral
demeure sain, et quelle est la puissance de la fidele Parole de Dieu. Dieu fait voir en méme temps la
souveraineté de Sa grace; car, tout en chatiant David par la mort de I'enfant, c’est le second fils que Bath-
Shéba lui a enfanté, qui fut I'élu de Dieu, qui devint roi et téte de la famille royale, ’'hnomme de paix et de
bénédiction, le bien-aimé de I'Eternel. Le coeur de David se soumet & la main de Dieu, et se plie sous elle dans
la profondeur de ses affections. Il comprend cette discipline bien mieux que ses serviteurs, tout en ayant été
plus coupable qu’eux. Il agit convenablement selon I'intelligence spirituelle. Il y a de la confiance en Dieu et de
I'intimité avec Lui; c’est pourquoi David Lui ouvre la partie la plus tendre de son cceur, I'endroit ou Dieu I'avait
frappé ; mais la volonté de Dieu étant manifeste, il se soumet entierement.

On voit ici I'ceuvre évidente de I'Esprit. C’est le méme Esprit qui agit dans le Sauveur en Gethsémané [Matt.
26, 39-46] bien que I'occasion et I'étendue des souffrances ne fussent pas seulement différentes, mais bien
autrement importantes; mais le coeur est complétement ouvert devant Dieu et la soumission est compléte
quand la volonté de Dieu est connue.

Le péché de David avait été extrémement grave; mais on voit évidemment en lui I'ceuvre précieuse de
I'Esprit. Confondu par la fidélité simple d’Urie, il ne peut échapper a la main de Dieu. David est pardonné, car il
confesse son péché ; mais, quant a Son gouvernement, Dieu s’est montré inflexible, et, tout en épargnant le roi
— car il méritait la mort — Il lui annonce que I'épée ne partirait jamais de sa maison. Nous avons vu un cas
pareil dans I'infidélité de Jacob. Le chatiment de David répond aussi a ses péchés (comp. v. 10, 12 avec
I'histoire d’Absalom). Pour le cceur de David, le chatiment se trouve dans la mort de son enfant, chatiment
auquel il est fort sensible, et le gouvernement public de Dieu a été manifesté en ce qui est arrivé, selon Sa
parole, a la face du soleil et de tout Israél.

Il est possible que les enfants d’Ammon eussent mérité un jugement sévere, et que ce temps fit celui de
leur jugement;; ils étaient des ennemis insolents du roi établi de Dieu qui avait fait preuve de bienveillance a leur
égard. Mais, quant a son état personnel, je ne sais si David aurait traité ses ennemis de la sorte, dans les
temps ou il marchait lui-méme dans le chemin étroit de la foi. Comme figure, ce jugement nous fait penser au
juste jugement du Messie, et aux conséquences affreuses de L’avoir méprisé et insulté dans Sa gloire méme. Il
nous montre aussi que, lorsqu’un peuple est mar pour le jugement, Dieu fait tomber celui-ci sur lui, alors méme
gue les hommes cherchent a agir en grace.

Chapitres 13 a 20. — Aprés que David eut montré gqu’il avait oublié Dieu et manqué a la dépendance
complete de Lui, les miséres de sa maison ne tardérent pas a éclater. Il avait multiplié le nombre de ses
femmes. La racine d’amertume germe et produit des fruits amers.

Bien qu’au fond David e(t le cceur droit devant Dieu et une piété qui reconnaissait Dieu profondément, une
fois qu’a la suite des bénédictions dont Dieu I'avait comblé, il est sorti du chemin de I'lhumble dépendance que



produisent la foi et la réalisation de la présence de Dieu, il a rendu amére la fin de ses jours, en agissant
d’aprés sa propre volonté au milieu de ces bénédictions. Il y a péché dans sa maison, colere a cause de ce
péché, vacillation parce qu’il avait de la partialité a I'égard d’Absalom. Joab parait sur la scéne, ainsi que cela a
lieu chaque fois que des affaires d’intrigue et de méchanceté se retrouvent dans cette histoire. C’est tout ce
gu’il est nécessaire de dire de la triste histoire d’Amnon et d’Absalom.

La partialité de David pour Absalom a eu encore d’autres suites plus pénibles et de lourds chatiments. Il est
triste de voir le vainqueur de Goliath, chassé de sa propre maison et de son tréne par son fils bien-aimé, et
cela, de la main de Dieu. Car, si Dieu ne I'avait permis, qui aurait pu chasser I'élu de Dieu du siége royal ou
I'Eternel I'avait établi ? L’épée était dans sa maison, selon la parole de Dieu, plus pénétrante qu'une épée a
deux tranchants[Héb. 4, 12]. Que Dieu est juste ! Mais Il chatie ceux qu’ll aime[Apoc. 3, 19], Aussi, tout en étant la
manifestation du juste gouvernement de Dieu, tout ceci est-il 'occasion pour David d’exercices profonds du
ceeur et d’'une connaissance de Dieu plus réelle et plus intime; car le vrai et éternel lien du cceur avec Dieu se
trouvait en lui, de sorte que tous ses malheurs ont produit leurs fruits bien que ses fautes les eussent amenés.
A cet égard aussi, quoique I'occasion de sa tristesse et été tout autre que celle du Sauveur Lui-méme, il
devient le type de Christ dans la souffrance, et le vase de I'expression de Ses sympathies avec Son peuple.
Ceci a méme d’autant plus lieu, que, avec un cceur fidéle, et, en un certain sens, une intégrité parfaite envers
Dieu, les fautes et les péchés du roi prétaient occasion a ses confessions et a cette humiliation que I’'Esprit de
Christ produit dans le résidu d’'Israél; de sorte que, d’un cbté, il exprime son intégrité, tandis que, de l'autre, il
confesse ses fautes. Or, c’est ce que Christ donne aux siens a exprimer, et ce qu’ll dit pour eux.

Cependant, il faut s’en souvenir, ce n'est pas David lui-méme, comme homme de Dieu, qui parle dans les
Psaumes, mais I'Esprit lui inspire I'expression de ces choses; et il nous est tres précieux que la Parole, dans
des circonstances ou la foi pouvait venir a manquer et le coeur & se décourager, nous donne I'expression qui
convient a la foi, et a la foi chez celui qui peut-étre a été infidele ; précieux témoignage que, méme dans cet état,
Dieu ne nous rejette pas, et que Christ sympathise avec nous, puisqu’ll fournit des expressions et des
sentiments convenables a une position semblable.

C’est ce que I'on trouve dans les Psaumes, et tout particulierement en rapport avec I'état du résidu d’Israél
aux derniers jours. Intégrité de cceur et confession de péché, voila ce qui les caractérise. L’Esprit de Christ
fournit les sentiments et assure de Sa sympathie. Le psaume 16 nous donne, d’'une maniére frappante, cette
position de Christ. Sa bonté ne va pas jusqu’a Dieu. Il ne prend pas sa place divine d’égalité avec Dieu. Il
appelle I'Eternel Son Seigneur ; mais Il dit aux saints qui sont sur la terre : « En eux sont toutes mes délices ».
Par Son baptéme, qui en était I'expression, Il s’est mis en rapport non avec Israél dans son péché, mais avec le
premier mouvement de I'Esprit, répondant dans le résidu a la condamnation du peuple comme tel. C’est le
principe des Psaumes : ’'homme juste et fidéle, objet des conseils et des desseins de Dieu au milieu de la
nation perverse. Le livie commence par cette distinction faite par Dieu ; puis nous présente le roi en Sion, selon
le décret de Dieu, rejeté par la nation et hai des Gentils qui oppriment le peuple. Tout ceci se développe a
travers bien des circonstances; et toutes les relations du résidu, ainsi que tous les sentiments du coeur, y sont
dépeints. Tout ce qui S’y rapporte est repassé sous la main et sous la plume de Dieu, et cela selon I'Esprit et les
sympathies de Christ.

Le chapitre 20 termine cette partie de I'histoire de David et son histoire en général. Il est rétabli sur son
tréne, et a surmonté les efforts de ses ennemis et les rébellions des siens. L’ordre de son palais et de ses
officiers est rétabli en paix. Divers détails sont ajoutés par I'Esprit de Dieu.



Chapitres 21 et 22. — Et d’abord, le gouvernement de Celui qui n’oublie rien et auprés de qui tout porte son
fruit, est rappelé a David et a son peuple a I'occasion des Gabaonites. Pour que les économies de Dieu
s’établissent, il n’est plus nécessaire que David poursuive la maison de Sadll. Il y a un juste jugement de Dieu,
un principe moral qui est au-dessus de toute économie.

Sall, dans son zele formel et charnel, quoique ce f(t pour Dieu, n’avait pas agi dans la crainte de Dieu.
C’est ce qui distingue particulierement un zéle selon Dieu d’un zéle pour les intéréts extérieurs de Son royaume.
Il oublie le serment qu’lsraél avait fait aux Gabaonites. Dieu en tient compte et ne méprise pas ces pauvres
gens. David en tient compte aussi; aprés avoir consulté Dieu a I'occasion de ce chatiment, trois fois répété,
infligé a Israél, il se soumet a ce que les Gabaonites exigent. Cependant, en accédant a la demande des
Gabaonites, David ne consulte pas I'Eternel sur ce qu'il doit faire. Nous assistons ici au gouvernement de Dieu
au sujet de la maison de Salll, et a I'acte de David envers ceux qui avaient subi cette injustice ; mais, bien que
cet acte soit juste et intégre dans son caractére général, si David avait consulté I'Eternel, peut-étre se serait-il
trouvé un moyen plus heureux d’exercer la justice. Toute la maison de Sall périt, sauf le petit résidu qui s’était
attaché a David. Quant a celui-ci, les circonstances de I'affection fidele et touchante de Ritspa réveillent dans
son ceceur le souvenir de moments plus brillants dans la carriere du malheureux Sall, a la mémoire duquel
David rend les derniers honneurs. Aprés cela, Dieu fut propice au pays.

Si avec une fronde et un caillou la foi peut renverser ses ennemis, la chair fait défaut devant leurs assauts.
David roi, nous I'avons bien vu, s’était plus laissé aller a ses convoitises et a sa volonté, que David souffrant.
Toutefois, il est beau de voir que la ou la foi a agi au milieu de la ruine du peuple, elle a suscité bien d’autres
instruments, qui, animés et encouragés par son succes, agissent sans crainte avec une efficace pareille a celle
qui a opéré la premiere délivrance. Il est bon de remarquer cependant, que remporter la victoire sur de vaillants
ennemis, dans un temps ou tout Israél a la confiance que donne le succes et appuie de ses efforts ceux de ses
héros, c’est tout autre chose que la foi qui compte sur Dieu lorsque la force et le succés sont du cété de
I'ennemi, et lorsque les gens prennent la fuite en leur présence. Ce dernier cas fut celui de David combattant
Goliath[1 Sam- 17]: |e premier celui des hommes forts qui ont tué les autres géants (21, 15-22).

Les cantiques qui suivent (chap. 22) nous fournissent des enseignements d’un haut intérét. David sort de
ses souffrances et de son affliction avec un chant de triomphe et de louanges. Il avait appris dans ses
souffrances ce que Dieu était. Il célebre tout ce que Dieu avait été pour lui, tout ce gu’il avait trouvé en Lui dans
ses nécessités et ses dangers, I'effet de la puissance de Dieu a son égard et le résultat glorieux et béni de cette
puissance. Tout cela s’exprime dans un cantique, dont les termes ne s’accompliront pleinement qu’en Christ
Lui-méme.

Chapitres 23 et 24. — Au chapitre 23, David chante les expériences de sa prospérité. Mais quelle
différence! Il déclare, il est vrai, ce que le Christ sera lorsqu’ll régnera, et il le fait dans des termes de la plus
attrayante beauté, d’'une beauté qui ravit le coeur et le transporte dans le regne de Christ, ce « monde habité a
venir dont nous parlons » [Heb- 2, 5] Mais alors se présente cette douloureuse pensée : « Quoique ma maison ne
soit pas ainsi avec Dieu ».

Dans le premier de ces deux cantiquesichap. 22] il y a de plus quelque chose d’un profond intérét. David
parle en prophete; et, ainsi qu’il I'a fait en tant d’autres cas, il personnifie le Seigneur Jésus, le Seigneur Jésus
en rapport avec Israél. Ce psaume nous montre donc les souffrances de Christ (représentant d’Israél, et parlant
souvent du peuple comme si c’était lui-méme, souffrances qui ont valu une délivrance bien autrement
excellente) comme cause de la délivrance d’Egypte et de toutes les bénédictions d’lsraél, jusqu'a



I'établissement de la gloire du Messie dans le siecle a venir. Il entoure 'agonie de Christ de toute I'histoire
d’Israél en délivrance et en bénédiction, depuis Pithom et Ramsés (Ex. 1, 11), jusqu’a la destruction de
I’lhomme violent a la fin des jours, et jusqu’a la soumission des nations au sceptre du Messie; et il donne une
voix & leur détresse en Egypte.

Au chapitre 23, 'alliance éternelle que Dieu a établie avec lui est tout son salut et tout son plaisir, quoique
dans ce temps-la Dieu ne la fit pas germer. Pour la pleine bénédiction qu’il attendait, il fallait que le jugement
s’exécutat; et ces épines d’iniquité seraient «entierement brllées sur le lieu méme ». C’est ce qui arrivera a
I'apparition de Christ.

Si Dieu honore et glorifie David, Il n’oublie pas non plus ceux dont I’énergie de sa foi I'a entouré. Le Saint
Esprit dénombre les vaillants hommes de David et raconte leurs actes de courage et de dévouement, actes qui
leur valent une place et un nom quand Dieu enregistre le peuple (Ps. 87). Joab ne s’y trouve pas.

Le chapitre 24 nous conduit sur un terrain qui réclame une mention particuliére. La colére de Dieu
s’embrase de nouveau contre Israél. Il n’est pas dans l'intention du Saint Esprit de nous indiquer a quelle
occasion ceci a eu lieu, mais de nous exposer les voies de Dieu en gouvernement et en grace. Dans le chapitre
précédent, Dieu enregistre les vaillants hommes qui nous préfigurent les compagnons du vrai David en gloire.
Ici, c’est Sa grace pour arréter Sa colére et introduire Sa bénédiction.

Dieu punit I'orgueil et la rébellion d’Israél en laissant ce peuple aux conséquences de I'impulsion du coeur
naturel de David. L’habileté et le bon sens de Joab lui en font distinguer la folie. On la voit facilement lorsqu’il
s’agit de la chair d’autrui. Joab sentait qu’il ne valait pas la peine de mépriser Dieu lorsqu’on n’y gagnait rien;
car, dans ce sens, la chair craint Dieu. Mais la chose était de la part du Seigneur, et Satan y réussit.

Que vaut, en effet, le bon sens de ’homme, contre la volonté de Dieu en chatiment et la malice de Satan ?
C’est une chose sérieuse que d’étre livré a sa puissance. Neuf mois de péché de la part de David et de
patience de la part de Dieu nous montrent la funeste influence de I'ennemi; mais ce n’est qu’une fois le péché
accompli, que la conscience de David se réveille. La jouissance du fruit de nos péchés nous détrompe; c’est
leur poursuite qui séduit nos ames. Apres avoir réussi a faire accomplir par les enfants de Dieu le mal par lequel
il les tente, Satan ne tient plus a leur en cacher le néant et la folie. Heureusement, la ou est la vie, la conscience
reprend son empire.

Toutefois, le chatiment doit suivre le péché qui a été poursuivi malgré une si longue patience. Mais Dieu, qui
atteint la conscience de Son serviteur, met en jeu les affections sinceres de son ame, pour atteindre le
souverain but qu’ll s’était proposé. David montre ce fond immanquable de 'dme qui connait le Seigneur, c’est-
a-dire sa confiance en Dieu par-dessus tout, et quoi qu’il en colte : «Que je tombe dans les mains de
I'Eternel | ». Quelle douce et précieuse pensée de ce que le Seigneur est pour les siens, et comme Il sait
inspirer au ceeur la certitude qu’ll mérite sa confiance ! Alors méme qu’ll chatie, Dieu est plus doux, plus fidele,
plus digne de confiance que tout autre. La peste survient; mais, au milieu du jugement, Dieu se souvient de la
miséricorde, et ordonne a I'ange exterminateur de retirer sa main étendue sur Jérusalem. C’est Jérusalem, la
ville de Sa dilection, qui attire Son attention. Dieu la choisit comme le lieu ou Son autel doit étre placé et ou Sa
grace sera manifestée — comme le lieu désigné pour le propitiatoire. C’est la que cesse Sa colere justement
embrasée contre Israél, et le péché donne lieu a I'établissement du lieu et de I'ceuvre ou Lui et Son peuple
doivent se rencontrer selon la grace qui a 6té le péché. C’est ce qui caractérise la croix de Christ; c’est ce qui
arrétera la plaie en lIsraél et introduira le regne du vrai Prince de paix. David se met a la bréeche pour la
délivrance de son peuple, et a ses propres dépens (v. 17), et, selon les conseils de Dieu, il offre le sacrifice
d’apaisement.



Les Etudes sur le premier livre des Chroniques contiendront un examen plus développé de cette derniére
partie de I'histoire de David. Mais n’est-il pas frappant que ce livre, aprés toute I'histoire du gouvernement de
Dieu envers David, se termine par le sacrifice expiatoire qui, par grace, arréte la colére et pose le fondement
d’un lieu de rencontre entre Dieu et Israél, et d’un lieu de culte pour le peuple ?

1. T Joab était évidemment habile et entreprenant; mais il est remarquable qu’il ne figure pas parmi les hommes qui
s’étaient signalés par I'éclat de leurs triomphes, quand il fallait combattre pour la gloire de Dieu par une foi individuelle.
S’agit-il d’étre chef et capitaine, place que David avait remplie jusqu’alors, Joab se met aussitét en avant.
2. T Par bien des prophéties de I'’Ancien Testament, il est évident qu’il en sera de méme lorsque Christ sera de retour
sur la terre. Et cependant, dans ce temps-la, ’homme ne s’élévera que pour sa destruction subite.
3. T Je dis : la relation, parce que, en effet, I'arche de I'alliance était le lien extérieur, le signe de la relation formelle
entre Dieu et Israél. C’est ce qui donne beaucoup d’importance a la circonstance que nous étudions ici. La perte de
I'arche avait été, au contraire, I'l-Cabod du peuple[! Sam. 4, 21-22],
4. T La forme de la phrase, Hébreux 12, 22, rend les diverses parties dont elle se compose plus faciles a distinguer. Le
mot «et» les sépare. Sion — la cité du Dieu vivant, la Jérusalem céleste — les anges, 'assemblée universelle —
I’Assemblée des premiers-nés, écrits dans les cieux — Dieu juge de tous, etc.
5. T Il ne s’agit pas de ceci en Samuel, parce que c’est David, type du Seigneur, qui nous est présenté ici par I'Esprit.
6. T Le souverain sacrificateur ne semble pas avoir jamais porté ses vétements de gloire et d’ornement dans le lieu
trés saint, aprés que ses fils, le jour de leur consécration, eurent offert le feu étranger(Lév. 10, 1-2]. Au jour des
expiations il n’entrait la que dans ses vétements de lin[Lév. 16, 3-4],
7. T Il exerce cette sacrificature maintenant. Il sortira revétu de Ses vétements de gloire. Personnellement Il est déja
couronné de gloire et d’honneur[Heéb. 2,7, 9] mais « toutes choses » ne lui sont pas encore assujetties [Heb. 2, 8] et Il n’a
pas encore Son trdne de Melchisédec, ce qui évidemment aura lieu sur la terre. Il est maintenant sur le tréne de Son
Pére pendant que Ses cohéritiers sont rassemblés.
8. T Le psaume 2 nous montre le roi établi sur la sainte montagne de Sion, Fils de Dieu, engendré dans le temps
(chose distincte de sa relation de Fils, un avec le Pére avant que le monde flt; doctrine enseignée en Jean 1, Héb. 1,
Col. 1, et ailleurs), reconnu tel par I'Eternel et les rois de la terre sommés de se soumettre & Lui. Le psaume 8 nous
parle de Lui comme Fils de 'homme, & qui toutes choses sont assujetties d’apres les conseils éternels de Dieu. Au
psaume 110, Celui qui avait été méprisé et rejeté, étant élevé a la droite de Dieu, doit dominer au milieu de Ses
ennemis.

Comparez psaumes 24 et 102. — Dans le premier Il est reconnu comme I'Eternel des armées, le roi de gloire,
apres avoir vaincu Ses ennemis ; dans le second, comme le Créateur Lui-méme.
9. T Comparez le psaume 18, 43 ou Christ, le juste souffrant (sous la figure de David), est la source de toutes les
bénédictions pour Israél, & commencer par I'Egypte, et jusqu’a la fin.



