Béthanie

C.H. Mackintosh

1894

Nous prions notre lecteur de considérer avec nous les chapitres 11 et 12 de I'évangile de Jean. Si nous ne
nous trompons pas, il y trouvera un repas spirituel d’'une saveur exceptionnelle. Nous voyons dans le chapitre
11 ce que le Seigneur Jésus était pour la famille de Béthanie, et dans le chapitre 12 ce qu’était cette famille
pour Lui. Cette portion de I'Ecriture est remplie de la plus précieuse instruction pour nos ames.

Dans le chapitre 11, trois grands sujets nous sont présentés : premierement, le chemin du Seigneur avec le
Pére; secondement, Sa profonde sympathie pour les siens; et troisiemement, Sa grace qui nous associe,
autant qu’il est possible, avec Lui-méme dans Son ceuvre.

«Or il y avait un certain homme malade, Lazare, de Béthanie, du village de Marie et de Marthe sa sceur (et
c’était cette Marie qui oignit le Seigneur d’'un parfum et qui lui essuya les pieds avec ses cheveux, de laquelle
Lazare, le malade, était le frére). Les sceurs donc envoyerent vers Lui, disant : Seigneur, voici, celui que tu
aimes est malade. Jésus, I'ayant entendu, dit : Cette maladie n’est pas a la mort, mais pour la gloire de Dieu,
afin que le Fils de Dieu soit glorifié par elle ».

Au moment de leur épreuve, les sceurs se tournent vers leur ami divin; c’est ce qu’elles pouvaient faire de
mieux. Pour elles, Jésus était une ressource réelle, comme Il I'est toujours pour les siens éprouvés, ou qu’ils
soient et quels gu’ils soient. « Invoque-moi au jour de la détresse; je te délivrerai, et tu me glorifieras » (Ps. 50,
15). On se trompe gravement si, au moment du besoin ou dans quelque épreuve, on se tourne vers la créature
pour trouver du secours ou de la sympathie. L’appui de la créature fait défaut; ses sources sont desséchées.
Notre Dieu ne manquera pas de nous faire éprouver quelle est la vanité et la folie de toute confiance dans la
créature, de toute espérance humaine et de toute attente terrestre. Et Il nous montrera d’'une maniére touchante
et puissante, la vérité et la bénédiction de Sa Parole qui nous dit que ceux qui s’attendent a Lui ne seront pas
confus[Ps. 25, 3],

Non, jamais Il ne fera défaut au cceur qui se confie en Lui! Il ne peut se renier Lui-méme[2 Tim. 2, 13]_ || prend
plaisir a saisir 'occasion de nos besoins, de nos douleurs, de nos faiblesses, pour manifester de mille manieres
Ses tendres soins et Ses compassions a notre égard. Mais Il nous fera apprendre quelle est la futilité des
ressources humaines. « Ainsi dit I'Eternel : Maudit 'homme qui se confie en ’homme, et qui fait de la chair son
bras, et dont le coeur se retire de I'Eternel | Et il sera comme un dénué dans le désert, et il ne verra pas quand le
bien arrivera, mais il demeurera dans les lieux secs au désert, dans un pays de sel et inhabité » (Jér. 17, 5-6).

Il en sera toujours ainsi; le désappointement, la stérilité et la désolation seront les résultats certains de toute
confiance dans la créature. Mais d’un autre c6té — et notez bien le contraste : « Béni ’'homme qui se confie en
I'Eternel et de qui I'Eternel est la confiance ! Il sera comme un arbre planté prés des eaux ; il étendra ses racines
vers le courant; il ne s’apercevra pas quand la chaleur viendra et sa feuille sera toujours verte ; et dans I'année
de la sécheresse, il ne craindra pas, et il ne cessera de porter du fruit» (Jér. 17, 7, 8).



Tel est I'enseignement invariable des Saintes Ecritures sur les deux cotés de cette importante question.
C’est une erreur fatale de regarder méme aux meilleurs des hommes, et de nous attendre directement ou
indirectement aux moyens humains. Le vrai secret de tout bonheur, de toute force et de toute consolation se
trouve en regardant a Jésus, en nous laissant aller sans réserve et sur-le-champ, avec une foi simple, entre les
mains du Dieu vivant, de Celui qui prend toujours Son plaisir a aider les nécessiteux, a fortifier les faibles et a
relever ceux qui sont tombés.

Les sceurs de Béthanie avaient donc bien raison de se tourner vers Jésus au moment de leur besoin et de
leur épreuve. Il pouvait et voulait leur étre en aide. Mais Il n’a pas répondu aussitdt a leur appel. Bien qu’ll les
aimat profondément, Il n'alla pas immédiatement a leur secours. Il entrait pleinement dans leur tristesse.
comprenait leur anxiété. Il voyait tout cela et le mesurait parfaitement. Il était complétement avec elles dans
leurs circonstances, et elles avaient vraiment Sa sympathie, comme nous le verrons dans la suite. Cependant |l
s’arréta; et 'ennemi et le coeur naturel pouvaient suggérer toutes sortes de choses et de raisonnements. |l
pouvait leur sembler que «le Maitre » les avait oubliées. Peut-étre leur Seigneur adorable, leur ami, avait-II
changé pour elles ? Nous savons bien tous de quelle maniere nos pauvres cceurs raisonnent et se torturent en
de tels moments. Mais il y a un remede divin contre les raisonnements du cceur, et une réponse triomphante
aux pénibles suggestions de I'ennemi : c’est la confiance inébranlable dans la stabilité éternelle de I'amour de
Christ.

Cher lecteur chrétien, toute la question est la. Que rien n’ébranle votre confiance dans I'amour inaltérable de
votre Seigneur ! Advienne que pourra — quelque ardente que soit la fournaise, quelques profondes que soient
les eaux, quelques obscures que soient les ombres, quelque pénible que soit le chemin, quelque grande que
soit 'épreuve — retenez votre confiance dans I'amour parfait et la sympathie entiere de Celui qui a manifesté
Son amour en s’abaissant jusque dans la poussiére de la mort, sous les vagues et les flots de la colére divine,
pour sauver votre &me du feu éternel. Ne craignez pas de vous en remettre a Lui sans aucune réserve, sans
aucune arriere-pensée, vous confiant entierement en Lui. Ne mesurez pas Son amour par vos circonstances. Si
vous le faites, forcément vous arriverez a une fausse conclusion. Ne jugez pas selon les apparences
extérieures. Ne raisonnez jamais d’aprés votre entourage. Allez trouver le cceur de Christ, et que vos
raisonnements découlent d’un tel centre | N'interprétez jamais Son amour par vos circonstances, mais toujours
vos circonstances par Son amour. Laissez briller les rayons de Sa faveur éternelle sur vos plus sombres
moments, et vous pourrez alors répondre a toutes les suggestions de I'incrédulité.

Il est de la plus grande importance de pouvoir, envers et contre tout, justifier Dieu et se tenir Ia, si I'on ne
peut rien faire de plus, comme un monument de Sa grace infaillible pour tous ceux qui se confient en Lui. Bien
que I’horizon soit sombre et menagant, bien que de gros nuages s’amoncellent et que I'orage éclate, Dieu
demeure fidéle et ne permettra pas que nous soyons tentés au-dela de ce que nous pouvons supporter; car
avec la tentation Il donnera aussi I'issue [ Cor. 10, 13],

De plus, on ne doit pas mesurer I'amour divin par la maniere dans laquelle il se manifeste. Nous sommes
tous portés a le faire, et nous commettons une grande erreur. L’amour de Dieu se revét de formes diverses, qui
paraissent souvent a nos esprits bornés et si peu prévoyants, comme quelque chose de mystérieux et
d’incompréhensible. Si seulement nous savions attendre patiemment, dans une confiance simple, nous verrions
alors la lumiere d’en haut éclairer la dispensation de la providence divine, et nos cceurs seraient remplis
d’étonnement, d’amour et de louanges.

Les pensées de Dieu ne sont pas comme nos pensées, Ses voies comme nos voies [Es. 55, 8], et Son amour
comme le nétre. Si nous apprenions la détresse ou la difficulté d’'un ami, notre premiére impulsion serait de



courir a son secours pour le soulager si possible ; mais ce pourrait étre une faute de notre part. Au lieu de lui
étre en aide, nous pourrions peut-étre lui faire beaucoup de mal, nous pourrions entraver le propos de Dieu, en
le retirant de la position ou le gouvernement divin I'avait placé pour son profit permanent. L’amour de Dieu est
un amour sage et fidéle; il abonde envers nous en toute sagesse et intelligence. Pour nous, il nous arrive de
nous tromper de la plus grave maniére, méme en désirant faire ce qui nous parait juste et bon. Nous ne
sommes pas capables de saisir toute la portée des choses, ni de scruter la marche et les opérations de la
providence, ni de peser les résultats ultérieurs des actes divins. Ainsi nous avons grand besoin de nous
attendre beaucoup a Dieu, et surtout de tenir ferme notre confiance en Son amour infaillible et immuable. I
mettra tout en lumiere ; Il fera sortir la lumiere des ténebres, la vie de la mort, la victoire d’'une défaite apparente.
De la détresse la plus grande et la plus sombre, jaillira une moisson de la plus précieuse bénédiction. Il fera
travailler ensemble toutes choses pour notre bien. Mais Il ne se presse jamais. Il a Ses propres fins en vue, et |l
les atteindra en Son temps et a Sa maniére a Lui; lorsque nous n’en voyons qu’un labyrinthe sombre et
inextricable, Il fera jaillir la lumiére qui remplira nos ames de louanges et d’adoration.

Les considérations qui précedent peuvent nous aider a comprendre et a apprécier I'attitude de notre
Seigneur envers les sceurs de Béthanie, quand Il apprend leur épreuve. Il sentait qu’il fallait faire plus que de
secourir celles qu’ll aimait cependant si profondément : |l pensait a la gloire de Dieu. Ainsi Il dit : « Cette
maladie n’est pas a la mort, mais a la gloire de Dieu, afin que le Fils de Dieu soit glorifié par elle ». |l voyait la
une occasion de manifester la gloire divine plus encore que I'affection fraternelle, bien que celle-ci fit profonde
et réelle, béni soit Son nom | Car nous lisons : « Jésus aimait Marthe, et sa sceur, et Lazare ».

Cependant, pour notre adorable Seigneur, la gloire de Dieu avait la préséance sur toute autre considération.
Ni I'affection personnelle, ni la crainte personnelle n’affectaient le moins du monde Ses mouvements. En toute
chose |l était gouverné par la gloire de Dieu. De la créche a la croix, dans Sa vie et dans Sa mort, dans toutes
Ses paroles, Ses ceuvres et Ses voies, la gloire de Dieu était le but ferme et inaltérable de Son coeur dévoué.
Ainsi, quoique ce f(t une bonne chose que de soulager un ami en détresse, cependant il était bien meilleur de
glorifier Dieu; et nous pouvons étre assurés que la bien-aimée famille de Béthanie n’elt a souffrir aucune perte
pour un délai qui ne faisait que permettre a la gloire divine de briller d’un plus vif éclat.

Souvenons-nous de cette vérité dans nos moments d’épreuve ou d’exercices. C’est la un point trés
important et qui sera pour nous, si nous le saisissons bien, une source de consolation profonde et bénie. Cela
nous aidera puissamment a soutenir le poids de la maladie, de la douleur, de la mort, des privations et de la
pauvreté. Qu'il est précieux de pouvoir se tenir a coté du lit d’'un ami malade et de dire : « Cette maladie n’est
pas a la mort, mais pour la gloire de Dieu » ! Et c’est la le privilege de la foi. Oui, le vrai croyant peut se tenir non
seulement dans la chambre d’un malade, mais au bord d’une fosse ouverte, et y voir luire les rayons de la gloire
divine.

Sans doute le sceptique peut contester ces paroles : « Cette maladie n’est pas a la mort ». Il peut raisonner
et faire des objections a cause du fait apparent de la mort de Lazare. Mais la foi ne raisonne jamais d’apres les
apparences ; elle introduit Dieu sur la scéne et y trouve une solution divine a toute difficulté. Telle est I'élévation
morale, telle est la réalité d’'une vie de foi. Elle voit Dieu au-dessus et au-dela de tout. Son point de départ est
Dieu et non les circonstances. La maladie et la mort ne sont rien en présence de la puissance divine. Toutes les
difficultés disparaissent du chemin de la foi; elles ne sont, ainsi que Josué et Caleb le déclaraient a leurs freres
incrédules, simplement que du pain[Nomb. 14, 9] pour le vrai croyant.

Mais ce n’est pas tout; la foi peut s’attendre a Dieu, sachant que Son temps a Lui est toujours le meilleur.
Elle ne s’ébranle pas, bien que Dieu semble tarder. Elle se repose avec le calme le plus parfait dans



'assurance de Son amour invariable et dans Sa sagesse infaillible. Elle remplit le cceur de la douce confiance
que, s’il y a du délai — si le secours n’arrive pas tout de suite — tout est pour le mieux, puisque toutes choses
travaillent ensemble pour le bien[Rom. 8, 28] et que tout contribuera, avec le temps, a la gloire de Dieu. La foi
rend capable celui qui la posséde de justifier Dieu au milieu du plus grand exercice, et de reconnaitre et de
confesser que I'amour divin fait toujours la meilleure chose en faveur de son objet.

Quel repos pour le coeur de savoir que Celui qui s’est chargé de nous, prenant connaissance de toute notre
faiblesse, de tous nos besoins, et de toutes les exigences du chemin, du commencement a la fin, a
premiérement assuré parfaitement a tous égards la gloire de Dieu ! C’est |a Son premier objet en toutes choses.
Dans I'ceuvre immense de la rédemption et dans les détails les plus minutieux de notre histoire, la gloire de
Dieu posséde la premiere place dans le coeur dévoué de Celui auquel nous avons affaire [Héb. 4, 13] 1| a justifié
et maintenu a tout prix la gloire divine ; et pour cela Il a renoncé a tout. Il a mis de cbté Sa propre gloire; |l s’est
anéanti et s’est abaissé Lui-méme. Il a renoncé a tous Ses droits personnels et a donné Sa vie afin de poser le
fondement impérissable de la gloire qui remplit maintenant le ciel, et qui couvrira bientét toute la terre, brillant a
jamais dans tout l'univers.

La connaissance et le sentiment intime de cette vérité procurent pour tout ce qui nous concerne le plus
profond repos a I'esprit, qu'’il s’agisse du salut de I'dme, ou du pardon des péchés, ou des besoins de la vie
journaliere. Tout ce qui pourrait étre un sujet d’exercice pour nous en rapport avec le temps ou I'éternité a été
réglé et assuré sur la base méme qui soutient la gloire divine. Nous sommes sauvés et pourvus de tout ; mais le
salut et le secours — béni soit a jamais notre glorieux Sauveur! — sont inséparablement liés a la gloire de
Dieu. Dans tout ce que notre Seigneur Jésus Christ a fait pour nous, dans tout ce qu’ll fait encore, la gloire de
Dieu est pleinement maintenue.

Nous pouvons ajouter que si le soulagement ne nous est pas immédiatement accordé dans nos difficultés,
nos tristesses et nos exercices, il faut nous souvenir qu’il doit y avoir quelque raison profonde, en rapport avec
la gloire de Dieu, et notre vrai bien, qui nécessite que le soulagement tant désiré soit retardé. Dans les
moments d’épreuve, il y a le danger de ne penser qu’a une chose, c’est-a-dire a la délivrance ; mais nous avons
a considérer beaucoup plus que cela; nous devons penser a la gloire de Dieu; nous devons chercher a
comprendre quel est Son but en nous éprouvant ainsi, et désirer instamment qu’il soit atteint et que Sa gloire
soit manifestée. Notre plus grande et plus profonde bénédiction se trouve en tout cela; tandis que la délivrance
si ardemment attendue pourrait étre notre plus grand malheur. Rappelons-nous sans cesse que si, par la grace
infinie de Dieu, Sa gloire et notre vraie bénédiction sont inséparablement liées ensemble, ce ne peut étre que
par le maintien de la premiere que la seconde nous est parfaitement assurée.

C’est la une considération bien précieuse et qui est éminemment disposée pour soutenir le coeur dans
toutes les afflictions. Il faut que toutes choses contribuent a la gloire de Dieu, et «toutes travaillent ensemble
pour le bien de ceux qui aiment Dieu, de ceux qui sont appelés selon son propos » [Rom- 8, 28] Quand nous nous
trouvons dans I'épreuve, il n’est peut-étre pas toujours facile de réaliser cela. Quand on veille aupres du lit de
douleur d’'un ami bien-aimé, quand on traverse une chambre ou se trouve I’épreuve, quand on est soi-méme
languissant sur un lit de souffrances, quand on est accablé par la perte de tous ses biens temporels, il se peut
bien que, sous la pression de telles circonstances, il ne nous soit pas facile de voir comment la gloire de Dieu
est maintenue et notre bénédiction assurée. Cependant la foi peut le voir ; mais l'aveugle incrédulité est toujours
sdre derrer. Si les bien-aimées sceurs de Béthanie avaient jugé selon la vue naturelle, elles auraient été



cruellement éprouvées durant les jours et les nuits si pénibles qu’elles ont di passer a c6té de leur frere
affectionné. Et non seulement cela, mais au dernier moment, en présence de I'agonie de leur frére, de bien
sombres raisonnements auraient pu entrer dans leurs cceurs désolés et écrasés.

Mais Jésus n’était pas indifférent; Son cceur était avec elles. Du plus haut point de vue — la gloire de Dieu
— Il veillait sur toute cette affaire; Il la saisissait dans tous ses rapports, dans toutes ses influences, dans tous
ses résultats. Il sentait pour ces sceurs affligées — Il sentait avec elles — Il sentait comme un coeur humain
parfait peut seul le faire. Bien qu’absent du corps, Il était avec elles en esprit pendant qu’elles traversaient les
profondes eaux. Son coeur aimant entrait pleinement dans leur épreuve, et Il n’attendait que le «temps
convenable » de Dieu pour venir a leur aide et pour dissiper les ténébres de la mort et du tombeau par les
rayons éclatants de la gloire de la résurrection. « Apres donc qu’il eut entendu que Lazare était malade, il
demeura encore deux jours au lieu ou il était ». Il fut permis, comme on dit, aux choses de suivre leur cours; la
mort entra dans la demeure tant aimée ; mais tout était pour la gloire de Dieu. Il semblait que I'ennemi était
vainqueur. Vaine apparence, car, en réalité, la mort n’avait que préparé le terrain sur lequel la gloire de Dieu
devait se manifester. « Cette maladie n’est pas a la mort, mais pour la gloire de Dieu, afin que le Fils de Dieu
soit glorifié par elle » [v- 4.

Tel était donc le chemin de notre adorable Seigneur — Son chemin avec le Pére. Chaque moment, chaque
pas, chaque acte, chaque parole, chaque pensée se rapportait aux droits de la gloire du Pere. Quoiqu’ll aimat
la famille de Béthanie, Son affection personnelle ne le conduisit pas au milieu de leur épreuve jusqu’a ce que le
moment de la manifestation de la gloire divine f(t arrivé ; et alors aucune crainte personnelle ne pouvait Le tenir
loin. « Puis apres cela, il dit a ses disciples : Retournons en Judée. Les disciples lui dirent : Rabbi, les Juifs
cherchaient tout a I’heure a te lapider, et tu y vas encore ! Jésus répondit : N’y a-t-il pas douze heures au jour ?
Si quelgu’un marche de jour, il ne bronche pas, car il voit la lumiére de ce monde ; mais si quelqu’un marche de
nuit, il bronche, car la lumiére n’est pas en lui» [v- 7-10],

Le Seigneur marchait ainsi dans la pleine lumiére de la gloire de Dieu. Tous les mobiles de Ses actes
étaient divins, célestes. Il était complétement étranger a tous les mobiles et a tous les objets des gens de ce
monde, qui bronchent au milieu des épaisses ténébres morales qui les entourent, et dont les motifs sont
égoistes et les objets, terrestres et sensuels. Jamais Il ne fit quoi que ce soit pour se complaire a Lui-méme. La
volonté de Son Peére, la gloire de Son Pere, Le gouvernait en toutes choses. Les émotions de I'affection
personnelle ne L’amenérent pas a Béthanie, et nulle crainte ne put L’'empécher d’y aller. La regle de conduite
de toutes Ses actions, c’était la gloire de Dieu.

Précieux Sauveur, enseigne-nous a marcher sur tes traces célestes! Donne-nous de nous abreuver plus
abondamment de ton esprit! Combien nous en avons besoin! Nous sommes, hélas! tellement portés a
rechercher nos propres intéréts et a nous complaire a nous-mémes, tout en faisant, en apparence, ce qui est
bon, et nous occupant ostensiblement de I'ceuvre du Seigneur. Nous courons ici et |a, nous faisons ceci et cela,
nous voyageons, préchons et écrivons, et peut-étre ce n’est que pour nous complaire a nous-mémes et non, en
réalité, pour chercher a faire la volonté de Dieu et a favoriser Sa gloire. Puissions-nous étudier plus
sérieusement notre divin exemple ! Qu’ll soit toujours devant nos coeurs comme Celui auquel nous sommes
prédestinés a étre conformes[Rom. 8, 29] Béni soit Dieu pour la douce et consolante assurance que nous avons;
nous savons que nous serons semblables & Christ, car nous Le verrons comme Il estl! Jean 3, 2], Encore tres
peu de temps, et nous serons débarrassés pour toujours de tout ce qui maintenant empéche notre progres et
interrompt notre communion. Jusqu’alors, que le Saint Esprit travaille dans nos coeurs et nous occupe de Christ
de telle maniere que, nous nourrissant par la foi de Son excellence, nos voies soient une expression vivante de



Lui-méme, et que nous puissions manifester plus abondamment le fruit de la justice qui est par Jésus Christ, a
la gloire et a la louange de Dieul[Phil- 1, 1],

Considérons un peu maintenant le sujet si intéressant de la sympathie de Christ pour les siens; elle se
manifeste d’'une maniere bien touchante dans Ses voies envers la famille bien-aimée de Béthanie. Il permit
gu’elle passat par un exercice douloureux, par les eaux profondes, par une épreuve entiere, afin que «|'épreuve
de leur foi, bien plus précieuse que celle de I'or qui périt et qui toutefois est éprouvé par le feu, fat trouvée
tourner a louange, et a gloire, et a honneur »[1 Pier. 1, 7] Humainement parlant, il semblait que toute espérance
était perdue et que tout rayon de lumiere avait disparu de I’horizon. Lazare était mort et enseveli : tout était fini.
Cependant le Seigneur avait dit : « Cette maladie n’est pas a la mort ». Qu’avait-1l voulu dire ?

Le coeur naturel pouvait raisonner; mais nous n’avons pas a écouter ses raisonnements, car ils nous
conduiraient infailliblement aux régions de 'ombre de la mort. Nous devons écouter la voix de Jésus; nous
devons préter l'oreille a ses accents encourageants et consolants. De cette maniere, nous justifierons et
glorifierons Dieu, autour d’un lit de douleur et en présence de la mort méme et du tombeau. Si Christ est 13, la
mort n’est plus la mort; le tombeau n’est que la sphére ou luit dans toute sa splendeur la gloire de Dieu. Quand
tout ce qui appartient a la créature disparait, les rayons de la gloire divine brillent alors dans tout leur éclat.
C’est quand tout semble perdu que Christ peut intervenir et remplir toute la scene.

Ce point est d’'une grande importance pour I’'dme, il est bon de le saisir et de bien le comprendre. Ce n’est
que par la foi qu’on peut réellement y entrer. Nous sommes tous portés a nous reposer sur quelque appui
humain, a nous asseoir auprés de quelque ruisseau terrestre, a nous confier a quelque arme charnelle, a nous
appuyer sur quelque chose de tangible et de palpable. Les choses qui se voient et ne sont que pour un temps,
ont souvent plus de place dans nos coeurs que les choses invisibles qui sont éternelles[2 Cor. 4, 18], || en résulte
que notre Seigneur, toujours fidele, trouve bon et juste de nous enlever ces appuis humains et de sécher ces
ruisseaux terrestres, afin que nous puissions nous reposer sur Celui qui est le rocher de notre salut, et trouver
toutes nos ressources en Celui qui est la fontaine vivante et inépuisable de la bénédiction. Il est jaloux de notre
confiance et de notre amour; c’est pourquoi Il éte tout ce qui serait de nature a éloigner nos cceurs de Lui-
méme. Si I'ame se réfugie entierement en Jésus, ce ne peut étre que pour sa pleine bénédiction; Il cherche
ainsi a purifier nos coeurs de toute idole.

Ne devrions-nous pas louer le Seigneur? Oui, assurément, et de plus nous devrions accepter avec
reconnaissance tous les moyens qu’ll trouve bon d’employer pour arriver a Ses fins miséricordieuses et sages,
bien que cela puisse paraitre dur et sévére a nos pauvres cceurs naturels. Il peut souvent trouver convenable

de nous dire, comme Il le fit a Pierre : «Ce que je fais, tu ne le sais pas maintenant, mais tu le sauras dans la
suite » [Jean 13, 7],

Oui, bien-aimé lecteur, nous connaitrons et nous apprécierons bientét toutes Ses voies envers nous. De la
lumiere de Sa présence bénie, nous jetterons un regard en arriére sur notre course ici-bas, et nous verrons et
confesserons que le plus terrible coup de Sa main na été que la plus forte expression de Son amour. Marthe
et Marie pouvaient se demander pourquoi il avait été permis a la mort d’entrer dans leur demeure. Elles
attendaient sans doute chaque jour, chaque heure, chaque moment, I'arrivée de leur ami bien-aimé ; mais au
lieu de venir, |l s’était arréte ; et la mort est entrée dans la demeure, ne leur laissant aucune espérance.



Pourquoi cela? Laissons répondre le Seigneur Lui-méme : «IlI dit ces choses; et aprés cela il leur dit :
Lazare, notre ami, s’est endormi»[v- 11, Quelle affection touchante! Quelle intimité bénie! Quel lien de
tendresse L’unissait a la famille de Béthanie d’un c6té, et a Ses disciples de l'autre ! « Lazare, notre ami, s’est
endormi ». Ce n’était qu’un doux repos. La mort n’est plus la mort en présence du Prince de la vie. Le tombeau
n’est qu’un lieu de repos. « Je vais pour I'éveiller ». On n’aurait jamais entendu de telles paroles si Lazare avait
été relevé de son lit de douleur. L'extrémité de 'homme est le moment opportun de Dieu; et nous pouvons voir
sans difficulté que le tombeau offrait a Dieu une meilleure occasion que le lit de maladie.

C’est donc ici la raison pour laquelle Jésus est demeuré deux jours de plus au lieu ou Il était. Il attendait le
moment convenable, lorsque Lazare était déja depuis quatre jours dans le tombeau, quand il n’y avait plus
aucune espérance humaine, et quand tout instrument humain était completement inutile. « Je vais », non pour le
relever d’un lit de douleur, mais « pour I'éveiller ». Ce qui était de ’'homme avait entierement disparu, afin que la
gloire de Dieu p0t briller avec éclat.

N’est-ce pas une bonne chose que tout ce qui est de ’lhomme disparaisse ? N’est-ce pas la une miséricorde
— non déguisée, comme on le dit, mais une miséricorde claire et positive — quand tout appui humain est
enlevé et que toute espérance humaine s’évanouit ? Sans hésitation, la foi répond oui. La nature répond non.
Le pauvre cceur désire ardemment quelque chose de la nature, quelque chose de visible; mais la foi —
principe divin, précieux et inestimable — prend son vrai plaisir & s’appuyer absolument et immuablement sur le
Dieu vivant.

Mais il faut que ce soit une réalité. Peu importe ce qu’on peut dire au sujet de la foi, si le coeur est étranger a
sa puissance. Une simple profession est absolument sans valeur. Dieu regarde aux réalités morales. « Mes
freres, quel profit y a-t-il si quelqu’un dit qu'il a la foi ? » [Jaca. 2, 14]_ 1| ne dit pas : « Quel profit y a-t-il si quelqu’un
a la foi 7 ». Béni soit Dieu, ceux qui par grace I'ont, savent qu’elle est d’une grande valeur a tous égards. Elle
glorifie Dieu comme rien d’autre ne saurait le faire. Elle place I'dme au-dessus des influences sombres des
choses visibles et temporelles ; elle soulage I'esprit de la maniére la plus bénie. Elle élargit le coeur, en nous
faisant sortir du cercle étroit de nos intéréts, de nos sympathies, de nos soucis et de nos fardeaux personnels,
et en nous liant a I'éternelle et inépuisable source de bénédiction. Elle opére par 'amour, et nous améne dans
une généreuse activité envers tout objet de compassion, et surtout envers ceux de la maison de la foi.

Ce n’est que la foi qui peut parcourir le chemin ou Jésus nous conduit. Ce chemin est terrible pour la nature ;
il est dur, sombre et solitaire. Ceux qui entouraient le Seigneur, a la mort de Lazare, semblaient ne pas
comprendre Ses pensées ni suivre intelligemment Ses traces. Quand Il leur dit : « Retournons en Judée », ils ne
pensent qu’a la méchanceté des Juifs. Lorsqu’ll leur dit : «Je vais pour I'éveiller », ils répondent : «s’il s’est
endormi, il sera guéri». Et encore, quand Jésus leur dit ouvertement : «Lazare est mort; et je me réjouis a
cause de vous de ce que je n’étais pas la, afin que vous croyiez », la faible et incrédule nature se manifeste en
disant : « Allons-y, nous aussi, afin que nous mourions avec lui ».

En un mot, nous pouvons voir I'entiére incapacité des disciples pour saisir la portée réelle de la position,
c’est-a-dire le c6té divin. La nature ne voit que les ténébres et la mort |a ou la foi se réchauffe au soleil de la
présence divine.

«Allons-y, nous aussi, afin que nous mourions avec lui». Hélas! hélas! était-ce tout ce qu’un disciple
pouvait dire ? Combien sont absurdes les conclusions de l'incrédulité ! Allons avec le Prince de la vie « afin que
nous mourions avec lui» ! Quelle folie! Quelle contradiction! Thomas n’aurait-il pas dd dire : Allons, afin que
nous voyions Ses ceuvres étonnantes dans la région méme de I'ombre de la mort, afin que nous participions a



Son triomphe et que nous fassions monter aux portes du tombeau nos alléluias, a la gloire de Son nom
incomparable ?

IV

Nous avons déja signalé les trois sujets principaux qui se trouvent dans le chapitre 11 : le chemin du
Seigneur avec le Pére, Sa sympathie profonde envers nous, et Sa grace nous associant, autant que cela peut
se faire, a Lui-méme dans Son travail incomparable. Il marchait toujours avec Dieu dans une communion calme
et constante.

Il marchait dans I'obéissance la plus implicite a la volonté de Dieu, et Il n’était gouverné que par Sa gloire. Il
marchait dans le jour et ne bronchait pas. La volonté de Dieu était la lumiére dans laquelle I'ouvrier divin
poursuivait constamment Son ceuvre. Le seul motif de Ses actions était la volonté divine et Son unique obijet la
gloire divine. Il était descendu du ciel, non pour faire Sa volonté, mais la volonté du Pére[Jean 6, 38]; ¢’était [a Sa
viande et Son breuvage.

Mais de Son cceur tendre et large découlait une sympathie parfaite pour I'épreuve humaine. Nous en
voyons la preuve bien touchante lorsqu’ll va, en compagnie des sceurs affligées, au tombeau de leur frere. Si
quelque raisonnement avait pu surgir dans leurs cceurs, au milieu de leur épreuve, en I'absence de leur
Seigneur, il ne pouvait qu’étre completement détruit par la tendre et profonde affection qu’ll leur manifestait en
se dirigeant vers le lieu ou les rayons de la gloire divine allaient bient6t éclater sur la sombre région de la mort.

Nous ne voulons pas nous arréter ici sur I'entrevue intéressante qui eut lieu entre les deux sceurs et leur
précieux Sauveur, bien qu’elle soit remplie d’instruction et que nous y trouvions un beau tableau de Sa maniere
de faire envers les siens, dans leurs degrés variés d’intelligence et de communion. Passons au récit inspiré de
notre chapitre : « Jésus donc, quand il la vit pleurer, et les Juifs qui étaient venus avec elle pleurer, frémit en

son esprit, et se troubla, et dit : Ou I'avez-vous mis ? lIs lui disent : Seigneur, viens et vois. Jésus pleura » [V- 33-
35],

Quel fait remarquable | Jésus, le Fils de Dieu, frémit et pleura. Ne I'oublions jamais ! Quoiqu’ll f(t, sur toutes
choses, Dieu béni éternellement[Rom. 9, 51 quoiqu’ll f(it la résurrection et la vie V- 251, quoiqu’ll fat Celui qui vivifie
les morts, quoiqu’ll fat le vainqueur du tombeau, quoiqu’ll fit en chemin pour délivrer le corps de Son ami de la
puissance de I'ennemi, figure de ce qu’ll fera bient6t pour tous ceux qui Lui appartiennent, cependant Il entra
d’'une maniére parfaite dans notre épreuve, dans les conséquences terribles du péché, dans la misere et la
désolation de ce pauvre monde, dans |'affreuse oppression du pouvoir de I'ennemi sur la famille humaine ; —
oui, Il entra dans ces choses d’une maniére si complete qu’ll frémit et pleura. Ces frémissements et ces larmes
sortirent d’un coeur humain parfait qui se pénétrait, selon Dieu, de toutes les formes que peuvent revétir la
misere et I'épreuve humaines. Bien qu’ll fat, dans Sa personne divine, parfaitement exempt du péché et de ses
conséquences, cependant, parce qu’ll en était exempt, |l entrait dans ces choses, dans Sa riche grace, et se
les appropriait comme Lui seul pouvait le faire.

« Jésus pleura ». C’est une vérité remarquable et significative ! Il pleura, non pour Lui-méme, mais pour les
autres. Il pleura avec eux. Marie pleura, les Juifs pleurérent, nous le comprenons facilement. Mais dans le fait
que Jésus pleura, nous trouvons un mystére qu’aucune créature intelligente ne pourra jamais sonder. C’était la
compassion divine pleurant avec des yeux humains sur la désolation que le péché a introduite dans ce pauvre
monde, pleurant en sympathie avec ceux dont les coeurs avaient été brisés par la rude main de la mort.



Que ceux qui sont dans la détresse se souviennent de cela! Jésus est le méme hier, et aujourd’hui et
éternellement[Heb. 13, 8], Ses circonstances ont changé, mais Son cceur demeure le méme. Sa position est
différente, mais Sa sympathie ne saurait varier. « Nous n’avons pas un souverain sacrificateur qui ne puisse
sympathiser a nos infirmités, mais nous en avons un qui a été tenté en toutes choses comme nous, a part le
péché »[Heb. 4, 15] || est sur le trone de la Majesté dans les cieux avec un cceur parfaitement humain, et ce
coeur sympathise avec nous dans nos tristesses, dans nos épreuves, dans nos infirmités, dans tous nos
exercices. |l entre parfaitement dans toutes ces choses; et |l s’occupe de chacun de Ses membres bien-aimés
ici-bas, comme s’ll n’en avait qu’un a soigner.

Qu'il est doux et précieux d’y penser! Il vaut bien la peine d’avoir une épreuve, si c’est pour godter la
sympathie précieuse de Christ. Les sceurs de Béthanie pouvaient dire : « Seigneur, si tu eusses été ici, mon
frére ne serait pas mort »[v- 21, 32]. Mais si leur frére n’était pas mort, elles n’auraient ni vu pleurer Jésus, ni
entendu I'accent profond de sympathie de ce coeur qui était avec elles dans leur douleur. Et ne vaut-il pas
mieux avoir la sympathie de Son cceur dans nos épreuves que la puissance de Sa main pour nous en garder ou
nous en délivrer ? Ne valait-il pas mieux, pour les trois témoins du chapitre 3 de Daniel, avoir le Fils de Dieu
avec eux dans la fournaise, que d’y avoir échappé par la puissance de Sa main ?

Il en est toujours ainsi. Rappelons-nous que ce n’est pas le jour de la puissance de Christ. Bientét Il prendra
en main Sa puissance et Il régnera. Toutes nos épreuves, nos tribulations, nos souffrances, seront alors
terminées. La nuit des pleurs fera place au matin de la joie, un matin sans nuage et qui ne verra pas de soir.
Mais c’est maintenant le temps de la patience de Christ, le temps de Sa précieuse sympathie dont I'efficacité
soutient le coeur d’'une maniére bien touchante au milieu des eaux profondes de I'affliction que nous sommes
appelés a traverser.

Il'y a les eaux profondes de I'affliction; il y a des épreuves, des tristesses, des tribulations et des difficultés.
Et notre Dieu veut que nous les sentions; car Sa main se trouve la pour notre vraie bénédiction et pour Sa
gloire. C’est notre privilege aussi de pouvoir dire : « Nous nous glorifions dans les tribulations, sachant que la
tribulation produit la patience, et la patience I'expérience, et 'expérience I'espérance, et 'espérance ne rend
point honteux, parce que I'amour de Dieu est versé dans nos cceurs par I'Esprit Saint qui nous a été
donné » [Rom. 5, 3-5],

Béni soit le Seigneur pour tout cela! Mais nier qu’il y ait des épreuves, des tristesses et toutes sortes de
tribulations, serait de la folie. Notre Dieu désire que nous soyons sensibles a ces choses. Y étre insensibles
serait de la folie; pouvoir nous en glorifier, voila la foi. Le sentiment de la sympathie de Christ, et I'intelligence
du but que Dieu se propose dans toutes nos afflictions, nous aideront a nous réjouir au milieu de telles
circonstances ; mais nier qu’il y ait des afflictions ou prétendre qu’on ne doit pas les sentir, est une absurdité.
Dieu ne fait pas de nous des stoiciens; Il nous fait passer par les eaux profondes a travers lesquelles Il se tient
avec nous; et quand Son but est atteint, Il nous en délivre pour notre joie et Sa louange éternelle.

«Il m’a dit : Ma gréace te suffit, car ma puissance s’accomplit dans I'infirmité. Je me glorifierai donc trés
volontiers plutdét dans mes infirmités, afin que la puissance du Christ demeure sur moi. C’est pourquoi je prends
plaisir dans les infirmités, dans les outrages, dans les nécessités, dans les persécutions, dans les détresses
pour Christ : car quand je suis faible, alors je suis fort » [2 Cor. 12, 9-10]. Paul soupira d’abord apres la délivrance
de I'écharde dans la chair, quelle qu’elle fGt; il supplia trois fois le Seigneur qu’elle se retirat de lui. Mais
I'’écharde dans la chair valait mieux que I'orgueil dans le coeur. Etre affligé était beaucoup meilleur que d’étre
enorgueilli. Il lui était préférable d’avoir la sympathie de Christ dans la tentation que la puissance de Sa main
pour I'en délivrer.



\'

Les deux frémissements de notre Seigneur, lorsqu’ll se dirige vers le tombeau de Son ami, sont
profondément intéressants. La vue des personnes affligées qui étaient autour de Lui a donné lieu au premier :
«Jésus donc, quand il la vit pleurer, et les Juifs qui étaient venus avec elle, pleurer, frémit en son esprit, et se
troubla » [v- 331,

Cela est bien précieux pour le coeur affligé et désolé ! La vue des larmes humaines produit un frémissement
du ceceur tendre et sympathisant du Fils de Dieu. Que tous ceux qui sont affligés se souviennent de cette vérité.
Jésus ne reprit pas Marie de ce qu’elle pleurait; Il ne se moqua pas de son chagrin. Il ne lui dit pas qu’elle
devait agir autrement, étant au-dessus de tout cela. Non! ce n’est pas la Sa maniere de faire. Il y en a qui,
manquant de coeur, peuvent parler ainsi; mais Jésus sait mieux ce qu’il y a a faire en pareil cas. Tout en étant
le Fils de Dieu, Il était aussi un homme réel, et Il sentait les peines comme on doit les sentir; Il savait ce que
’lhomme devait éprouver en traversant cette sombre vallée de larmes. Quelques-uns parlent un peu trop
largement et pompeusement d’'une condition au-dessus de la nature, sans manifester de la sympathie, quand
se brisent de tendres liens. Alors il y a manque de sagesse et manque de communion avec le coeur de ’lhomme
Christ Jésus. C’est une chose d’émettre, avec une légereté impitoyable, des théories transcendantes, et c’est
une toute autre chose de traverser les eaux profondes de I'affiction et de la désolation avec un coeur exercé
selon Dieu. Il arrive ordinairement que ceux qui déclament le plus contre la nature, sont absolument comme les
autres en présence de la maladie, de I'épreuve du coeur et de I'esprit, ou de la perte des biens temporels. Ce
gu’il importe, c’est d’étre vrai, et de passer par les dures réalités de la vie journaliere avec un cceur réellement
soumis a Dieu. Des théories subtiles ne supportent pas I'épreuve de la douleur et des difficultés ; et rien n’est
plus absurde que de dire aux affligés qu’ils ne devraient pas sentir ces choses. Dieu veut que nous les
sentions ; et — douce et précieuse consolation ! — Jésus les sent avec nous.

C’est une vérité bien consolante pour les coeurs éprouvés ! « Dieu console ceux qui sont abattus » [2 Cor. 7, 6],
Si nous n’étions jamais abattus, nous ne connaitrions pas Son précieux ministére. Un stoique n’a pas besoin
des consolations de Dieu. Il vaut bien la peine d’avoir le coeur brisé, afin qu’il soit bandé par notre
miséricordieux et fidéle souverain sacrificateur.

« Jésus frémit » ; « Jésus pleura ». Quelle puissance et quelle douceur se trouvent dans ces mots ! Combien
le vide serait grand s'ils étaient effacés des pages de I'inspiration! Nous en avons assurément besoin; aussi
notre Dieu les a fait écrire par Son Esprit pour la consolation de tous ceux des siens qui rencontrent la douleur,
ou qui se trouvent devant la tombe d’un ami.

Mais un autre frémissement s’échappe du cceur de notre Seigneur Jésus Christ. Quelques-uns des Juifs qui
étaient la ne purent que s’écrier, quand ils entendirent ce gémissement et virent ces larmes : « Voyez comme il
I'affectionnait » [v- 36]. Mais, hélas ! d’autres ne trouvérent dans ces preuves de Sa profonde et vraie sympathie
gu’une occasion pour manifester un scepticisme impitoyable : « Quelques-uns d’entre eux dirent : Celui-ci qui a
ouvert les yeux de I'aveugle, n’aurait-il pas pu faire aussi que cet homme ne mour(t pas ? » [v. 371,

Voila comment, dans ses raisonnements ignorants, le cceur humain se manifeste. Ces pauvres sceptiques
comprenaient mal et la personne et le chemin du Fils de Dieu! Comment donc auraient-ils pu apprécier les
motifs qui Le faisaient mouvoir dans ce qu’ll faisait ou ce qu’ll ne faisait pas ? Il ouvrit les yeux de I'aveugle
«afin que les ceuvres de Dieu fussent manifestées en lui»[Jean 9, 3] et g'll ne prévient pas la mort de Lazare,
c’est pour que Dieu en soit glorifié.



Mais ils ne comprenaient absolument rien a ces choses. La position morale qu’occupait le Seigneur était
beaucoup trop élevée pour qu’elle p(t étre a la portée des fanatiques religieux et des raisonneurs sceptiques.
«Le monde ne L’a pas connu »[Jean 1, 10], Dieu L’a compris et apprécié d’une maniére parfaite, et ¢’était assez.
Car, quel prix avaient les pensées des hommes pour Celui qui marchait toujours dans une calme communion
avec le Péere ? Ces hommes étaient incapables de se former un juste jugement et de Lui-méme et de Ses voies.
lls concevaient leurs raisonnements au milieu des épaisses ténebres morales dans lesquelles ils vivaient, se
mouvaient et existaient.

Il en est encore ainsi. Les raisonnements humains commencent, se poursuivent et se terminent dans les
ténébres. L’homme raisonne au sujet de Dieu, de Christ, des Ecritures, du ciel, de I'enfer, de I'éternité et de
toutes sortes de choses; mais tous ses raisonnements sont absolument sans valeur. L’homme n’est pas plus
capable de comprendre ou d’apprécier la Parole écrite, qu’il ne I'était pour comprendre et apprécier la Parole
vivante quand elle était ici-bas au milieu des hommes. En effet, les deux choses vont ensemble. Comme la
Parole vivante et la Parole écrite sont un, pour connaitre I'une, nous avons besoin de connaitre I'autre ; mais
I’lhomme naturel — inconverti — ne connait ni I'une ni I'autre. Il est tout a fait aveugle ; il est dans les ténebres, il
est mort; et lorsqu’il fait une profession religieuse, il est alors deux fois mort — mort dans sa nature et mort
dans sa religion. Quelle valeur peuvent avoir ses pensées, ses raisonnements, ses conclusions ? Aucune ! Car
toutes ses conclusions sont absolument sans base, totalement fausses, et complétement ruineuses.

Il est inutile de raisonner avec les personnes inconverties. Cela ne peut que les tromper, en leur faisant
supposer gu’elles peuvent discuter. Ce qu’il y a a faire, c’est de chercher solennellement a les amener au
sentiment de leur condition morale devant Dieu. Nous voyons que le Seigneur ne fait aucun cas des
raisonnements incrédules de ceux qui L’entouraient. Il poursuit simplement Son chemin en frémissant une
seconde fois. « Jésus donc, frémissant encore en lui-méme, vient au sépulcre (or c’était une grotte, et il y avait
une pierre dessus) » [V- 381,

Ce second frémissement est profondément touchant. D’abord Il frémit par sympathie avec ceux qui autour
de Lui s’attristaient. Il frémit ensuite a cause de la dureté et de I'incrédulité du coeur humain, et en particulier de
celui d’'Israél. Mais notons bien qu’ll ne cherche pas a expliquer le pourquoi Il n’avait pas empéché la mort de
Son ami, bien qu’ll e(t ouvert les yeux de I'aveugle.

Bon et parfait serviteur ! Son ceuvre n’était nullement d’expliquer ou de faire une apologie ; Son affaire était
de travailler dans le courant des conseils divins en manifestant la gloire divine. Il avait a accomplir la volonté de
Son Pere, et non a donner une explication a ceux qui ne pouvaient en aucune maniére la comprendre.

C’est tres sérieux pour nous tous. Quelques-uns perdent beaucoup de temps en donnant des arguments,
des apologies et des explications, la ou de telles choses ne peuvent étre comprises. Nous nous trompons
réellement en faisant ainsi. Il vaudrait mieux poursuivre, dans un esprit sain et calme, avec un ceil simple et une
décision ferme, le chemin du devoir. C’est ce que nous devons rechercher sans passer notre temps a expliquer
ou a nous justifier nous-mémes, ce qui est, pour dire le moins, une occupation facheuse.

Mais arrétons-nous un moment au tombeau de Lazare pour y contempler la grdce magnifique de notre
adorable Seigneur et Maitre, s’associant des serviteurs, autant que cela était possible, dans Son ceuvre,
quoiqu’ll rencontre encore ici la sombre incrédulité du coeur humain. « Jésus dit : Otez la pierre ». lls pouvaient
faire cela, et Jésus les y invite gracieusement ; mais ils ne pouvaient aller plus loin. L’incrédulité se manifeste ici
et enveloppe le coeur de ses ombres épaisses. « Marthe, la sceur du mort, lui dit : Seigneur, il sent déja, car il
est la depuis quatre jours » [v- 39,



Mais est-ce que la décomposition humiliante du corps, f(t-elle compléte, pourrait étre une entrave pour
Celui qui est la résurrection et la vie ? Oh, non! Qu’ll soit Lui-méme introduit et tout devient simple et clair; s’ll
est exclu, tout est sombre et impraticable. Que la voix du Fils de Dieu se fasse entendre, et la mort et la
corruption s’évanouiront comme |'obscurité de la nuit devant les rayons du soleil levant. « Voici, je vous dis un
mystére : Nous ne nous endormirons pas tous, mais nous serons tous changés : en un instant, en un clin d’ceil,
a la derniére trompette, car la trompette sonnera et les morts seront ressuscités incorruptibles, et nous, nous
serons changés. Car il faut que ce corruptible revéte I'incorruptibilité, et que ce mortel revéte 'immortalité...
Alors s’accomplira la parole qui est écrite : La mort a été engloutie en victoire. Ou est, & mort, ton aiguillon ? Ou
est, 6 hadeés, ta victoire ? Or I'aiguillon de la mort, c’est le péché, et la puissance du péché, c’est la loi. Mais
graces a Dieu, qui nous donne la victoire par notre Seigneur Jésus Christ » [1 Cor. 15, 51-57],

Quelle scene magnifique! Que sont la mort, le tombeau et la décomposition en présence d’une telle
puissance ? Etre mort depuis quatre jours n’est point une difficulté. Des millions de rachetés dont les corps sont
tombés en poussiére depuis des milliers d’années ressusciteront en un instant pour entrer dans la vie,
Pincorruptibilité et la gloire éternelle, a la voix de ce Sauveur précieux auquel Marthe osa présenter sa
suggestion incrédule et irraisonnable.

Vi

Dans la réponse de notre Seigneur a Marthe, nous avons les plus belles paroles que jamais oreille humaine
ait entendues. « Ne t’ai-je pas dit que, si tu crois, tu verras la gloire de Dieu ? » [V- 401, Quelle profondeur vivante,
quelle puissance divine, quelle fraicheur, quelle douceur et quelle consolation se trouvent dans ces paroles !
Elles sont comme la moelle et le fond et le principe essentiel de la vie divine. Ce n’est que I'ceil de la foi qui peut
voir la gloire de Dieu; I'incrédulité ne voit que la difficulté, I'obscurité et la mort. La foi regarde au-dessus et au-
dela de toutes ces choses et se place toujours dans les beaux rayons de la gloire divine. La pauvre Marthe ne
voyait qu’un cadavre décompose, parce gu’elle n’était gouvernée que par I'esprit d’'une sombre et énervante
incrédulité. Si elle eGt été dominée par une foi simple, elle serait allée au sépulcre avec Celui qui est la
résurrection et la vie, dans I'assurance que, au lieu de la mort et de la corruption, elle verrait la gloire de Dieu.

Il'y a la, cher lecteur, un principe de la plus haute importance pour I'dme. Il est impossible d’en exagérer la
valeur. La foi ne regarde jamais aux difficultés, sauf pour en faire son pain. Elle ne fixe pas son regard sur les
choses qui se voient, mais sur celles qui ne se voient pas|2 Cor. 4, 18]; elle tient ferme comme voyant Celui qui
est invisible[Héb. 11, 27] Elle saisit le Dieu vivant; elle s’appuie sur Son bras; elle fait usage de Sa force; elle
puise dans Ses trésors illimités; elle marche dans la lumiére de Sa face et voit briller Sa gloire sur les plus
sombres épisodes de la vie humaine.

Le volume inspiré abonde en exemples frappants du contraste qu’il y a entre la foi et I'incrédulité.
Considérons quelques-uns de ces exemples. Prenons premierement le cas de Caleb et de Josué en contraste
avec leurs freres incrédules qui ne voyaient que les difficultés sur leur chemin (Nomb. 13). Ces derniers disent :
« Seulement, le peuple qui habite dans le pays est fort» — assurément il n’était pas plus fort que Jéhovah —
« et les villes sont fortifiées, trés grandes » — mais pas plus grandes sans doute que le Dieu vivant — « et nous
y avons vu aussi les enfants d’Anak ». Il est bien évident qu’ils ne voyaient pas la gloire de Dieu; en effet, ils
voyaient tout, sauf cela. lls étaient complétement dominés par I'esprit d’incrédulité; aussi ne pouvaient-ils
décrire, devant les fils d’'Israél, le pays qu’ils avaient reconnu, qu’en disant : «Le pays par lequel nous avons
passé pour le reconnaitre est un pays qui dévore ses habitants, et fout le peuple que nous y avons vu est de



haute stature ». lls n’avaient pas vu un seul homme petit, pas une seule petite difficulté ; ils avaient tout regardé
avec la loupe de l'incrédulité. « Nous y avons wu les géants fils d’Anak, qui est de la race des géants ». Et rien
de plus ? Rien, absolument. Dieu était exclu; ils ne pouvaient Le voir, avec les yeux de l'incrédulité. lls ne
pouvaient voir que les terribles géants et les villes tres grandes et fortifiées. « Et nous étions a nos yeux comme
des sauterelles, et nous étions de méme a leurs yeux ».

Mais Jéhovah, ou était-11 ? Hélas ! Il était oublié. L’incrédulité exclut Dieu invariablement de tous ses calculs.
Elle peut trés bien se rendre compte des difficultés, des obstacles et de toutes les influences hostiles ; mais elle
ne voit pas le Dieu vivant.

Un fond de mélancolie se trouve dans les suggestions de l'incrédulité, soit que nous les entendions au
désert de Kades, ou, quatorze cents ans apres, au sépulcre de Lazare. L’incrédulité est toujours et partout la
méme ; elle commence, continue et finit avec I'exclusion absolue et compléte du seul Dieu vivant et vrai. Elle ne
peut rien faire, si ce n’est répandre I'obscurité sur le chemin de celui qui écoute sa voix.

Quelle différence se trouve dans les accents de la foi! Ecoutons Josué et Caleb cherchant a arréter la
marée montante de l'incrédulité. « Et Josué, fils de Nun, et Caleb, fils de Jephunné, qui étaient d’entre ceux qui
avaient reconnu le pays, déchirerent leurs vétements, et parlérent a toute I'assemblée des fils d’lsraél, disant :
Le pays par lequel nous avons passé pour le reconnaitre est un trés bon pays. Si I'Eternel prend plaisir en
nous» — voila le secret de tout — « Il nous fera entrer dans ce pays-la et nous le donnera, un pays qui ruisselle
de lait et de miel. Seulement ne vous rebellez pas contre I'Eternel, et ne craignez pas le peuple du pays, car ils
seront notre pain» — la foi se nourrit actuellement des difficultés qui intimident I'incrédulité — «leur protection
s’est retirée de dessus eux, et I'Eternel est avec nous ; ne les craignez pas » [Nomb. 14, 6-9].

Considérons maintenant le contraste qui se trouve entre la veuve de Sarepta et Elie le Thishbite (1 Rois 17).
Qu’est-ce qui faisait la différence entre eux ? Tout simplement ce qui existe toujours entre l'incrédulité et la foi.
Considérons un peu les paroles de I'incrédulité : « Et elle dit : L’Eternel, ton Dieu, est vivant, que je n’ai pas un
morceau de pain cuit, rien qu’une poignée de farine dans un pot, et un peu d’huile dans une cruche; et voici, je
ramasse deux blchettes, afin que j’entre et que je prépare cela pour moi et pour mon fils ; puis nous mangerons
et nous mourrons ».

C’était la vraiment quelque chose de bien triste | Le pot de farine vide, la cruche d’huile épuisée, et la mort !
Etait-ce vraiment tout ? Oui, ¢’était tout pour I'incrédulité aveugle. C’était 1 encore une fois I'histoire des géants
et des villes fortifiées. Dieu est exclu, bien que la veuve dise : «L’Eternel ton Dieu est vivant». En effet, elle
n’avait nullement le sentiment de la présence et de la toute-suffisance de Dieu pour répondre a ses besoins et a
ceux de sa famille. Les circonstances dans lesquelles elle se trouvait excluaient Dieu de la vision de son ame.
Elle regardait aux choses qui se voient et non a celles qui ne se voient pas. Elle ne voyait pas Celui qui est
invisible ; elle ne voyait que la famine et la mort. Comme les dix espions n’avaient absolument vu que les
difficultés, et comme Marthe ne voyait que le sépulcre et ses effets humiliants, ainsi la pauvre veuve de Sarepta
ne voit que la famine et la mort.

Mais pour ’homme de foi il en était autrement. Il regardait au-dela du pot de farine et de la cruche vide; il
n‘avait pas la pensée de mourir de faim; il s’appuyait sur la parole de I'Eternel. C’était 1a sa précieuse
ressource. Dieu avait dit : « J’ai commandé la a une femme veuve de te nourrir » ; et cette déclaration était pour
lui suffisante. Il savait que Dieu pouvait, si cela était nécessaire, du pot méme faire de la farine, et de la cruche
méme de I'huile pour le soutenir. Comme Caleb et Josué, il introduit Dieu dans les circonstances, et il trouve en
Lui la solution a toute difficulté. Ces hommes fidéles voyaient Dieu au-dessus et au-dela des murailles et des
géants; ils se reposaient sur Sa parole éternelle. Dieu avait promis d’amener Son peuple dans le pays de la



promesse ; et bien qu’il N’y e(t que des murailles et des géants depuis Dan jusqu’a Beér-Shéba, cependant I
accomplirait sGrement Sa parole.

Il en était de méme pour Elie le Thishbite; il voyait le Dieu vivant et tout-puissant au-dessus et au-dela du
pot de farine et de la cruche d’huile. Il se reposait sur la Parole qui est établie a toujours dans les cieux et qui ne
manquera jamais pour le cceur qui s’y confie. C’était ce qui donnait du repos a son esprit, et c’est pour cela gu’il
cherchait & tranquilliser la veuve. «Et Elie Iui dit : Ne crains point» — quelle paroles précieuses et
encourageantes pour la foi! — «Va, fais selon ta parole... car ainsi dit I'Eternel, le Dieu d'’lsraél : Le pot de
farine ne s’épuisera pas, et la cruche d’huile ne manquera pas, jusqu’au jour ou I'Eternel donnera de la pluie
sur la face de la terre ».

Ainsi, 'hnomme de Dieu se reposait sur un terrain solide quand il osait présenter quelques paroles
d’encouragement a cette veuve pauvre et abattue. Ce n’était ni dans la Iégereté, ni dans la témérité de la nature
gu’il lui parlait. Il ne cherchait pas a nier que le pot de farine et la cruche d’huile ne fussent presque vides. Cela
ne lui aurait procuré aucun soulagement, car elle connaissait trés bien ses propres circonstances. Mais il place
devant son cceur affligé le Dieu vivant et Sa parole fidele, et il peut lui dire : « Ne crains point». |l cherchait a
amener son ame la ou se trouve le repos, la ou il I'avait trouvé pour lui-méme, savoir dans la confiance en /a
parole de Dieu; oui, c’est la que se trouve le divin et infaillible repos pour toute &me angoissée.

Il en était de méme pour Caleb et Josué. lls ne cherchaient pas a nier le fait qu’il y avait des géants et de
hautes murailles; un tel procédé aurait été absolument vain. Mais ils introduisaient Dieu, en cherchant a Le
placer entre les coeurs de leurs fréres abattus et les terribles difficultés qu’ils redoutaient. C’est toujours ce que
fait la foi, glorifiant ainsi Dieu, et amenant 'ame dans une paix parfaite, quelgque grandes que soient les
difficultés. C’est folie de nier qu’il y a des obstacles et des influences hostiles sur le chemin. Il y a une certaine
maniere de parler de ces choses qui ne donne aucun encouragement, aucune consolation au cceur affligé. La
foi pese exactement les difficultés et les épreuves; mais elle sait que la puissance de Dieu I'emporte de
beaucoup sur celles-ci et elle se confie avec une sainte tranquillité dans Sa Parole, et dans Sa sagesse parfaite
et Son amour éternel.

Le lecteur peut sans doute se rappeler d’autres exemples ou I'on voit ceux qui appartiennent a Dieu dans
'abattement par le fait qu’ils regardent aux circonstances et non a Dieu. David, dans un moment sombre,
pouvait dire : « Je périrai un jour par la main de Saiil»[1 Sam. 27, 1]_Quelle triste erreur ! Qu’est-ce que David
aurait d0 dire ? Nier que la main de Sadl était contre lui ? Assurément non; car quelle consolation y aurait-il
trouvé, quand il savait bien qu’il en était autrement ? Mais il aurait d se rappeler que la main de Dieu était avec
lui, et cette main était plus forte que dix mille Sall. — Nous voyons le méme fait dans I'histoire de Jacob. Dans
un moment de découragement, il dit : « Toutes ces choses sont contre moi » [Gen. 42, 36] Seulement il aurait dii
ajouter : « Mais Dieu est pour moi». La foi a ses «mais » et ses «si» aussi bien que I'incrédulité ; mais ils sont
tous beaux parce qu’ils expriment le passage rapide de I'dme des difficultés a Dieu Lui-méme. « Mais Dieu qui
est riche » [EPh. 2, 4] et encore « si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? » [Rom. 8, 31]_ | a foi raisonne toujours
ainsi; elle commence avec Dieu; elle Le place entre 'dme et tout ce qui I'entoure et Lui donne une paix qui
surpasse toute intelligence[Phil- 4, 7] et que rien ne peut troubler.

Avant de terminer cet article, revenons pour un moment au sépulcre de Lazare. Le coup d’ceil que nous
avons jeté sur le volume inspiré nous aidera pour apprécier davantage les précieuses paroles de notre
Seigneur a Marthe : « Ne t'ai-je pas dit que, si tu crois, tu verras la gloire de Dieu ? »[V- 40l. L’nomme nous dit
que voir, c’est croire, mais nous pouvons dire que croire, c’est voir. Oui, cher lecteur, saisissez bien cette
grande Vvérité ; elle vous mettra au-dessus des plus sombres et des plus difficiles circonstances que vous aurez



a rencontrer dans ce monde. « Ayez foi en Dieu »[Marc 11, 22] C’est le seul ressort de la vie divine. « Et ce que je
vis maintenant dans la chair, je le vis dans la foi, la foi au Fils de Dieu, qui m’a aimé et qui s’est livré lui-méme
pour moi »[Gal- 2, 20]_ |3 foi sait, elle est assurée que rien n’est trop difficile, rien n’est trop grand pour Dieu. Elle
peut compter sur Lui pour tout. Elle se réchauffe aux rayons méme de Sa présence et se réjouit des
manifestations de Sa bonté, de Sa fidélité et de Sa puissance. Elle prend plaisir dans la mise de cété de la
créature, afin que la gloire de Dieu puisse briller avec splendeur. Elle se détourne des ruisseaux humains pour
trouver toutes ses ressources dans le seul Dieu vivant et vrai.

Nous pouvons voir comment la gloire divine resplendit au sépulcre de Lazare en dépit de I'incrédule
suggestion du coeur de Marthe ; car Dieu, loué soit Son nom! prend plaisir parfois a blamer nos craintes aussi
bien qu’a répondre a notre foi. « lls étérent donc la pierre. Et Jésus leva les yeux en haut et dit : Pére, je te rends
graces de ce que tu m’as entendu. Or moi je savais que tu m’entends toujours; mais je I'ai dit a cause de la
foule qui est autour de moi, afin qu’ils croient que toi, tu m’as envoyé. Et ayant dit ces choses, il cria a haute
voix : Lazare, sors dehors! Et le mort sortit, ayant les pieds et les mains liés de bandes; et son visage était
enveloppé d’un suaire. Jésus leur dit : Déliez-le, et laissez-le aller » [v- 41-44],

Quelle scéne glorieuse! Elle manifeste le Seigneur Jésus comme Fils de Dieu en puissance, par la
résurrection d’entre les morts. La, le Seigneur condescend a se servir de I’homme pour 6ter la pierre et délier le
suaire. Quelle miséricorde! |l veut bien se servir de nous pour quelques petites choses. Qu’avec joie nous
cherchions a étre toujours préts | Que Sa grace, en se servant de tels instruments, produise en nous une sainte
promptitude pour Son service, afin que Dieu soit glorifié a tous égards !

Vil

Au commencement du chapitre 12 de Jean, nous avons un tableau du plus profond intérét et rempli
d’instruction. Nous ne pourrions faire mieux que de citer ce passage en entier pour le profit spirituel du lecteur.
Apreés tout, il n’y a rien qui égale le véritable langage des Saintes Ecritures.

«Jésus donc, six jours avant la Paque, vint a Béthanie ou était Lazare le mort, que Jésus avait ressuscité
d’entre les morts. On lui fit donc la un souper ; et Marthe servait, et Lazare était un de ceux qui étaient a table
avec lui. Marie donc, ayant pris une livre de parfum de nard pur de grand prix, oignit les pieds de Jésus et lui
essuya les pieds avec ses cheveux; et la maison fut remplie de 'odeur du parfum ».

Nous trouvons ici, d’'une maniére bien frappante, trois grands traits qui doivent caractériser tout chrétien et
toute assemblée chrétienne; savoir la communion calme et intelligente qui se manifeste en Lazare assis a
table, la sainte adoration telle que nous la voyons en Marie assise aux pieds de son Seigneur, et le service
d’amour qui caractérise Marthe dans son activité au milieu de la maison. Ces trois traits forment le caractere
chrétien et doivent se trouver dans chaque assemblée. Ce serait une grave erreur que de mettre I'un de ces
traits en opposition avec les autres, vu qu’ils sont, chacun a leur place, bien beaux; et nous devons ajouter
gu’ils doivent tous se trouver en nous. Nous devrions tous savoir ce que c’est que de s’asseoir a table avec le
Seigneur, pour jouir de Sa douce communion. Cela produirait assurément I’'hommage profond et 'adoration ; et
nous pouvons étre certains que la ou se trouvent la communion et les louanges, les tendres activités du vrai
service ne manqueront jamais.

On peut remarquer que dans ce beau tableau, nous n’avons aucun choc entre Marthe et Marie. Chacune
avait sa tache a remplir. Il y avait de la place pour toutes les deux. « Jésus aimait Marthe et sa sceur » [Jean 11, 5],
Du cb6té divin, il n’y avait pas la moindre raison pour que I'une f(t en conflit avec I'autre. Et nous pouvons ajouter



gu’il n’y a aucune nécessité de comparer la sphere de I'une avec celle de 'autre. Si Christ est le seul objet qui
nous absorbe, il y aura dans I’action une belle harmonie, bien que les sphéres du service soient différentes.

Il en était ainsi a Béthanie : Lazare était a table, Marie aux pieds du Maitre, et Marthe s’occupait de la
maison. Tout était dans un ordre magnifique, parce que Christ était I'objet de chacun. Lazare n’aurait pas été a
sa place en s’occupant du souper ; et si Marthe s’était mise a table, le souper n’aurait pas été prét. Mais I'un et
I'autre étant a leur place, nous pouvons étre assurés qu’ils se réjouissaient ensemble de I'odeur du parfum que
Marie avait répandu sur les pieds de leur adorable Seigneur.

Il semble que c’est ce que nous enseignent ces expressions : « On lui fit donc la un souper ». Ce n’était pas
I'acte de I'un plus que de l'autre. Tous prenaient part au précieux privilege de faire un souper a Celui qui était
I'objet inestimable des affections de leurs cceurs; et ayant le Seigneur au milieu d’eux, chacun prenait
simplement et effectivement sa place. Pourvu que le cceur de leur Maitre adorable fOt rafraichi, peu leur
importait qui faisait ceci ou cela. Christ était leur centre, et chacun se mouvait autour de Lui.

Dans I'assemblée, il devrait toujours en étre ainsi; et il en serait ainsi si I'odieux moi était jugé et mis de
c6té, et si chaque cceur était simplement occupé de Christ. Mais, hélas! nous manquons si tristement. Nous
sommes occupés de nous-mémes, de nos petits services, de ce que nous disons et pensons. Nous attachons
de l'importance au service, non tant en rapport avec la gloire de Christ qu’a notre réputation personnelle. Si
Christ était notre seul objet — comme Il le sera, assurément, pendant toute I'éternité, et comme Il devrait I'étre
maintenant — peu nous importerait celui qui ferait I'ceuvre ou le service, pourvu que Christ fat glorifié et que
Son coeur fOt rafraichi. Ecoutons les paroles, en rapport avec ce qui nous occupe, d’'un coeur réellement
dévoué : « Faites toutes choses sans murmures et sans raisonnements, afin que vous soyez sans reproche et
purs, des enfants de Dieu irréprochables, au milieu d’'une génération tortue et perverse, parmi laquelle vous
reluisez comme des luminaires dans le monde, présentant la parole de vie, pour ma gloire au jour de Christ, en
témoignage que je n’ai pas couru en vain, ni travaillé en vain. Mais si méme je sers d’aspersion sur le sacrifice
et le service de votre foi, j'en suis joyeux et je m’en réjouis avec vous tous. Pareillement, vous aussi, soyez-en
joyeux et réjouissez-vous-en avec moi» (Phil. 2, 14-18).

Nous trouvons dans ce passage tout ce qu’il y a de beau. L’ap6tre bien-aimé nous y donne le modéle d’un
vrai dévouement et I'oubli de soi-méme. Il s’exprime comme étant prét a servir d’aspersion sur le sacrifice et le
service des Philippiens qu’il aimait sans avoir égard a lui-méme. C’était si peu de chose pour lui de contribuer
aux parties constituantes du sacrifice, pourvu seulement que le sacrifice fat présenté a Christ comme un parfum
de bonne odeur. Il n’y avait pas, dans ce cher serviteur de Christ, cette petitesse méprisable et cette occupation
de soi-méme que nous manifestons, hélas ! si souvent, et qui nous empéche d’apprécier le service d’un autre.
Nous sommes tellement sensibles a tout ce qui touche notre petit service. Nous écoutons avec un profond
intérét, quand quelqu’un parle ou écrit touchant notre utilité ou les résultats de nos prédications et de nos
écrits ; mais nous écoutons avec une froide apathie et une indifférence évidente le récit du succés d’un autre
frere. Nous ne sommes pas du tout préts a servir d’aspersion sur le sacrifice et le service de la foi d’'un autre.
Nous aimons a pourvoir nous-mémes a I'offrande et a I'aspersion. En un mot, nous sommes déplorablement
égoistes, et assurément, la chair n’est jamais plus méprisable que lorsqu’elle ose s’immiscer dans le service de
Dieu. L'importance bruyante de soi-méme dans I'ceuvre de Christ ou dans I'Eglise de Dieu est la chose la plus
hideuse dans le monde entier. L’occupation de soi-méme est le coup mortel porté a la communion et a tout vrai
service. De plus c’est & une source féconde de contention et de division dans I'Eglise de Dieu. Aussi nous
sentons la nécessité des saines paroles de I'ap6tre : « Si donc il y a quelque consolation en Christ, si quelque
soulagement d’amour, si quelque communion de I'Esprit, si quelque tendresse et quelques compassions,



rendez ma joie accomplie en ceci que vous ayez une méme pensée, ayant un méme amour, étant d’'un méme
sentiment, pensant a une seule et méme chose. Que rien ne se fasse par esprit de parti ou par vaine gloire;
mais que, dans I'’humilité, I'un estime I'autre supérieur a lui-méme, chacun ne regardant pas a ce qui est a lui,
mais chacun aussi a ce qui est aux autres. Qu’il y ait donc en vous cette pensée qui a été aussi dans le Christ
Jésus, lequel, étant en forme de Dieu, n’a pas regardé comme un objet a ravir d’étre égal a Dieu, mais s’est
anéanti lui-méme, prenant la forme d’un esclave, étant fait a la ressemblance des hommes; et étant trouvé en
figure comme un homme, il s’est abaissé lui-méme, étant obéissant jusqu’a la mort, et a la mort de la croix.
C’est pourquoi aussi, Dieu I'a haut élevé et lui a donné un nom au-dessus de tout nom, afin qu’au nom de
Jésus, se ploie tout genou des étres célestes, et terrestres, et infernaux, et que toute langue confesse que
Jésus Christ est Seigneur, a la gloire de Dieu le Pére » [Phil.- 2, 1-11],

Ces paroles contiennent le grand remede contre la terrible maladie de I'occupation de soi-méme sous toutes
ses phases. Il consiste a avoir Christ dans nos cceurs, et Sa pensée débonnaire formée en nous par le Saint
Esprit. Il est impossible de s’abreuver de I’'Esprit de Jésus, de respirer 'atmosphere de Sa présence, et d’étre
en méme temps occupé de soi-méme d’une maniére ou de l'autre. Les deux choses sont diamétralement
opposées. Selon que Christ remplit le coeur, le moi et tout ce qui lui appartient disparaissent; et si le coeur est
occupé de Christ, nous nous réjouirons de ce que Son nom est glorifie, Ses intéréts prosperes, Son peuple
béni, Son évangile répandu, n'importe par quel moyen. Soyons assurés que la ou il y a de I'envie, de la jalousie
ou de la contention, le moi domine dans le cceur. L’apbtre pouvait se réjouir de ce que Christ était préché, bien
gue ce fit méme par un esprit de parti[Phil. 1, 17-18],

Mais revenons a la famille de Béthanie. Nous désirons que nos lecteurs puissent particulierement
remarquer les trois phases distinctes de la vie chrétienne telles que nous les trouvons en Lazare, Marie et
Marthe ; c’est-a-dire la communion, I'adoration et le service. Ne devrions-nous pas chercher individuellement a
manifester ces trois traits ? Il est trés important et tres intéressant de remarquer qu’au chapitre 12 de Jean, il
n’y a aucune question soulevée entre Marthe et Marie. Cela semble s’expliquer par le fait méme que dans ce
beau passage nous avons le c6té divin et céleste du sujet.

Le chapitre 10 de Luc nous montre le c6té humain; et, hélas! il y a collision. Lisons le passage : «Et il
arriva, comme ils étaient en chemin, qu’il entra dans un village. Et une femme nommée Marthe le recut dans sa
maison » ; — c’était la maison de Marthe, et assurément le ménage était son affaire. « Et elle avait une sceur
appelée Marie, qui aussi, s’étant assise aux pieds de Jésus, écoutait sa parole » ; — quelle position privilégiée !
« Mais Marthe était distraite par beaucoup de service. Et étant venue a Jésus, elle dit : Seigneur, ne te soucies-
tu pas de ce que ma sceur me laisse toute seule a servir ? Et Jésus lui répondant dit : Marthe, Marthe, tu es en
souci et tu te tourmentes de beaucoup de choses, mais il n’est besoin que d’une seule; et Marie a choisi la
bonne part qui ne lui sera pas 6tée ».

Nous voyons ici que Marthe gate son service en s’occupant d’elle-méme, et elle s’attire des levres de son
bien-aimé et fidele Seigneur des paroles de répréhension qu’on n’aurait assurément pas entendues si elle ne
s’était pas mélée des affaires de sa sceur Marie. Son service avait bien sa place et sa valeur, et le Seigneur
savait I'apprécier; mais Il ne permettra a qui que ce soit de se méler des affaires d’'un autre. Jésus aimait
Marthe et sa sceur ; mais si Marthe vient se plaindre de sa sceur, elle apprendra qu’il y a quelque chose de plus
que de préparer un souper. Si Marthe avait poursuivi tranquillement son travail, en ayant Christ pour obijet, elle
n’aurait pas regu cette observation; mais, évidemment, elle n’était pas dans un bon état. Elle n’était pas en
communion avec la pensée de Christ; si elle y avait été, jamais elle n’aurait employé de telles paroles ; jamais
elle n’aurait dit a son Seigneur : « Ne te soucies-tu pas... ? ». Assurément |l se soucie de nous; Il s’intéresse a



tous nos travaux et s’occupe de toutes nos voies. Le plus petit service accompli pour Lui est précieux a Son
coeur rempli d’affection et ne sera jamais oublié.

Mais nous ne devons pas nous méler du service d’'un autre; notre adorable Seigneur ne le veut pas. Que
tout ce qu’ll nous donne a faire soit fait simplement pour Lui; c’est le point essentiel. Il n’y a pas la moindre
nécessité de se coudoyer; il y a assez de place pour tous, et la plus haute sphére est ouverte a tous. Tous,
nous pouvons jouir de la communion intime, nous pouvons adorer, et nous pouvons servir et étre agréables au
Maitre. Mais des I'instant ou nous faisons des comparaisons envieuses, nous ne nous trouvons plus dans le
courant de la volonté du Seigneur. Marthe croyait sans doute que sa sceur manquait d’activité ; elle se trompait.
La meilleure préparation pour I'activité, c’est d’étre assis aux pieds du Maitre pour écouter Sa parole. Si Marthe
avait compris cette vérité, elle n’aurait pas adressé de plainte contre sa sceur ; mais, ayant elle-méme soulevé
la question et donné lieu a la comparaison, elle doit apprendre qu’une oreille attentive et un coeur rempli
d’adoration ont un plus grand prix que le travail des mains. Hélas! nos mains peuvent étre trés occupées,
pendant que nos oreilles sont appesanties et nos cceurs distraits | Mais si le cceur se trouve dans un bon état,
les oreilles, les mains et les pieds y seront également. « Mon fils, donne-moi ton cceur » [Prov. 23, 26],

Nous ne voulons pas dire que le coeur de Marthe ne fOt pas fidele au fond. Non, nous sommes assurés gu’il
était fidele. Mais il y avait chez elle, comme chez nous, ce qui nécessitait la correction. Elle était trop occupée
de son service : « Ne te soucies-tu pas de ce que ma sceur me laisse toute seule a servir ? ». Elle n’était pas
juste en cela; car elle aurait d0 savoir que le service n’est pas limité a la cuisine — qu’il y avait quelque chose
de plus élevé que le manger et le boire. Ou il y aurait dix mille personnes pour préparer un souper, il pourrait se
faire qu’il n’y en e(it qu’une de disposée & briser un vase d’albatre. Evidemment le Seigneur ne méprise pas le
souper ; mais quelle en serait la valeur pour Lui s’il y manquait le nard pur et les larmes ? Quelle valeur a un
acte de service s'’il n’est pas le résultat du dévouement vrai et profond du coeur ? Aucune. Mais d’un autre c6té,
si le coeur est réellement occupé de Christ, le moindre service a du prix pour Lui. «Car si la promptitude a
donner existe, elle est agréable selon ce qu’on a »[2 Cor. 8, 12],

Le nceud de toute la question est la. Il est trés facile de se remuer pour un soi-disant service, de courir de
maison en maison, et d’'un endroit a I'autre pour parler et visiter, sans qu’il y ait la moindre affection réelle pour
Christ, mais seulement I'activité d’un esprit occupé de lui-méme, d’'une volonté non brisée, des mouvements
d’un coeur qui n’a connu I'étreinte de 'amour de Christ. Ce gu’il importe, c’est de nous trouver aux pieds de
notre adorable Seigneur, dans un esprit de louange et d’adoration ; alors nous serons préts pour tout service
gu’ll voudra bien nous confier. Si le service est notre objet, il sera pour nous un piége et un empéchement ; mais
si Christ est notre objet, nous ferons exactement notre devoir sans étre occupés de nous-mémes et de notre
travail.

[l en était ainsi avec Marie. Elle était occupée de son Seigneur, et non d’elle-méme et de son vase d’albatre.
Elle ne cherchait pas non plus a s’immiscer dans les affaires d’'un autre. Elle ne se plaignait ni de Lazare a
table, ni de Marthe occupée des soins de la maison. Elle était absorbée en Christ et de Sa position présente.
Les instincts d’une vraie affection lui montraient ce qui était convenable au moment et agréable au coeur de
Christ, et elle s’y livra de tout son coeur.

Oui, le Seigneur apprécia I'acte de Marie, et lorsque Marthe voulut se plaindre d’elle, Il lui fit sentir
immédiatement son erreur. Et quand Judas, avec une cupidité mal dissimulée, parla de cet acte comme d’une
perte, il fut tout aussitét repris. Homme sans cceur, il cachait sa cupidité sous le voile d’un intérét pour les
pauvres. On ne peut avoir un coeur vrai pour les pauvres, si 'on n’aime pas Christ; Judas — un professant, un
apdtre et tout ce qu’il était — aimait I'argent; hélas ! ce n’est pas la une convoitise rare. Il n’avait pas de coeur



pour Christ, bien qu’il e(t pu précher et chasser les démons en Son précieux nom. |l pouvait parler de vendre le
parfum trois cents deniers pour le distribuer aux pauvres; mais le Saint Esprit qui mesure tout par la seule
mesure de la gloire de Christ, nous fait connaitre la vérité au sujet de Judas. « Or il dit cela, non pas qu’il se
souciat des pauvres, mais parce qu’il était voleur, et qu'il avait la bourse, et portait ce qu’on y mettait » [V- 61,

Quelle chose terrible | Etre en apparence si prés du Seigneur, professer Son nom, étre un apbtre, parler de
donner aux pauvres, et tout cela en étant un voleur et celui qui allait livrer le Fils de Dieu !

Cher lecteur chrétien, méditons ces choses. Cherchons a vivre bien prés de Christ en réalité et non en
apparence. Puissions-nous étre toujours a I'abri moral de Sa sainte présence, trouvant notre joie en Lui, afin
que nous soyons ainsi qualifiés pour Son service et de vrais témoins pour Son nom !



