Ce qui a été entendu des le commencement

1 Jean 2, 24

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 21]

«Que ce que vous avez entendu dés le commencement demeure en
VOous »

Ces lignes ont été écrites dans I'espoir que le Seigneur s’en servira pour attirer I'attention du lecteur sur le
verset cité en téte de cette page, et pour produire en lui un exercice de coeur qui le conduise a marcher dans
I'obéissance a ces paroles.

Cette obéissance non seulement le gardera d’étre séduit par quelgu’une des diverses doctrines étrangéres
qui sont enseignées et préchées de nos jours, et qui sont en opposition directe avec ce passage, mais elle lui
assurera la jouissance de la bénédiction promise qu’il demeurera « dans le Fils et dans le Pere ».

Ce passage ne s’adresse pas aux « peres », ni aux « jeunes gens » ; il s’adresse aux « petits enfants », c’est-
a-dire aux plus jeunes croyants. Dans les versets 13 et 14, I'apbtre écrit aux «péres», comme a ceux qui
connaissent «celui qui est des le commencement »; puis aux «jeunes gens» qui ont «vaincu le méchant ».
Nous pouvons conclure de la que I'Esprit Saint en écrivant, par la plume de I'apbtre, aux «péres» et aux
« jeunes gens », avait en vue ceux qui, par grace, ne s’étaient point départis de ce qui avait été «entendu deés le
commencement ».

Il'y a une distinction a faire entre les deux expressions «enfants » (en grec teknia), et « petits enfants » (en
grec paidia). La premiere embrasse tous les saints, péres, jeunes gens et petits enfants ; la seconde désigne
les petits enfants seulement et ne se trouve que dans les versets 13 et 18 du second chapitre de cette épitre.

J’appelle aussi I'attention du lecteur sur le sens du mot «le commencement », dans notre épitre et dans les
premiers versets de I'évangile de Jean, afin qu’il se souvienne que ce mot dans les deux passages ne se
rapporte pas a la méme période de temps, mais a des époques distinctes I'une de I'autre. Dans I'’évangile, «le
commencement » désigne une époque qui précéde la création du monde et de ce qu’il renferme. «Au
commencement était la Parole; et la Parole était auprés de Dieu; et la Parole était Dieu. Elle était au
commencement aupres de Dieu. Toutes choses furent faites par elle, et sans elle pas une seule chose ne fut
faite de ce qui a été fait» (Jean 1, 1-3). « Le commencement », dans I'épitre, se rapporte au temps ou Celui qui
était la Parole a pris «la forme d’esclave, étant fait a la ressemblance des hommes; et, étant trouvé en figure
comme un homme, il s’est abaissé lui-méme, étant devenu obéissant jusqu’a la mort, et a la mort de la croix »
(Phil. 2, 7, 8). Le «commencement » correspond au verset 14 du premier chapitre de I'’évangile : « Et la Parole
devint chair, et habita au milieu de nous (et nous vimes sa gloire, une gloire comme d’un Fils unique de la part
du Pére) pleine de grace et de vérité » (Jean 1, 14). En 1 Jean 2, 24, «le commencement » a trait a ce que le
Seigneur avait dit quand Il était ici-bas, et qui fut « confirmé par ceux qui L'avaient entendu » [Heb- 2, 3]: mais,
dans le premier verset de I'épitre, «le commencement » se rapporte au Seigneur Lui-méme, quand Il était dans
ce monde, « Dieu manifesté en chair »[1 Tim. 3, 16] — « Ce qui était dés le commencement, ce que nous avons
entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé et que nos mains ont touché,
concernant la parole de la vie (et la vie a été manifestée ; et nous avons vu, et nous déclarons, et nous vous



annoncons la vie éternelle, qui était aupres du Pére et qui nous a été manifestée) ; ce que nous avons vu et
entendu, nous vous I'annoncons » (1 Jean 1, 1-3). Le Seigneur est nommé Celui «qui est le commencement »
en Colossiens 1, 18. La, ce mot s’applique a Lui-méme personnellement, et n’a point de rapport au temps.

Que devons-nous comprendre par «ce que vous avez entendu dés le commencement » ? Cette expression
ne désigne certainement pas les diverses choses qui ont été enseignées et acceptées dans la chrétienté
pendant les dix-huit derniers siecles, et dont aucune (sauf pour nous avertir contre elle) n’a été mentionnée
dans ce qui a été «entendu des le commencement ». Mais la Parole de Dieu nous donne la réponse. Nous
lisons en Hébreux 2, 3 et 4 : « Comment échapperons-nous, si nous négligeons un si grand salut, qui, ayant
commenceé par étre annoncé par le Seigneur, nous a été confirmé par ceux qui I'avaient entendu, Dieu rendant
témoignage avec eux par des signes et des prodiges, et par divers miracles et distributions de I'Esprit Saint,
selon sa propre volonté». Ainsi le croyant qui désire obéir a I'exhortation contenue en 1 Jean 2, 24, doit
demeurer dans ce qui a commenceé a étre annoncé par le Seigneur, et a été confirmé aux saints par ceux qui
L’avaient entendu.

Nombreuses sont les exhortations renfermées dans la Parole de Dieu et adressées aux croyants, pour les
avertir a I'’égard de certaines choses qui seraient enseignées apres le commencement, et les mettre en garde
contre ceux qui les enseigneraient.

Ainsi, méme dans ces tout premiers temps, I'apbtre des Gentils écrit aux Galates : « Il y a des gens qui vous
troublent, et qui veulent pervertir I'évangile du Christ» (Gal. 1, 7). Jean écrit aux petits enfants en Christ
touchant ceux qui les égaraient (1 Jean 2, 26). Les anciens de I'assemblée d’Ephése sont avertis qu’apreés le
départ de Paul, des loups redoutables qui n’épargneraient pas le troupeau entreraient parmi eux, et que d’entre
eux-mémes il s’éleverait des hommes annoncant des doctrines perverses pour attirer les disciples aprés eux
(Act. 20, 29, 30). L’Ecriture déclare que plusieurs accepteraient ces mauvais enseignements et seraient
renversés par eux. Hyménée et Philéte étaient de ceux dont la parole ronge «comme une gangréne », « et qui
renversent la foi de quelques-uns » (2 Tim. 2, 17-18). Pierre aussi dit : « |l y aura parmi vous de faux docteurs
qui introduiront furtivement des sectes de perdition, reniant aussi le maitre qui les a achetés, faisant venir sur
eux-mémes une prompte destruction; et plusieurs suivront leurs excés : et a cause d’eux la voie de la vérité
sera blasphémée » (2 Pier. 2, 1, 2).

L’étude de la Parole de Dieu et 'obéissance a cette Parole garderont les croyants d’étre séduits par ces
faux docteurs et leurs enseignements. C’est pourquoi I'apétre Paul, aprés avoir averti les anciens d’Ephése,
leur dit : « Et maintenant je vous recommande a Dieu, et a la parole de sa grace, qui a la puissance d’édifier et
de vous donner un héritage avec tous les sanctifiés » (Act. 20, 32). Plusieurs autres passages de I'Ecriture nous
montrent combien rapidement de fausses doctrines et des erreurs pernicieuses furent enseignées aux saints et
recues par plusieurs d’entre eux.

Si, dans les premiers temps, lorsque les apbtres vivaient encore, il était nécessaire de donner ces
exhortations aux croyants, combien plus aujourd’hui ou I'incrédulité s’est répandue dans toute la chrétienté, ou
I'annihilisme, I'universalisme, et plusieurs autres fausses doctrines, exercent leur influence sur des multitudes,
ou nombre de livres et d’écrits sont publiés par des hommes de grand talent, non seulement pour appuyer ces
fausses doctrines par des arguments spécieux, mais pour détourner les lecteurs de croire qu’une révélation de
Dieu a été donnée a 'hnomme ! Assurément il est bon, dans ces temps facheux, de rappeler au chrétien gqu’il
posseéde, dans la Parole de Dieu, un guide qui, s’il obéit a ses préceptes, le conduira en paix et en sireté au
milieu de la confusion et de I'erreur qui I'entourent. Il a, dans les Ecritures, une pierre de touche propre a
éprouver tout ce qui lui est présenté. Les écrits des hommes sur les sujets qui se rapportent aux choses



spirituelles n’ont de valeur (et plusieurs en ont) que dans la mesure ou ils sont en accord strict avec la Parole de
Dieu. Mais c’est uniquement par I'étude et I'intelligence des Ecritures et en leur obéissant, que le croyant sera
rendu capable de discerner si les écrits qu’il lit sont en accord ou non avec ce qui a été «entendu dés le
commencement ».

* *

L’imitation du judaisme qui, sous diverses formes, prévaut maintenant dans presque toute la chrétienté, doit
étre jugée et rejetée par le fidéle désireux d’obéir a I'exhortation qui nous est adressée par I'apbtre bien-aimé.

La tentative de placer les Gentils sous le joug de la loi date des tout premiers temps du christianisme. La
premiére assemblée en dehors de la Judée, de la Galilée et de la Samarie, fut formée a Antioche, et se
composait de Gentils convertis. C’est la que «quelques-uns, étant descendus de Judée, enseignaient les
fréres », et cherchaient a les placer sous la loi de Moise (Act. 15, 1, 5, 24). Paul et Barnabas, a Antioche,
s’opposérent a eux d’abord, puis la prétention de ces hommes fut condamnée a Jérusalem par les apétres et
les anciens, et par le reste des fréres. Pierre, dans cette occasion, dit que c’était tenter Dieu, que de mettre sur
le cou des disciples un joug que ni les Juifs, ni leurs péres, n’avaient pu porter [Act. 15, 101 Jacques, a son tour,
montra que cela ne pouvait que troubler les Gentils, et toute 'assemblée déclara que ceux qui avaient fait cette
tentative, étaient allés a Antioche sans avoir regu aucun ordre, et que non seulement ils troublaient les croyants,
mais qu’ils bouleversaient leurs ames en s’efforcant de les faire judaiser.

Ainsi, au commencement, par la sagesse, |'énergie et la fidélité que I'Esprit Saint donna a Paul et Barnabas,
a Antioche, ainsi qu’aux apétres, aux anciens et a I'assemblée de Jérusalem, I'effort fait a ce moment-la par les
faux docteurs fut neutralisé et condamné. Néanmoins, plus tard, I'erreur se glissa de nouveau parmi les
chrétiens, et depuis elle a été acceptée si largement, que maintenant elle prévaut dans presque toute la partie
religieuse de la chrétienté.

Quand la fausse doctrine est d’abord présentée, elle peut étre fidelement combattue par quelques-uns et
ensuite étre rejetée par le grand nombre. Mais si elle a été généralement acceptée, et que pendant longtemps
on s’y soit soumis, elle acquiert sur les esprits une autorité telle que peu de personnes sont capables de lui
résister. Signaler combien le judaisme a prévalu dans la chrétienté, et montrer ainsi a quel point on s’est écarté
de ce qui était enseigné dans les premiers temps, est regardé, non seulement par des chrétiens de nom, mais
par de vrais croyants, comme un acte de trahison envers des doctrines et des pratiques sanctionnées par le
temps. Néanmoins le croyant instruit d’une maniere intelligente dans la Parole de Dieu, sait que, bien que le
judaisme se soit si universellement répandu dans la chrétienté, ce mélange de choses qui different totalement
entre elles, a été condamné dans les premiers temps par le Saint Esprit et par I'Eglise tout entiére (Act. 15, 28),
et que les saints sont partout avertis dans les Ecritures de ne pas se préter & une semblable confusion.

L’enseignement qui cherche & imposer au croyant la loi comme «regle de vie », et qui est actuellement si
généralement recu dans la chrétienté, témoigne bien que les efforts des judaisants, qui furent au
commencement repousseés par les apbtres, les anciens et les fidéles, ont ensuite prévalu.

L’Esprit Saint se servit spécialement de I'apbtre Paul pour enseigner aux saints qu’ils n’étaient pas sous la
loi, mais sous la grace (Rom. 6, 14)[1]. Il écrit aux Galates : « Vous vous étes séparés de tout le bénéfice qu’il y
a dans le Christ, vous tous qui vous justifiez par la loi; vous étes déchus de la grace» (Gal. 5, 4). Chercher a
établir la loi ou un principe de loi comme «regle de vie» pour les chrétiens, c’est abaisser la mesure de leur
marche, mesure qui leur a été donnée dés le commencement et qui est Christ Lui-méme (Phil. 2), et c’est
vouloir les placer sous la chose a laquelle la Parole déclare qu’ils sont morts : « Vous avez été mis a mort a la loi



par le corps du Christ... Nous avons été déliés de la loi, étant morts dans ce en quoi nous étions tenus » (Rom.
7, 4, 6). L’Ecriture déclare aussi que «tous ceux qui sont sur le principe des ceuvres de loi sont sous
malédiction » (Gal. 3, 10).

Les docteurs de la loi, ceux qui veulent placer les d&mes sous elle, annulent (involontairement, sans doute) la
loi, en ne lui donnant pas la puissance que la Parole de Dieu lui donne, c’est-a-dire la malédiction prononcée
contre «quiconque ne persévere pas dans toutes les choses qui sont écrites dans le livre de la loi pour les
faire » (Gal. 3, 10). Ces docteurs encouragent les gens a chercher a garder la loi, au lieu de leur dire, comme le
fait I'Ecriture, que tous ceux qui sont sous la loi sont maudits, parce qu'ils ne I'ont pas gardée.

Ceux, au contraire, qui donnent a la loi son autorité comme étant «le ministere de la mort » et «le ministere
de la condamnation » (2 Cor. 3, 7, 9), ceux-la établissent la loi. lls sont arrivés a la connaissance qu’eux-mémes
ils sont des pécheurs coupables et perdus, et ayant, par grace, cru au Seigneur Jésus Christ et ayant été
justifiés sur le principe de la foi, ils ont «la paix avec Dieu » par Lui (Rom. 5, 1). Par la loi est «le ministere de la
mort» et «le ministére de la condamnation»; par Christ, «le ministere de I'Esprit», et «le ministére de la
justice » (2 Cor. 3, 8, 9). Nous devons étre morts a la loi pour étre a un autre, savoir a Christ ressuscité d’entre
les morts, afin que nous portions du fruit pour Dieu (Rom. 7, 4). Si nous sommes sous la loi, nous ne servons
pas en nouveauté d’esprit, mais en vieillesse de lettre (Rom. 7, 6). Nous I'avons lu : « Tous ceux qui sont sur le
principe des ceuvres de loi sont sous malédiction », et nous lisons encore : « Car quiconque gardera toute la loi
et faillira en un seul point, est coupable sur tous » (Jacq. 2, 10; voyez aussi Rom. 10, 5).

Pour ceux qui, dans la chrétienté, se placent extérieurement sous la loi, elle est annulée. lIs la répétent des
lévres, mais dans leur esprit ils ont peu ou point d’intelligence de la malédiction qui pése sur tout homme qui est
sous la loi, s’il a manqué a en garder un seul commandement. Ceux-la seuls établissent la loi qui, ayant foi dans
I'ceuvre accomplie et parfaite de Christ sur la croix, apprennent par la loi que le péché est excessivement
pécheur (Rom. 7, 13). C’est par la foi que l'autorité de la loi est maintenue, par la foi que la loi est établie.
« Annulons-nous donc la loi par la foi ? Qu’ainsi n’advienne ! Au contraire, nous établissons la loi » (Rom. 3, 31).

De plus, I'enseignement courant dans la chrétienté et qui fait de la loi «la régle de vie », empéche ceux qui
I’acceptent de saisir ce que doit étre la marche du chrétien.

La Parole exhorte les croyants a marcher d’'une maniére «digne de Dieu », « digne du Seigneur », « digne de
I'appel » dont ils ont été appelés (1 Thess. 2, 12; Col. 1, 10; Eph. 4, 1). La loi nous dit de faire telles choses, et
de ne pas faire telles autres, et si nous manquons en une seule de ces choses, elle nous maudit. La
transgresser en un seul point, c’était la transgresser en tous, et la malédiction était prononcée sur le
transgresseur placé sous la loi.

On pourra demander : A quoi donc servait la loi ? Elle servait comme conducteur ou maitre d’école. Elle fut
ajoutée a cause des transgressions, dans le but de faire ressortir le mal, et ainsi par elle nous connaissons /e
péché (Gal. 3, 24, 19; Rom. 7, 7). Nous connaissons les péchés par la conscience naturelle, mais le péché et
son excessive méchanceté nous est donné a connaitre par la loi (Rom. 7, 7, 13).

Remarquez la différence entre les paroles de la loi et celles de I'’évangile. La loi dit : «Tu ne tueras
pas » [Matt. 5, 21] | "évangile dit : « Aimez vos ennemis » [Matt. 5, 44] | g loi dit : « Tu ne déroberas pas » et «tu ne
convoiteras pas » [Ex- 20, 15, 17] | ’évangile dit : « Etant contents de ce que vous avez présentement » [Héb. 13, 5],
et «ayant la nourriture et de quoi nous couvrir, nous serons satisfaits»[1 Tim- 6, 8] N’y a-t-il pas, dans la
chrétienté, nombre de gens qui ne voudraient pas nourrir la pensée de tuer quelqu’un, et qui cependant,
quoigu’ayant conscience qu’ils ont contre d’autres des sentiments d’inimitié dans leur cceur, ne s’estiment
nullement coupables d’avoir de tels sentiments ? N’y en a-t-il pas beaucoup qui ne voudraient pas voler, et qui,



bien qu’ayant la nourriture et le vétement et une abondance d’autres choses, sont néanmoins loin d’étre
satisfaits de ce qu’ils possedent ? Ainsi le christianisme va bien au-dela de ce que la loi dit, et parle beaucoup
plus qu’elle au cceur et a la conscience du croyant. Le christianisme enjoint au croyant d’avoir en lui la méme
pensée que celle qui était dans le Christ Jésus (Phil. 2, 5) ; d’offrir son corps en sacrifice vivant a Dieu (Rom.
12, 1) ; de mettre sa vie pour les freres (1 Jean 3, 16). Ceux qui regardent la loi comme «la régle de vie », sont
par la grandement empéchés de comprendre ce que doivent étre la marche et la vie du chrétien. lls ont, par
conséquent, de ce que sont cette vie et cette marche, une idée beaucoup moins élevée que celle donnée par
les Ecritures. La loi fut donnée a Israél seul, et jamais & aucune autre nation ancienne ou moderne (Rom. 9, 4).
Le christianisme est pour toutes les nations, et la mesure de la marche du croyant est Christ. « Portant toujours
partout dans le corps la mort de Jésus, afin que la vie aussi de Jésus soit manifestée dans notre corps » (2 Cor.
4, 10). « Celui qui dit demeurer en lui, doit lui-méme aussi marcher comme lui a marché » (1 Jean 2, 6). «Et
quelque chose que vous fassiez, en parole ou en ceuvre, faites tout au nom du Seigneur Jésus, rendant graces
par lui & Dieu le Pére» (Col. 3, 17). Telle est la marche chrétienne et son principe, d’aprés les Ecritures, selon
ce que nous avons entendu dés le commencement.

* *

L’établissement par I'autorité humaine d’un clergé a part du peuple, dans la chrétienté, est un autre exemple
qui montre combien on s’est écarté de ce qui avait été «entendu dés le commencement ». On a établi ainsi des
systémes, formés sous plusieurs rapports sur le modele du judaisme. Il y a cependant cette grande différence
que, dans le judaisme, les sacrificateurs (mis a part du peuple) étaient établis selon I'ordre et I'appel de Dieu,
et, en conséquence, nul ne pouvait étre sacrificateur, s’il n’était de la tribu de Lévi (Héb. 5, 4; 7, 5, 14); tandis
que, dans la chrétienté, les membres du clergé sont établis dans leur office par d’autres hommes. Cette
imitation du judaisme a commencé de trés bonne heure, et est opposé aux Ecritures.

Dans le christianisme (et il ne faut pas oublier la différence entre le christianisme et la chrétienté), tous les
saints sont sacrificateurs (1 Pier. 2, 5, 9; Apoc. 1, 6). Quant aux dons, il y a des distinctions a faire ; nous en
dirons plus loin quelques mots.

Or, bien que la sacrificature judaique ne puisse pas étre imitée sous tous les rapports dans la chrétienté, le
systéeme juif a cependant été suivi dans une grande mesure par I'établissement d’'une classe spéciale
d’hommes qui constitue ce que généralement 'on nomme «le clergé». Dans la chrétienté, si quelgu’un se
conforme a certains réglements faits par I’homme aprés le commencement du christianisme, il peut obtenir une
place dans le clergé. Or cela est directement opposé a ce qui a été « entendu dés le commencement ».

La Parole de Dieu enseigne que nul n’a le pouvoir, ni par lui-méme, ni par aucun homme ou réunion
d’hommes, de devenir soit un chrétien, soit un sacrificateur. Pour devenir l'un et l'autre, il faut étre «né de
nouveau », « né d’eau (c’est-a-dire par la Parole) et de I'Esprit », faute de quoi I'on ne peut ni voir le royaume de
Dieu, niy entrer (Jean 3, 3, 5). L’on doit étre engendré de la propre volonté du Pére, « par la parole de la vérité »
(Jacg. 1, 18); il faut étre régénéré par la Parole de Dieu (1 Pier. 1, 23). Dieu vivifie (c’est-a-dire rend vivants)
ceux qui auparavant étaient morts dans leurs fautes et dans leurs péchés (Eph. 2, 5). Ces passages, et
d’autres encore, font voir qu’il N’y a en 'homme aucun mouvement vers Dieu avant que la Parole ait été
appliquée a son ame par I'Esprit de Dieu. Ainsi, un homme n’a en lui-méme aucun pouvoir, ni par sa volonté, ni
par celle d’autres hommes, de devenir ni un enfant de Dieu, ni un sacrificateur.

Pour étre compté parmi les enfants de Dieu, il faut avoir la «foi ». « Vous étes tous fils de Dieu par la foi dans
le Christ Jésus » (Gal. 3, 26). Ce n’est pas une simple croyance historique, car la foi elle-méme est un don de



Dieu (Eph. 2, 8); et «la foi est de ce qu’on entend, et ce qu’on entend par la parole de Dieu» (Rom. 10, 17). Il
nous faut étre appelés de Dieu, avant que nous soyons ou saints, ou sacrificateurs. C’est ainsi que Paul,
s’adressant aux chrétiens de Rome, les nomme «des appelés de Jésus Christ » ; des « saints appelés », c’est-
a-dire des saints par appel (Rom. 1, 6, 7; 1 Cor. 1, 2). Ainsi, un homme doit étre vivifié, étre né de nouveau,
avoir la foi, posséder la vie éternelle comme don de Dieu, avoir I'Esprit de Christ, étre scellé de I'Esprit Saint,
pour étre un «chrétien», au sens des Ecritures, pour étre un de ceux que la Parole de Dieu nomme des
sacrificateurs. Voyez quant a la vie éternelle, Romains 6, 23 ; quant a I'Esprit de Christ, Romains 8, 9; quant au
Saint Esprit, Jean 14, 17 ; Ephésiens 1, 13; 4, 30. Dans le judaisme méme, aucun homme ne pouvait, de sa
propre volonté ou par la volonté d’autres hommes, acquérir la charge de souverain sacrificateur. « Or nul ne
s’arroge cet honneur ; mais seulement s’il est appelé de Dieu, ainsi que le fut aussi Aaron. De méme le Christ
aussi ne s’est pas glorifié lui-méme pour étre fait souverain sacrificateur, mais celui-la I'a glorifié qui lui a dit : Tu
es mon Fils ; moi je t'ai aujourd’hui engendré » (Héb. 5, 4, 5).

On voit aussi combien la chrétienté s’est écartée de I'enseignement qui avait été entendu dés le
commencement, dans plusieurs choses auxquelles nombre de croyants se soumettent, et méme qu’ils
approuvent. Ainsi, dans la chrétienté, on fait (en suivant le judaisme) une distinction entre le clergé et le reste
des professants, distinction mise en évidence par les places qu’ils occupent respectivement durant les services
religieux, comme aussi, dans plusieurs grandes fonctions de la chrétienté, par leurs résidences, leurs
vétements et d’autres détails. Le christianisme enseigne que tous les vrais croyants sont sacrificateurs (Apoc.
1, 6) ; qu’ils ont tous « pleine liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de Jésus » (Héb. 10, 19).

L’'un des divers maux résultant de cet écart de la vérité, est que, dans la chrétienté, 'on admet dans le
clergé des hommes qui, quelque distingués qu’ils soient par leurs talents et leurs connaissances, n’ont jamais
été appelés de Dieu pour occuper une telle place. Au jour présent, on voit souvent les chaires de ceux qui, dans
les temps passés, ont souffert le martyre et ont péri sur les blchers, parce qu’ils croyaient que la Parole de Dieu
est la parole de Dieu, étre occupées par ceux qui nient que la Parole de Dieu soit la parole de Dieu. Mon obijet,
dans cet écrit, n’est cependant pas de signaler aux croyants les maux qu’a engendrés le fait que la chrétienté
s’est écarté de ce qui avait été «entendu dées le commencement », mais plutdét d’appeler leur attention sur la
grandeur et I'’étendue de cet écart.

* *

De plus, I'ordre observé dans les assemblées au commencement, et qui est si clairement exposé en 1
Corinthiens 14, 23 a 40, est mis en oubli partout ou le judaisme est imité et ou I'exercice de la sacrificature est
limité a une classe spéciale de personnes. Ce chapitre nous apprend entre autres choses qu’en ce temps-Ia, il
y avait liberté pour tous de prophétiser I'un aprés I'autre dans I'assemblée, afin que tous pussent apprendre et
étre exhortés ; que les prophétes devaient parler, deux, ou trois, et les autres juger ; que ceux qui possédaient le
don des langues ne devaient pas I'exercer, a moins qu’il N’y e(t quelqu’un pour interpréter. Il y avait, sans
doute, manquement de la part des saints a Corinthe, et par conséquent de la confusion dans I'assemblée. Cela
arrivait si deux voulaient parler en méme temps, et cela semble avoir été le cas, d’aprés les expressions
«chacun a son tour » et «un a un», des versets 27 et 31. L’Esprit Saint, par le moyen de I'apdtre, corrige ces
manquements ainsi que d’autres, en expliquant en détail aux Corinthiens la conduite a tenir dans I'assemblée. |l
conclut en exhortant quiconque se croirait prophéte ou spirituel, a reconnaitre que ce qu’il leur écrivait dans ce
chapitre était « le commandement du Seigneur» (v. 37).



Il N’y a qu’'un petit nombre de croyants, comparativement parlant, qui aujourd’hui cherchent a obéir au
commandement du Seigneur donné dans ce chapitre. Il a été mis en oubli par presque tout 'ensemble de la
chrétienté.

Il est donc évident qu’au commencement, le ministere dans les assemblées n’était pas limité a une classe
particuliére de personnes. On a soulevé une objection contre les croyants qui cherchent a observer dans leurs
assemblées les mémes coutumes que les apétres et les premiers chrétiens. On a dit que cela donnerait
occasion a plusieurs d’user de cette liberté pour parler ou se joindre au service quand ils ne le devraient pas. Il
est certain que cela peut arriver, et il semble qu’il en ait été ainsi a Corinthe (voyez v. 23, 26). Il est cependant
trés facheux pour des croyants de désobéir au commandement du Seigneur, par la crainte que quelqu’un
userait de cette liberté pour laisser agir la chair.

Le lecteur fera bien de remarquer que, lorsque les saints sont rassemblés selon la pensée de Dieu, révélée
dans Sa Parole, selon ce qui a été «entendu dés le commencement », les manquements, mentionnés dans les
épitres comme se produisant chez les croyants des premiers temps, peuvent, a cause de la faiblesse ou du
péché de 'homme, se montrer aujourd’hui parmi ceux qui sont ainsi rassemblés. Mais la ou un nombre
quelconque de personnes (croyants, ou seulement professants) sont réunies sur quelque principe ou systeme
formé aprés le commencement, plusieurs de ces manquements qui avaient lieu quand les saints étaient
rassemblés selon la pensée de Dieu, ne peuvent plus se produire. Par exemple, quand I'exercice du ministere
est restreint a une seule personne, il ne peut arriver ce qui avait lieu chez les Corinthiens ou I'on disait : « Moi, je
suis de Paul ; et moi, d’Apollos ; et moi, de Céphas ; et moi, de Christ » [1 Cor. 1, 12][2],

Ce fait prouve que nulle assemblée formée sur les principes d’'un quelconque de ces systéemes, ne constitue
«une assemblée des saints » selon I'Ecriture. C’est Dieu et non I’'homme qui doit étre I'auteur de la paix dans
une telle assemblée. Si I'homme devient la puissance qui y maintient la paix, elle n’est pas, selon I'Ecriture,
«une assemblée des saints». «Dieu n’est pas un Dieu de désordre, mais de paix, comme dans toutes les
assemblées des saints» (1 Cor. 14, 33). Les efforts et les préceptes des hommes, quelque pieux et bien
intentionnés qu’aient pu étre plusieurs d’entre eux, ont amené un certain ordre dans leurs réunions religieuses,
et ainsi ’'hnomme est devenu 'auteur de la paix, la ou elle existe, dans ces assemblées ; mais pour le croyant qui
comprend la Parole de Dieu et qui lui obéit, il est manifeste que cette substitution de I'autorité de ’homme a
celle de Dieu est une grande déviation de ce qui avait été « entendu des le commencement ». L’enseignement
contenu en 1 Cor. 14, 23-40 a été et est pratiguement ignoré de presque toute la chrétienté.

*

* *

Un autre mal résultant de la désobéissance a la Parole de Dieu, est que les croyants qui se rattachent a I'un
des systémes formés aprés le commencement, sont entravés ou méme entierement empéchés dans I'exercice
des dons que leur confere I'Esprit Saint (1 Cor. 12, 7-11). C’est une perte pour eux et pour toute I’Assemblée de
Dieu.

Dans les assemblées des saints « au commencement », il y avait la liberté pour chacun d’exercer le don gu'’il
avait recu; aujourd’hui, dans les systémes de la chrétienté, cette liberté n’existe pas, et, en général, il n’est
permis qu’a ceux qui font partie du clergé de prendre une part dans les services religieux.

Christ, étant monté en haut, a donné des dons aux hommes «en vue du perfectionnement des saints, pour
I'ceuvre du service, pour I'édification du corps de Christ» (Eph. 4, 8, 12). L’épitre aux Corinthiens nous
enseigne que chaque don est conféré par I'Esprit. « Car a I'un est donnée, par I'Esprit, la parole de sagesse ; et
a un autre la parole de connaissance, selon le méme Esprit; et a un autre la foi, par le méme Esprit... Mais le



seul et méme Esprit opere toutes ces choses, distribuant a chacun en particulier comme il lui plait» (1 Cor. 12,
8-11). Chaque croyant a le privilege d’exercer le don qui est en lui pour la gloire du Seigneur et pour le bien des
hommes. |l est écrit que «a chacun est donnée la manifestation de I’'Esprit en vue de I'utilité » (1 Cor. 12, 7).
Tout croyant, dans quelque secte de la chrétienté qu’il se trouve, peut étre employé de Dieu pour la bénédiction
d’autres, mais il ne suit pas, de ce que Dieu I'emploie ainsi, que lui-méme use du don qui est en lui selon la
pensée du Seigneur. Pour en user ainsi, il doit obéir a la Parole de Dieu, et s’il est obéissant, il cherchera
certainement a demeurer dans ce qui a été «entendu des le commencement ».

Or quand nous demeurons ainsi dans ce qui a été «entendu des le commencement », plusieurs vérités
contenues dans la Parole de Dieu se déploient devant nous, vérités que I'on ne saurait apprendre de la méme
maniere lorsqu’on reste dans un des systemes formés aprés le commencement. En Jean 7, 17, nous lisons ces
paroles du Seigneur Jésus : Si quelqu’un veut faire la volonté de Dieu, «il connaitra de la doctrine si elle est de
Dieu, ou si moi je parle de par moi-méme ». Il est aussi écrit : « Ecouter est meilleur que sacrifice, préter 'oreille,
meilleur que la graisse des béliers» (1 Sam. 15, 22). Entre autres vérités, le croyant soumis a la Parole,
apprendra la vérité d’un «seul corps » (1 Cor. 12, 12-27; Eph. 4, 4-16; Col. 2, 19), et la connaissance de cette
vérité lui apprendra aussi que le don qui est en lui doit étre employé pour I'édification du corps tout entier.

La vérité d’un « seul corps » ne fut pas révélée avant que Christ (la Téte du corps) fit monté au ciel et que le
Saint Esprit e(it été envoyé (Rom. 16, 25, 26 ; Eph. 3, 5, 9; Col. 1, 26, 27). Elle n’est enseignée que dans les
épitres de Paul, le mystére lui ayant été spécialement révélé (Eph. 3, 2-4). Dans chacun de ces trois versets, |l
se mentionne personnellement.

Celui qui écrit ces remarques ne s’étendra pas ici sur la vérité d’'un «seul corps ». Plusieurs traités ont été
publiés sur ce sujet, et le lecteur peut y trouver cette vérité clairement et complétement développée. I
comprendra alors qu’un chrétien doit connaitre la vérité d’un « seul corps », avant de pouvoir exercer le don qui
est en lui d’une maniére intelligente selon la pensée de Christ, de Celui qui est «la Téte du corps » (Eph. 1, 22,
23;4,15,16; Col. 2, 19).

La vérité dont nous parlons est spécialement développée dans I'épitre aux Ephésiens, dans celle aux
Colossiens et dans le chapitre 12 de la premiere épitre aux Corinthiens. On peut joindre a ces passages
Romains 12, 4 a 8. « Dieu a placé les membres — chacun d’eux — dans le corps, comme il I'a voulu ». Plus un
membre a de valeur, plus il importe qu’il retienne le Chef, de maniére qu’il soit dans une condition propre a étre
employé pour le profit de tout le corps (Col. 2, 19). Si le cceur ne fonctionne pas bien, le corps en souffrira plus
que si I'un des yeux était malade; et si I'un des yeux est atteint, le corps souffrira plus que si le bout du petit
doigt avait quelque mal; cependant le service de chague membre est nécessaire au bien de tout le corps, et le
bout du petit doigt peut étre trés utile en 6tant la poussiere qui génerait la vue de I'un des yeux. « Bien plutét les
membres du corps qui paraissent étre les plus faibles, sont nécessaires » (1 Cor. 12, 22). Chaque saint est tenu
d’employer le don qui est en lui pour I'édification de tout le troupeau du Seigneur (Act. 20, 28; Rom. 12, 6-8; 1
Pier.4,10;5, 2).

Lorsque Christ est monté en haut, «il a emmené captive la captivité, et a donné des dons aux hommes »
(Eph. 4, 8). Nous pouvons étre slrs que le Seigneur en a donné le nombre exactement requis pour I'ceuvre. Pas
un de trop, pas un de moins. Ceux qui étaient ainsi doués devaient faire disciples toutes les nations; ils
devaient aller par tout le monde et précher I'évangile a toute la création (Matt. 28, 19; Marc 16, 15). Les dons
d’en haut étaient dispensés dans ce but. Nous savons que, quelque fidéles que fussent, par grace, les apbtres
a beaucoup d’égards, ils manquérent néanmoins a effectuer le commandement qui leur avait été donné.
Quelquefois, dans nos prieres, nous demandons que des évangélistes et d’autres dons soient suscités par le



Seigneur. Ces priéres montrent que nous pensons qu’il serait nécessaire, pour I'ceuvre du Seigneur, d’avoir un
plus grand nombre de dons que ceux que nous avons déja. Ce qu’il faudrait, c’est que ceux qui sont doués
exercassent, selon la pensée du Seigneur, les dons qu’ils ont déja recus. Le Seigneur ne nous dit pas de prier
ainsi, mais Il nous dit de prier afin que le Maitre de la moisson pousse des ouvriers dans la moisson. Je crois
qu’il y a maintenant dans le monde, sauf les ap6tres, un nombre complet de dons, selon Ephésiens 4, 11, mais
il y a un tres grand nombre de croyants, doués par I’'Esprit pour faire I'ceuvre du Seigneur, qui sont empéchés
d’exercer leurs dons, parce qu’ils sont (outre d’autres causes) retenus dans des liens qui ne leur permettent
pas d’employer, selon la pensée du Seigneur, les dons qui leur ont été dispensés. La parabole du
commencement de Matthieu 20 est généralement appliquée a I'évangile, mais on peut bien I'appliquer aussi a
ces ouvriers qui sont aujourd’hui, comme il semble, a ne rien faire sur la place du marché. Plusieurs croyants
qui ont des dons sont grandement peinés par les doctrines qui leur sont préchées ; mais les liens du systeme
auquel ils se sont accoutumés sont si forts que, de méme que Lot autrefois, leur &me juste est tourmentée de
jour en jour[2 Pier. 2, 8] par les choses qu’ils continuent & entendre. Tout ce que notre précieux Seigneur a fait, Il
I'a fait en puissance aussi bien qu’en amour, et nous pouvons étre certains que le nombre complet de dons sont
sur la terre a ce moment, quelque faible que soit, a cause du manquement de ’lhomme, le témoignage donné
contre les mauvaises doctrines qui surgissent de tous cétés.

Quant aux serviteurs doués d’'une maniére spéciale, I'Esprit de Dieu, par I'apbtre Paul, les exhorte
sérieusement a employer les dons qu’ils ont recus respectivement. On le voit par les paroles qu’il adresse a
Timothée et par le message envoyé a Archippe (comp. 2 Tim. 1, 6, avec Phil. 2, 20; et Col. 4, 17, avec Philém.
2). Ces exhortations montrent que les plus excellents serviteurs peuvent manquer, faute de diligence, a exercer
les dons qui leur ont été accordés.

Si, dans les premiers temps, il y avait danger que des hommes tels que Timothée et Archippe manquassent
a exercer les dons qu’ils avaient regus, le méme danger existe certainement pour le croyant, aujourd’hui ou il
n’y a plus d’ap6tre pour I'exhorter a ranimer le don qui est en lui, ou a prendre garde au service qu’il a regu
dans le Seigneur, et quand, au lieu d’étre dans une assemblée ou prévaut «la loi parfaite... de la liberté » (Jacq.
1, 25), il est lié a un systeme ou n’existe pas la liberté qui était au commencement.

Le croyant, pour exercer selon la pensée du Seigneur le don qui est en lui, doit poursuivre «la justice, la foi,
I'amour, la paix, avec ceux qui invoquent le Seigneur d’un coeur pur» (2 Tim. 2, 22). La il aura la liberté donnée
aux deux ou trois assemblés au nom du Seigneur, et au milieu desquels le Seigneur déclare étre présent Lui-
méme (Matt. 18, 20). En d’autres termes, le croyant doit demeurer dans ce qui a été «entendu dés le
commencement ».

Quelqu’un dira peut-étre : Je désire sérieusement obéir a la Parole de Dieu et faire Sa volonté, et je vois
clairement que je ne suis pas demeuré dans ce qui a été «entendu des le commencement » ; mais bien que les
précédentes remarques aient servi a me montrer qu’en général les saints n’ont pas obéi a cette injonction, elles
ne m’ont pas sufisamment rendu clair ce qui a été «entendu dés le commencement », et dont il faut que j'aie
quelque connaissance pour pouvoir y demeurer. Ne serait-il donc pas bon d’établir ce qui a été «entendu dés le
commencement » ?

Vous devez, cher lecteur, I'apprendre par une étude diligente, ainsi que par une compréhension intelligente
des Ecritures. « Jusqu’a ce que je vienne, attache-toi a la lecture, & I'exhortation, & I'enseignement » [1 Tim. 4, 13],
disait le vieil ap6tre a son enfant bien-aimé Timothée. La communion et la fréquentation de ceux qui cherchent
a obéir a cette exhortation, vous aidera sans aucun doute grandement. Mais il ne faut pas oublier que ce qui a
été dit par le Seigneur et Ses apbtres, comprend, non seulement tout ce qu’enseignent le Seigneur et les



apdtres, mais aussi les cing livres de Moise et les autres parties de I’Ancien Testament, qui, parce qu’ils ont été
cités comme autorité par le Seigneur et Ses apbtres et prophétes, forment aussi une partie de ce qui a été
« entendu dés le commencement ».

Certaines portions de la Parole peuvent cependant étre indiquées comme particulierement utiles au croyant.
Ainsi 'apdtre Paul, s’adressant aux anciens d’Ephése et les avertissant contre les loups redoutables qui
entreraient parmi eux, et contre les faux docteurs qui s’éléveraient d’entre eux-mémes aprés son départ, dit :
« Et maintenant je vous recommande a Dieu, et a la parole de sa grace, qui a la puissance d’édifier et de vous
donner un héritage avec tous les sanctifiés » (Act. 20, 32). Quand la Parole de Dieu nous édifie dans la vérité,
elle nous enseigne certainement ce qui a été «entendu dés le commencement». Le Seigneur disait a Ses
disciples : « La lampe du corps, c’est ton ceil ; lorsque ton ceil est simple, ton corps tout entier aussi est plein de
lumiére » ; et encore : « Si donc ton corps tout entier est plein de lumiéere, n’ayant aucune partie ténébreuse, il
sera tout plein de lumiere, comme quand la lampe t’éclaire de son éclat» (Luc 11, 34, 36). Si I'ceil du croyant
est simple, non seulement il aura la lumiére pour discerner le sentier dans lequel il doit marcher en harmonie
avec la pensée du Seigneur, mais tous ceux qui marchent avec lui auront aussi la méme lumiére. Un corps qui
est plein de lumiére rend ceux qui sont pres de lui capables de discerner les objets qui sont devant eux, et ainsi
d’éviter les pieges que I'ennemi seme constamment dans le sentier des saints. L’injonction de I'apétre a
Timothée est en accord évident avec cet enseignement : «Sois attentif a toi-méme et a I'enseignement;
persévére dans ces choses, car en faisant ainsi tu te sauveras toi-méme et ceux qui t'écoutent » (1 Tim. 4, 16).
Ainsi Timothée, en prenant garde a lui-méme et a la doctrine (dabord a sa propre conduite, quelque excellent
gu’il pat étre comme enseignant), non seulement se sauverait lui-méme du danger d’étre «ballotté et emporté
ca et la par tout vent de doctrine dans la tromperie des hommes, dans leur habileté a user de voies détournées
pour égarer » [Eph. 4, 14] mais ceux qui I’écoutaient seraient aussi préservés de ce piége et d’autres aussi. Un
autre passage nous apprend que marcher dans I'obéissance envers Dieu est le moyen de connaitre Sa
doctrine. Le Seigneur dit : « Ma doctrine n’est pas mienne, mais de celui qui m’a envoyé. Si quelqu’un veut faire
Sa volonté, il connaitra de la doctrine si elle est de Dieu, ou si moi je parle de par moi-méme » (Jean 7, 16, 17).
Il est dit des premiers croyants a Jérusalem : «Et ils persévéraient dans la doctrine et la communion des
apdtres, dans la fraction du pain et les prieres » (Act. 2, 42). L’apétre des Gentils, avancé en age, pres d’étre
immolé, apres avoir exhorté son enfant bien-aimé Timothée a tenir ferme comme témoin de Dieu pour la vérite,
dit : « Considere ce que je dis; car le Seigneur te donnera de I'intelligence en toutes choses » (2 Tim. 2, 7). Des
passages tels que ceux-ci peuvent aider le croyant, mais il doit prendre garde a toute la Parole de Dieu, s’il veut
connaitre ce qui a été « entendu dés le commencement ».

Mais quoique mon lecteur puisse reconnaitre que, dans les remarques que j'ai faites ci-dessus, I'état
général de chute de la chrétienté n’a pas été exagéré, la question suivante pourrait se poser dans son esprit :
« N’y a-t-il pas eu, apres les jours de Paul et de Timothée, quelques croyants qui sont demeurés dans ce qui a
été «entendu dés le commencement » ?

On peut répondre qu'’il y a eu de tout temps dans la chrétienté des disciples de Christ dévoués et fidéles par
gréace, et qui sont demeurés ainsi pour autant qu’ils avaient de lumiére ; mais ils ne pouvaient aller plus loin que
la lumiére qu’ils avaient.

Une trés faible connaissance de I'état de la chrétienté durant les dix-huit siécles passés, suffit pour
convaincre le lecteur croyant que bien qu’il y ait eu, par grace, des chrétiens individuellement fidéles durant ce
temps, I'écart d’avec ce qui avait été « entendu dés le commencement » a prévalu, quant aux sujets traités dans



les remarques précédentes, dans presque tout I'ensemble de la partie religieuse de la chrétienté, méme depuis
les jours des apbtres.

Le croyant ne sera pas surpris de cela, s’il se rappelle que la Parole de Dieu fut retirée de trés bonne heure
a la masse du peuple par l'autorité ecclésiastique, et que c’est seulement en comprenant la Parole d’une
maniere intelligente et en lui obéissant, que I'on peut demeurer dans ce qui a été «entendu dés le
commencement ».

Les Ecritures nous font voir que, méme dans les temps apostoliques, quelques-uns s’en écartaient déja (2
Cor. 12, 20, 21; Phil. 2, 21; 3, 18, 19; Tite 1, 10; 2 Pier. 2, 1, 2; 1 Jean 2, 19, 26; 2 Jean 10; 3 Jean 10, 11;
les épitres de Jacques et de Jude). Nous apprenons par la Parole de Dieu que cet écart deviendrait encore
plus grand lorsque les apétres ne seraient plus la (Act. 20, 29, 30; 1 Tim. 4, 1-3; 2 Tim. 3, 1-5; 4, 3, 4; 2 Pier.
2, 1; 3, 3). Cet abandon de la vérité s’accrut a un tel point, et I'ignorance qui se répandit dans la chrétienté fut si
grande, que les siecles qui précéderent la découverte de I'imprimerie et la Réformation, sont universellement
désignés et connus comme «les siecles de ténebres ».

Le lecteur ne doit pas nier cet écart général de la vérité, parce que de temps a autre, durant cette époque
de ténébres, de méme qu’avant et apres, il y eut de fidéles témoins de la vérité. Wiklef, Huss, Jérbme de
Prague, Tyndall, Luther, Zwingli, Calvin, Ridley, Latimer, Knox, et beaucoup d’autres, rendirent par leur vie et
leur mort un témoignage brillant et béni ; toutefois ils ne pouvaient demeurer dans ce qui a été «entendu des le
commencement », qu’aussi loin qu’allait leur lumiere sur ce point.

[l faut nous rappeler que nous devons avoir les commandements du Seigneur avant de pouvoir les garder.
Notre précieux Sauveur nous I'enseigne, lorsqu’ll dit : « Celui qui a mes commandements et qui les garde, c’est
celui-la qui m’aime ; et celui qui m’aime, sera aimé de mon Pére ; et moi je 'aimerai, et je me manifesterai a lui »
(Jean 14, 21). Si un maitre envoie a son serviteur une lettre lui commandant certaines choses a faire, et que la
lettre n’atteigne pas le serviteur, celui-ci, quelque fidéle et désireux qu’il soit d’accomplir toutes les volontés de
son maitre, manquera nécessairement a faire les choses que son maitre désire. Supposons que la lettre tombe
entre les mains d’une troisiéme personne; elle devrait la donner, cela va sans dire, a son destinataire. Mais si,
au contraire, elle emploie tous ses efforts pour empécher qu’il la voie, sous prétexte qu'il suffit qu’elle lui en
communique le contenu, et si, par ignorance de la pensée de I'écrivain ou de la signification des mots, ou par
quelque autre cause, elle ne donne pas correctement au serviteur ce que dit la lettre, celui-ci, en suivant les
directions de cette personne, manquera aussi a faire la volonté de son maitre. C’est pourquoi, cher lecteur, il
vous faut étudier la Parole pour vous-méme, si vous désirez marcher selon ce qui a «commencé par étre
annoncé par le Seigneur », et « nous a été confirmé par ceux qui I'avaient entendu » [H€b. 2, 3],

Si le croyant trouve que I'enseignement de personnes qu’il entend est en accord avec la Parole, il peut en
profiter et en étre reconnaissant; mais sa confiance doit étre en Dieu et dans la Parole de Sa grace, selon
I'exhortation de I'apétre aux anciens d’Ephése, en Actes 20, 32.

Le lecteur pourrait encore se demander : « Comment se peut-il que ces hommes pieux et savants, dont les
noms ont été mentionnés, et qui, eux-mémes, possédaient et étudiaient les Ecritures, n’aient pas obéi a
I’exhortation donnée par I'apbtre, relativement aux sujets traités dans la premiere partie de ces remarques ? ».

Ce fait ne doit surprendre personne. lls voyaient les maux et les abus qui régnaient dans le systéme reconnu
alors dans toute la chrétienté comme étant I'Eglise de Dieu. lls cherchérent, autant qu'il était en eux de le faire,
a supprimer ces maux et ces abus. lls cherchérent aussi a donner la Parole de Dieu au peuple dans une langue
gu’il comprendrait. Le systéme qui dominait alors recommandait les ceuvres, les pénitences, les indulgences,
les absolutions et d’autres choses, comme le moyen d’obtenir la faveur de Dieu et le pardon des péchés, et ces



hommes sérieux et dévoués étaient occupés a s’opposer a ces fausses doctrines et a annoncer au peuple que,
sans /a foi, il est impossible de plaire a Dieu (Héb. 11, 6) ; qu’on est justifié par la foi sans ceuvres de loi (Rom.
3, 28) ; que c’est seulement par Christ que I'on peut étre sauvé ; que les péchés ne peuvent étre effacés que par
le sang précieux qui, a la croix, sortit de Son cété percé ; que, par ce sang seul, on peut entrer dans les lieux
saints (Act. 4,12;13,38,39;Héb. 1,3;10, 14, 19; 1 Jean 1, 7). Précher au peuple un clair et simple évangile,
et le délivrer des faux enseignements, des abus et des erreurs qui étaient partout répandus et dominaient, voila
quelle était I'ceuvre de ces hommes de Dieu. lls annoncgaient les vérités spécialement nécessaires et
appropriées au temps ou ils vivaient, et ils pensaient plus a purifier ce qui était alors regardé comme étant
I'Eglise de Dieu, qu’a apprendre, d’aprés les Ecritures, ce qu’est réellement « I’Assemblée de Dieu ».

Il sera utile au lecteur de se rappeler que le mot «église » vient du mot grec ecclésia, dont la signification
propre est «assemblée ». Le mot «église » a regu plusieurs significations conventionnelles tout a fait contraires
au sens du mot grec. Ainsi on dit «I’église » pour désigner le batiment ou se rassemblent les membres d’une
dénomination chrétienne; «aller a I'église», signifiera aller assister a un service religieux. Un futur
ecclésiastique dira : « Je me destine & I'église ». Eglise désigne encore I'ensemble de ceux qui se rattachent &
telle ou telle forme religieuse. On aurait évité la confusion qui résulte de ces diverses expressions si, dans les
versions ordinaires du Nouveau Testament, on avait rendu le mot grec par celui qui exprime son véritable
sens : « Assemblée ». Au chapitre 19 des Actes, ou il s’agit d’'un concours de peuple, le mot « ecclésia », dans
ces versions, est bien traduit par «assemblée », et aurait di I'étre ainsi partout. On aurait mieux compris la
portée de I'expression «I’Assemblée de Dieu », employée dans I'Ecriture.

*

* *

Durant les siecles de ténebres, la masse du peuple, et méme la plupart des nobles, étaient plongés dans
une telle ignorance que peu d’entre eux savaient lire ou écrire. Ceux qui possédaient ces connaissances
élémentaires ne se trouvaient guére que dans le clergé. En ces temps aussi, I'autorité ecclésiastique tenait le
peuple dans I'ignorance des Ecritures et ne lui en permettait pas la lecture; de plus, les services religieux se
faisaient dans une langue que la masse des gens ne comprenait pas. |l y eut des temps ou, si les Ecritures
étaient lues dans une famille et que le fait parvint aux oreilles de I'autorité ecclésiastique, le possesseur d’un tel
livre pouvait étre accusé d’hérésie et condamné comme tel. Un grand nombre de croyants expiérent par les
tortures et par la mort la confession que leur fidélité au Seigneur les porta a faire du nom de Christ. Dans ces
temps-la, plusieurs, méme parmi les ecclésiastiques, furent, par grace, rendus attentifs aux abus qui régnaient
dans le systéme religieux du jour, et protestérent fidelement contre eux. Mais ils ne discernaient pas que le
systéme lui-méme était oppose a ce qui avait été « entendu des le commencement ».

Les siecles d’obscurité durérent jusqu’a I'introduction de I'imprimerie et le temps de Luther. Alors, en
différentes contrées, des multitudes se séparerent du systéme romain, et I'évangile de la grace de Dieu et la
justification par la foi en Jésus Christ sans ceuvres de loi, furent préchés fidelement au prés et au loin.

Cet abandon du systéme romain ne fut cependant pas suivi d’'un retour a ce qui avait été «entendu dés le
commencement ». Au contraire, on établit divers autres systemes religieux, formés selon les pensées, les
sentiments et les désirs de différentes personnes, chez lesquelles existaient, sans doute, de la piété et de la
sincérité, et qui croyaient ces systémes en accord avec la Parole de Dieu. Pas un de ces systémes cependant
ne fut formé en obéissance aux commandements du Seigneur, donnés par I'Esprit Saint par le moyen de
I'ap6tre, et que nous trouvons en 1 Corinthiens 14, 23 a 40, ni selon I'exhortation que Paul avait adressée aux
anciens d’Ephése. Ce fait sera évident pour le croyant & qui sont familiers les enseignements contenus dans ce



chapitre. Tous les chrétiens sont heureux de reconnaitre que I'évangile était plus fidélement préché, et qu’en
général les services religieux étaient plus simples et plus conformes a la Parole qu’ils ne I'avaient été durant les
siécles d’obscurité. Néanmoins, le triste fait demeure que, relativement au service de Dieu, les pensées des
hommes eurent plus de part dans la formation de ces systemes, que les commandements du Seigneur si
clairement enjoints aux croyants dans le chapitre déja cité.

La Réformation (ainsi nommée) et la formation de ces divers systemes furent suivis d’'un temps de Iéthargie
qui affecta tout 'ensemble du protestantisme. L’état de I'assemblée de Sardes (Apoc. 3, 1-6) décrit cette
période : « Tu as le nom de vivre, et tu es mort ». Le protestantisme a été dans son caractéere général un froid
formalisme sans vie. Il y a eu cependant, dans ce que Sardes typifie, des disciples fidéles et dévoués du
Seigneur Jésus Christ, ainsi que des réveils momentanés au sein de cette Iéthargie. Le Seigneur dit a I'ange de
'assemblée qui est a Sardes : « Tu as quelques noms a Sardes qui n’ont pas souillé leurs vétements; et ils
marcheront avec moi en vétements blancs, car ils en sont dignes ». Mais, bien que plusieurs aient été de temps
a autre réveillés de la léthargie générale — le ministere de certains hommes de Dieu ayant servi, par gréce, a
cette fin — cependant cet état de sommeil s’est de nouveau étendu sur le protestantisme, et n’a peut-étre
jamais pesé plus lourdement que dans la premiére partie du siécle passé.

*

* *

C’est alors que les esprits de plusieurs personnes pieuses et les coeurs de plusieurs croyants sérieux ont
été trés exercés au sujet de la condition généralement basse du protestantisme. Cela fut suivi de deux
mouvements remarquables qui commencérent a peu pres en méme temps, principalement en Angleterre.

Un de ces mouvements fut celui qui a été appelé tractarianisme, puséisme et mouvement de la haute église.
Des hommes de grand talent, instruits et bien doués, chercherent a réveiller les masses de leur sommeil et de
leur insouciance, ainsi que du relachement qui prévalait alors si généralement. lls cherchérent a y arriver, en
insistant avec force sur I'observation stricte et diligente des diverses formes et ordonnances religieuses. Cet
enseignement eut pour résultat un changement marqué dans la conduite d’'un grand nombre, et a la place du
relachement général qui avait existé précédemment, furent substitués un ordre et une bienséance extérieurs.
Malgré l'incrédulité croissante de nos jours, ce mouvement continue a exercer son influence sur un grand
nombre de personnes pieuses, mais, en méme temps, sa tendance est de se rapprocher de plus en plus du
systéme catholique romain et de s’unir a lui.

L’autre mouvement commenca par le moyen de quelques croyants humbles d’esprit qui furent conduits a se
réunir pour prier et pour étudier ensemble la Parole de Dieu. Eux aussi, comme ceux dont nous avons parlé
plus haut, étaient trés affligés et exercés a cause de I'état de mort qui les entourait.

Le résultat de ces réunions pour la priére et I'étude des Ecritures, fut que leurs yeux furent ouverts pour voir
que la chrétienté s’était universellement écartée de ce qui avait été «entendu dés le commencement ». lIs furent
ainsi amenés a la conclusion qu’aucun des systemes religieux existants n’était en accord ni avec les
commandements du Seigneur contenus en 1 Corinthiens 14, 23 a 40, ni avec I'exhortation donnée en 1 Jean 2,
24. En conséquence, obéissant a ce qui est contenu dans ce chapitre et a cette exhortation, ils se séparérent
des systemes religieux et cherchérent a demeurer dans ce qui a été «entendu des le commencement ».

*

* *

lls se réunirent donc simplement au nom du Seigneur, appuyés sur ce passage : « La ou deux ou trois sont
assemblés en mon nom, je suis la au milieu d’eux » (Matt. 18, 20). lls furent aussi conduits a se rassembler le



premier jour de la semaine simplement comme freres dans le Seigneur, afin de rompre le pain selon les paroles
de leur précieux Sauveur (Luc 22, 19; 1 Cor. 11, 23-26), et selon la coutume des apbtres et des disciples au
commencement (Act. 20, 7). lls cherchérent, comme les premiers croyants, a persévérer « dans la doctrine et la
communion des apobtres, dans la fraction du pain et les priéres » (Act. 2, 42).

Des passages, tels que Matthieu 28, 19; Marc 16, 15; Matthieu 9, 37 et 38, leur montraient qu’ils devaient
précher aux inconvertis I'évangile, la bonne nouvelle que Dieu a envoyée a ’homme ; mais en méme temps,
d’autres passages, tels que Jean 4, 23 et 24 ; 2 Corinthiens 6, 14 a 18 et Hébreux 13, 13, leur faisaient voir
combien il est mal pour des croyants de s’associer avec des inconvertis pour s’approcher de Dieu dans la
priere ou le culte; et, d’'un autre cbté, des passages comme 2 Timothée 2, 22; Actes 4, 23, et 20, 7, leur
rendaient évident quels étaient ceux avec qui ils avaient a se trouver, lorsqu’ils se rassemblaient au nom du
Seigneur.

Leur obéissance a la Parole leur fut en grande bénédiction de la part du Seigneur. lls furent conduits a voir,
outre le fait de se rassembler selon les commandements du Seigneur, plusieurs vérités précieuses qui, pendant
bien des siécles, avaient été cachées aux croyants dans le brouillard épais des temps ténébreux du Moyen-
Age, et sous I'atmosphére pesante qui, bientdt aprés la Réformation, enveloppa les ames ; vérités clairement
exposees dans la Parole de Dieu.

Ainsi ils apprirent que la notion — si communément regue encore maintenant par beaucoup de croyants —
d’une résurrection générale, était directement contraire a I'enseignement de I'Ecriture, qui nous dit clairement et
de maniere a étre compris par le plus jeune croyant, qu’il y aura deux résurrections : I'une des justes, et I'autre
des injustes, et qu’un intervalle de mille années séparera la premiére de la seconde (Apoc. 20, 4-6, 12-15;
Jean 5,29; Act. 24, 15; Luc 14, 14;1 Cor. 15, 51,52; 1 Thess. 4, 15-17).

lls apprirent aussi que la premiére résurrection aurait lieu quand le Seigneur accomplirait Ses paroles : « Et
si je m’en vais et que je vous prépare une place, je reviendrai, et je vous prendrai auprés de moi; afin que la ou
moi je suis, vous, vous soyez aussi» (Jean 14, 3); et qualors le Seigneur Lui-méme descendrait du ciel avec
un cri de commandement, avec une voix d’archange, et avec la trompette de Dieu, et que les morts en Christ
ressusciteraient premierement, et que les croyants alors vivants et transmués, seraient ravis ensemble, avec
ceux qui seraient ressuscités, dans les nuées, a la rencontre du Seigneur, en l'air. Ainsi plusieurs croyants ne
passeraient méme pas par la mort; leurs corps étant toutefois changés en des corps de gloire, transformés en
la ressemblance du corps glorifié du Seigneur; cette résurrection des morts et la transformation des vivants
devant s’effectuer en un instant, en un clin d’ceil, selon I'opération de ce pouvoir que le Seigneur a de
s’assujettir méme toutes choses (1 Cor. 15, 51-57; 1 Thess. 4, 13-18; Phil. 3, 21; 1 Jean 3, 2).

Il est bon de remarquer que le mot grec kéleusma de 1 Thessaloniciens 4, 16, traduit par I'expression «cri
de commandement », est comme un ordre donné par un général a son armée, ou par un amiral a sa flotte, ordre
qui ne serait pas compris par un ennemi, mais seulement par ceux qui appartiennent a celui qui commande.
Ainsi, a la premiére résurrection, les croyants seuls entendront ce cri, et obéiront a son appel. Nous lisons en
Apocalypse 20, 5 : «Le reste des morts ne vécut pas jusqu’a ce que les mille ans fussent accomplis ». A la fin
des mille années du régne de Christ et des saints, les morts qui n’auront pas été sauvés par la foi, paraitront
devant Lui pour étre jugés selon leurs ceuvres (Apoc. 20, 12).

Ceux qui s’étaient séparés des systémes religieux humains pour se rassembler simplement au nom du
Seigneur, apprirent encore d’autres vérités, telles que celle du « seul corps » (Rom. 12,4, 5; 1 Cor. 10, 17; 12,
12-27;Eph. 1,22,23:3,6:4,15,16;5,30; Col. 1, 18; 2, 19). La Parole de Dieu leur enseigna aussi ce qu’est
réellement I'Eglise comme « ’Assemblée de Dieu » (voyez sur ce point Matt. 16, 18; 1 Tim. 3, 15); et 'unité des



saints selon la pensée de Dieu, en Jean 10, 16 (sur ce sujet, lisez encore Jean 13, 34, 35; 15,12, 17; 17, 11,
21;Act. 1,14;2,42,44;4,32;1 Cor. 1,10; Phil. 1, 27).

Il leur fut également donné de comprendre que, si une assemblée doit étre de toutes maniéres réglée et
maintenue selon les commandements de Dieu, il faut aussi qu’elle poursuive la sainteté. Elle doit étre gardée
pure. lls virent que cela nécessitait I'exercice de la discipline a I'égard de toute personne dans I'assemblée qui
se serait rendue coupable d’'un péché grave, tels que ceux qui sont mentionnés en 1 Corinthiens 5, 11, et que
cette personne devait étre exclue de I'assemblée (v. 13). Ne pas exercer la discipline selon la Parole, non
seulement serait garder du levain dans I'assemblée, mais la souillerait tout entiére. « Un peu de levain fait lever
la pate tout entiere » (1 Cor. 5, 6). Si quelqu’un dans I'assemblée avait péché de cette maniére, 'assemblée, en
obéissance a la Parole de Dieu, devait I'6ter du milieu d’elle, comme étant un méchant (1 Cor. 5, 13; voyez
aussi 1 Cor.3,17; 1 Pier.1,15,16; Ps. 93, 5; Marc 11, 17).

Ces croyants furent aussi rendus capables, par grace, d’aller annoncer I'évangile dans sa simplicité, ne
recevant rien des Gentils, selon 3 Jean 7, et de précher, selon le don qui leur avait été départi, I'évangile que
Paul préchait parmi les nations, et qu’il appelait « mon évangile » et «I’évangile de la gloire du Christ » [2 Cor. 4, 4],
Ainsi la connaissance des Vvérités qu’ils avaient recues se répandit, non seulement dans la contrée ou d’abord
elles avaient été mises en lumiere, mais aussi en diverses contrées des cing continents et dans plusieurs iles.
Un trait remarquable de nos jours, c’est que ces Vvérités sont plus promptement acceptées par plusieurs d’entre
ceux qui sont sortis du paganisme que par ceux qui professent le christianisme. C’est ainsi que, dans les
premiers temps, la Parole était recue avec plus d’empressement par un grand nombre de paiens a Antioche, a
Thessalonique et en d’autres villes, que par les Juifs qui, pour la plupart, rejetaient la vérité (Act. 11, 20, 21,
26;17,12;1Thess. 1,5,7,9; et Act. 13, 46; 18, 28).

* *

Mais, dans ce mouvement, accompagné d’abord d’une grande bénédiction, on a pu voir, comme dans tous
les cas ou Dieu a accordé une bénédiction spéciale a ’homme, l'incapacité de celui-ci de répondre a la grace
qui lui a été conférée, ou de conserver la bénédiction qu’il a recue. Cela est vrai de chacun de nous
individuellement, et si nous ne I'avons pas appris pleinement dans notre cas particulier, I'histoire des plus
éminents serviteurs de Dieu mentionnés dans I’Ecriture, nous le montrera avec évidence.

Ainsi le péché et la chute d’Adam sont manifestes a tous. Quand un monde nouveau commence avec Noé,
celui-ci plante la vigne, s’enivre, et ce monde nouveau entend a son aurore une malédiction prononcée contre
un des membres de la famille du patriarche. Le pére des croyants descend en Egypte, et 13, il fait passer sa
femme pour sa sceur. Isaac fait de méme, et I'on sait tous les manquements de Jacob. Les libérateurs d’Israél,
dans les Juges, nous disent la méme histoire. Il en est ainsi des rois, méme de David, 'homme selon le coeur
de Dieu (Act. 13, 22), et de Salomon, a qui Dieu avait donné un cceur sage et intelligent (1 Rois 3, 12). Pierre
renie le Seigneur, et, plus tard, lui, 'apbtre de la circoncision, a qui Jésus avait remis les clefs du royaume des
cieux, a besoin d’étre repris, parce qu’il ne marchait pas droitement selon la vérité de I'évangile (Matt. 16, 19;
Gal. 2, 14). Paul aussi (par amour pour sa nation) manque a obéir aux paroles du Seigneur, tandis qu’il était
encore libre (Act. 22, 18, 21), et lui, 'apdtre des Gentils, apprend, comme prisonnier, quelle était I'ceuvre
glorieuse a laquelle le Seigneur I'avait appelé quand il était libre (Eph. 3, 1; 4, 1).

Il est certainement humiliant pour nous de voir que non seulement nous, nous avons manque, mais qu’il en
a été de méme des plus grands serviteurs de Dieu. Mais dans la lumiére qui nous a été donnée d’en haut
touchant notre précieux Seigneur, nous contemplons en Lui quelqu’un en qui s’est toujours vue la perfection.



En regardant a Lui, le coeur se repose dans une paix parfaite. Le croyant sait que Christ a, par Son sang, lavé
et 6té tous les péchés de ceux qui, par grace, ont foi en Lui, leur divin Rédempteur. Son ceuvre a la croix a fait
face pleinement a tous leurs besoins. Mais c’est en connaissant Christ Lui-méme que le croyant découvre
quelle merveilleuse bénédiction possédent ceux dont la joie est de se nourrir de Celui qui, dans toutes Ses
pensées, Ses paroles, Ses actes et les mouvements de Son étre, fut parfait de la creche jusqu’a la croix.

Quant a ’'homme, non seulement il y a eu manquement individuel, méme chez les plus fidéles serviteurs de
Dieu, mais le péché et I'abandon de la bénédiction venue d’en haut ont été aussi manifestés collectivement
dans toutes les dispensations ou une bénédiction a été conférée a I’'hnomme, et ou il a eu a jouer un role d’'une
maniére quelconque.

Ces temps ou dispensations, renfermant celle qui est encore a venir, sont au nombre de sept; sept étant le
symbole de ce qui est complet, soit en bien (de la part de Dieu), soit en mal (de la part de 'homme). Cing sont
passeées, la sixieme est le temps actuel, la septiéme est future. Ces divers temps sont :

12 Le jardin d’Eden.

2° Le temps avant le déluge.

3?2 Le temps qui suivit le déluge.

42 L’appel d’Abraham et Israél.

5¢ La venue de Jésus et Sa crucifixion.

6° Le temps présent ou I'Esprit Saint est sur la terre.

7° La venue de Christ comme Juge et Roi, et I'époque ordinairement nommée «le millénium ».

*

* *

Toute personne qui a quelque intelligence de la vérité reconnaitra sans difficulté que, dans chacune des
cinq périodes passées et dans celle ou nous sommes, la bénédiction donnée de Dieu a eu pour suite le péché,
le rejet de la bénédiction, le manquement complet de la part de 'homme. Et quant a la septiéme période,
encore a venir, le livre de I’Apocalypse nous apprend que, quelque grandes qu’auront été la bénédiction
donnée et la puissance exercée durant ces mille années du regne de Christ, 'homme néanmoins tombera
encore (Apoc. 20, 3, 7, 8, et voyez aussi Ps. 18, 44, ou il est dit : « Les fils de I'’étranger se sont soumis a moi en
dissimulant », ou en «rendant une obéissance feinte ». Comp. Ps. 66, 3).

Le millénium sera suivi de I'état éternel ; la ’'homme ne faillira plus, parce que Dieu sera tout en tous (Apoc.
21,3,4,5;1Cor. 15, 28).

Dans le jardin d’Eden, I'Eternel Dieu avait fait croitre tout arbre agréable & la vue et bon & manger. L’homme
y fut placé pour le cultiver et pour le garder. Il lui était permis de manger librement de tout arbre du jardin, sauf
un seul. L’Eternel Dieu lui avait dit qu’au jour ol il mangerait de I'arbre défendu, il mourrait certainement. Adam
désobéit, et ainsi « par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par le péché la mort» (Rom. 5, 12).
L’homme fut chassé du jardin d’Eden pour labourer le sol duquel il avait été pris.

Puis suivit une période de plus de seize cents années, durant laquelle la méchanceté de ’homme devint si
grande que Dieu fit venir sur la terre le déluge qui balaya la violence et la corruption qui la couvraient. L’arche,
type du Sauveur, abrita Noé et sa maison, ainsi que toutes les créatures vivantes qui y étaient entrées, et les
préserva de la destruction qui engloutit les hommes méchants.



Apreés le déluge, un frein fut mis a la violence et I'ordre fut établi. Les géants ne purent plus tuer impunément
ceux qui étaient plus faibles qu’eux. Dieu dit a Noé : « Et certes je redemanderai le sang de vos vies ; de la main
de tout animal je le redemanderai, et de la main de 'homme; de la main de chacun, de son frere, je
redemanderai la vie de ’homme. Qui aura versé le sang de ’homme, par ’'homme son sang sera versé; car a
'image de Dieu, il a fait 'homme» (Gen. 9, 5, 6). Deux choses sont mentionnées comme caractérisant
spécialement les hommes durant cette troisieme période : ils ne glorifierent point Dieu comme Dieu, et ils ne
furent pas reconnaissants. lls devinrent ainsi vains dans leurs raisonnements, et leur coeur destitué
d’intelligence fut rempli de ténébres (Rom. 1, 21). Il en résulta une idolatrie toujours plus avilissante, au point
que les hommes en vinrent a adorer comme dieux méme des reptiles. L’homme rendit hommage a des
créatures si infiniment au-dessous de lui! « Se disant sages, ils sont devenus fous, et ils ont changé la gloire du
Dieu incorruptible en la ressemblance de I'image d’'un homme corruptible et d’oiseaux et de quadrupédes et de
reptiles » (Rom. 1, 22, 23). lIs ont «changé la vérité de Dieu en mensonge, et ont honoré et servi la créature
plutdét que celui qui I'a créée, qui est béni éternellement » (v. 25). C’est pourquoi Dieu les a livrés a I'impureté,
aux affections déréglées, et a un esprit réprouvé. Les tristes détails de cet état sont décrits dans ce méme
chapitre (v. 24 a la fin).

Les nations paiennes du passé et du présent ont suivi le méme chemin que leurs prédécesseurs de la
troisieme période. La tendance naturelle de I'esprit de 'homme pour I'idolatrie peut se voir largement
développée de nos jours méme dans la chrétienté, non seulement chez les professants, mais aussi chez des
croyants. Pour s’en assurer, on n'a qu’a faire attention a la valeur attachée, par un si grand nombre de
personnes, aux images, aux peintures, aux reliques, aux croix, aux vétements, aux vitraux et a d’autres objets
matériels.

Il est remarquable que, dans la chrétienté, 'on place dans un grand nombre d’édifices consacrés aux
services religieux les dix commandements, et que I'on semble ignorer complétement celui qui dit : « Tu ne te
feras point d’image taillée, ni aucune ressemblance de ce qui est dans les cieux en haut, et de ce qui est sur la
terre en bas, et de ce qui est dans les eaux au-dessous de la terre » [Ex- 20, 4], Si ce commandement était
observé, on verrait un grand changement dans plus d’une publication religieuse, dont I'un des traits principaux
de nos jours est d’offrir aux yeux du lecteur des représentations de notre précieux Seigneur. On va méme
jusqu’a figurer sur des cartes, d’'une maniere symbolique, le Peére, le Fils et le Saint Esprit. Chercher a
représenter par des peintures ou autrement la Parole devenue chair, dont la gloire était celle d’un Fils unique
auprés du Pére, pleine de grace et de vérité[Jean 1, 14| est une chose que rejettera absolument toute &me a qui
a été donné en quelque mesure I'esprit de sagesse et de révélation dans la connaissance de Christ (Eph. 1,
17). La folie en méme temps que I'impiété qu’il y a de représenter symboliquement le Pére et le Saint Esprit doit
étre évidente a toute personne qui a quelque intelligence spirituelle.

Bien que ’'hnomme ait manqué dans la troisieme période, au point que Dieu I'ait livré aux convoitises et aux
passions de son cceur, Il ne I'a cependant pas entierement abandonné. Il a appelé hors de cet état de choses
un homme, Abraham, qui devint la souche de I'unique nation de la terre que Jéhovah reconndt des lors comme
Son peuple : « Je vous ai connus, vous seuls, de toutes les familles de la terre », dit I'Eternel ; « c’est pourquoi je
visiterai sur vous toutes vos iniquités » (Amos 3, 2).

Cette nation est représentée sous la figure d’une vigne, mais d’'une vigne qui ne porte pas de fruit. « Mon
bien-aimé avait une vigne sur un coteau fertile. Et il la fossoya et en 6ta les pierres, et la planta de ceps exquis;
et il batit une tour au milieu d’elle, et y tailla aussi un pressoir; et il s’attendait a ce qu’elle produirait de bons
raisins, et elle produisit des raisins sauvages» (Es. 5, 1, 2; voyez aussi Ps. 80, 8, 14; Jér. 2, 21; Ez. 15; Os.



10, 1). Israél a manqué et la vigne a été coupée (Ps. 80). Le péché commis par la nation était si grand que Juda
dut étre 6té de devant la face de I'Eternel (2 Rois 24, 3), et, de méme que les dix tribus, il fut emmené en
captivité. Telle fut la chute de plus en plus accentuée de ’'homme dans ces quatre périodes, quels que fussent
les bénédictions, la patience, les avertissements et le long support de Dieu.

Toutefois, quel que flt ’'homme, Dieu qui I'avait créé a Son image, selon Sa ressemblance [Gen. 1, 26] ne
voulait pas cesser de travailler a le bénir, selon Son propre dessein et Sa propre grace. C’est pourquoi, si
rebelle et de col roide que se fat toujours montré ’homme, Dieu envoya Son Fils unique et bien-aimé dans le
monde, non « afin qu’il jugeat le monde, mais afin que le monde f(t sauvé par lui» (Jean 3, 17).

Dans les quatre premiéres périodes, Dieu s’était manifesté comme un Dieu «miséricordieux et faisant
grace, lent a la colére, et grand en bonté et en vérité » (Ex. 34, 6). Il avait eu des communications avec les
hommes, soit par I'intermédiaire des anges, soit en leur parlant Lui-méme. Nous le voyons par I'exemple
d’Adam, de Noé, d’Abraham, d’lsaac, de Jacob, de Moise, de Samuel, de David, des prophétes, et d’autres
encore. Néanmoins c’étaient des temps d’ignorance (Act. 17, 30), et Dieu alors habitait «dans I'obscurité
profonde » (2 Chron. 6, 1). Mais dans la cinquieme période, Dieu est venu parler a ’'homme, non par des
visions, ni par des prophetes, mais par Son Fils bien-aimé, suivant ce qui est écrit : « Dieu ayant autrefois, a
plusieurs reprises et en plusieurs manieres, parlé aux peres par les prophétes, a la fin de ces jours-la, nous a
parlé dans le Fils» (Héb. 1, 1-2), c’est-a-dire dans la personne de Son Fils. Il restait, pour parler a ’'homme, un
moyen bien au-dessus de tous ceux que Dieu avait employés jusqu’alors : Dieu se manifestant Lui-méme dans
la personne adorable de Son Fils. C’était le dessein de Dieu, méme avant que le monde fat forme, de sauver
les pécheurs, non seulement en les délivrant du jugement, mais en les amenant & Lui (2 Tim. 1, 9, 10; Eph. 1,
4, 13; 1 Pier. 3, 18). Mais la gréace devait agir pour qu’en vertu de I'effusion du précieux sang de Christ, les
péchés de ceux qui croiraient fussent 6tés parfaitement et ne fussent plus jamais remis en mémoire. Ainsi nous
lisons : « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, et ne leur imputant pas leurs fautes » (2 Cor.
5,19).

Mais la grace qui apportait ainsi a tous la justice, le salut et la bénédiction (Rom. 3, 22; 2 Cor. 5, 14, 15;
Tite 2, 11), servit seulement a démontrer, une fois de plus, I'entiére incapacité de I’homme, quant a ce qui le
concerne, de recevoir la bénédiction qui lui est présentée.

Aux jours d’Esdras et de Néhémie, un résidu d’entre les Juifs était revenu a Jérusalem. C’est au milieu de
leurs descendants que naquit Jésus, le Messie promis. Mais, sauf un petit nombre qui crurent en Lui, les Juifs,
de concert avec les Gentils, rejeterent le Messie, Le couvrirent d’opprobres, et Le crucifierent. lls Lui
préférérent un meurtrier, et mirent a mort le Prince de la vie (Act. 3, 14, 15). Le Seigneur avait dit d’eux :
« Maintenant ils ont, et vu, et hai et moi et mon Pére » (Jean 15, 24). Etienne résume en quelques mots I'histoire
de cette nation choisie de Dieu. lls ont persécuté et tué les prophétes «qui ont prédit la venue du Juste »; ils
L’ont livré et mis a mort; ils ont transgressé la loi qu’ils avaient recue par la disposition des anges, et ils ont
résisté a I'Esprit Saint (Act. 7, 51-53). L’homme a rejeté et crucifié le Fils de Dieu, et dés lors le monde a été
jugé, bien que, par la grace, la miséricorde, la patience et le long support de Dieu, I'exécution de la sentence ait
été différée.

L’homme n’a donc plus besoin d’étre mis a I'épreuve pour savoir s’il y a en lui, ou s’il peut venir de lui, quoi
que ce soit de digne de Dieu. Il a rejeté le seul nom sous le ciel, qui soit donné, par lequel ’homme puisse étre
sauvé (Act. 4, 12). Lorsque les Grecs, qui étaient des Gentils, demanderent a voir Jésus, le Seigneur parla
aussitét de Sa mort et ajouta : « Maintenant est le jugement de ce monde » (Jean 12, 31). Le monde fut jugé
quand le Fils de I’'hnomme fut crucifié. La derniére épreuve de ’'homme était accomplie. Non seulement il a hérité



d’Adam une nature corrompue et est lui-méme devant Dieu un pécheur coupable, mais il a aussi rejeté et
crucifié le Fils de Dieu, Celui par qui seul il pouvait étre purifié de ses péchés et sauvé de la perdition.

Tandis que, du c6té de 'homme, il y a eu ainsi manquement, péché et méchanceté, d’'une maniere
incessante et croissante, et bien que le jugement doive finalement étre exécuté sur les impies, il y a eu, de la
part de Dieu, bonté, long support, patience, miséricorde, grace et amour, agissant continuellement et tout a fait
au-dessus du péché et de la méchanceté de 'lhomme. Néanmoins il faut que Dieu, qui est saint, agisse a
I'égard du péché et du mal. Aucune chose souillée, aucune abomination, aucune fausseté ne peuvent entrer
dans la cité que la gloire de Dieu éclaire et dont ’Agneau est la lampe (Apoc. 21, 23, 27). Et les croyants sont
exhortés a attendre de nouveaux cieux et une nouvelle terre ou la justice habite (2 Pier. 3, 13). C’est pourquoi
un temps doit venir ou, la patience de Dieu étant arrivée a son terme, le jugement sera exécuté sur le péché et
le mal.

En contraste avec tous les manquements, toute I'ingratitude, tout le péché et la méchanceté de ’homme,
durant ces cing périodes, combien Dieu n’a-t-1l pas manifesté envers lui et pour lui, Sa miséricorde, Sa gréace,
Sa bonté, Son long support et Sa patience !

Dans la premiére période, Dieu avait placé 'homme dans le jardin d’Eden, et avait fait croitre du sol pour sa
nourriture tout fruit agréable a la vue et bon a manger(Gen. 2, 9], Dieu lui avait donné, pour aide et pour
compagne, Eve, os de ses os et chair de sa chair. Pendant qu'il était innocent, Dieu I'avait doué d’'une
intelligence qui dépassait de beaucoup celle d’aucun de ses descendants, de sorte qu’il avait la capacité de
donner un nom a chaque béte des champs et a chaque oiseau de l'air qui lui étaient présentés[3]. Ce fait
montre a tout esprit sérieux la folie du darwinisme et de tous les systémes semblables imaginés par I'esprit
humain, et que tant d’hommes d’un talent naturel incontestable cherchent a soutenir. Adam, doué ainsi de si
hautes facultés et comblé de bénédictions, fut désobéissant et attira sur lui la malédiction et la mort. La encore
se manifesta la miséricorde de Dieu, dans le fait qu’ll chassa ’lhomme du jardin et 'empécha ainsi de prendre
du fruit de I'arbre de vie et d’en manger, ce qui I'e(it fait vivre pour toujours dans I'état ou le péché I'avait réduit.
En méme temps se sont montrées la sagesse et la grace de Dieu dans la déclaration qu’ll fit, que la semence
de la femme écraserait la téte du serpent[Gen. 3, 15] c’est-a-dire que Jésus, par la mort, détruirait celui qui a le
pouvoir de la mort, c’est-a-dire le diable [Héb. 2, 14],

Dans la seconde période, le long support et la patience de Dieu se manifestérent dans le témoignage que
Noé rendit pendant cent vingt années avant le déluge. Dieu donnait ainsi aux hommes le temps de se repentir
avant de balayer de la surface de la terre la violence et la corruption qui y avaient prévalu. « Mon Esprit, dit
I'Eternel, ne contestera pas a toujours avec I’homme, puisque lui n’est que chair; mais ses jours seront cent
vingt ans »[Gen. 6, 3], Telle fut la longue patience de Dieu. On a parfois donné de ce verset une étrange
interprétation, c’est-a-dire qu’a I'age antédiluvien de I’homme devait succéder un temps ou il ne vivrait plus que
cent vingt ans. Le chapitre 11 de la Genése montre que cette explication est contraire aux faits. Les cent vingt
années furent la durée de la construction de l'arche, et ce laps de temps était donné aux hommes pour se
repentir. Noé, en batissant I'arche, condamnait le monde (Héb. 11, 7). En méme temps, durant cette période, il
était prédicateur de justice, rendant témoignage au monde et I'avertissant de la part de Dieu (2 Pier. 2, 5). Le
long support de Dieu, avant qu’ll mit fin & la terrible méchanceté de ce temps-la, «attendait dans les jours de
Noé, tandis que I'arche se construisait, dans laquelle un petit nombre, savoir huit personnes, furent sauvées a
travers I'eau » (1 Pier. 3, 20).

Dans la troisieme période, ’'homme s’éloigna de la connaissance du vrai Dieu et descendit jusqu’a adorer
des bétes immondes. Mais tout en s’abaissant ainsi quant a Dieu, ’'homme s’exaltait lui-méme avec un orgueil



inoui. Les hommes, durant cette période, concurent la pensée de batir une ville et de construire une tour dont le
sommet atteindrait le ciel, et de se faire par la un nom, de peur d’étre dispersés sur la face de la terre. Dieu,
mettant fin a ce dessein, empécha que ces imaginations de I'esprit des hommes allassent a de plus grands
extrémes. Il confondit leur langage et les dispersa au loin sur la face de la terre, effectuant ainsi la chose méme
gu’ils avaient résolu d’éviter (Gen. 11, 4-8). Dieu supporta ’'homme durant cette période, bien que, comme
nous l'avons vu, il se dégradat de plus en plus et perdit toute vraie pensée de Dieu, en s’adonnant a une
idolatrie toujours plus avilissante. Dieu ne 'abandonna pas entiérement. Il appela un homme, Abraham, a sortir
de son pays, de sa parenté et de la maison de son pere, pour étre la souche d’une grande nation, pour le bénir
et rendre son nom grand, et pour étre lui-méme une bénédiction (Gen. 12, 1, 2).

Cette confiance de 'homme en lui-méme pour accomplir de grandes choses en laissant Dieu a I'écart ; cette
perte de toute vraie connaissance de Dieu, si manifeste dans la troisieme période, sont choses qu’il n’est pas
difficile de voir largement développées dans la période actuelle. La confiance de '’homme en lui-méme se
montre dans le méme principe qu’autrefois, celui de coopération et d’association qui s’étend de plus en plus, et
qui monte des individus aux différentes classes de la société, et de celles-ci aux nations, pour étre pleinement
manifesté a la fin, lorsque les dix rois auront « une seule et méme pensée », et donneront «leur puissance et
leur pouvoir a la béte » (Apoc. 17, 12, 13). Quant a la perte de toute vraie connaissance de Dieu, on peut la voir
dans les efforts qui deviennent si communs dans la chrétienté chez ceux qui se nomment ministres chrétiens, et
qui tendent a se mettre sur un méme niveau avec ceux dont le culte est aussi insensé et aussi faux que le furent
jamais les cultes des anciens ages. Prenez, par exemple, le « Congrés des religions ». Ainsi I'orgueil dans
’lhomme quant a ce qu’il peut faire et I'ignorance de Dieu, sont les caractéristiques de I'dge présent, comme ils
I'étaient dans la troisieme période de I'histoire de ’homme.

Les Psaumes, les livres historiques et ceux des prophétes rendent partout témoignage a la patience, a la
bonté et & la miséricorde de Dieu envers Israél, Son peuple. « L’Eternel, le Dieu de leurs péres, envoya vers eux
par ses messagers, se levant de bonne heure et envoyant, car il avait compassion de son peuple et de sa
demeure » (2 Chron. 36, 15). « Qu’y avait-il encore a faire pour ma vigne, que je n’aie pas fait pour elle ? » (Es.
5, 4). «Depuis le jour que vos péres sortirent du pays d’Egypte, jusqu’a ce jour, je vous ai envoyé tous mes
serviteurs les prophetes, chaque jour me levant de bonne heure, et les envoyant. Mais ils ne m’ont point écouté,
et ils n’ont point incliné leur oreille; et ils ont roidi leur cou, ils ont fait pis que leurs péres » (Jér. 7, 25, 26. Voyez
aussi Jér. 25, 4, et plusieurs autres passages du méme livre, ainsi que des écrits des autres prophétes). Le
péché de la nation devint si grand qu’a la fin Dieu écrivit sur elle : « Lo-Ammi..., pas mon peuple» (Os. 1, 9).
Méme lorsque les Juifs, & cause de leurs péchés, sont en captivité, Dieu se souvient d’eux, et «'Eternel réveilla
I'esprit de Cyrus, roi de Perse », afin qu’il renvoyat un résidu des captifs d’lsraél a Jérusalem pour bétir la
maison de I'Eternel (Esdr. 1, 1, 5). L4, Dieu les protégea contre leurs ennemis, et les rendit capables de batir un
autel, de construire le temple et de relever la muraille de la cité. Il leur promit la bénédiction, comme nous le
lisons en Aggée et Zacharie, et malgré cela, comme Malachie nous I'apprend, I’état du résidu juif alla de mal en
pis.

Si mauvais que puisse étre ’'homme, Dieu, néanmoins, a toujours quelques témoins sur la terre qui, par
grace, Le craignent et L’honorent. Ainsi, au temps d’Elie, sept mille hommes n’avaient point fiéchi le genou
devant Baal (1 Rois 19, 18). Ainsi encore, en Malachie, nous lisons : «Alors ceux qui craignent I'Eternel ont
parlé I'un & 'autre, et I'Eternel a été attentif et a entendu, et un livre de souvenir a été écrit devant lui pour ceux
qui craignent I'Eternel, et pour ceux qui pensent & son nom. Et ils seront & moi, mon trésor particulier, dit
I'Eternel des armées, au jour que je ferai; et je les épargnerai comme un homme épargne son fils qui le sert »



(Mal. 3, 16, 17). Tels étaient dans la nation Joseph et Marie, Zacharie et Elisabeth, Siméon et Anne, au temps
ou le Seigneur naquit (Luc 1 et 2).

Quelle langue ou quelle plume d’un simple homme pourrait décrire la miséricorde, le long support et la
grace de Dieu envers ’'homme durant la cinquieme période ? Pendant quatre mille ans, I’'homme avait prouvé
que de lui-méme il ne pouvait rien faire pour Dieu, et qu’au contraire, dans chaque dispensation, il s’était
montré opposé & Dieu. En Eden, avant ou aprés le déluge, ou comme la seule nation choisie du milieu des
autres, ’'homme a failli entiérement. Comme le dit le psaume 14 : « L’Eternel a regardé des cieux sur les fils des
hommes, pour voir s’il y a quelqu’un qui... recherche Dieu : ils se sont tous détournés, ils se sont tous ensemble
corrompus; il n’y a personne qui fasse le bien, non pas méme un seul ». Mais quand il n’y a plus rien a attendre
de I'homme pour qu’il se secoure lui-méme, Dieu intervient en sa faveur. Ainsi Esaie dit : « Et il vit qu’il n’y avait
personne, et il s’étonna qu’il N’y edt pas d’intercesseur ; et son bras le sauva, et sa justice le soutint» (Es. 59,
16). C’était la pensée de Dieu, méme avant la fondation du monde, d’élire les saints en Christ. C’était le bon
plaisir de Sa volonté de les prédestiner a étre adoptés de Lui comme Ses enfants par Jésus Christ. Ce dessein
et cette grace de Dieu qui nous est donnée dans le Christ Jésus avant que le monde f(t, ont été manifestés par
I'apparition de notre Seigneur Jésus Christ (Eph. 1, 4-5; 2 Tim. 1, 9). Tout est grace et miséricorde pour le
croyant. Dieu vit la méchanceté qui est dans ce monde, Il vit qu’il n’y avait « point de juste, non pas méme un
seul »[Rom. 3, 10] et Il envoya dans le monde Son Fils unique et bien-aimé, non «afin qu’il jugeat le monde, mais
afin que le monde fat sauve par lui» (Jean 3, 17). «Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme,
ne leur imputant pas leurs fautes » (2 Cor. 5, 19). Mais nous I'avons déja dit, tout fut en vain quant a ce qui était
de 'hnomme. A tous ses péchés passés, il ajouta celui de rejeter et de crucifier Jésus. La multitude, sous
I'influence des principaux sacrificateurs et des anciens du peuple, renia le Saint et le Juste, et demanda qu’on
lui accordat un meurtrier, et ainsi les Juifs mirent a mort le Prince de la vie (Matt. 27, 20; Act. 3, 14, 15).

Et maintenant, apres tout ce que Dieu a fait, méme jusqu’a envoyer dans le monde Son Fils bien-aimé, et
apres que tout a failli de la part de 'homme, Dieu enfin n'exécutera-t-Il pas Son jugement sur 'hnomme ? Le
jugement de ce monde, comme on I'a déja dit, a eu lieu quand Christ a été rejeté (Jean 12, 31). Ce jugement
n’est pas encore exécuté. Lorsque la sentence de mort a été prononcée contre un criminel, il peut s’écouler un
certain temps entre le jugement et I'exécution. Dieu avait envoyé Son Fils dans le monde afin de le sauver, et
’lhomme a craché contre ce Fils bien-aimé et L’a crucifié. Aprés tous ces actes accomplis par 'homme,
I’adoration de bétes immondes au lieu du culte rendu a Dieu, le rejet du Fils de Dieu et la préférence accordée a
un meurtrier, dans chaque période 'homme désobéissant a Dieu et se détournant de Lui, et enfin jetant le Fils
de Dieu hors du monde créé par Lui et pour Lui (Col. 1, 16; Jean 1, 10), combien n’est-il pas étonnant que Dieu
puisse encore agir en grace, en miséricorde, en patience envers 'homme! Comme I'Ecriture le dit : «Le
Seigneur ne tarde pas pour ce qui concerne la promesse, comme quelques-uns estiment qu’il y a du
retardement; mais il est patient envers vous, ne voulant pas qu’aucun périsse, mais que tous viennent a la
repentance » (2 Pier. 3, 9), et c’est ainsi qu’au lieu que le jugement soit exécuté sur le monde, Dieu qui «veut
que tous les hommes soient sauvés et viennent a la connaissance de la vérité» (1 Tim. 2, 4), agit encore en
grace et en miséricorde envers les hommes.

* *

Bien que ce soit peu compris, le fait est que la période actuelle, la sixieme, est celle durant laquelle la
bénédiction de Dieu est la plus grande quant aux privileges et a la puissance accordés a ’homme, mais en
méme temps celle ou I’homme a failli le plus et ou son péché est le plus grand.



Ce qui caractérise la période actuelle est que, pendant toute sa durée, le Saint Esprit Lui-méme est
personnellement ici-bas.

Dans la cinquieme période, Dieu s’était révélé par Son Fils (Jean 1, 14, 18; 14, 9; 15, 24; 1 Tim. 3, 16).
Jésus fut oint de I'Esprit Saint et de puissance. Il allait de lieu en lieu, faisant du bien, et guérissant tous ceux
qui étaient opprimés par le diable, et Dieu était avec Lui (Act. 10, 38). Cependant Il dit expressément a Ses
disciples qu’il leur était avantageux qu’ll s’en allat, parce que sans cela le Consolateur ne viendrait pas a eux,
mais que, s’ll s’en allait, Il Le leur enverrait (Jean 16, 7). Voyez aussi 7, 39, ou il nous est dit que «I’'Esprit Saint
n’était pas encore, parce que Jésus n'avait pas encore été glorifié ». Le Seigneur leur dit aussi que le
Consolateur serait avec eux éternellement, que I’'Esprit demeurerait avec eux et serait en eux (Jean 14, 16, 17).
Les paroles du Seigneur montrent qu’il valait mieux pour les disciples que le Saint Esprit fOt avec eux ici-bas,
que si Lui-méme vy était resté. Celui qui croirait en Lui ferait alors de plus grandes ceuvres que celles que Lui-
méme avait faites, comme Il le leur dit : « En vérité, en vérité, je vous dis : Celui qui croit en moi fera, lui aussi,
les ceuvres que moi je fais, et il en fera de plus grandes que celles-ci; parce que moi, je m’en vais au Pere »
(Jean 14, 12). C’est ce qui eut lieu aprés la crucifixion et I'ascension du Seigneur, et la descente du Saint Esprit
(Act. 2, 33).

Lorsque le Seigneur était ici-bas, Il accomplit plusieurs miracles. Une femme fut guérie de son fiéau en
touchant seulement le bord de Son vétement[Matt. 9, 20-21]: yn peu de boue que le Seigneur fit en crachant en
terre et dont Il oignit les yeux d’un aveugle-né, donna la vue a celui-ci aprés qu’il se fut lavé au réservoir de
Siloé [Jean 9, 6-7]: mais aprés que le Seigneur fut monté au ciel, et se fut assis a la droite de la Majesté dans les
hauts lieux, et aprés qu’ll eut envoyé I'Esprit Saint, voici ce qui est dit : On apportait les infirmes dehors dans
les rues, et on les « mettait sur de petits lits et sur des couchettes, afin que, quand Pierre viendrait, au moins
son ombre passat sur quelqu’un d’eux. Et la multitude aussi des villes d’alentour s’assemblait a Jérusalem,
apportant les infirmes et ceux qui étaient tourmentés par des esprits immondes ; et ils étaient tous guéris » (Act.
5, 15, 16). Nous lisons aussi : « Dieu faisait des miracles extraordinaires par les mains de Paul, de sorte que
méme on portait de dessus son corps des mouchoirs et des tabliers sur les infirmes; et les maladies les
quittaient, et les esprits malins sortaient » (Act. 19, 11, 12).

Le Seigneur était quelquefois suivi par des multitudes, mais la plupart du temps un petit nombre de
disciples seulement L’accompagnaient, et tous L’abandonnérent quand Il fut livré entre les mains des
méchants. Mais aprés la descente du Saint Esprit, dans la ville méme ou Il avait été rejeté et condamné, trois
mille &mes en un seul jour furent ajoutées a ceux qui croyaient, et tous ceux-la « persévéraient dans la doctrine
et la communion des apbtres, dans la fraction du pain et les prieres » (Act. 2, 41, 42). Une autre fois, le nombre
des hommes qui crurent se monta a environ cing mille (Act. 4, 4). Tout cela arriva a Jérusalem, dans la cité
méme ou les Juifs, conduits par les sacrificateurs et les anciens, avaient demandé, quelques semaines
auparavant, que Jésus f(t mis a mort, criant : « Crucifie-le, crucifie-le » [Luc 23, 21] insistant en méme temps pour
que Barabbas f(t relaché.

Mais maintenant, le Seigneur étant en haut et le Saint Esprit ici-bas, tout était changé. Les apbtres étaient
rendus capables de rendre avec une grande puissance le témoignage de la résurrection du Seigneur Jésus, et
une grande grace était sur tous les croyants (Act. 4, 33). Dieu aussi rendait «témoignage avec eux par des
signes et des prodiges, et par divers miracles et distributions de I'Esprit Saint, selon sa propre volonté » (Héb.
2, 4). Le Seigneur Lui-méme coopérait avec eux (Matt. 28, 20 ; Marc 16, 20). La ville de Jérusalem tout entiére
était sens dessus dessous. Les chefs du peuple, les anciens et les scribes, quelque acharnés qu’ils fussent
pour arréter le témoignage des apdtres, et quelque désir qu’ils eussent d’user de violence envers eux,



craignaient d’'une part de les punir a cause du peuple, et étaient, d’autre part, incapables de fermer la bouche
aux témoins de Jésus, a cause du courage et de la fidélité de ceux-ci. Ce n’est pas qu’en général le peuple fat
converti, mais en suite de la descente de I'Esprit Saint, la puissance était si grande que tous glorifiaient Dieu de
ce qui avait eu lieu (Act. 2, 33, 43; 4, 21). Plusieurs, aprées le jugement exécuté sur Ananias et Sapphira,
n’osaient pas se joindre a I’Assemblée, et cependant des multitudes, hommes et femmes, y étaient ajoutées
(Act. 5, 13, 14). Tout cela s’accordait avec ce que le Seigneur leur avait dit quand Il était ici-bas. Les apbtres
avaient di attendre a Jérusalem jusqu’a ce qu’ils fussent revétus de la puissance d’en haut. Cela devait avoir
lieu quand le Saint Esprit descendrait sur eux (Luc 24, 49; Act. 1, 8); et apres la descente de I’'Esprit Saint, ils
devaient étre les témoins du Seigneur. Tout cela arriva. L'Esprit Saint descendit, comme il est rapporté en
Actes 2; les croyants furent baptisés par I'Esprit en un seul corps, conformément a ce qui est dit en 1
Corinthiens 12, 13, ce corps dont Christ est la Téte, ainsi que I'enseigne Ephésiens 1, 22; 4, 15; 5, 23;
Colossiens 2, 19. Les apbtres alors, au lieu d’étre réunis dans une chambre haute, avec les portes fermées, par
crainte des Juifs (Jean 20, 19), sont maintenant remplis de I'Esprit, et rendent hardiment témoignage devant le
souverain sacrificateur et tous ceux qui étaient de la race sacerdotale, devant les chefs du peuple, les anciens
et les scribes, et leur disent que c’est par le nom de Jésus de Nazareth, qu’ils avaient crucifié, mais que Dieu
avait ressuscité d’entre les morts, que cet homme, boiteux des le sein de sa mére, se tenait guéri, en pleine
santé, devant eux. lls ajoutent que ce Jésus, la pierre méprisée par eux qui batissaient, était devenu la pierre
angulaire, et ils proclament qu’il n’y a aucun autre nom donné sous le ciel par lequel il nous faille étre sauvés
(Act. 4,5, 6, 10-12).

* *

Mais toutes les fois que Dieu a agi avec faveur et puissance envers ’'homme et pour ’lhomme, celui-ci a
bientét montré, par ses manquements et son péché, combien il est incapable par lui-méme de répondre a la
bénédiction qui lui a été donnée, ou de la garder.

Ainsi, des le cinquieme chapitre des Actes, nous voyons Ananias et Sapphira mentir a I'Esprit Saint, en
retenant une partie du prix de la possession qu’ils avaient vendue ; ils apportent le reste et le mettent aux pieds
des apétres; ils sont ainsi des exemples de ces personnes qui, en apparence, font beaucoup, mais agissent de
maniere a ce que les autres pensent qu’ils font plus qu’en réalité. Cela arriva «au commencement»; le
jugement tomba immédiatement sur les deux coupables, et leurs corps morts furent emportés par les jeunes
hommes et ensevelis. L’Assemblée de Dieu doit étre maintenue pure; ce principe reste vrai partout ou
marchent, comme des enfants de lumiére, ceux qui sont assemblés au nom du Seigneur selon Matthieu 18, 20,
et en obéissance aux commandements du Seigneur, contenus en 1 Corinthiens 14, 23 a 40 ; en d’autres termes
ceux qui demeurent dans ce qui a été «entendu des le commencement ». Lorsqu’ils marchent ainsi, la Parole
déclare que le fruit qui en résulte consiste « en toute bonté, et justice, et vérité » (Eph. 5, 9). Nul mensonge ne
peut étre toléré dans ce qui, en quelque mesure, est la colonne et le soutien de la vérité[1 Tim. 3, 15] et 13 ou
I'Esprit Saint n’est pas attristé.

Mais, dira-t-on, n'y a-t-il pas plusieurs personnes qui ont agi comme Ananias et Sapphira, sans étre
frappées comme eux ? Sans doute, mais il faut que nous sachions bien que les paroles et les actes de Dieu
relativement a nous, quoique toujours dictés et accomplis selon Sa sagesse infinie et Son amour parfait, varient
suivant les temps et les occasions qui se présentent, et suivant ce qui convient a notre condition et a nos
besoins.



C’est ainsi qu’une sévere discipline fut immédiatement exercée de la part de Dieu sur Ananias et Sapphira
dont le mensonge rejaillissait sur I’Assemblée de Dieu, lorsque les saints étaient dans leur premier amour [Apoc.
2,4], que I'Eglise avait été fiancée & Christ comme une vierge chaste[2 Cor. 11, 2], et que tous les croyants étaient
un cceur et une amelAct. 4, 32], Cette tache ne pouvait étre tolérée au milieu des saints, en un temps tel que
celui-1a, et c’est pourquoi elle fut immédiatement 6tée. C’était un péché a la mort (1 Jean 5, 16).

Il'y a eu depuis bien des actes de mensonge, mais, au temps présent, ou le nombre des croyants
rassemblés au nom du Seigneur Jésus, est comparativement petit, et plus petit encore le nombre de ceux qui
saisissent d’'une maniére intelligente ce qu’est une assemblée de Dieu; ou, de plus, au lieu de cette unité qui
distinguait les saints au commencement, les divisions et les sectes sont, non seulement nombreuses, mais
approuvées par une grande quantité de croyants, en ce temps ou la généralité des saints s’est écartée de ce
qui avait été «entendu dés le commencement », Dieu ne nous parle plus de la méme maniere qu’ll le faisait au
commencement.

Au lieu de purifier du péché les systémes religieux de nos jours, le croyant est exhorté a se purifier lui-méme
des vases & déshonneur qui se trouvent dans la chrétienté ; celle-ci est comparée par I'Ecriture & une grande
maison dans laquelle se trouvent des vases, les uns a honneur, les autres a déshonneur (2 Tim. 2, 20, 21). Le
croyant doit prendre garde a lui-méme, et ne pas participer aux péchés des autres; il a a se garder pur lui-
méme, plutbt que de s’'imaginer que par de I'énergie ou du dévouement de sa part, la pureté et la vérité
caractériseront jamais, durant la période actuelle, ceux qui, collectivement, ne sont pas obéissants au
commandement du Seigneur (1 Cor. 14, 23, a la fin) et qui ne demeurent pas dans ce qui a été «entendu dés le
commencement». La crainte des conséquences qui résulteraient du fait de se séparer des vases a
déshonneur, peut faire qu’un saint reste associé avec eux, tandis que lui est peut-étre doué et a plusieurs
égards trés dévoué, mais le croyant qui agit de maniére a plaire a Celui qui I'a enr6lé pour la guerre[2 Tim. 2, 4]
ne doit pas redouter les conséquences de son obéissance & la Parole. « Ecouter est meilleur que sacrifice,
préter I'oreille, meilleur que la graisse des béliers » (1 Sam. 15, 22).

La maniére différente dont Dieu agit envers les siens selon les temps, peut se voir dans Ses voies envers
Israél. C’est a Jéricho qu’lsraél remporta sa premiére victoire apres son entrée dans la terre promise. Tout I'or
et I'argent, et tous les vaisseaux d’airain et de fer pris a I'ennemi devaient étre consacrés a Jéhovah. Un
homme de la nation désobéit; Acan prend un manteau babylonien, de I'argent et de I'or, et les cache dans la
terre, au milieu de sa tente. Mais ce péché qui souillait le peuple élu a son entrée en Canaan ne pouvait étre
toléré, et Acan dut étre retranché du milieu des fils d’Israél, afin que Jéhovah pldt demeurer avec eux et qu'ils
pussent tenir devant leurs ennemis. Acan fut lapidé avec tout ce qui lui appartenait, et I'Eternel revint de Sa
colere (Jos. 7, 12-26). Ainsi Israél fut purifié de son péché. Mais, a une autre époque, Achaz prit I'argent et I'or
qui se trouvaient dans la maison de I'Eternel & Jérusalem, et I'envoya au roi d’Assyrie, et lui et d’autres rois de
Juda, ainsi que ceux des dix tribus, commirent toutes sortes d’abominations, sans que Juda et Israél subissent
aucun jugement semblable a celui qui avait frappé la nation lors de sa premiere transgression apres son entrée
dans le pays.

On constate la méme différence dans les deux épitres a Timothée. Dans la premiére, ou I’Assemblée est
considérée comme étant en ordre, I'ap6tre rappelle a Timothée comment il doit se conduire dans la maison de
Dieul3. 15]; mais, dans la seconde, ou I'on voit I’Assemblée en désordre, la maison de Dieu, comme nous
I'avons dit, est comparée a une grande maison, ou se trouvent non seulement des vases d’or et d’argent, mais
aussi de bois et de terre, les uns a honneur et les autres a déshonneur ; alors Timothée est exhorté a se purifier



de ceux-ci, et a poursuivre la justice, la foi, 'amour et la paix, avec ceux qui invoquent le Seigneur d’un coeur
pur[2, 20-22],

Nous voyons donc qu’en Israél et dans I'Eglise, le mal qui, au commencement, ne pouvait étre toléré et y
demeurer, n’est pas traité de la méme maniére que lorsque le péché et la corruption ont envahi I'ensemble.

Le manquement et le péché d’Ananias et de Sapphira furent bientét suivis par le manquement et le péché
de plusieurs. Le chapitre 6 des Actes nous apprend que les Hellénistes murmuraient contre les Hébreux, parce
que leurs veuves étaient négligées dans le service journalier. Par la grace et la sagesse données aux apotres,
ces murmures cesserent, mais il est humiliant d’entendre ceux que le Seigneur avait spécialement appelés a
étre Ses témoins sur la terre (et dont 'un d’entre eux, par une seule prédication, avait été I'instrument pour
amener environ trois mille &mes), obligés de dire : « Il ne convient pas que, laissant la parole de Dieu, nous
servions aux tables » [V- 2],

* *

Les manquements et le péché étant ainsi entrés dans ce qui, au début, était rempli de tant de puissance,
Dieu commence a agir par des individus plutét que par I'ensemble. Ce n’est plus : «une grande gréace était sur
eux tous» (Act. 4, 33). Etienne devient le premier martyr ; Philippe, que I'Ecriture désigne spécialement comme
étant un évangéliste, est seul dans I'ceuvre de I'’évangile, soit dans la ville, soit au désert; Pierre passe par
toute la contrée, a Lydde, a Joppé et a Césarée, mais on ne le voit plus, comme au chapitre 3, en compagnie
de Jean; Saul de Tarse est appelé d’une maniéere remarquable a étre témoin pour le Seigneur (voyez Act. 7 a
10).

A ce dernier furent données des révélations qui, pendant un long temps de la période actuelle, furent
presque entierement cachées aux saints. D’autres, concernant le pardon des péchés et la justification par la foi
en Christ, furent remises en lumiere au temps de la Réformation ; mais celles-ci, relatives a la présence actuelle
du Saint Esprit, scellant ici-bas le croyant et demeurant en lui, relatives a la vérité du « seul corps », a la venue
du Seigneur pour les saints, aux deux résurrections, ont été proclamées de nouveau dans ce siécle-ci.

Il est vrai que quelques croyants ont, en d’autres temps, retenu dans une certaine mesure ces Vvérités ou
quelques-unes d’entre elles, mais elles n’ont été mises en lumiére, par la grace de Dieu, d’'une maniére claire et
compléte, et présentées au grand nombre, que dans le seizieme et le dix-neuvieme siécles respectivement.

Mais bien que ces vérités aient été clairement et largement enseignées durant le siecle passeé, il n’y a qu’un
petit nombre de croyants (comparé avec la quantité de ceux qui sont nés de nouveau) qui marchent en accord
avec elles : la majorité se trouve dans les systemes romains et grecs, ou dans tel ou tel des systémes qui ont
été formés a I'époque de la Réformation ou apreés. Peu de croyants, comparativement, ont été conduits,
relativement aux matieres traitées dans la premiére partie de ces remarques, a demeurer dans ce qui a été
« entendu dés le commencement ».

Quant a ceux qui, dans le siécle ou nous sommes, ont cherché a demeurer dans ce qui a été «entendu des
le commencement », leur enseignement des vérités qu’ils avaient regues fut béni du Seigneur pour plusieurs en
différentes parties du monde. Un certain nombre d’entre eux, de méme que les premiers pionniers de I'évangile,
étaient humbles et petits; et marchant ainsi dans I'obéissance a la Parole de Dieu, ils fortifiaient les mains de
ceux qui sont spécialement appelés a étre étrangers et voyageurs dans le présent siecle mauvais, durant les
derniers jours de la période actuelle. L’humilité et la douceur ne caractérisérent cependant pas tous ceux qui se
rassemblaient simplement au nom du Seigneur.



De méme que, dans les premiers jours de la période actuelle, il y eut Hyménée et Philéte[2 Tim. 2, 17]
Alexandre, I'ouvrier en cuivre[2 Tim. 4, 14] " et plusieurs autres, ainsi dans les jours qui la terminent il s’est trouvé,
de temps a autre, parmi ceux qui se réunissent au nom du Seigneur, des hommes qui se sont écartés des
principes divins posés dans la Parole ; quelques-uns enseignant des doctrines contraires a la vérité, d’autres
s’opposant a I'exercice de la discipline nécessaire pour que les assemblées ne fussent pas souillées par le
levain (1 Cor. 5, 6-8); quelques-uns allant méme jusqu’a émettre des pensées irrévérentes et déshonorantes
sur la personne de notre précieux Sauveur.

Si ces faux docteurs avaient entierement abandonné la vérité, aucun des saints n’aurait été entrainé ; mais
dans tous ces cas quelque vérité, et souvent beaucoup de vérité, se trouvait mélée a l'erreur, et celle-ci est
ainsi cachée de telle sorte que plusieurs personnes simples ne discernent pas le poison qu’elle contient. Il en
est comme d’une vraie et d’une fausse piece d’or; dans la derniere, le métal vil peut étre recouvert d’une
couche d’or qui empéchera une personne inhabile de discerner la différence entre les deux. Dans ces
occasions, I'ennemi ne se sert pas de quelque docteur peu doué ou d’une intelligence ordinaire. Peu de gens
seraient égarés par lui. C’est par le moyen d’hommes a qui les dons qu’ils possedent, ou leurs qualités
personnelles, ont donné de I'influence sur I'esprit des autres, que les mauvaises doctrines ou les principes
relachés sont recus par un grand nombre. Ainsi Hyménée et Philete étaient capables de renverser la foi de
quelques-uns.

De méme, parmi ceux qui cherchent a demeurer dans ce qui a été «entendu dés le commencement », il
s’est trouvé des hommes d’un talent incontestable et possédant un vrai don, qui d’abord se sont imbus de
fausses doctrines ou de principes relachés, et qui ensuite ont cherché activement a les faire partager a
d’autres. Quelquefois ces hommes n’ont été suivis que par un petit nombre d’adhérents, d’autres fois, au
contraire, par un nombre plus considérable. Par la grace et la miséricorde du Seigneur, il y a eu, dans toutes les
occasions semblables, des serviteurs de Dieu qui, discernant le mal renfermé dans ces enseignements et dans
ces principes, s’y sont opposés ; et ainsi, méme aujourd’hui, il y a toujours eu quelques ames qui, tout en ayant
conscience de leurs manquements et de leur faiblesse, ont néanmoins cherché a rester fermement attachés a
la Parole en demeurant dans ce qui a été « entendu des le commencement ».

Quand I'ceil est simple, le corps tout entier est rempli de lumiére[Luc 11, 34] et la lumiére manifeste ce qui est
faux. « Toutes choses, étant reprises[4] par la lumiére, sont manifestées; car ce qui manifeste tout, c’est la
lumiére » (Eph. 5, 13).

Or, bien que plusieurs, dans ces différentes occasions, aient été rendus capables, par la grace du Seigneur,
d’éviter et de rejeter les faux enseignements et les principes relachés, et aient cherché a demeurer dans les
choses entendues dés le commencement, cependant, pour ce qui regarde leur témoignage collectif devant le
monde, la division au lieu de I'unité semble les avoir caractérisés. Ainsi, quant au témoignage vis-a-vis des
autres, il y a eu manquement évident, et quantité de chers enfants de Dieu, qui ont été convertis depuis que ces
divisions ont eu lieu, sont restés en communion avec ceux qui ont suivi ces faux docteurs, ou ont accueilli ces
principes relachés. Le fait est qu’un petit nombre de croyants s’enquiérent sérieusement de la cause de ces
divisions. Peu d’entre eux (comparativement parlant) sortent de leur propre cercle. Un bien petit nombre
prennent quelque intérét a ce que Dieu a opéré dans et pour Ses enfants durant les dix-huit siécles passés; un
trés petit nombre méme ont souci d’apprendre ce que I'Esprit Saint a fait durant le dernier siecle.

Si un catholique romain vient a étre converti, dans la plupart des cas, il restera catholique romain; il en sera
de méme d’un grec orthodoxe, d’un protestant, soit presbytérien, soit membre d’une église nationale ou libre,
ou faisant partie de I'une ou l'autre des nombreuses sectes de la chrétienté. La plupart des convertis restent



dans l'orniere ecclésiastique ou ils étaient avant leur conversion; la différence consiste en ce qu’autrefois ils
étaient incrédules et que maintenant ils sont croyants. lls demeurent dans leurs associations ecclésiastiques. Si
la parole adressée aux croyants : « Sortez du milieu d’eux, et soyez séparés »[2 Cor- 6, 17] g de la puissance sur
eux quant a leur marche individuelle, elle n’en a généralement pas quant a ce qu’ils appellent «la maison de
Dieu ». lls ont été élevés, avant d’étre convertis, dans quelque systéme, grand ou petit, et maintenant qu’ils ont
recu le salut de leur ame, et sont fils de Dieu par la foi au Seigneur Jésus, il arrive rarement qu’ils soient
exercés quant au fait de savoir si le systéeme auquel ils sont rattachés, est ou non en accord avec ce qui avait
été «entendu des le commencement ». lIs sont satisfaits si ce systeme est, sous quelques rapports, d’accord
avec la Parole de Dieu. Un passage tel que celui de 1 Corinthiens 14, 23 a 40, était écrit, selon eux, pour les
Corinthiens, mais n’a aucune application pratique a eux-mémes.

La plus grande partie des croyants se trouve parmi les pauvres et les classes ouvriéres qui, jusqu’a des
temps encore récents, n’ont recu que peu d’éducation. En général, ceux-la n’ont guére de temps et d’occasions
pour s’informer de ce qu’a été 'histoire de la chrétienté durant les dix-neuf siécles passés, ou par quelles
tempétes et quelles épreuves ont été appelés a passer durant le siécle dernier ceux qui ont cherché a demeurer
dans ce qui a été «entendu des le commencement ». Cependant le grand nombre de ceux qui cherchent a
suivre ainsi la volonté de Dieu se trouve appartenir a ces classes de personnes. Et cela s’accorde avec ce que
dit la Parole : « Pas beaucoup de sages selon la chair, pas beaucoup de puissants, pas beaucoup de nobles...
Mais Dieu a choisi les choses folles du monde pour couvrir de honte les hommes sages; et Dieu a choisi les
choses faibles du monde pour couvrir de honte les choses fortes ; et Dieu a choisi les choses viles du monde, et
celles qui sont méprisées, et celles qui ne sont pas, pour annuler celles qui sont »[1 Cor. 1, 27-28], C’est ainsi qu’a
la fin du message que le Seigneur envoie a Jean le baptiseur, Il dit : « Et '’évangile est annoncé aux pauvres »
(Matt. 11, 5). En une autre occasion, Il dit a Ses disciples : « Combien difficilement ceux qui ont des biens
entreront-ils dans le royaume de Dieu ! » (Marc 10, 23).

*

* *

Comme on I'a déja dit, c’est le fait que le Saint Esprit est présent ici-bas en personne, qui caractérise
spécialement la période actuelle, et c’est la grande vérité qui a été presque universellement négligée et méme
ignorée dans la chrétienté durant tout ce temps.

L’homme, sauf par un effet de la grace d’en haut, a toujours été a I'encontre de la vérité de Dieu, soit a
I'égard de Dieu le Pere, de Dieu le Fils, ou de Dieu le Saint Esprit. Dieu a parlé a 'homme, d’abord comme
Dieu, puis dans la personne de Son Fils, et enfin maintenant, Il nous parle dans la personne de I'Esprit Saint.

Lorsque Dieu, comme Dieu, a parlé a 'homme, celui-ci s’est universellement détourné de Lui pour adorer
des idoles; quand Dieu a envoyé Son Fils aux hommes, ils ont craché contre Lui et L’ont crucifié. Maintenant
que le Pére et le Fils ont envoyé le Saint Esprit, les croyants, pour la plupart, de méme que ceux qui ne croient
pas, méconnaissent Sa présence personnelle ici-bas.

Lorsque Dieu parla aux hommes en leur envoyant Son Fils, ceux chez qui Il vint, tout en professant
d’honorer Dieu, rejeterent Celui qu’ll leur avait envoyé afin qu’ils L’honorassent. Ainsi les Juifs, tout en
prétendant étre la semence d’Abraham et les disciples de Moise, et avoir Dieu pour leur Dieu (Jean 8, 33, 53;
9, 28), rejeterent et crucifierent Son Fils.

Maintenant que le Pére a envoyé I'Esprit Saint aux disciples au nhom de Son Fils (Jean 14, 16, 26), et que le
Fils L’a envoyé de la part du Pere (Jean 15, 26; 16, 7; Act. 2, 33), la plupart des croyants, tout en



reconnaissant le Pére et le Fils, rejettent en grande mesure le témoignage de I'Esprit Saint envoyé par le Pere
et le Fils.

La preuve que la vérité de la présence du Saint Esprit ici-bas n’est pas recue par la plupart des croyants,
c’est entre autres le grand nombre de réunions qui, de temps a autre, sont tenues par des personnes pieuses,
sérieuses et zélées, dans le but de demander a Dieu une effusion de I'Esprit Saint. Il est évident que ces
personnes ne croient pas que le Saint Esprit ait été envoyé d’en haut, et qu’ll demeure ici-bas.

Un croyant qui est aveugle, pauvre et affamé, peut prier Dieu de lui envoyer du pain, et il peut continuer a le
faire, méme apres que quelque personne compatissante, connaissant les besoins de ce pauvre homme, lui
aura, a son insu, envoyé de la nourriture. Mais si un enfant ou telle autre personne informe 'lhomme aveugle
gu’il a été pourvu a ses besoins, il ne priera plus Dieu de lui donner a manger, mais il rendra graces a Dieu, son
Pére, pour la miséricorde dont Il a usé envers lui, et Le louera pour la grace donnée a la personne qu’ll a
employée a ce service (2 Cor. 9, 12).

Il en est de méme du croyant dont les yeux, aprés avoir été longtemps fermés a I'égard de ce grand don
dispensé d’en haut, sont ouverts pour qu’il comprenne I'enseignement de I'Ecriture, relatif au Saint Esprit. Il ne
priera plus pour demander une effusion de I'Esprit Saint, mais, s’il est fidele a ce qu'il a recu, il s’appliquera a
marcher de maniére a ne point attrister le Saint Esprit de Dieu, il évitera de faire ou de se joindre a quoi que ce
soit qui éteindrait I'Esprit, et il ne se trouvera plus en priére avec ceux qui, quelque sinceres et dévoués gu’ils
soient, sont encore ignorants de cette grande vérité.

L’évangile de Jean nous enseigne plusieurs choses touchant I'Esprit Saint. Au chapitre 7, 39, il est dit,
pendant que le Seigneur était encore ici-bas : « L’Esprit n’était pas encore, parce que Jésus n’avait pas encore
été glorifié ». Il est néanmoins vrai que le Saint Esprit agissait avec puissance pendant que Jésus était dans le
monde, comme le montrent des passages tels que Luc 2,25 a 27; 3, 22; 4, 1, 14 ; Matthieu 12, 28, et d’autres.
Mais c’est une chose que I'Esprit agisse en faveur des hommes, ou pour eux, ou en eux, ou méme lutte avec
eux, et c’en est une autre que I'Esprit Saint ait été envoyé d’en haut pour demeurer avec des hommes et en
eux. C’est a ce dernier fait que se rapportent les paroles de Jean 7, 39. Personne ne peut voir le royaume de
Dieu ni y entrer, s’il n’est né d’eau (c’est-a-dire de la Parole) et de I'Esprit (Jean 3, 5). Mais autre chose est que
I'Esprit bénisse la Parole pour un non-croyant, et I'applique a son coeur et a sa conscience, ou que I'Esprit
demeure dans un croyant. L'Esprit ne peut pas demeurer dans celui qui n’est pas un croyant. Dans chaque cas,
il y a une action du méme Esprit, mais ce sont des actions distinctes et différentes I'une de I'autre. Un inconverti
n’est pas pur aux yeux de Dieu, et le Saint Esprit, bien qu’ll puisse lutter avec lui et bénir pour lui la Parole, ne
peut demeurer dans un vase impur. Lorsqu’une personne a, par grace, la foi dans le Seigneur Jésus, I'Esprit
Saint peut venir faire Sa demeure en elle. Avant que I'on puisse étre scellé de I'Esprit Saint, il faut avoir cru en
Christ (Eph. 1, 13). Quant & la parole annoncée par Jésus et par laquelle plusieurs ont été rendus nets, lisez
Jean 15, 3.

Lorsque notre Seigneur était ici-bas, Il révéla a Ses disciples plusieurs choses touchant le Saint Esprit. En
Jean 14, 16 et 17, Il leur dit qu’aprés qu’ll serait retourné au Pere, |l prierait le Pere qui leur donnerait un autre
Consolateur, I’'Esprit de vérité, pour étre avec eux éternellement. Au verset 17, Il leur dit aussi que le monde ne
peut pas recevoir I'Esprit, parce qu’il ne Le voit pas et ne Le connait pas, et le Seigneur montre la différence
entre le monde et Ses disciples, en ajoutant : « Mais vous, vous le connaissez, parce qu’il demeure avec vous,
et qu’il sera en vous ».

La nature de la séparation entre le Saint Esprit et le monde est telle, que des expressions employées par les
pharisiens a I'égard du monde qui suivait le Seigneur quand Il était ici-bas, ne sauraient s’appliquer a I’'Esprit



Saint. Nous lisons en Jean 12, 19 : «Les pharisiens donc dirent entre eux : Vous voyez que vous ne gagnez
rien ; voici, le monde est allé aprés lui ». Et encore, en Jean 11, 48 : « Si nous le laissons ainsi faire, tous croiront
en lui». Aujourd’hui les croyants et les non-croyants se trouvent souvent ensemble, répétant les mémes
formules de prieres et professant d’offrir & Dieu le méme culte au nom du Seigneur ; mais, relativement au Saint
Esprit, il y a entre eux une compléte séparation. Si un croyant, aprés avoir fait partie d’'un tel mélange, était
amené a avoir I'intelligence que I’'Esprit Saint est en lui, et a sentir sa responsabilité de marcher selon la lumiére
gu’il a regue, il rendrait bientét un témoignage de Christ a plusieurs de ceux avec lesquels il était associé, et
rencontrerait de leur part (sauf ceux en qui la grace opérerait) cette opposition a la vérité qui accompagne
toujours le manque de foi. Le croyant peut bien étre humilié de s’étre joint, dans le culte rendu a Dieu, a ceux
qui rejettent le témoignage de I'Esprit Saint, mais quand il aura été délivré de ces associations, il comprendra
mieux la vérité de ce que dit I'Ecriture : « Or ’hnomme animal (psuchikos) ne recoit pas les choses qui sont de
I’Esprit de Dieu, car elles lui sont folie ; et il ne peut les connaitre, parce qu’elles se discernent spirituellement »
(1 Cor. 2, 14).

Quant aux disciples eux-mémes, le Seigneur leur dit que le Saint Esprit leur enseignerait toutes choses, et
leur rappellerait toutes les choses qu’ll leur avait dites (Jean 14, 26), et que I'Esprit les conduirait dans toute la
vérité (Jean 16, 13).

Par rapport au monde, Jésus leur enseigne qu’il ne peut pas recevoir I'Esprit de Dieu, mais que ce méme
Esprit convaincra le monde de péché, de justice et de jugement[Jean 16, 8] De péché, parce qu’il n’a pas cru en
Christ. Ainsi quelque estimable, honorable et moral que soit un homme, s’il n’est pas un croyant, il appartient au
monde, et le témoignage du Saint Esprit a son égard est que son «péché demeure » (Jean 9, 41). S'il reste
dans son incrédulité et qu’il meure, il meurt dans ses péchés (Jean 8, 24). De justice, parce que Celui qui a été
rejeté et crucifié quand il était dans le monde, est auprés du Peére, et n’est plus vu du monde qui ne I'a pas
connu, et I'a banni loin de lui. De jugement, parce que Satan, le chef de ce monde, est jugé.

Relativement au Saint Esprit, le Seigneur dit a Ses disciples : « Il ne parlera pas de par lui-méme; mais il
dira tout ce qu’il aura entendu, et il vous annoncera les choses qui vont arriver. Celui-la me glorifiera; car il
prendra de ce qui est a moi, et vous I'annoncera» (Jean 16, 13, 14). Le Saint Esprit occupe la place de
serviteur pendant qu’ll est ici-bas. Il regoit du ciel et annonce aux saints ce qu’ll recoit.

C’est ainsi que le Seigneur prit aussi la place de serviteur quand Il était ici-bas. Remarquez combien
souvent, dans I'évangile de Jean, |l parle de Lui-méme comme «ayant été envoyé ». Ainsi : « Ma doctrine n’est
pas mienne, mais de celui qui m’a envoyé »[Jean 7, 16]_ « Car moi, je n’ai pas parlé de moi-méme (de mon propre
fonds) ; mais le Pére qui m’a envoyé, lui-méme m’a commandé ce que je devais dire, et comment j'avais a
parler ; et je sais que son commandement est la vie éternelle. Les choses donc que moi je dis, je les dis comme
le Pére m’a dit »[Jean 12, 49-50] « Et quiconque voudra étre le premier parmi vous, qu'’il soit votre esclave ; de
méme que le fils de ’'hnomme n’est pas venu pour étre servi, mais pour servir et pour donner sa vie en rangon
pour plusieurs » [Matt. 20, 27-28] « Car lequel est le plus grand, celui qui est a table ou celui qui sert ? N’est-ce pas
celui qui est a table ? Or moi, je suis au milieu de vous comme celui qui sert » [Luc 22, 27],

*

* *

Lorsque I'Esprit Saint fut donné, aprés la mort et 'ascension de Christ, les croyants furent édifiés ensemble
pour étre une habitation de Dieu par I'Esprit (Eph. 2,22; 1 Cor. 3, 16).

David avait désiré batir une maison pour I'Eternel, mais I'Eternel lui fit dire par Nathan : « Tu ne me batiras
pas de maison pour y habiter; car je n’ai pas habité dans une maison, depuis le jour ou j'ai fait monter Israél,



jusgu’a ce jour; mais j'ai été de tente en tente, et de demeure en demeure » (1 Chron. 17, 4, 5). |l fut cependant
accordé a Salomon de batir une maison pour Dieu. Etienne, en Actes 7, en parle et ajoute : « Mais le Trés-haut
n’habite point dans des demeures faites de main ». Aprés que Christ eut souffert sur la croix et fut monté au ciel,
le temps était venu ou Dieu voulait avoir une demeure ou Il habiterait par I'Esprit. Les pierres (1 Pier. 2, 5), dont
cet édifice fut formé, étaient au commencement les apétres et ceux qui, apres la descente du Saint Esprit,
furent baptisés, par I'Esprit, en un seul corps dont Christ est la téte (Act. 2; 1 Cor. 12, 13). lIs étaient ainsi
amenés la «ou il n'y a pas Grec et Juif, circoncision et incirconcision, barbare, Scythe, esclave, homme libre;
mais ou Christ est tout et en tous» (Col. 3, 11). Dans le premier chapitre des Actes, ils étaient Juifs ; dans le
second, par le baptéme de I'Esprit Saint et leur position en Christ, ils ne I'étaient plus.

De méme aussi ceux qui, aujourd’hui, sont baptisés du Saint Esprit, ne sont, comme tels, ni d’'une nation, ni
d’'une autre : ils sont une nouvelle création (2 Cor. 5, 17). Les pierres pour cet édifice de Dieu étaient prétes
dans le premier chapitre des Actes. Tout était préparé. Sous ce rapport, les pierres du temple de Salomon
étaient un type de ces pierres vivantes (1 Pier. 2, 5). «Et la maison, quand on la bétit, fut batie de pierre
entierement préparée avant d’étre transportée ; et on n’entendit ni marteaux, ni hache, aucun instrument de fer,
dans la maison, quand on la batit» (1 Rois 6, 7). Dans le second chapitre des Actes, on voit I'Esprit Saint
descendre pour habiter dans I'édifice.

L’ap6tre enseigne aux Ephésiens qu'ils sont «édifiés sur le fondement des apétres et prophétes, Jésus
Christ lui-méme étant la maitresse pierre du coin, en qui tout I'édifice, bien ajusté ensemble, croit pour étre un
temple saint dans le Seigneur ; en qui, dit-il, vous aussi, vous étes édifiés ensemble, pour étre une habitation de
Dieu par I'Esprit» (Eph. 2, 20-22).

Nous trouvons, dans les Actes, quatre occasions diverses ou les croyants sont scellés par I'Esprit. D’abord
les Juifs (chap. 2); secondement les Samaritains (chap. 8); ensuite les Gentils (chap. 10); et enfin, des
disciples de Jean, & Ephése (chap. 19).

Le Saint Esprit ne fut pas donné aux Samaritains, avant que les ap6tres a Jérusalem eussent envoyé Pierre
et Jean a Samarie. Ces deux apétres prierent pour que les Samaritains regussent le Saint Esprit, puis ils leur
imposeérent les mains, et ils regurent I’'Esprit Saint. Ainsi, «au commencement », I'unité fut gardée parmi tous
ceux qui croyaient au Seigneur Jésus. Il y avait eu depuis longtemps une ameére dissension entre les Juifs et les
Samaritains (Jean 4, 9; 8, 48), et 'opposition et la rivalité des uns contre les autres (ce qui subséquemment est
si souvent arrivé parmi les croyants) auraient pu se manifester aprés les riches bénédictions d’en haut qu’ils
avaient si abondamment recues. La sagesse, la grace et la miséricorde du Seigneur prévinrent ce mal «au
commencement » ; les Samaritains ne recurent pas le Saint Esprit jusqu’a ce que I'ceuvre de Samarie e(t été
identifiée avec celle a Jérusalem. Tous les saints furent ainsi, « au commencement », gardés en communion les
uns avec les autres. Les Gentils furent baptisés de I'Esprit Saint avant d’étre baptisés au nom du Seigneur (Act.
10) ; tandis que les croyants juifs durent étre baptisés au nom de Jésus Christ avant de recevoir le don du Saint
Esprit (Act. 2, 38). Les Juifs qui croyaient, devaient reconnaitre le nom de Celui que leur nation avait crucifié,
avant qu’ils pussent recevoir le grand don de I'Esprit, tandis que Dieu, en donnant le Saint Esprit aux Gentils
immeédiatement apres qu’ils avaient cru en Christ pour la rémission de leurs péchés, manifestait aux croyants
juifs Son dessein de bénir les Gentils et de les admettre a la jouissance de tous les privileges qui appartiennent
a ceux qui croient. Pierre exerce donc son autorité en commandant que ces Gentils fussent baptisés d’eau, et il
prévient ainsi toute opposition de la part des croyants juifs qui étaient alors avec lui. Les premiers versets du
chapitre 11 nous montrent combien cette opposition s’est promptement manifestée. Le quatrieme cas offrait
une preuve spéciale et évidente de I'apostolat de Paul que plusieurs étaient disposés a récuser, parce qu'il



n’était pas du nombre de ceux qui avaient été choisis par le Seigneur quand Il était ici-bas (voyez 1 Cor. 9, 1, 2;
Gal. 1, 1).

L’épitre aux Romains nous apprend que ceux en qui I'Esprit de Dieu demeure, c’est-a-dire ceux qui sont
scellés par I'Esprit, ne sont plus dans la chair, et que, si quelqu’un n’a pas I'Esprit de Christ, il n’est pas de Lui.
Elle nous dit encore que tous ceux qui sont conduits par I'Esprit de Dieu, sont fils de Dieu (Rom. 8, 9, 14).
L’Esprit peut agir dans un homme inconverti pour que la Parole lui soit en bénédiction, mais Il ne peut pas
conduire un tel homme. Il ne peut conduire que ceux qui sont fils de Dieu par la foi dans le Christ Jésus. Dans la
premiére épitre aux Corinthiens, I'apbtre écrit : « Personne ne connait les choses de Dieu... si ce n’est I'Esprit
de Dieu. Mais nous, nous avons recgu, non I'esprit du monde, mais I'Esprit qui est de Dieu, afin que nous
connaissions les choses qui nous ont été librement données par Dieu» (chap. 2, 11, 12). Ainsi Dieu a donné
I'Esprit aux croyants, afin qu’ils connaissent les choses qui Lui plaisent ou Lui déplaisent, et quelles riches
bénédictions ils ont regues de Lui, et en méme temps, afin qu’ils aient la puissance pour étre Ses témoins.
L’apbtre leur écrit aussi : « Ne savez-vous pas que vous étes le temple (naos) de Dieu, et que I'Esprit de Dieu
habite en vous ? ». Et plus loin : « Le temple de Dieu est saint, et tels vous étes » (chap. 3, 16, 17). Puis encore :
«Ne savez-vous pas que votre corps est le temple (naos) du Saint Esprit qui est en vous, et que vous avez de
Dieu ? Et vous n’étes pas a vous-mémes; car vous avez été achetés a prix. Glorifiez donc Dieu dans votre
corps » (chap. 6, 19, 20). L’'apbtre demande aux Galates comment ils ont recu I'Esprit, si c’est par des ceuvres
de loi ou par I'ouie de la foi (Gal. 3, 2). A moins d’étre ensorcelés, ils devaient savoir qu’ils avaient été scellés
par I’'Esprit aprés avoir cru en Christ, selon ce gu’ils avaient entendu de I'ap6tre. Il leur dit aussi que, parce
gu’ils étaient fils de Dieu par la foi dans le Christ Jésus, Dieu avait envoyé dans leurs coeurs I'Esprit de Son Fils,
criant : Abba, Pére (comp. chap. 3, 26, avec 4, 6). Dans I'épitre aux Ephésiens, Paul rappelle aux saints
gu’aprés avoir cru, ils ont été scellés du Saint Esprit de la promesse (chap. 1, 13), et il les exhorte a ne pas
attrister le Saint Esprit de Dieu par lequel ils ont été scellés pour le jour de la rédemption (chap. 4, 30). Il
exhorte aussi les Thessaloniciens a ne pas éteindre I'Esprit (1 Thess. 5, 19).

C’est le fait que I'Esprit Saint est attristé et éteint qui, aujourd’hui, entrave grandement le témoignage rendu
a Christ. L’Esprit Saint est ici-bas pour prendre de ce qui est a Christ et nous I'annoncer, et partout ou Il agit en
puissance par le moyen d’hommes, il y aura un témoignage agréable rendu a Dieu par des hommes. Quelque
faible que puisse étre de nos jours le témoignage a la vérité comme elle est en Jésus, en comparaison de ce
qui était «au commencement », ce témoignage est agréable a Dieu. L’Esprit Saint reste le méme. Il est toujours
I’Esprit de vérité. Il regoit d’en haut, et montre aux croyants ce qu’ll a regu. La ou I'Esprit est attristé, Il doit nous
parler de notre péché et de nos manquements. Ainsi Paul, par I'Esprit, rendait témoignage contre les
Corinthiens. Il leur dit qu’il ne pouvait les nourrir de viande, mais seulement de lait; qu’ils ne pouvaient
supporter la viande, parce qu'ils étaient charnels, puisqu'’il y avait parmi eux de I'envie et des querelles!1 Cor. 3,
13, Il ne pouvait leur parler que comme a de petits enfants en Christ. Nous attristons le Saint Esprit, quand
nous agissons d’'une maniére contraire a ce qui a été «entendu des le commencement» ; par la aussi nous
éteignons I'Esprit comme, par exemple, lorsqu’en Lui substituant le ministéere d’'un seul homme, nous
désobéissons aux commandements donnés aux saints, en 1 Corinthiens 14, et auxquels il est fait allusion dans
le verset 37.

Nous avons fait ces remarques relatives a I'Esprit Saint, parce que ne pas demeurer dans ce que nous
avons «entendu dés le commencement », attriste et éteint I'Esprit. Plusieurs excellents traités ont été écrits sur
I’'ceuvre du Saint Esprit, et entrent pleinement dans ce sujet que nous n’avons fait qu’effleurer.

*



L’épitre adressée par le Seigneur a I'ange de I'assemblée de Philadelphie (Apoc. 3), renferme une trés
précieuse instruction pour le croyant d’aujourd’hui. Comme plusieurs d’entre ceux qui lisent ces pages ignorent
peut-étre que les chapitres deux et trois de ce livre, non seulement constatent certains faits concernant les
assemblées qui y sont nommeées, mais présentent aussi d’'une maniéere symbolique I'histoire de I’Assemblée de
Dieu durant toute la période ou nous sommes, celui qui écrit ces remarques désire placer brievement devant le
lecteur quelques-uns des enseignements contenus dans ces chapitres.

Le livre de I’Apocalypse se divise en trois sections, indiquées au verset 19 du premier chapitre. Le Seigneur
dit & Jean : «Ecris donc les choses que tu as vues, et les choses qui sont, et les choses qui doivent arriver
apres celles-ci ».

Les choses que Jean avait vues sont rapportées dans le premier chapitre (v. 10-18) ; les choses qui sont,
dans les chapitres deux et trois qui déroulent devant nous I'histoire de I'Eglise pendant la sixiéme période;
quant aux choses qui doivent arriver apres celles-ci, elles sont mentionnées dans le reste du livre; aucune
d’elles n’a encore eu lieu.

Plusieurs écrivains ont pensé que quelques-unes des choses mentionnées apres le chapitre trois sont déja
arrivées, et, en effet, il peut y avoir eu des événements qui, sous quelques rapports, répondent a ces choses, et
ont été comme des avant-coureurs de leur accomplissement; mais on ne comprendra jamais réellement
I'enseignement de ce livre, si I'on ne retient pas la division indiquée au verset 19 du premier chapitre. Dans les
chapitres deux et trois, Jean voit ce qui a lieu pendant que les saints sont sur la terre ; dans les chapitres quatre
et suivants, il voit ce qui se passe quand les saints sont dans le ciel, aprés la premiére résurrection, c’est-a-dire
apres que les croyants en Christ ont été ravis en haut, comme cela nous est enseigné en 1 Thessaloniciens 4,
15 a 17 et 1 Corinthiens 15, 51 et 52. Les saints sont représentés, depuis le chapitre 4, sous le symbole des
vingt-quatre anciens.

Le lecteur remarquera que, dans les chapitres 2 et 3, sept assemblées (un nombre parfait) sont nommeées :
Ephése, Smyrne, Pergame, Thyatire, Sardes, Philadelphie et Laodicée. Les principaux traits & noter par
rapport aux sept assemblées sont les suivants : & Ephése, I'abandon du premier amour ; & Smyrne, I'assemblée
subit les persécutions ; a Pergame, elle habite ou Satan a son tréne, et a des gens qui tiennent la doctrine de
Balaam et celle des Nicolaites; a Thyatire, elle souffre qu'une personne qui se dit prophétesse enseigne et
entraine les esclaves du Seigneur a commettre la fornication et a manger des choses sacrifiées aux idoles ; a
Sardes, elle a le nom de vivre, mais elle est morte, et les ceuvres ne sont pas parfaites devant Dieu; a
Philadelphie, une porte ouverte par le Seigneur a été mise devant elle; I'assemblée a peu de force, mais elle
garde la parole du Seigneur, ne renie point Son nom, et garde aussi la parole de Sa patience ; a Laodicée, c’est
la tieédeur, 'orgueil et la nudité; comme une chose nauséabonde pour le Seigneur, elle sera vomie de Sa
bouche.

Smyrne et Philadelphie sont les deux seules assemblées d’entre les sept, que le Seigneur ne reprenne pas.

Toute I'histoire de I'’Assemblée, depuis son commencement, est ainsi présenté symboliquement dans
I’Apocalypse. L’abandon du premier amour se voit clairement dans des passages tels que Actes 21, 20;
Philippiens 2, 21 ; 2 Timothée 4, 16; et d’autres. Quant a la seconde phase, I'histoire nous rapporte le grand
nombre de persécutions qui suivirent I'abandon du premier amour.

Pergame est le troisieme état; alors ceux que I'on nommait chrétiens, n’étaient plus persécutés comme a
Smyrne, mais, au contraire, habitaient la ou était le tréne de Satan, le prince de ce monde. Constantin le Grand,
en patronnant I'Eglise et par son influence, favorisa grandement cet amalgame des saints avec le monde. Cet
empereur avait fait mourir son propre fils, et n’avait pas voulu étre baptisé jusqu’a ce qu’il fit sur son lit de mort,



parce qu’on pensait généralement, dans ce temps-la, que I'entrée au ciel était assurée a une personne qui
n’avait point commis de péché apres avoir été baptisée. Ce troisieme état frayait la voie a Thyatire, qui
représente clairement le romanisme, dont les deux traits principaux sont la défense faite aux prétres de se
marier et 'adoration des images recommandée au peuple. Sardes a été déja mentionnée comme caractérisée
par la froide léthargie dénuée de vie qui, depuis la Réformation, a prévalu dans le protestantisme. Le sixieme
état est celui figuré par Philadelphie, devant laquelle il a plu au Seigneur de mettre une porte ouverte que
personne ne peut fermer. Une grande force ne distingue pas ceux a qui le Seigneur s’adresse ici, mais Il leur
accorde une grande louange, lorsqu’ll dit : « Tu as gardé ma parole, et tu n’as pas renié mon nom »[3, 8], Et
encore : « Parce que tu as gardé la parole de ma patience »[3, 101, Enfin le dernier état est celui de Laodicée,
qui, aprés la premiere résurrection, quand les saints auront été pris hors de ce monde, pour étre avec le
Seigneur, sera vomie de Sa bouche.

Le lecteur doit remarquer que le Seigneur, dans chaque épitre, se présente sous un caractere spécialement
applicable a 'assemblée a laquelle Il envoie un message. Cela est tres clair dans le message donné a I'ange de
'assemblée a Smyrne. Elle était appelée a passer par la tribulation, et le Seigneur lui adresse ces paroles :
« Sois fidele jusqu’a la mort, et je te donnerai la couronne de vie »[2. 101; et de Lui-méme, Il dit : « Voici ce que
dit le premier et le dernier, qui a été mort et qui a repris vie »[2, 8l. Ainsi Il se présente a ces saints sous un
aspect qui devait particulierement servir a les encourager et a les fortifier dans les grandes épreuves gu’ils
auraient a subir.

A I'ange de I'assemblée a Philadelphie, le Seigneur s’adresse comme étant Celui qui est «le saint, le
véritable, celui qui a la clef de David, celui qui ouvre et nul ne fermera, qui ferme et nul n'ouvrira»[3. 71. La
sainteté, c’est-a-dire la séparation du mal, la séparation pour Dieu, et cela en réalité, est le caractere des saints
a Philadelphie. Le fait que le Seigneur a la clef de David, ouvre sans que personne puisse fermer, ferme sans
que personne puisse ouvrir, puis place devant eux une porte ouverte que personne ne peut fermer, est un
grand encouragement pour ceux qui n‘ont que peu de force au milieu du flot d’apostasie qui monte de tous
cétés.

C’est au croyant qui désire servir Christ, de chercher a discerner la porte ouverte que le Seigneur a mise
devant cette assemblée, plutét que de faire effort lui-méme pour ouvrir une porte. Le poids d’'un petit enfant
suffit pour ouvrir largement une porte déja ouverte, tandis que les efforts de I’'homme le plus robuste peuvent
étre de nul effet contre celle qui est solidement fermée, et tout le mal qu’il se donnera servira seulement a lui
montrer combien, avec toute sa force, il est réellement impuissant. Une porte peut étre ouverte pour des
individus (2 Cor. 2, 12; Col. 4, 3); mais le Seigneur parle ici d’'une porte ouverte par Lui devant cette
assemblée.

Ephése, Smyrne et Pergame figurent certains événements qui eurent lieu dans I'Eglise, c’est-a-dire
I’'abandon du premier amour ; les persécutions et I'association avec le monde. Thyatire, Sardes, Philadelphie et

Laodicée représentent quatre états de I'’Assemblée qui ont succédé a son mélange avec le monde, et ces
quatre états continuent a exister.

L’exhortation adressée a chaque assemblée, c’est-a-dire « que celui qui a des oreilles écoute ce que I'Esprit
dit aux assemblées », vient pour Ephése, Smyrne et Pergame, avant la promesse faite au vainqueur. Pour les
quatre autres, elle vient aprés. Dans les trois premieres, la promesse, bien qu’elle fat pour le vainqueur
individuellement, s’adressait a toute I'assemblée ; mais, apres que les saints et le monde (a Pergame) se furent
associés et furent devenus amis (Jacq. 4, 4; 1 Jean 2, 15), la promesse est faite a celui qui est fidéle au milieu



by

de l'apostasie générale. Lorsque les saints et le monde s’unissent ensemble, comme a Pergame, le
témoignage devient moins collectif et plus individuel.

Les trois premieres assemblées indiquent des événements ou des états qui ont eu lieu depuis longtemps,
tandis que Thyatire, Sardes, Philadelphie et Laodicée, représentent quatre phases de I'Eglise qui toutes
continueront jusqu’a la fin de la période actuelle, c’est-a-dire jusqu’au retour du Seigneur pour Ses saints et
pour la premiére résurrection.

Les quatre derniéres assemblées représentent le romanisme, le protestantisme, quelques saints devant qui
le Seigneur a mis une porte ouverte que personne ne peut fermer, et qui sont caractérisés comme ayant peu de
force, gardant Sa Parole, ne reniant pas Son nom, et gardant la parole de Sa patience, et enfin un état de
choses si mauvais que le Seigneur doit le vomir de Sa bouche.

Le lecteur ne manquera pas de remarquer la grace et la miséricorde d’en haut, permettant qu’un
témoignage soit rendu par Philadelphie, tandis que le romanisme et le protestantisme poursuivent encore leur
cours, et avant que I'ensemble de la chrétienté soit rejeté, vomi de la bouche du Seigneur.

L’esprit laodicéen s’est répandu partout au jour actuel. Il n’a pas seulement grandement affecté le
romanisme et le protestantisme, mais aussi ceux qui, en quelque mesure, répondent au caractere de
Philadelphie. Cela s’est manifesté par les divisions auxquelles nous avons déja fait allusion, et qui sont arrivées
parmi ceux qui cherchent, dans le temps actuel, a demeurer fidéles a qui a été «entendu des le
commencement». Un croyant pourrait étre découragé, en voyant combien tout manque de tous cétés,
néanmoins il est bon pour lui de rester dans la compagnie de ceux qui, bien que faibles, auraient, en quelque
mesure, les traits caractéristiques de Philadelphie.

L’approbation du Seigneur donnée a cette derniére assemblée, et les exhortations contenues en 2 Timothée
2,21 et 22, et 1 Jean 2, 24, tracent au croyant une ligne de conduite claire quant a ceux avec lesquels il devrait
se trouver dans la période survenue apres I'établissement sur la terre du romanisme et du protestantisme, et
avant que I'ensemble de ce qui restera de la chrétienté, aprés que les saints auront été ravis aupres du
Seigneur, soit vomi de Sa bouche, comme une chose qu’ll ne peut supporter.

Les remarques précédentes ont été faites dans le but de montrer combien général a été, dans la chrétienté,
I'abandon, par les croyants, de ce qui a été «entendu des le commencement », et dans I'espoir que le lecteur
croyant sera amené a réfléchir et & se demander s’il obéit a I'exhortation de 1 Jean 2, 24. Si les remarques
touchant I'extension de I'esprit laodicéen sont exactes, et si le lecteur les recoit comme vraies, il ne devra, sans
doute, pas s’attendre a trouver sur la terre un ensemble de personnes qui toutes, et sous tous les rapports,
obéissent a cette exhortation. Toutefois, s’il est lui-méme obéissant a la Parole de Dieu, il se réjouira en un
temps comme le nétre, de se trouver entre le romanisme et le protestantisme d’un cété, et le laodicéisme de
I'autre, avec les chrétiens qui, en quelque mesure, ont les caractéres de Philadelphie, qui, n’ayant que peu de
force, cherchent, a une époque d’apostasie générale, a agir selon la pensée de Celui qui les aime et les a lavés
de leurs péchés dans Son sang[Aproc. 1, 5] et qui, enfin, désirent obéir a I'enseignement de I'Esprit Saint en
demeurant dans ce qui a été « entendu dés le commencement ».

1. T Dans ce verset, comme en d’autres passages, le mot «loi» dans I'original n’est pas précédé de I'article, ce qui
indique d’une maniére générale le principe de loi.

2. T Le lecteur remarquera que les saints & Corinthe suivaient comme chefs quelques-uns d’entre eux, dont I'ap6tre ne
mentionne pas méme les noms, et qu’au lieu de faire attention a eux, il se nomme lui-méme ainsi qu’Apollos, afin de
rendre évidents aux Corinthiens le mal et |a folie de leur conduite (voyez 1 Cor. 1, 12 et 4, 6).

3. T « Et tout nom que ’'homme donnait & un étre vivant fut son nom» (Gen. 2, 19).



4. T « Ayant leur vrai caractére exposé par la lumiére ».



