Christ dans l'intérieur du voile et hors du camp

(Un mot sur Hébreux 10,9 a 17)

C.H. Mackintosh

[Série de traités chrétiens n° 3]

«Alors il a dit : Voici je viens pour faire, 6 Dieu, ta volonté : il 6te le premier, afin d’établir le second. C’est
par cette volonté que nous sommes sanctifiés, au moyen de I'offrande du corps de Jésus Christ, faite une seule
fois.

Et tandis que tout sacrificateur se tient debout chaque jour, en exercant son ministéere et en offrant plusieurs
fois les mémes sacrifices, qui ne peuvent jamais bter les péchés, celui-ci, apres avoir offert pour les péchés un
seul sacrifice, s’est assis a perpétuité a la droite de Dieu, attendant désormais que ses ennemis soient mis pour
marchepied de ses pieds. Car, par une seule offrande, il a consommé a perpétuité ceux qui sont sanctifiés. Et le
Saint Esprit aussi nous en rend témoignage ; car, apres avoir dit auparavant : Voici I'alliance que je ferai en leur
faveur apres ces jours-1a, dit le Seigneur : en mettant mes lois dans leur coeur, je les écrirai aussi dans leurs
entendements ; et je ne me souviendrai plus de leurs iniquités ».

Afin de pouvoir marcher en chrétiens dans ce monde, il faut que nous connaissions, par le Saint Esprit, que
dans toutes nos voies, nous sommes un avec Christ et membres de Son corps. Etant donc placés dans le
monde pour manifester Christ, notre force dans la marche ne consiste pas seulement a savoir que nous
possédons, par Son précieux sang, le salut et une conscience purifiée. Ce qui distingue le témoignage du
chrétien, c’est qu’il marche sur les traces de Christ : « Car pour moi, vivre c’est Christ» (Phil. 1, 21) ; et encore :
« Je suis crucifié avec Christ, et je vis, non plus moi, mais Christ vit en moi; et quant a ce que je vis maintenant
en la chair, je vis par la foi (c’est-a-dire) par la foi au Fils de Dieu (littéralement : par celle du Fils de Dieu), qui
m’a aimé et qui s’est livré lui-méme pour moi» (Gal. 2, 20). Ce qui signifie que la méme foi par laquelle Jésus a
marché dans le monde, est aussi celle par laquelle nous sommes appelés a vivre. C’est précisément aussi ce
qui nous rend responsables de notre marche, de nos habitudes, de nos dispositions et de notre but. Réalisons-
nous cette responsabilité : vivre pour Christ? L'Eglise de Dieu est placée dans le monde, afin qu’elle y soit
I'expression de Christ pendant Son absence. La conscience de bien des chrétiens se contente souvent de
présenter I'Ecriture sainte & un homme inconverti pour qu’il puisse y lire ce que Christ était. Mais tel n’est pas le
but pour lequel Christ nous a laissés ici-bas apres Lui. «Vous étes notre lettre... connue et lue de tous les
hommes... une lettre de Christ...» (2 Cor. 3, 2, 3). Sommes-nous une telle lettre, bien lisible ? Il ne s’agit pas,
pour cela, qu’on vienne a moi avec la question : Quelle est ta profession de foi ? Quelles sont tes vues ? ou
autres questions semblables. Si je ne suis pas I'expression de la pensée et de la marche de Christ, je suis une
pierre d’achoppement plus que toute autre chose. Le chrétien doit étre la vivante expression de Christ;
I'expression de Ses motifs, de Ses dispositions, de I'amabilité de Son caractere. Mais, hélas ! le christianisme
consiste, en majeure partie, dans le genre et la maniére de penser; I'on est apprécié d’aprés ses opinions,
d’apres les formes auxquelles on est assujetti. Et cependant nous sommes appelés a vivre pour Christ auquel



nous croyons. Nous sommes un avec Lui, et appelés a manifester ce qu’ll est. Or toute la puissance, par
laquelle j'agis et par laquelle je dois manifester Christ, git dans I'intelligence de ce fait, que je suis un avec Lui.

Les deux grands points d’appui de la marche avec Christ et de celle du croyant, en tant que un avec Lui,
nous sont présentés dans I’épitre aux Hébreux. Le premier de ces points est la ou I'dme est introduite, « dans le
sanctuaire ». Le Saint Esprit la conduit la et nous fait prendre place dans ce lieu béni : « Ayant donc, fréeres,
assurance pour entrer dans le sanctuaire par le sang de Jésus, chemin nouveau et vivant qu’il nous a inauguré
au travers du voile, c’est-a-dire de sa chair...» (Héb. 10, 19, 20).

La puissance de notre service raisonnable envers Dieu est l'intelligence de la parfaite purification de notre
conscience. Plusieurs, ne comprenant pas ceci, s’efforcent d’atteindre a cette purification; mais c’est la
renverser I'ordre de Dieu de fond en comble. J’ai une conscience purifiée ou pure; et maintenant je vais en
avant, non pas pour I'obtenir, mais parce que je I'ai obtenue. Mais comment recois-je une conscience pure ? Ce
n'est pas par quelque chose que jaie fait; ni par mes dispositions et ma conduite, comme s’il s’agissait de
quelque chose qu’il fall(t atteindre ou trouver — le Saint Esprit nous enseigne que c’est par le sang de Christ. Il
révele la gloire de la personne de Christ, plus distinguée que celle des anges et de Moise; la gloire de Sa
sacrificature, plus excellente que celle des sacrifices sous la loi. La conséquence de tout cela, c’est que nous
avons une conscience purifiée et qu’ll nous a fait prendre place dans Son sanctuaire. La conscience purifiée
n’est pas une chose qu’un chrétien posséde, tandis qu’un autre doit chercher a I'obtenir; mais c’est une gréace
commune a tous les chrétiens; fous ont une conscience purifiee. Quelques-uns pensent que le sang de Christ
expie ceux de nos péchés qui ont été commis avant la conversion, et que les péchés commis depuis la
conversion doivent étre réparés par la sacrificature de Christ. Mais c’est ce que le Saint Esprit ne dit pas; non,
I'un et l'autre ont lieu par le sang de Christ. Nous sommes dans le sanctuaire avec une bonne conscience ; nous
n‘avons plus aucune conscience de péchés. Il est bien digne du sacrifice de Christ, que je posséde une
complete propitiation pour mes péchés et non une propitiation partielle. Le plus simple croyant est a jamais
placé la ou le souverain sacrificateur de I'ancienne alliance ne pouvait entrer qu’une fois I'année.

Lorsqu’on s’occupe un peu des ames, on expérimente combien elles éprouvent de doute, d’obscurités, de
crainte et d’angoisse et I'on voit ce qui les attriste. Si le sang de Christ fait quelque chose pour nous, c’est ceci :
il nous fait prendre place, sans taches ni rides, dans le sanctuaire : « Ayant donc, fréres, assurance pour entrer
dans le sanctuaire, par le sang de Jésus,... entrons donc... » (Héb. 10, 19-22). Il n’y a ici aucune différence entre
les apbtres et les autres croyants; I'apbtre Paul et le brigand sur la croix, tous, en un mot, ont de la méme
maniére une place commune au-dela du voile. Mais la sacrificature de Christ opére pour intervenir
pratiguement en ma faveur la ou le sang de Christ m’a placé, comme cela nous est révélé dans |'épitre de
Jean : «Si quelgu’un a péché nous avons un défenseur auprés du Pére, Jésus Christ le juste (Jésus Christ a la
droite de Dieu est le seul fondement de la justification). Et il est la propitiation (trbne de grace) pour nos
péchés » (1 Jean 2, 1-2). Depuis que le sacrifice de Christ a été accompli, et que le Saint Esprit est sur la terre,
il ne nous est jamais dit, dans le Nouveau Testament, que nous devions prier pour demander le pardon; il n’y a
rien de semblable pour le chrétien ; non, mais : « Si nous confessons nos péchés, il est fidéle et juste pour nous
pardonner nos péchés et nous purifier de toute injustice » (1 Jean 1, 9). Or, cette différence n’est point sans
importance. |l est beaucoup plus facile pour un enfant en faute, de demander pardon que de confesser la faute.
Nous pouvons demander pardon pour tel ou tel péché, mais nous ne trouvons dans I'Ecriture aucune raison
solide pour savoir s’il est 6té ; tandis que, si nous le confessons, c’est selon 1 Jean 1, 9, une affaire de foi que
de savoir qu’il est 6té. Je parle ici des croyants; quant a I'inconverti, il faut lui présenter la nécessité du sang de
Christ : « Dieu est fidéle et juste (pas seulement clément et miséricordieux) pour nous pardonner les péchés ».
Aussitdt que, pour ce qui me concerne, j'ai condamné ou confessé le péché, je dois savoir avec certitude qu’il



est 6té. Admirable position, dans laquelle se trouve placé le disciple, dés qu’il est disciple ! — Entierement lavé
de ses péchés, avec une conscience purifiée, et placé dans la lumiére devant la face de Dieu, sans éprouver la
moindre crainte ! Mais quoi! en restera-t-il [a ? Non, c’est ici le fondement sur lequel est établie la piété, pour y
étre édifiée. Le légal et 'antinomien combattent tous deux ces vérités. Que dira le 1égalisme ? Tu dois faire en
sorte de parvenir a I'adoption. L’évangile dit : Christ m’y a amené. Jamais je n’y aurais pu parvenir; la loi I'a
prouvé. Lorsque Dieu donna la loi, qu’est-ce qui fut manifesté ? « Tu feras ceci, tu ne feras pas cela»; — le
coeur humain fut manifesté pour ce qu’il est. Il était impossible que ’homme fit ce que Dieu lui disait qu’il devait
faire — et impossible qu’il ne f(t pas ce que Dieu lui disait qu’il ne devait pas étre : « Car tous ceux qui sont des
ceuvres de loi, sont sous la malédiction » (Gal. 3, 10). Par les ceuvres de la loi, je ne peux absolument jamais
entrer dans le sanctuaire. J'y suis, en conséquence de ce que Christ a accompli sur la croix. Or, c’est
précisément ce qui est écrit au commencement de I'épitre aux Hébreux, chapitre 1, 3 : «... aprés avoir fait par
soi-méme la purification de nos péchés — il s’est assis a la droite de la Majesté dans les lieux hauts ». Pourquoi
la Parole dit-elle : «il s’est assis» ? Pour attester de la maniére la plus formelle que I'ceuvre est parfaitement
accomplie. Aaron ne s’asseyait jamais; il n’y avait point de siége pour le sacrificateur, ni dans le tabernacle ni
dans le temple.

Que dit aux hommes I'antinomien ou le contempteur de la loi (I'autre erreur) ? «J’ai, je possede tout en
Christ»; puis il s’en tient la. Mais il n’en est point ainsi! L’évangile me place la, pour que je parcoure la
bienheureuse carriére qui m’est proposée, ayant dans I’'ame un ardent et sérieux désir de devenir conforme a
Christ.

Je suis d’abord placé dans le sanctuaire; puis hors du camplHeb. 13, 13] S’aqit-il de ma conscience ? Je
trouve Christ dans l'intérieur du voile; s’agit-il de mon coeur ? Je Le trouve hors du camp.

Il ne nous convient pas de nous contenter de puiser de la consolation dans la certitude que Christ est au-
dela du voile; je dois chercher a m’identifier ou a m’unir pratiquement avec Lui, hors du camp. Christ dans
I'intérieur du voile apaise ma conscience ; Christ hors du camp vivifie et fortifie mon ame, afin que, dévoué pour
Lui, je parcoure la carriére qui est devant moi : « Car quant aux animaux dont le sang est apporté au sujet du
péché dans le sanctuaire par le souverain sacrificateur, leurs corps sont consumés hors du camp; c’est
pourquoi aussi Jésus, afin qu’il sanctifiat le peuple par son propre sang, a souffert hors de la porte. Ainsi donc
sortons vers lui hors du camp, en portant son opprobre » (Héb. 13, 11-13).

Au point de vue moral, il n’y a pas deux endroits plus éloignés I'un de I'autre que « dans le sanctuaire» et
« hors du camp » ; cependant ils sont ici rapprochés. Dans l'intérieur du voile habitait la schéchinah de la gloire
de Dieu; hors du camp on brdlait le sacrifice pour le péché. Aucun autre lieu n’offre I'image de I'éloignement de
Dieu autant que ce dernier. Bienheureux sommes-nous de savoir que le Saint Esprit nous montre Jésus comme
Celui qui remplit I'intervalle qui existe entre ces deux points. Nous n’avons, pour ainsi dire, rien a faire avec le
camp. Le camp d’Israél, ainsi que la ville de Jérusalem son antitype, était I'’endroit de la profession extérieure.
C’est pourquoi aussi Jésus a souffert hors de la porte, pour montrer que I'ordre de la profession extérieure
d’Israél était mis de cété.

Nous devons avoir compris que I'ceuvre de Christ pour nous a eu lieu (et Dieu veuille empécher que quoi
que ce soit obscurcisse pour nous cette bénédiction) ; nous devons encore avoir compris que notre conscience
est purifiée ; mais le repos de la conscience est-il la seule chose dont j’aie besoin ? N’y a-t-il point de devoir ?
Ne devons-nous préter 'oreille qu’a la voix de Christ, nous parvenant de l'intérieur du voile, et faire peu de cas
de la voix qui nous appelle hors du camp ? Si I'on pése exactement tout, on trouvera que la joie, la paix, la
liberté qui découlent de l'attention que nous prétons a la voix de Christ au-dedans du voile, se lient d’une



maniere trés intime a notre obéissance a Sa voix hors du camp. Ceux qui sont le plus exercés a souffrir avec
Christ et a porter Son opprobre seront aussi ceux qui connaitront le plus de la bénédiction de Sa position dans
I'intérieur du voile. Notre train de vie, notre chemin a travers le désert; bref, tout doit étre mis a I’épreuve par le
moyen de Christ : Christ serait-1l |a ? Christ ferait-1l cela ? Le Saint Esprit est nécessairement contristé lorsqu’un
saint suit une autre voie que celle que Christ aurait suivie, et si un saint fait cela, il faut que son ame soit
languissante et asséchée. Si le Saint Esprit est contristé, comment témoignerait-Il de Christ? Comment
pourrait-1l gratifier 'Ame de la puissance, de la joie et de la paix du témoignage qu’ll rend au sujet de Christ ?
Quel est celui qui pourrait avoir la jouissance de Christ sans marcher avec Lui ? Nous savons bien que nous ne
pouvons pas jouir de la communion de quelqu’un, sans étre la ou il est. Ou donc est Christ ? Hors du camp !
Sortons donc vers Lui, hors du camp, en portant Son opprobre. Ce n’est pas la sortir vers des hommes, vers
des opinions, vers un parti ecclésiastique, vers des symboles. Non, c’est sortir vers Christ. Nous ne sommes
pas du monde; et pourquoi ? Parce que Christ n’est pas du monde. La mesure de la séparation de Christ
d’avec le monde est aussi la mesure de notre séparation d’avec le monde : « Car nous n’avons point ici une cité
permanente » [V- 141, Nos coeurs cherchent-ils, ici-bas, une telle cité, un état de choses durable, ou quoi que ce
soit de pareil ? Cherchons-nous quelque chose pour nous y attacher ? Disons-nous comme Lot, qui contestait
avec Dieu, devant Tsoar : « Vois donc, cette ville est proche pour m’y enfuir, et elle est petite ; je te prie, que je
m’y sauve : n’est-elle pas petite ? et mon ame vivra» (Gen. 19, 20). S’il en est ainsi, notre cceur, comme celui
de Lot, est encore lié a quelque chose dans le monde. Lorsque le cceur est plein de Christ, il peut abandonner
le monde et n’y trouve plus, alors, aucune difficulté. |l ne sert de rien de dire simplement, a quelqu’un qui aime le
monde : Laisse ceci ou cela! Ce que j'ai a faire, c’est de présenter Christ a une telle &me.

Je suis hors du camp, cherchant une cité a venir et attendant Celui qui vient. Dans cette position hors du
monde et de son systeme, je me trouve dans deux relations : I'une avec Dieu, l'autre avec les hommes.
Premiérement : « Offrons donc continuellement a Dieu par son moyen un sacrifice de louange, c’est-a-dire le
fruit de lévres qui bénissent son nom» (Héb. 13, 15). Secondement : I'aimable description tracée par I'Esprit,
de I'exercice de la bienveillance : « Et n’oubliez pas la bienfaisance et la communication de vos biens; car Dieu
prend plaisir a de tels sacrifices » [v- 161,

Je suis avec Christ dans I'intérieur du voile et hors du camp, dans le monde, « portant son opprobre »; et
ainsi, affranchi de la profession qui m’entoure, je m’occupe d’adorer et de faire du bien a tous.

Quant a mon attente, elle ne consiste point, comme on a coutume de le dire, «en ce qui concerne la
doctrine de la seconde venue »; mais jattends des cieux le Fils de Dieul! Thess. 1, 10]. Ce n’est point une
question morte et vaine. Si nous attendons, en effet, le Fils de Dieu venant des cieux, nous serons détachés du
monde.

J’ai Christ pour les besoins de mon ame et j'attends maintenant, uniqguement, le Fils de Dieu venant des
cieux ; j'attends seulement que Christ vienne du ciel pour prendre & Lui Son Eglise, afin que 12 ou Il est, nous y
soyons aussi[Jean 14, 3] et cela peut déja arriver ce soir méme. Je ne m'inquiéte pas de I'antichrist, des signes
du temps, des agitations des peuples, mais seulement de la bienheureuse arrivée du Fils de Dieu venant des
cieux. Oh! puissions-nous ne pas lutter contre nous-mémes pour saisir Christ d’une main, tout en retenant le
monde de l'autre. Si nous reconnaissons notre position «dans lintérieur du voile», il faut que nous la
connaissions aussi « hors du camp ». Fussions-nous méme méprisés, hais et déshonorés par tous ceux qui ne
sont pas hors du camp, nous n’en sommes pas moins dans la joie de la communion avec Lui. Ainsi «lorsque le
Christ, notre vie, sera manifesté, alors vous serez aussi manifestés avec Lui, en gloire » (Col. 3, 4).



