Comment on trouve la paix avec Dieu

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 8]

— Comment puis-je trouver la paix avec Dieu ? |l a «fait la paix par le sang de sa croix» (Col. 1, 20). Je ne
nie pas cela; je le crois ; mais je n’ai pas la paix ; et comment puis-je, moi, avoir cette paix ?

« Ayant donc été justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu» (Rom. 5, 1). Oui, je sais
qgu’il est ainsi écrit; mais je n’ai pas la paix : cela, je le sais. Je voudrais avoir la paix; et quelquefois je pense
que je ne crois pas du tout. Je vois que vous, vous étes heureux; mais comment ce bonheur de I'ame
s’acquiert-il ?

— Vous ne pensez donc pas que ce soit de la présomption que d’étre en paix avec Dieu, dans la certitude
de Sa faveur et ainsi dans I'assurance de mon propre salut ?

— En moi, cette pensée serait de la présomption ; mais je la vois dans I'Ecriture : ainsi, il faut qu’elle soit
juste. Puis, je rencontre ¢a et la des personnes qui jouissent de la faveur de Dieu, et chez lesquelles on voit que
cette jouissance est quelque chose de réel. Mais ce bonheur, je ne sais pas comment le trouver. Quand j’y
pense, la détresse s’empare de moi, quoique je sois soutenu de jour en jour comme d’autres chrétiens ; mais
toutes les fois que cette question de la paix avec Dieu dans Sa faveur est soulevée, je sais que je n’ai pas la
paix, ni 'assurance que la faveur de Dieu repose sur moi, comme je vois que vous et d’autres en jouissez. C’est
la une chose sérieuse, parce que si, étant justifiés par la foi, nous avons la paix avec DieulRom- 5, 1] comme
vous dites et comme I'Ecriture le dit, je sais que je n’ai pas la paix avec Dieu. Comment donc puis-je étre
justifié ?

— Vous n’avez pas la vraie connaissance de la justification par la foi. Je ne dis pas que vous ne soyez pas
justifié devant Dieu, mais votre conscience n’est pas en possession de la justification. Les réformateurs allaient
plus loin que moi; tous, ils ont soutenu que si un homme n’avait pas I'assurance de son propre salut, il n’était
pas justifié du tout. Or, quiconque croit au Fils de Dieu est, aux yeux de Dieu, « justifié » de toutes choses (Act.
13, 39). Mais jusqu’a ce qu’une personne qui croit comprendre cela, étant enseignée de Dieu — jusqu’a ce
gu’elle comprenne la valeur de I'ceuvre de Christ, elle n’a pas dans sa propre ame la conscience d’étre justifiée,
et si elle est sincere, comme vous I'étes, elle n'a pas la paix; elle n’aura jamais non plus de paix stable et
fermement établie jusqu’a ce qu’elle sache, non seulement que Christ mourut pour elle, mais aussi qu’elle est
en Christ. Réussir a se maintenir seulement, jour aprés jour, sans déchoir completement, comme vous faites,
est quelque chose de faux et de creux qui faillira une fois ou l'autre et qui devient souvent une cause d’angoisse
au lit de mort. Le caractéere de I'activité chrétienne est ainsi complétement faussé : on en fait un travail, une
sorte de moyen pour arriver au bonheur, au lieu gu’elle soit une ceuvre accomplie dans la puissance de I'Esprit,
par une ame qui est en paix avec Dieu. Si une personne est réellement sérieuse, marchant avec Dieu, elle ne
peut avoir un vrai repos d’esprit avant de posséder la paix avec Dieu, et plus les exercices par lesquels elle
passe sont profonds, mieux cela vaut. Mais Dieu a «fait la paix par le sang de la croix» (Col. 1, 20). Tous ces
exercices ne font qu’amener les mauvaises herbes a la surface, comme quand on laboure un champ et qu’on le
herse; ils sont utiles dans ce sens et nécessaires ; mais ils ne sont pas la moisson que produit la foi en I'ceuvre



accomplie de Christ. L'ceuvre de Christ est achevée : « Il a été manifesté une fois pour I'abolition du péché par
son sacrifice » (Héb. 9, 26); Il a «achevé I'ceuvre » que le Pére Lui avait donnée a faire (Jean 17, 4). Cette
ceuvre qui 6te notre péché est compléete et acceptée de Dieu. Si vous venez a Dieu par Lui, et si vos péchés ne
sont pas tous compléetement et pour toujours 6tés, par I'ceuvre qu’ll a accomplie, ils ne pourront jamais I'étre,
car Christ ne peut pas mourir une seconde fois; et tous vos péchés sont 6tés par le «seul sacrifice»;
autrement, comme dit I'apbtre, au chapitre 9 de I'épitre aux Hébreux : « Il aurait fallu qu’il souffrit plusieurs
fois ».

— Je comprends mieux maintenant; je vois que I'ceuvre qui 6te notre péché, est une ceuvre parfaite et
achevée, accomplie une fois pour toutes.

— De quoi avez-vous donc encore besoin pour avoir la paix avec Dieu ?
— C’est ce que je voudrais comprendre clairement.

— Eh bien, voyons. Mais avant de parler de votre état et de vos difficultés, il importe que nous ayons
I'ceuvre elle-méme clairement devant les yeux de nos entendements. Qui a fait cette ceuvre ?

— Christ, cela va sans dire.
— Quelle part avez-vous prise a son achevement ?
— Aucune.

— Aucune, assurément, a moins que ce ne soit par vos péchés. Et a quel état de votre dme I'ceuvre
s’applique-t-elle ? — a un état de piété, ou a un état d'impiété ?

— Ne faut-il donc pas que je sois saint ?

— Assurément, car sans la sainteté «nul ne verra le Seigneur» (Héb. 12, 14). Mais, voyez avec quelle
promptitude, et avec quel instinct de propre justice, vous portez vos regards de I'ceuvre de Christ sur votre
propre sainteté — sur ce que vous étes! Toutefois, le désir de sainteté que vous avez, est le désir du nouvel
homme. Si vous étiez indifférent a cet égard, ce serait un devoir pour moi de chercher a réveiller votre
conscience — non pas de vous parler de paix, mais plutbt, peut-étre, de détruire votre fausse paix. Mais ici,
nous recherchons comment une ame troublée peut trouver la paix.

— Vous avez raison. Je suis d’une indifférence désolante, quelquefois ; et c’est Ia une chose qui me trouble;
mais je n’ai pas la paix, et je donnerais tout pour I'avoir.

— Je ne doute pas que cette indifférence ne retarde en un sens, pour vous, le moment ou vous jouirez de la
paix, mais nous avons a apprendre humblement ce que nous sommes. Que d’ames poursuivent avec ardeur le
misérable gain de quelques pieces d’or! Mais je répete ma question : cette ceuvre de Christ s’applique-t-elle
simplement a votre impiété, ou a votre piété, ou a un état amélioré, tout au moins ?

— Elle s’applique simplement, et je n’en doute pas, a mon état d’impiété.

— Assurément. Donc elle ne s’applique pas a votre sainteté, si vous en possédiez, ni a un état amélioré.
Cependant, qu’attendez-vous pour avoir la paix ? N’est-ce pas d’avoir un meilleur état d’ame ?

— Mais oui.

— Alors vous étes sur la mauvaise voie, car ce par quoi Christ « a fait la paix » (Col. 1, 20) s’applique a votre
état d’'impiété. Le désir que vous avez est juste, mais vous mettez la charrue devant les beceufs : vous cherchez
la sainteté pour avoir Christ, au lieu de chercher a avoir Christ pour avoir la sainteté.

— Mais j'espére en Son secours pour arriver a la sainteté.



— Je le crois, mais vous comptez sur Son secours, non sur Son ceuvre, ou sur Son sang qu’ll a répandu
pour faire la paix. Nous avons besoin de justice, non de secours. Le secours de Christ nous est indispensable a
chaque instant, quand nous sommes justifiés; Christ est I'auteur de toute bonne pensée en nous, avant que
nous soyons justifiés ; — mais cela n’est pas la paix, ni I'effusion du sang de Christ, ni la justice. Toutefois cette
recherche de la sainteté n’est pas sans fruit, malgré tout, parce gqu’elle vous amene a découvrir que vous ne
pouvez pas par cette voie trouver ce que vous cherchez. Vous n’arriverez pas ainsi a la sainteté, ni a la paix par
celle-ci. Mais en faisant la découverte que vous étes sur une fausse voie, ou que quand «le vouloir est avec
vous », vous ne trouvez pas «le moyen daccomplir le bien»[Rom. 7, 18] vous serez amené, par la grace,
sachant qu’il n’y a point de bien en vous, a ce qui donne la paix, savoir a l'ceuvre de Christ, et non a votre état et
a I'ceuvre de la grace en vous. Cette ceuvre de la grace en nous, Dieu I'opére; mais non pour que nous la
regardions comme le chemin de la paix, mais afin que par elle et en dehors de nous-mémes, simplement et
entierement, nous regardions a I'ceuvre de Christ et a son acceptation devant Dieu. Approchez maintenant, et
dites-moi : Ou en étes-vous devant Dieu ?

— Je ne sais; et c’est |a justement ce qui m’inquiéte.
— Etes-vous perdu ?

— J'espére que non. Sans doute, nous sommes tous perdus par nature (comp. Eph. 2, 1-3) ; mais j'espére
gu’il y a une ceuvre de la grace en moi, bien que j'en doute quelquefois.

— Supposons que vous fussiez devant Dieu maintenant, et que la question de votre position devant Lui dat
étre tranchée, a quoi en seriez-vous si, comme elle doit I'étre en jugement, cette question devait étre décidée
d’apres vos ceuvres ? Auriez-vous confiance ?

— J’espére que tout irait bien. Je ne puis m’empécher de croire qu’il y a une ceuvre de la grace en moi;
mais je ne puis penser au jugement sans crainte.

— Moi aussi j'ai confiance qu’il y a une ceuvre de la grace en vous, mais ce dont vous avez besoin avant
tout, c’est de vous trouver dans la présence de Dieu; et d’avoir conscience, la, que vous étes tout simplement
perdu, si Dieu entre en jugement avec vous (car si Dieu entre en jugement, Il juge en justice votre état et vos
ceuvres). Vous étes pécheur, et un pécheur ne peut absolument pas subsister devant Dieu en jugement. Ce
n’est pas du secours qu’il vous faut ici, si vous étes réellement dans la présence de Dieu, mais de la justice, et
cette justice, vous ne 'avez pas trouvée, j'entends quant a votre foi et a votre conscience personnelle, par
lesquelles et dans lesquelles nous la possédons. La justice peut seule suffire devant Dieu, la justice de Diev,
car nous n’avons point de justice, et ne pouvons en trouver d’autre que celle de Dieu. Ce n’est pas non plus
I'ceuvre de la grace en nous qui produit cette justice. Elle est par la foi, par le moyen de I'ceuvre de Christ, et en
Lui nous la possédons; par Lui, Dieu justifie 'impie. Voyez I'histoire du fils prodigue : il y avait une ceuvre de
Dieu en lui; il rentra en lui-méme; il se vit périssant et se leva pour s’en aller vers son pére. En se mettant en
route, il reconnait ses péchés, ajoutant : « Traite-moi comme I'un de tes mercenaires » [Luc 15, 19]_ || y avait 13,
chez le fils prodigue, de la droiture, un sentiment de la bonté de Dieu, un sentiment du péché; et il tirait des
conclusions au sujet de ce qu’il pouvait espérer quand il rencontrerait son péere : — il en est de méme de vous.
Le fils prodigue avait ce que le monde chrétien appelle I'hnumilité et une humble espérance; il raisonnait et tirait
des conclusions exactement comme vous le faites, ce qui prouvait — quoi? — c’est qu’il n’avait jamais
rencontré son pere. Il n'aurait pas pu raisonner sur la maniére dont il serait recu par son pere quand il le
rencontrerait, s’il 'avait rencontré. La position du prodigue est celle de quelqu’un qui ne sest jamais trouvé
devant Dieu, bien que Dieu elt opéré en lui. Quand il rencontre son peére, il n’est question en aucune maniéere
pour lui d’étre traité comme «un mercenaire ». Il y a de sa part pleine confession de son péché ; et I'expérience



gu’il a faite précédemment 'amene dans ses haillons auprés de son pére, dans ses péchés (non pas les
aimant, mais dans ses péchés et confessant ses péchés). L’effet du travail intérieur par lequel il a passé, c’est
que, maintenant, il se trouve devant Dieu, quant a sa conscience, dans ses péchés; et c’est la tout ; et son pere
était a son cou, le couvrant de baisers — (la grace régnait) — et la plus belle robe devenait son partage, Christ,
la justice de Dieu, qu’aucun progres ne lui avait procurée et dont il ne possédait rien auparavant. C’était une
chose nouvelle, a lui conférée. Quand nous sommes dans la présence de Dieu, nous avons besoin de Christ,
non de progres ; de justice et de justification par Lui, non d’aide ou d’amélioration. Dieu est venu a notre aide,
autrement nous n’aurions pas pu nous trouver la. Il y a eu progrés, mais le progrés a été de nous amener dans
la présence de Dieu — non de juger du progrés et d’espérer a cause de ce progres, mais de juger du péché
devant Dieu, de reconnaitre que Dieu ne peut point en admettre devant Lui, et de trouver Christ, notre
acceptation parfaite devant Lui, au lieu de nous-mémes — Christ qui a porté nos péchés, Christ qui est notre
justice, parfaite, absolue et éternelle. Ce n’est pas en regardant a nos progrés que nous trouvons la paix : si
cela était, il faudrait dire : « Etant donc justifiés par I'expérience, nous avons la paix avec Dieu » ; mais la Parole
de Dieu parle autrement. Le vrai progres, a cet égard, c’est que, comme des pécheurs complétement perdus,
confessant nos péchés, et reconnaissant que «en nous, c’est-a-dire en notre chair, il n’habite point de
bien » [Rom. 7, 18] 'nous soyons amenés dans la présence de Dieu, ayant ainsi la conscience que nous sommes
perdus, comme fait actuel. La question n’est pas de savoir ce que nous serons, ou comment nous serons jugés
étre au jour du jugement, mais de reconnaitre ce que nous sommes, nos péchés actuels et notre nature
pécheresse qui font le vrai tourment d’une dme droite, et de recevoir Christ au lieu et place de ces choses, «la
plus belle robe », au lieu de nos «haillons », alors que nous nous trouvons en la présence de Dieu dans ces
haillons. Nous avons trouvé Christ et cru en Lui. Il a été la propitiation pour nos péchés, les portant en Son
propre corps sur le bois[1 Pier. 2, 24] - et gayant Christ, Il est notre justice ; Dieu a condamné le péché en la chair,
alors que Christ fut fait un sacrifice pour le péché (Rom. 8, 3), et nous ne sommes pas «dans la chair », mais
«en Christ». Au lieu d’Adam et de ses péchés, c’est-a-dire de nous-mémes, nous avons Christ et la valeur de
Son ceuvre. — Ce que je viens de dire est vrai de quiconque croit en Christ et vient a Dieu par Lui. Si nous
étions aussi simples que I'Ecriture, nous verrions cela en un instant; mais nous ne sommes pas simples, et il
faut que nous soyons guéris de la propre justice de nos cceurs, et que, comme des pécheurs devant Dieu, nous
découvrions que Dieu, dans Son amour, s’est occupé de la question de nos péchés et de notre mauvaise
nature; qu’ll a anticipé le jour du jugement, et réglé la question du péché pour tous ceux qui viennent a Lui par
Christ, « une fois pour toutes », et « pour toujours» sur la croix (comp. Héb. 9, 26; 10, 1-18); qu’ll a jugé les
péchés pour lesquels j’aurais eu a répondre au jour du jugement, et les a jugés en les étant selon Sa justice, et
que 13, la forme la plus compléte de notre péché en la chair contre Dieu, c’est-a-dire notre inimitié contre Lui, a
rencontré Dieu occupé du péché, en grace pour nous, mais en jugement contre le péché. Le péché et Dieu se
sont rencontrés a la croix quand Christ fut fait péché pour nous; et par la mort de Christ, nous sommes morts
au péché et sommes le fruit du travail de Son amel(Es. 53, 111 devant Dieu. Il porta les péchés de plusieurs, et
apparut pour bter le péché; Il a glorifié Dieu a I'égard du péché en justice dans cette heure solennelle. Il prit sur
Lui ce que moi j'avais meérité ; et moi je recois le fruit de ce que Lui a fait. Pratiquement, je viens a Dieu comme
Abel, avec ce sacrifice dans ma main (Héb. 11, 4) ; Dieu est obligé d’en reconnaitre la valeur; j’ai de Sa part le
témoignage que je suis juste : le ttmoignage est rendu a mes dons; je suis regu selon la valeur du sacrifice de
Christ, devant Dieu. M’approcher avec ce sacrifice, ¢c’est me confesser justement exclu en moi-méme, non pas
amélioré dans mon état; je viens a Dieu avec Christ dans ma main, pour ainsi dire, avec Christ mon agneau
immolé ; et le témoignage est rendu a mon don. Dieu regarde au sacrifice quand je m’approche ainsi par Christ;



Il ne regarde pas a ce que je suis, moi; quand je viens a Lui par ce chemin, je confesse que je suis un pécheur
et rien qu’un pécheur, exclu de la présence de Dieu par tout ce que je suis personnellement.

— Mais ne faut-il pas que j'accepte Christ ?

— Mais plutét, voyez comme le moi se glisse a travers les témoignages les plus précieux des voies de Dieu
envers nous en grace. Je dis : Voici Christ de la part de Dieu pour vous — I’Agneau de Dieu ; et vous répondez :
« Mais ne faut-il pas que moi je... ? ». Votre réponse ne m’étonne pas, et aussi ce n’est pas un reproche que je
vous fais ici. La nature humaine est ainsi faite, ma nature dans la chair : en « moi», il n’y a point de bien. Mais,
dites-moi, ne seriez-vous pas heureux d’avoir Christ ?

— Assurément.

— Alors la vraie question pour vous n’est pas de savoir si vous L’acceptez, mais si Dieu vous L’a réellement
présente et la vie éternelle en Lui. Une &me simple dirait : « Je I'accepte », trop reconnaissante de Le posséder !
Si vous aviez grievement offensé quelqu’un, et qu’un ami cherchat a lui offrir satisfaction pour vous, quelle est
la personne qui devrait accepter la satisfaction ?

— La personne offensée, naturellement.

— Sans doute ! Et qui a été offensé par vos péchés ?

— Clest Dieu, cela va sans dire.

— Et qui est-ce qui doit accepter la satisfaction ?

— C’est Dieu aussi.

— C’est cela. Et croyez-vous que Dieu l'ait acceptée ?

— Sans aucun doute, je le crois.

— Etqu’llest...?

— Satisfait!

— Et vous, étes-vous satisfait ?

— Oh'! je vois maintenant. Christ a fait I'ceuvre tout entiere, et Dieu I'a acceptée, et Il ne peut plus y avoir de
question quant a ma culpabilité ou a ma justice. Christ est, pour moi, ma justice devant Dieu. C’est merveilleux,
et pourtant si simple ! Mais pourquoi ne le voyais-je pas ? Que j étais aveugle !

— La foi en I'ceuvre de Christ, ce n’est pas notre acceptation de cette ceuvre, quelque joyeuse qu’elle soit :
c’est la foi que Dieu a accepté I'ceuvre. Vous n’avez pas besoin de chercher maintenant a savoir si vous croyez.
L’objet est devant votre ame; il est vu par elle : ce que Dieu a révélé est connu en le voyant ainsi par la foi.
Vous étes sir de cela, non de votre propre état, tout comme vous voyez la lampe devant vous et vous le savez,
non parce que vous connaissez I'état de votre ceil ; mais vous connaissez I'état de votre ceil en voyant la lampe.
Mais vous dites : que j’étais aveugle! Il en est toujours ainsi. — Or permettez-moi de vous demander ce que
vous cherchiez, Christ, ou de la sainteté en vous-méme et un meilleur état d’ame.

— De la sainteté et un meilleur état d’ame.

— Rien d’étonnant alors que vous ne vissiez pas Christ. Or, c’est ici ce que Dieu appelle « se soumettre a la
justice de Dieu »[Rom. 10, 3] trouver une justice qui n’est ni de nous, ni en nous-mémes, mais trouver Christ
devant Dieu, notre volonté orgueilleuse se soumettant, par la grace, a étre sauvée par ce qui n’est ni de nous, ni
en nous-mémes. C’est Christ au lieu du moi, Christ au lieu de notre position dans la chair. Si vous aviez trouvé
la paix de la maniére dont vous la cherchiez, de qui auriez-vous été satisfait ?



— De moi-méme.

— Précisément. Et qu’est-ce que cela elt été ? Rien de réel, assurément, si ce n’est exclure Christ sauf
comme un aide — exclure Christ comme justice et comme paix. — Et comme une &me droite, vraiment
enseignée de Dieu, ne peut étre satisfaite d’elle-méme, elle reste pendant des années peut-étre (bien que se
confiant dans I'amour, si elle marche avec Dieu) sans paix jusqu’a ce qu’elle se soumette a la justice de Dieu.
— Remarquez maintenant un autre point : car 'dme en paix avec Dieu peut désormais contempler Christ pour
apprendre. Non seulement Christ a porté nos péchés, est mort au péché, et a terminé toute I'histoire du vieil
homme dans la mort pour ceux qui croient, ceux-ci ayant été crucifiés avec Lui; mais Christ a glorifié Dieu dans
cette ceuvre (Jean 12, 28; 17, 4-5), et Il a ainsi obtenu une place pour ’'hnomme dans la gloire de Dieu; et une
place d’acceptation présente positive, selon la nature et la faveur de Dieu qu’ll a glorifié : c’est la notre place
devant Dieu. Non seulement le vieil homme et ses péchés sont étés de devant Dieu, mais nous sommes en
Christ devant Dieu; et de cela, nous avons la conscience par le Saint Esprit qui nous a été donné (Jean 14, 20).
Nous sommes acceptés dans le Bien-aimé; la faveur de Dieu repose sur nous comme sur Lui. Ainsi aussi, I
demeure en nous ; et ceci conduit a la vraie sainteté pratique. Nous sommes sanctifiés, mis a part pour Dieu par
Son sang; mais nous le sommes en possédant Sa vie en Lui-méme comme notre vie; et le Saint Esprit et ces
choses, ou Lui-méme, si vous voulez, deviennent la mesure de notre marche et de notre relation avec Dieu.
Nous ne sommes pas a nous-mémes, mais nous sommes achetés a prix![1 Cor. 6, 19-20] " et rien d’'incompatible
avec le sang de Christ et la valeur et la puissance de ce sang dans nos cceurs ne sied a un chrétien. L’Ancien
Testament déja nous le montre dans des figures d’'une grande beauté. Quand un Iépreux avait été rendu net,
non seulement un sacrifice était offert, mais le sang était mis sur le lobe de son oreille, sur son pouce et sur son
gros orteil (Lév. 14, 14). Chaque pensée, chaque acte, tout ce qui dans notre marche ne peut supporter
I’épreuve de ce sang, est exclu des pensées et de la marche du chrétien. Combien celui-ci est content d’étre
affranchi de ce monde et du corps du péché, pratiquement, et d’avoir ce sang précieux pour motif, mesure et
garantie de cet affranchissement ; combien il est heureux de ce que tout ce qui contriste le Saint Esprit de Dieu,
par lequel nous sommes scellés quand nous sommes ainsi aspergés, ne convienne pas a un chrétien, puisque
cet Esprit habite en lui. Et ce sang précieux et 'amour que Christ montra en le versant, deviennent le motif, et le
Saint Esprit la puissance de dévouement et d’amour pour ceux qui marchent comme Christ a marché. Si nous
sommes en Christ, Christ est en nous; et nous le savons par le Consolateur qui a été donné (Jean 14); et nous
sommes I'épitre de Christ dans ce monde : la vie de Jésus doit étre manifestée dans notre corps mortel (2 Cor.
3,2-3;4,10).

— Votre mesure est bien élevée !

— C’est simplement celle que donne I'Ecriture : « Celui qui dit demeurer en lui, doit lui-méme aussi marcher
comme lui @ marché » (1 Jean 2, 6). Dieu Lui-méme est placé devant nous comme le modéle que nous avons a
suivre, Christ étant I'expression de ce qui est divin, dans un homme. « Soyez donc imitateurs de Dieu comme
de bien-aimés enfants, et marchez dans I'amour, comme aussi le Christ nous a aimés et s’est livré lui-méme
pour nous, comme offrande et sacrifice & Dieu, en parfum de bonne odeur» (Eph. 5, 1-2). Et il n’y a pas de
limite ici : « Par ceci nous avons connu I'amour, c’est que lui a laissé sa vie pour nous; et nous, nous devons
laisser nos vies pour les fréres» (1 Jean 3, 16). — « Maintenant vous étes lumiére dans le Seigneur; marchez
comme des enfants de lumiére » (Eph. 5, 8). Mais vous remarquerez qu’il n’y a rien de légal ici, rien par quoi
nous cherchions a nous mettre en régle avec Dieu. Beaucoup de gens pensent que la pleine grace et
I'assurance nous laissent libres d’agir comme bon nous semble; que, si nous sommes complétement sauveés,
les motifs méme pour agir font défaut et qu’il n’y a plus besoin d’ceuvres quelconques. C’est la un principe
affreux. N’avons-nous donc de motif pour agir que celui « d’obtenir le salut », n’avons-nous rien qu’un joug légal



et des obligations légales ? Une fois sauvés, tout motif d’action aurait disparu! Les anges n’ont-ils point de
motifs d’action ? Nous ne ferions pas pareille méprise dans les affaires humaines. Que penseriez-vous du sens
de quelqu’un qui vous dirait que les enfants d’'un homme n’ont pas de devoirs envers lui par la raison qu’ils sont
certainement et toujours ses enfants ? — N’est-il pas vrai, au contraire, qu’ils ont certainement et toujours des
devoirs envers lui, parce qu’ils sont certainement et toujours ses enfants, et que, s’ils ne I'étaient pas, les
devoirs cesseraient ?

— Assurément ! mais je n’y avais jamais pensé. Vous ne voulez pas dire pourtant que nous ne fussions
sous aucune obligation avant d’étre les enfants de Dieu.

— Non, mais nous n’étions pas sous cette obligation-la ; vous ne pouvez pas étre sous I'obligation de vivre
comme un chrétien jusqu’a ce que vous soyez devenu chrétien. Nous étions sous I'obligation de vivre comme
des hommes devraient vivre, comme des hommes dans la chair devant Dieu : c’est de cela que la loi était la
parfaite mesure. Mais, sur ce terrain, nous étions entierement perdus, comme nous I'avons vu. — Maintenant
nous sommes completement sauvés, nous qui, par la grace, croyons; et nous sommes tous enfants de Dieu
par la foi dans le Christ Jésus (comp. Gal. 3, 26) : nos devoirs sont les devoirs des enfants de Dieu. Les devoirs
et les affections légitimes découlent toujours des relations dans lesquelles nous nous trouvons, et la conscience
de la relation est le principe et le caractére du devoir — quoique notre oubli de la relation ne change pas
I'obligation. L’Ecriture parle toujours ainsi : « Soyez imitateurs de Dieu comme de bien-aimés enfants » [Eph. 5, 1],
« Revétez-vous donc, comme des élus de Dieu, saints et bien-aimés, d’entrailles de miséricorde » (Col. 3, 12).
Les affections et les devoirs Iégitimes découlent de la position que nous occupons déja, et ne sont jamais le
moyen d’y arriver. Nous jouissons de la position quand nous y marchons; ou plutét nous jouissons de la lumiere
et de la faveur de Dieu, de la communion avec Lui dans la position qui est devenue notre partage. — Mais,
notez-le bien, les manques de fidélité n’amenent pas a douter de la relation; mais, parce que nous sommes
dans la relation, ils nous aménent a nous juger nous-mémes pour le manque d’accord qu’il y a entre notre
marche et cette relation. L’intercession de Christ trouve ici sa place, ainsi que d’autres vérités dont, malgré
toute leur importance, je ne puis m’occuper dans ce moment. Remarquez seulement, que l'intercession n’est
pas le moyen d’obtenir la justice pour nous, mais qu’elle est fondée sur la justice et sur ce que Christ a fait la
propitiation pour nos péchés. Nous n’allons pas non plus a Christ pour qu’ll intercéde pour nous, mais Il
intercede parce que nous avons péché. Christ avait prié pour Pierre avant méme que Pierre et commis le
péchélluc 22, 32] et || avait demandé précisément ce dont Pierre avait besoin ; Il n’a pas demandé que Pierre ne
fOt pas criblé, car Pierre en avait besoin ; mais Il a prié pour que sa foi ne défaillit pas quand il serait criblé. Oh !
si nous savions nous confier en Lui! Voyez comment, du milieu de Ses ennemis, Il regarde Pierre au moment
convenable pour briser son cceur !

— Combien tout est simple quand nous nous en tenons & I'Ecriture, et comme elle change toutes les
pensées que nous avons de Dieu! On se trouve dans un état tout a fait nouveau !

— En effet, et ceci nous améne a deux autres points sur lesquels je voudrais attirer votre attention. Nous
avons considéré I'ceuvre de Christ comme satisfaisant, bien plus, comme glorifiant Dieu, parce que nous avions
a apprendre comment on trouve la justice. Mais il faut nous rappeler que c’est I'amour souverain de Dieu qui a
donné Christ, et le méme amour dans lequel Il s’est offert Lui-méme pour nous. Ce n’est pas pour nous que
regne la justice : la justice régnera ci-apres, quand le jugement s’unira a la justice (Ps. 94, 15), quand Dieu
viendra pour juger la terre. Mais pour nous la grace regne, la souveraine bonté, Dieu Lui-méme, par la justice
— une justice divine, nous 'avons vu, qui nous donne une place dans la gloire, dans la présence de Dieu, selon
I'acceptation de Christ, et semblables a Lui. C’est la grace souveraine qui donne a un pécheur cette position



glorieuse avec le Fils de Dieu, le rendant conforme a Son image (Rom. 8, 29). Toutefois, c’est la justice; car le
sang et I'ceuvre de Christ ont droit a une telle place, et la réclament, comme nous le voyons aux chapitres 12 et
17 de I'évangile de Jean. Et maintenant, « nous nous glorifions en Dieu par notre Seigneur Jésus Christ» (Rom.
5, 11). Nous Le connaissons comme étant amour, et cet amour comme la somme de toute notre joie et de tout
notre bonheur, toutefois en justice en Christ : car nous sommes faits justice de Dieu en Lui. Nous connaissons
Dieu en amour, et nous sommes réconciliés avec Lui. C’est une position bienheureuse, une position de saintes
affections et de paisible repos. Nous avons communion avec le Pére et avec Son Fils Jésus Christ[! Jean 1, 3],
— Qu’est-ce que la communion ?

— Clest, je pense, avoir des pensées, et des joies et des sentiments communs.
— Oui; — et «avec le Pére et avec son Fils Jésus Christ» (1 Jean 1, 1-4) !
— C’est merveilleux ! J’ai peine a le réaliser.

— Nous avons a chercher que Christ habite dans nos cceurs par la foi, et a étre enracinés et fondés dans
I'amour, afin que nous soyons capables de comprendre... (Eph. 3, 14 et suivants). Toutefois si le Saint Esprit,
qui habite en nous, est la source de nos pensées, de nos joies et de nos sentiments, ces pensées et ces joies
ne peuvent pas, quoique nous soyons de pauvres et faibles créatures, étre en désaccord avec celles du Pére et
du Fils. Le cceur du chrétien ne trouve-t-il pas ses délices en Christ, dans Ses paroles, dans Son obéissance,
dans Sa sainteté, dans Son sacrifice de Lui-méme a la volonté du Péere ? Le Pére aussi ne trouve-t-Il pas la Ses
délices ? Nous, sans doute, nous le faisons pauvrement et faiblement, Lui parfaitement; mais I'objet est le
méme et pour nous et pour le Pére : Christ est choisi de Dieu, et précieux; et a ceux qui croient, Il est précieux
(1 Pier. 2). Je me bornerai a ce passage comme exemple. Ce dont nous parlons ici est une affaire de notre vie
de tous les jours, et a laquelle vous avez a veiller incessamment ; mais vous devez comprendre que ce qui vient
du Saint Esprit doit rendre conforme a la pensée du Pére et du Fils.

— C’est évident, mais tout cela est si nouveau pour moi. Je me trouve introduit dans un monde si différent
de celui dans lequel je vivais autrefois | Si ce que vous dites est vrai, ou en sommes-nous tous ?

— Je vous laisse méditer ces choses et sonder les Ecritures pour apprendre si, en effet, il en est ainsi. La
Parole divine vous dira si, en reconnaissant pleinement le fait que nous passons par des exercices d’ame
quand nous venons a elle, elle regarde jamais le chrétien autrement que comme étant pardonné et accepté
dans le Bien-aimé, et en ayant conscience, comme quelgu’un qui n'a pas recu de nouveau un esprit de
servitude pour étre dans la crainte, mais I'esprit d’adoption, par lequel nous crions : « Abba, Pére!» (Rom. 8,
15).

— Mais, si telle est ma part, il y a un passage de I'Ecriture que je ne comprends pas. Nous sommes
exhortés a «nous examiner nous-mémes, pour savoir si nous sommes dans la foi » [2 Cor. 13, 5] et ce que vous
dites, met, me semble-t-il, cette exhortation de coté.

— L’Ecriture ne renferme aucune exhortation pareille. Plus d’une ame sincére s’examine ainsi candidement,
et tous nous passons par ce travail.

— L’exhortation est la pourtant, dans I'Ecriture.

— Examinons. Les paroles que vous citez sont tirées de la seconde épitre aux Corinthiens, chapitre 13, 3-5.
Mais le commencement du passage est ainsi congu : « Puisque vous cherchez une preuve que Christ parle en
moi, etc. ». Puis vient une parenthése et ensuite : « Examinez-vous vous-mémes et voyez si vous étes dans la
foi ». Paul réprimande les Corinthiens. lls avaient mis en question que Christ parlat par lui et qu’il fat réellement
apdtre, comme vous pouvez le voir tout le long de ces deux épitres. Il leur dit donc, comme argument final :



Examinez-vous plutét vous-mémes : comment étes-vous devenus chrétiens? — car il avait été lui-méme
instrument de leur conversion. — Puis, il ajoute : « Ne reconnaissez-vous pas a I'égard de vous-mémes que
Jésus Christ est en vous ? A moins que vous ne soyez des réprouvés ». Comment Jésus Christ est-Il venu en
vous ? Paul en appelle a la certitude qu’avaient les Corinthiens, pour prouver son apostolat a leur confusion; et
le passage n’est, en aucune maniere, une exhortation a s’examiner pour savoir si on a la foi. C’est trés bien
d’examiner si notre marche est a la hauteur de notre foi; mais c’est la une chose bien différente. Un enfant de
Dieu fait bien de s’examiner et de juger sa conduite a ce point de vue, comme enfant; mais ce serait une triste
occupation pour lui de s’examiner pour savoir s’il est un enfant de Dieu. La conscience, et la conscience
invariable d’une relation, est une chose différente d’'une marche conséquente avec cette relation. Il ne faut pas
confondre les deux choses. La perte de la conscience de la relation (perte, toutefois, qui n’a pas lieu, quand on
a, une fois, réellement possédé cette conscience, sauf dans des cas de discipline de la part de Dieu, pour des
péchés) détruit les motifs du devoir et la possibilité d’avoir des affections en rapport avec la relation. Lisez le
passage.

— Je vois bien ce que vous dites. Il n’y a rien qui puisse compléter le passage : « Puisque vous cherchez
une preuve que Christ parle en moi;...» si on n’y rattache pas ce que nous lisons plus loin : « Examinez-vous,
etc.». Dans tous les cas, la force du raisonnement de I'apbtre est claire; et il en appelle a la certitude des
Corinthiens : « Ne reconnaissez-vous pas ?... ». Ces paroles n’auraient pas de sens, si les Corinthiens avaient
dd, par devoir, s’examiner pour savoir si Jésus Christ était réellement en eux. Mais, comment lisions-nous donc
I’Ecriture ?

— Ou plutét, ou en étions-nous venus sans elle ? Vous ne lisez ni ne cherchez comme vous devriez. Faites-
le, et la vérité sera claire pour vous; seulement, il n’est pas nécessaire de le dire, nous avons besoin de la
grace de Dieu et de regarder a Lui, afin que nous recevions comme des enfants nouveau-nés le «pur lait
intellectuel » (de la Parole) (1 Pier. 2, 2).

Il'y a encore un point que je voudrais signaler brievement, pour mettre de la clarté dans nos pensées sur le
sujet qui nous occupe. En recevant Christ, nous recevons /a vie. « C’est ici le témoignage », dit Jean, « que Dieu
nous a donné la vie éternelle, et cette vie est dans son Fils : Celui qui a le Fils a la vie» (1 Jean 5, 11-12). Entre
cette vie et la chair, il 'y a pas une pensée commune. Si nous ne réalisons pas /la rédemption, le fait que nous
sommes Vivifiés (ne nous délivrant pas de la loi et du sentiment de notre propre responsabilité) nous rend
misérables par la découverte du péché en nous, comme nous voyons au chapitre 7 de I'épitre aux Romains. Si
nous connaissons la rédemption, et que nous ayons été scellés par I'Esprit, «la chair» cependant «convoite
contre I'Esprit, et 'Esprit contre la chair; et ces choses sont opposées I'une a l'autre ». Mais si nous sommes
conduits par I'Esprit, nous ne sommes pas sous la loi (Gal. 5). Or, vous avez essayé de tirer des conclusions
encourageantes du fait que vous trouvez des signes de vie en vous-méme, n’ayant de la bonté de Dieu qu’une
idée générale, qui accompagne toujours la vraie conversion, idée fortifiée par la connaissance que Christ
mourut. Mais tout ce raisonnement sur vous-méme n’était en aucune maniére la foi en la rédemption. |l vous
laissait toujours, bien qu’avec une meilleure espérance, en vue du jugement; ou, au moins, quand vous
regardiez a la croix, vous voyiez qu’il y avait en elle ce qui répondait a vos besoins comme pécheur, vous
regardiez cependant toujours a vous-méme avec I'espoir d’'une amélioration quelconque, vous ne pouviez pas
dire que vous possédiez ce dont vous avez besoin dans la croix, bien plus, que vous étiez le fruit de la croix,
quant a votre état devant Dieu ; et quand vous regardiez au jugement, votre état ne vous profitait de rien devant
le jugement. La vie n’est pas la rédemption. L’'une et I'autre sont la part du croyant; mais ce sont deux choses
différentes. Vous cherchiez des preuves de la vie en vous, concluant que, si vous les trouviez, vous pourriez
passer par le jugement; puis, peut-étre d’'une maniére vague, vous introduisiez Christ comme un supplément.



— Je crois que vous avez a peu pres décrit mon état.

— Or, quand une ame vit prés de Dieu en simplicité de cceur, le sentiment de la bonté qui est en Dieu
prédomine chez elle, et le parfum de la piété se fait sentir sur ses pas. Mais quand on ne vit pas prés de Dieu,
on est inquiet et agité; la conscience accusatrice prédomine, et I'on est malheureux ou I'on tremble. Mais ni
dans I'un, ni dans l'autre cas, la rédemption n’est réellement connue : on ne sait pas que Christ a pris notre
place en jugement, et qu’ll nous a donné Sa place dans la gloire ; seulement nous avons a attendre I'adoption
elle-méme, la rédemption du corps (Rom. 8, 23). L’Ecriture unit ces deux vérités dans la résurrection de Christ.
La résurrection de Christ est la puissance de la vie et le sceau de I'acceptation de Son ceuvre, Son triomphe
sur toutes les conséquences de notre péché et Son entrée dans un nouvel état. Il en est de méme de nous en
Lui. Nous étions morts dans le péché, exposés au jugement, et assujettis a la mort; Christ descend du ciel,
accomplissant en mourant I'ceuvre de la purification de nos péchés, et nous sommes morts avec Lui; et alors,
Lui et nous avec Lui, nous sommes ressuscités en conséquence de I'ceuvre accomplie et de I'acceptation de
cette ceuvre par Dieu. « Il nous a vivifiés ensemble avec lui, nous ayant pardonné toutes nos fautes» (Col. 2,
13). C’est une vie dont la pleine et divine puissance est manifestée dans la résurrection; ce n’est pas
seulement la vie éternelle communiquée, mais la délivrance de I'état dans lequel nous étions, et notre entrée
dans un autre état, non extérieurement, cela va sans dire, pour le présent, mais réellement, par la possession
de cette vie. La rédemption, c’est une délivrance, au moyen d’une rangon, de I'état dans lequel je me trouvais,
et mon introduction dans un autre état, et dans un état de liberté. C’est pourquoi nous parlons de la rédemption
du corps, que nous n’avons pas encore maintenant (Rom. 8, 23). La vie par elle-méme ne nous introduit pas la;
par elle, nous sentons le fardeau du vieil état dans lequel nous nous trouvons ; mais quand nous apprenons que
nous sommes rachetés aussi, nous savons que nous avons été tirés, au prix de la mort de Christ, du vieil état
adamique dans lequel nous étions, et introduits en Christ. Ainsi, nous avons «toute assurance au jour du
jugement » parce que, «comme il est, lui, nous sommes, nous aussi, dans ce monde » (1 Jean 4, 17).

— Je ne sais pas suivre entiérement le courant des pensées de I'Ecriture que vous exprimez. Il faut que
japprenne ces choses; mais je vois la différence qu’il y a entre la rédemption et la vie; bien que nous ayons
'une et l'autre en Christ maintenant. Il est mort et Il est ressuscité. Je suppose bien que javais la vie
auparavant, mais j’ai maintenant, en quelque mesure, compris la rédemption aussi.

— Oui, vous étiez racheté, cela va sans dire ; Dieu avait certainement opéré en vous en grace, comme vous
pensiez ; mais, comme je I'ai déja dit, vous regardiez a cette ceuvre de la grace en vous, devant un Dieu de
jugement, entrevoyant quelques faibles lueurs de 'amour divin; mais vous n’aviez pas foi en une rédemption
accomplie. Le raisonnement de I'apdtre au chapitre 5, 19 de I'épitre aux Romains s’applique exactement a
votre cas : « Par I'obéissance d’un seul, plusieurs seront constitués justes ». — «Alors », dit la chair, «je peux
vivre dans le péché ». Mais comment I'Ecriture répond-elle ? A Dieu ne plaise ! vous ne devez pas vivre dans le
péché ! Ce serait vous replacer sous les exigences de la loi, et détruire ainsi de nouveau ce que nous venons
de lire de I'obéissance de Christ. Non, vous ne devez point pécher : « Nous qui sommes morts au péché,
comment vivrons-nous encore dans le péché ? » (Rom. 6, 2). Vous avez été baptisé pour la mort de Christ[v- 31;
et vous étes chrétien, en ayant part a Sa mort. Comment, si vous étes mort avec Lui au péché, pouvez-vous y
vivre ? Nous sommes maintenant libres pour nous donner a Dieu, comme des gens qui sont ressuscités d’entre
les morts.

— Vous avez raison ; je comprends. Les vieux fondements demeurent, mais ceci fait une chose nouvelle de
tout le sujet qui nous occupe. On n’entend malheureusement pas exposer le christianisme de cette maniére.
J’ai a le réaliser ainsi, bien que tout soit déja différent pour moi quant au fondement de ma paix; ou plutét, j’ai



pour ma paix un fondement maintenant, et je n’en avais point auparavant. Mais je vois ce que vous dites dans
I'Ecriture, et il faut que je I'étudie.

— Les chrétiens vrais et sincéres sont en général, hélas | comme des gens de dehors, espérant que tout ira
bien quand ils entreront, au lieu d’étre dedans et de manifester au monde ce qu'’il y a la, étant comme I’épitre de
Christ.

— Mais vous voudriez faire de nous tous des chrétiens entierement et absolument chrétiens, morts, comme
vous dites, au monde et a toutes choses.

— Assurément. « L’homme incertain dans ses pensées est inconstant dans toutes ses voies » (Jacg. 1, 8).
L’ceil « simple » fait que tout le corps est éclairé [Matt. 6, 22]. Nous ne sommes pas a nous-mémes|[1 Cor. 6, 19], Le
nouvel homme ne peut pas avoir son objet ici-bas ; il y a son service. Christ aussi avait Son service ici-bas; en
rien, Il n’y avait Son objet. Nous sommes crucifiés au monde, et le monde nous est crucifié ; et ainsi nous avons
crucifié la chair avec ses passions et ses convoitises (Gal. 6, 14; 5, 24). Seulement, souvenez-vous que la
chair convoite contre I'Esprit (Gal. 5, 17), et qu’il faut de la vigilance : « Travaillant», quant a la traversée du
désert, «a votre propre salut avec crainte et tremblement », non parce que votre position est incertaine, mais
parce que Dieu «opére en vous et le vouloir et le faire » (Phil. 2, 12-13) ; et c’est une chose bien sérieuse que
de maintenir la cause de Dieu quand la chair est en nous, et que Satan dispose du monde pour nous entraver
et nous tromper. Mais ne vous découragez pas, car Dieu opére en vous : Celui qui est en nous est plus grand
que celui qui est dans le mondel1 Jean 4, 4], Vous ne pouvez étre dans les difficultés du désert, a moins que vous
n’ayez été rachetés de I'Egypte. « Ma grace te suffit », dit Christ. « Ma puissance s’accomplit dans I'infirmité » (2
Cor. 12, 9). « Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? » (Rom. 8, 31). Le secret de tout cela, c’est I'humilité
de cceur et le sentiment de la dépendance, quand nous regardons avec confiance a Christ, qui « nous a sauvés
et nous a appelés d’un saint appel »[2 Tim. 1, 9], Vous ne pouvez trop vous défier de vous-méme, ni trop vous
confier en Dieu. Par la rédemption vous étes amené a Dieu, et vous étes dans la position de Son peuple, et plus
que cela maintenant, dans la position de Ses enfants et de Son Eglise, comme tels, établi pour faire briller [ Sa
gloire. La vraie connaissance de la rédemption place une ame, en parfaite paix, dans une vraie et constante
dépendance du Rédempteur. Mais si vous n’avez pas la connaissance de la rédemption, vous ne pouvez avoir
ce qui vient aprés ; vous ne pouvez pas non plus marcher avec Dieu, si vous n’étes pas réconcilié avec Lui.

— Vous dites vrai. Ne pensez pas que je veuille faire des difficultés. Mais il y a encore une question que je
voudrais vous soumettre, car je désire étre au clair sur tous ces points. On nous a appris a nous reposer sur les
promesses de Dieu, et a nous confier en elles pour notre salut; c’est la le langage que nous entendons
constamment, et je ne vois pas bien, si vos vues sont justes, comment les allier avec cette confiance aux
promesses pour le salut, qui est assurément un devoir pour nous.

— La réponse est bien simple, et je suis bien aise que vous ayez soulevé la question. Ce sont justement ces
points-la que nous avons a examiner. Se confier aux promesses de Dieu est évidemment juste, je n'ai pas
besoin de le dire; et il y a de bien précieuses promesses. Mais, dites-moi, avons-nous une promesse que Christ
doive venir et mourir, et ressusciter ?

— Non, Il est venu et Il est mort, et Il est ressuscité, et Il est a la droite de Dieu (Rom. 8, 34).

— Tout cela donc ne peut étre une promesse, puisque c’est un fait accompli. Pour Abraham, c’était une
promesse, et il fit bien d’y croire comme a une promesse. Pour nous, c’est un fait accompli, et nous devons le
croire comme tel. Ainsi parle I'Ecriture : Abraham crut que ce que Dieu avait promis, Il était puissant aussi pour
I'accomplir [Rom. 4, 21] Mais nous, nous croyons que ce qui, par sa vertu, nous sauve, Il /'a accompli. Ce serait
pour nous de I'incrédulité de traiter maintenant comme une promesse, ce qui est devenu un fait accompli, et



ainsi, il est écrit : « Or ce n’est pas pour lui seul qu’il a été écrit que cela lui a été compté, mais aussi pour nous,
a qui il sera compté, a nous qui croyons en Celui qui a ressuscité d’entre les morts Jésus notre Seigneur »
(voyez Rom. 4, 20-25, qui traite précisément de ce sujet). Quant au secours dont nous avons besoin pour
avancer vers le but de notre course, les promesses encourageantes ne nous manquent pas : « Je ne te laisserai
point et ne t'abandonnerai point » (Héb. 13, 5). « Dieu... ne permettra point que vous soyez tentés au-dela de ce
que vous pouvez supporter » (1 Cor. 10, 13). « Personne ne les ravira de ma main » (Jean 10, 28). « Qui aussi
vous affermira jusqu’a la fin pour étre irréprochables dans la journée de notre Seigneur Jésus Christ» (1 Cor. 1,
8), et tant d’autres passages des plus encourageants et des plus précieux pour nous dans les difficultés que
nous rencontrons sur notre chemin. Mais I'ceuvre a laquelle j’ai a croire, comme me justifiant et me réconciliant
avec Dieu, n’est pas une promesse, et ne peut pas étre considérée comme telle. C’est un fait accompli, une
ceuvre déja acceptée de Dieu.

— Je comprends. En vérité, rien ne peut étre plus simple et plus clair, du moment que nous y sommes
rendus attentifs. Ce qui justifie devant Dieu, je le vois maintenant, ce n’est pas une promesse du tout, mais un
fait accompli. Je n’avais jamais pris garde a ce passage du chapitre 4 de I'épitre aux Romains. Il est treés clair.
Mais nous lisons I'Ecriture avec une singuliére négligence. Assurément, la vérité de ce que vous dites est
évidente pour qui a les yeux ouverts.

— Permettez-moi, puisque nous avons touché ce sujet, d’attirer votre attention sur un autre point encore, se
rapportant a la maniére dont I'ceuvre et le témoignage de la grace sont généralement présentés. Vous
remarquerez que, dans ce passage du chapitre 4 de I'épitre aux Romains, il est dit, non pas : « Qui croyons en
Christ », quelque vrai que cela soit, mais : « Qui croyons en Celui qui a ressuscité dentre les morts Jésus notre
Seigneur». Nous lisons aussi, 1 Pierre 1, 21 : « Qui par lui, croyez en Dieu qui I'a ressuscité d’entre les morts et
lui a donné la gloire ». Et le Seigneur Lui-méme, quand Il parle de Sa venue dans le monde, dit : « Celui qui
entend ma parole, et qui croit Celui qui m’a envoyé » (Jean 5, 24). Nous ne connaissons Dieu réellement qu’en
Le connaissant par Christ. Si nous Le connaissons ainsi, nous Le connaissons comme Dieu notre Sauveur;
comme Celui qui n’a pas épargné Son Fils pour nous; comme Celui qui, quand Christ était mort, parce qu’ll
avait pris nos péchés, L’a ressuscité d’entre les morts. En un mot, je ne crois pas seulement en Christ, mais en
Celui qui a donné Christ et reconnu Son ceuvre ; qui a donné la gloire a ’lhomme en Lui; je crois en un Dieu qui
est venu pour sauver, non en un Dieu qui attend pour me juger. Je crois en Lui par Christ. Quand les enfants
d’Israél eurent passé la mer Rouge, ils crurent en un Dieu qui les avait délivrés et les avait amenés a Lui-
méme ; et moi aussi je fais ainsi. Je ne connais point d’autre Dieu que Celui-la. Si je crois en Lui par Christ,
jattends I'accomplissement d’une promesse, I'accomplissement de la promesse de la rédemption de mon
corps, pour que les complets résultats de Son ceuvre se réalisent. — Ainsi le christianisme nous donne des
affections présentes, dans la paix, dans une relation connue, et dans la puissance fortifiante de I'espérance : les
deux choses qui donnent le bonheur et I'énergie a ’homme quant a sa position ; car I'amour est le mobile de
tout : 'amour, parce qu’ll nous aima le premier[! Jean 4, 19]: |3 joie que nous trouvons en Lui; 'amour pour les
autres comme participants de Sa nature ; Christ habitant dans nos coeurs [EPh- 3. 171 en sorte que I'amour nous
étreint[2 Cor. 5, 14],

— Vous faites du chrétien une personne extraordinaire dans le monde ; mais nous sommes bien faibles pour
occuper une telle position.

— Je ne pourrais jamais faire du chrétien dans mes paroles ce que Dieu I'a fait dans Sa Parole. Quant a
notre faiblesse, plus nous la sentons, mieux cela vaut : la puissance de Christ s’accomplit dans la faiblesse (2
Cor. 12,9-10; Phil. 4, 13).



