Connaitre la volonté du Pere pour la faire

J.N. Darby

Si un enfant négligeait habituellement son pére, et ne se mettait pas en peine de connaitre sa pensée, ni sa
volonté, il est facile de prévoir que, quand une circonstance difficile se présenterait, cet enfant ne serait pas
dans le cas de comprendre ce qui peut faire plaisir a son pere. — Il y a de certaines choses que Dieu laisse
dans les géneralités, afin que I'état d’ame de l’individu soit éprouvé. Si, au lieu du cas que j'ai supposé d’un
enfant, il s’agissait de la femme envers son mari, il est probable que, si elle a les sentiments et I'esprit d’'une
epouse, elle n’hésitera pas un instant sur la question de savoir ce qui pourrait étre agréable a celui-ci, et cela,
quand méme il n'aurait exprimé la-dessus aucune volonté. Or vous ne pouvez échapper a cette épreuve, et
Dieu ne permettra pas non plus que Ses enfants y échappent : — «Si ton ceil est simple, ton corps tout entier
sera plein de lumiéere » [Matt. 6, 22] (comp. Col. 1, 9).

Quant a un moyen commode et confortable de connaitre la volonté de Dieu, comme on aurait une recette
pour quelque chose, il N’existe pas; de la connaitre, veux-je dire, sans égard a I'état de notre propre ame. —
Encore une chose : Souvent nous sommes de trop d’'importance a nos propres yeux, et nous nous trompons en
supposant qu’il y a une volonté de Dieu quelconque dans tel ou tel cas.

Dieu n’a peut-étre rien a nous dire la-dessus; le mal est tout dans le mouvement que nous nous donnons
nous-mémes. La volonté de Dieu est peut-étre que nous prenions tranquillement une place insignifiante. — Et
encore, quelquefois nous cherchons la volonté de Dieu, désirant savoir comment agir, dans des circonstances
ou ne pas nous y trouver du tout est Sa seule volonté; et ou, si la conscience était réellement en activité, son
premier effet serait de nous les faire quitter. C’est notre propre volonté qui nous place la, et nous voudrions
jouir, néanmoins, de la consolation d’étre dirigés de Dieu dans une voie que nous avons nous-mémes choisie.
C’est la un cas tres ordinaire. Soyez assuré que, si nous sommes assez pres de Dieu, nous n’aurons pas de
peine a connaitre Sa volonté. — Dans une vie longue et active, il peut arriver que Dieu, dans Son amour, ne
nous révele pas toujours immédiatement Sa volonté, afin de nous faire sentir notre dépendance a agir selon Sa
propre volonté; cependant, «si ton ceil est simple, ton corps tout entier sera plein de lumiére», d’ou il est
certain que, si tout le corps n’est pas rempli de lumiére, I'ceil n’est pas net. — Vous direz : C’est la une pauvre
consolation. — Je réponds : C’est une riche consolation pour ceux dont le seul désir est d’avoir I'ceil simple, et
de marcher avec Dieu; — non pas d’éviter, pour ainsi dire, cette peine en apprenant Sa volonté d’'une maniéere
objective, mais dont le désir est de marcher avec Dieu. « Si quelqu’un marche de jour, il ne bronche pas, car il
voit la lumiére de ce monde ; mais si quelqu’'un marche de nuit, il bronche, car la lumiere n’est pas en lui» [Jean
11,9-10], C’est toujours le méme principe. — « Celui qui me suit ne marchera pas dans les ténébres, mais il aura
la lumiéere de la vie » [Jean 8, 12], Vous ne pouvez pas vous soustraire a cette loi morale du christianisme. « C’est
pourquoi, depuis le jour ou nous en avons oui parler, nous ne cessons pas de prier et de demander pour vous
que vous soyez remplis de la connaissance de sa volonté, en toute sagesse et intelligence spirituelle, pour
marcher d’une maniére digne du Seigneur, pour lui plaire a tous égards, portant du fruit en toute bonne ceuvre,
et croissant par la connaissance de Dieu»[Col. 1, 9-10]. — La liaison de ces choses entre elles est d’'une
immense importance pour 'dme : Il faut connaitre le Seigneur intimement pour pouvoir marcher d’'une maniéere
digne de Lui; et c’est ainsi que nous croissons dans la connaissance de la volonté de Dieu. « Et je demande



ceci dans mes priéeres, que votre amour abonde de plus en plus en connaissance et toute intelligence, pour que
vous discerniez les choses excellentes, afin que vous soyez purs et que vous ne bronchiez pas jusqu’au jour de
Christ » [Phil. 1, 9-10] — Finalement il est écrit que «I’hnomme spirituel discerne foutes choses, mais lui n’est
discerné par personne »[1 Cor. 2, 15] — C’est donc la volonté de Dieu, et une volonté précieuse, que nous ne
sachions discerner Sa volonté que selon notre propre état spirituel ; et en général, quand nous pensons que
nous jugeons des circonstances, c’est Dieu qui nous juge, qui juge notre état; notre affaire est de nous tenir
pres de Lui. Dieu ne serait pas bon envers nous, s’ll nous permettait de découvrir Sa volonté sans cela. — Ce
serait commode, comme d’avoir un directeur des consciences, et nous serions ainsi quittes de la découverte et
du chatiment de notre état moral. Ainsi, si vous cherchez comment vous pouvez découvrir la volonté de Dieu
sans cela, vous cherchez mal, et c’est ce que nous voyons tous les jours.

Un chrétien est dans le doute, dans la perplexité. — Un autre, plus spirituel, voit clair comme le jour; — il
s’étonne de l'incertitude de l'autre; il ne voit point de difficulté, et finit par comprendre gu’elle git uniquement
dans I'état d’ame du premier. « Celui en qui ces choses ne se trouvent pas est aveugle, et ne voit pas loin » [2
Pier. 1, 9], Quant aux circonstances, je crois qu’une personne peut &tre conduite par elles. — L’Ecriture a décidé
de cela. C’est aussi ce qu’elle appelle «étre refréné avec un mors et une bride » [Ps. 32, 9], — « Je t'instruirai et je
t’enseignerai le chemin ol tu dois marcher; je te conseillerai, ayant mon ceil sur toi»[Ps. 32, 8], — Voila la
promesse et le privilege de celui qui a la foi. — Assez prés de Dieu, pour comprendre par un seul regard de Sa
part. Dieu, qui est fidéle, a fait la promesse de le diriger ainsi. Il nous avertit de ne pas étre comme le cheval et
le mulet, qui n’ont pas l'intelligence de la volonté, des pensées, des désirs de leur maitre. Il faut les mener avec
un mors et une bride. Sans doute, méme cela vaut mieux que de broncher, de tomber et de se heurter contre
celui qui nous mene ; mais c’est un triste état — et c’est la étre dirigé par les circonstances. Sans doute encore,
il est miséricordieux de la part de Dieu de le faire, mais c’est bien triste de notre part. — Ici, il faut cependant
distinguer entre juger ce qu’on a a faire dans de certaines circonstances, et étre dirigé par elles. — Celui qui se
laisse diriger par elles, agit toujours aveuglément, quant a la connaissance de la volonté de Dieu. — Il n’y a
absolument rien la de moral. — C’est une force extérieure qui le contraint. Mais il est trés possible que je n’aie
aucun jugement d’avance sur ce que je ferai; je ne sais quelles circonstances peuvent survenir et, par
conséquent, je ne puis prendre aucun parti. Mais dés l'instant ou les circonstances sont 13, je juge avec une
conviction entiére et divine quel est le chemin de la volonté de Dieu, et de I'intention et de la puissance de
I'Esprit. Cela exige de la spiritualité, et qu’on demeure dans la communion avec Dieu ; ceci n’est pas étre dirigé
par les circonstances, mais c’est étre dirigé de Dieu dans les circonstances, étant assez pres de Dieu pour
pouvoir juger immeédiatement ce que I'on doit faire, aussitot que les circonstances sont la.

Quant aux impressions, Dieu peut les suggérer, et il est certain qu’ll suggere, en effet, une chose a I'esprit;
mais, dans ce cas, la convenance de cette chose et son caractére moral seront évidents comme le soleil en
plein midi. Dans la priére, Dieu peut éloigner de notre coeur certaines influences charnelles qui, étant détruites,
permettent a certaines autres influences spirituelles de prendre toute leur place dans I'dme ; ou Il nous fait sentir
I'importance de quelgque devoir, entierement obscurcie peut-étre par la préoccupation causée par quelque objet
désiré. — Cela peut avoir lieu, méme entre deux individus.

Une personne peut ne pas avoir assez de discernement spirituel pour découvrir ce qui est bon, mais dés
gu’une autre le lui fait voir, elle comprend que c’est la vérité. Tous ne sont pas ingénieurs, mais un simple
charretier connait un bon chemin une fois qu’il est fait. Ainsi les impressions qui viennent de Dieu ne restent pas
toujours de simples impressions. Mais elles sont ordinairement claires, quand c’est Dieu qui les produit. Je ne
doute pas, cependant, qu’ll ne les fasse souvent sur nos esprits, lorsque nous marchons avec Lui, et que nous
écoutons Sa voix.



Quand vous parlez des obstacles suscités par Satan, il n’est pas dit que Dieu Lui-méme n’ait pas permis
ces obstacles a I'accomplissement de quelque bon désir, obstacles causés par une accumulation de mal dans
les circonstances qui nous entourent.

Votre troisiéme question suppose qu’une personne agit sans avoir la connaissance de la volonté de Dieu,
cas qui ne devrait pas exister du tout. La seule régle qu’on puisse donner, c’est de ne jamais agir, lorsque nous
ignorons quelle est la volonté du Seigneur. La volonté de Dieu doit étre le motif comme la regle de notre
conduite ; et jusqu’a ce que Sa volonté soit en activité, le vrai mobile manque pour la nétre.

Si vous agissez dans l'ignorance a cet égard, vous étes a la merci des circonstances, Dieu faisant tout
tourner, cependant, au bien de Ses enfants; car c’est toujours la le cas supposé par votre question. Mais
pourquoi agir quand nous ignorons quelle est la volonté de Dieu? La nécessité d’agir est-elle toujours si
extrémement pressante ? Si je fais quelque chose avec la pleine certitude que je fais la volonté de Dieu, alors il
est clair qu’un obstacle n’est plus qu’une épreuve de ma foi, et ne devrait pas m’arréter.

Il nous arréte peut-étre a cause de notre manque de foi, parce que, si nous ne marchons pas assez pres de
Dieu dans le sentiment de notre néant, nous manquerons toujours de foi pour accomplir ce que nous avons
assez de foi pour discerner.

Quand nous faisons notre propre volonté, ou que nous sommes négligents dans notre marche, Dieu, dans
Sa miséricorde, peut nous avertir par un obstacle qui nous arréte si nous y faisons attention; tandis que
«l'insensé suit son chemin, et il est puni». Dieu peut permettre, ou il y a beaucoup d’activité et de travail, que
Satan suscite des obstacles, afin que nous soyons tenus sous la dépendance du Seigneur, mais Dieu ne
permet jamais a Satan d’agir autrement que sur la chair. Si nous laissons la porte ouverte, si nous nous
éloignons de Dieu, Satan nous fait du mal; mais autrement ses efforts ne sont qu’une épreuve pour la foi, afin
de nous avertir d’'un danger ou d’un piege — ou de quelque chose qui aurait la tendance de nous élever a nos
propres yeux. C’est un instrument pour nous corriger. C’est-a-dire que Dieu permet a Satan d’affliger I'esprit et
de faire souffrir la chair extérieurement, afin que I’homme intérieur soit gardé du mal. S’il s’agit d’autre chose
que de cela, alors ce sont probablement nos mais et nos si qui nous arrétent, ou bien les effets de notre
négligence qui a ouvert une porte a Satan, pour nous troubler par des doutes et des difficultés apparentes entre
Dieu et nous, parce que nous ne voyons plus clair. — Car celui qui est né de Dieu se conserve lui-méme, et le
méchant ne le touche point[! Jean 5, 18] En un mot, la question est toute morale. S'il s’éléve quelque question
particuliere, qu’au premier abord nous soyons incapables de résoudre, nous trouverons que souvent cette
question ne serait pas la du tout, si notre position n’était pas fausse, si nous avions été précédemment dans un
bon état d’ame, si une vraie spiritualité nous avait gardés, garantis. Alors tout ce que nous avons a faire, c’est
de nous humilier de toute I'affaire.

Examinons maintenant si I'Ecriture ne nous offre pas quelque principe propre & nous diriger. — Ici, il est
évident que la spiritualité est la chose essentielle, qu’elle est tout.

La regle gu’on vous donne est excellente, ou et quand elle peut sappliquer, c’est-a-dire de faire ce que
Jésus aurait fait dans telle ou telle circonstance. Mais sommes-nous souvent dans les circonstances ou le
Seigneur se serait trouvé ? Ensuite il est souvent utile de me demander d'ou me vient tel désir ou telle pensée
de faire ceci ou cela. J’ai trouvé que cela seul décide de plus de la moitié des cas embarrassants ou les
chrétiens peuvent se rencontrer.

Les deux tiers de ceux qui restent sont le résultat de notre précipitation et de nos péchés antérieurs. — Si
une pensée vient de Dieu et non de la chair, alors nous n’avons qu’a nous adresser a Dieu quant a la maniere
et aux moyens de I'exécuter, et nous serons bient6t dirigés. Il y a des cas ou I'on a besoin d’étre dirigé, non pas



toujours sans des motifs : comme, je suppose, quand j’hésite au sujet d’une visite a faire ou de tel autre cas. —
Une vie d’une charité plus ardente, ou la charité en exercice d’une maniére plus intelligente, ou mise en activité
en s’approchant de Dieu, rendra clairs les motifs de la charité, d’un cété ou de l'autre — et souvent nous
verrons peut-étre que notre c6té dans cette affaire n’était qu’égoisme.

Vous direz : Mais s’il n’est question ni de charité ni d’obéissance ? Alors je réponds que vous devez me
montrer une raison pour agir. Car s’il ne s’agit que de votre propre volonté, vous ne pouvez faire plier la
sagesse de Dieu a votre volonté. — Voila aussi la source d’'une autre nombreuse classe de difficultés que Dieu
ne résoudra jamais.

Dans ces cas, Il enseignera, par Sa grace, I'obéissance, et Il nous fera voir combien nous avons perdu de
temps dans notre activité propre. Finalement, «il fera marcher les débonnaires dans la droiture, et il enseignera
sa voie aux humbles » [Ps- 25, 9],

Je vous ai communiqué a ce sujet tout ce que mon esprit peut vous fournir dans ce moment. — Au reste,
rappelez-vous seulement que la sagesse de Dieu nous conduit dans la voie de la volonté de Dieu : si notre
propre volonté est en activité, Dieu ne peut se plier a cela. — C’est la la chose essentielle a découvrir. — C’est
le secret de la vie de Christ. — Je ne connais pas d’autre principe dont Dieu puisse se servir, quoiqu’ll
pardonne et fasse tout tourner a notre bien.

Mais vous me questionnez encore quant a Sa direction. Il dirige le nouvel homme qui n’a d’autre volonté que
Christ. Il mortifie et fait mourir le vieil homme, et de cette maniére Il nous purifie pour nous faire porter du fruit.

«Voici, je viens pour faire, 6 Dieu, ta volonté » [Heb. 10, 7] — J'ai pris plaisir a la faire.
C’est la place d’un portier d’attendre a la porte — mais en faisant cela il fait la volonté de son maitre.

Soyez assuré que Dieu fait plus en nous que nous pour Lui; et ce que nous faisons n’est pour Lui qu’autant
que c’est Lui-méme qui le produit en nous.

J’ajoute a I'égard d’un principe déja exprimé, que nous sommes sanctifiés pour I'obéissance de Jésus
Christ[1 Pier. 1, 2] Qr Il était venu pour faire la volonté de Son Pére, sans laquelle Il ne faisait rien. Ainsi, dans la
tentation au désert, Satan cherchait a Le faire agir selon Sa volonté propre, en des choses ou il n’y avait pas
méme une apparence de mal. Le Pére venait de Le reconnaitre pour Son Fils. Satan Le tente en disant : « Si tu
es Fils de Dieu, dis que ces pierres deviennent des pains » [Matt. 4, 3] - mais Jésus, comme serviteur, ne fait rien,
parce qu’il n’y avait a cet égard aucune volonté de Son Pére. « L’homme ne vivra pas de pain seulement, mais
de toute parole qui sort de la bouche de Dieu »[Matt. 4, 4] Comme il n’y avait pas de parole de Dieu pour le cas
actuel, Jésus ne fit rien. Satan ne pouvait rien faire non plus. Quoique toujours actif pour faire le bien, Il ne
bougea pas lorsque Marie et Marthe Lui firent dire : « Celui que tu aimes est malade »[Jean 11, 3] Son Pére ne
L’y avait pas envoyé. Lorsqu’ll y va plus tard, la sagesse de Dieu est ainsi manifestée, en ce qu’un témoignage
a la divine puissance de Jésus, comme Fils de Dieu, fut rendu par la résurrection de Lazare. Pour nous-mémes,
lorsque la volonté de Dieu n’est pas connue, notre sagesse consiste souvent a nous abstenir jusqu’a ce qu’elle
soit manifestée. Dieu veut que, zélés pour les bonnes ceuvres, nous fassions toujours le bien, mais on ne peut
devancer le moment, et 'ceuvre de Dieu est faite parfaitement quand c’est Lui qui la fait.



