Controle de soi

(Traduit de l'anglais)

C.H. Mackintosh

[Courts articles 41]

Le mot «tempérance » en 2 Pierre 1, 6 signifie bien plus que ce qui est généralement compris par ce terme.
Il est d’'usage d’appliquer le mot «tempérance » a une habitude de modération en rapport avec le manger ou le
boire. Sans aucun doute, il englobe pleinement ces choses, mais il implique beaucoup plus. En effet, le mot
grec utilisé par I'apbtre inspiré peut étre rendu par «contrble de soi». |l donne I'idée de quelqu’un qui a bien
maitrisé le moi de fagon habituelle.

C’est une gréace rare et admirable, qui diffuse son influence sanctifiante sur toute la course, le caractere et la
conduite de quelqu’un. Elle ne porte pas seulement de fagon directe sur une ou deux, ou une douzaine,
d’habitudes égoistes, mais sur le moi dans toute I'’étendue et la portée de ce terme général et trés odieux.
Beaucoup de ceux qui considéreraient avec un fier dédain un glouton ou un ivrogne, pourraient eux-mémes
manquer a tout moment a manifester la grace du contréle de soi. Il est vrai que la gourmandise et I'ivrognerie
doivent étre rangés parmi les formes de I'égoisme les plus viles et les plus contraires a la morale. Elles doivent
étre regardées comme faisant partie des grappes les plus améres qui croissent sur cet arbre si étendu. Mais le
moi est un arbre et non une simple branche d’un arbre, ou une grappe sur une branche, et nous devons non
seulement juger le moi quand il est a I'ceuvre, mais le contréler de fagon qu’il n’agisse pas.

Certains pourraient demander : «Comment pouvons-nous contréler le moi?». La réponse est
heureusement simple : « Je puis toutes choses en Christ qui me fortifie » (Phil. 4). N’avons-nous pas obtenu le
salut en Christ? Oui, c’est le cas, béni soit Dieu. Et qu’est-ce que ce merveilleux mot comprend ? Est-ce
simplement la délivrance de la colere qui vient? Est-ce simplement le pardon de nos péchés et I'assurance
d’étre exempté de I'étang de feu et de soufre ? C’est bien plus que cela, toutes précieuses et inestimables que
soient ces choses. En un mot, le «salut» implique une acceptation pleine et de coeur de Christ comme ma
« sagesse » pour me guider hors des chemins obscurs et tortueux de la folie, vers les chemins de la lumiere et
de la paix célestes; comme ma «justice» pour me justifier au regard d’un Dieu saint; comme ma
« sanctification » pour me rendre pratiquement saint dans toutes mes voies ; et comme ma «rédemption » pour
me donner une délivrance finale de toute la puissance de la mort, et une entrée dans les domaines éternels de
la gloire.

C’est pourquoi il est évident que le «contréle de soi» est inclus dans le salut que nous avons en Christ.
C’est un résultat de la sanctification pratique que nous a accordée la grace divine. Nous devons rester
soigneusement en garde contre I’habitude de ne prendre qu’une vue étroite du salut. Nous devons chercher a
entrer dans toute sa plénitude. C’est un mot qui s’étend de I'éternité a I'éternité et englobe, dans sa grande
portée, tous les détails pratiques de la vie quotidienne. Je n’ai pas le droit de prendre le salut de mon &me dans
I'avenir tout en refusant de reconnaitre et de manifester sa portée pratique sur ma conduite dans le présent.
Nous sommes sauvés, non seulement de la culpabilité et de la condamnation du péché, mais tout aussi



pleinement de sa puissance, de le pratiquer et de I'aimer. Ces choses ne devraient jamais étre séparées, et
elles ne le seront pas par quiconque a été divinement enseigné quant a la signification, I'’étendue et la
puissance de ce précieux terme, « salut ».

Or, en présentant a mon lecteur quelques phrases pratiques sur le sujet du contréle de soi, je le
considérerai sous les trois divisions suivantes, a savoir les pensées, la langue et le tempérament. Je tiens pour
acquis que je m’adresse a une personne sauvée. Si mon lecteur ne I'est pas, je ne peux que le diriger vers le
seul vrai chemin vivant : « Crois au seigneur Jésus, et tu seras sauvé, toi et ta maison » (Act. 16). Mettez en Lui
toute votre confiance et vous serez aussi en sécurité que Lui. Maintenant, je vais continuer en traitant le sujet
pratique et si nécessaire du contréle de soi.

Tout d’abord, quant a nos pensées et au gouvernement habituel de celles-ci. Je suppose que peu de
chrétiens n’ont pas souffert de pensées mauvaises — ces intrus pénibles dans le plus profond de notre intimité,
ces perturbateurs constants de notre paix mentale, qui assombrissent si souvent 'atmosphére autour de nous
et nous empéchent d’avoir un regard clair et complet élevé sur le brillant ciel en haut. Le psalmiste pouvait dire :
«Je hais les vaines pensées»[Ps. 119, 113] Ce n’est pas étonnant. Elles sont véritablement haissables et
devraient étre jugées, condamnées et rejetées. Quelqu’un!’, en parlant au sujet des pensées mauvaises, a dit :
«Je ne peux pas empécher les oiseaux de voler au-dessus de moi, mais je peux les empécher de se poser sur
moi. De la méme maniére, je ne peux empécher que de mauvaises pensées soient suggérées a mon esprit,
mais je peux refuser qu’elles y logent ».

Mais comment pouvons-nous contréler nos pensées ? Pas davantage que nous ne pouvons bter nos
péchés ou créer un monde. Que devons-nous faire ? Regarder a Christ. C’est le vrai secret du controle de soi. |l
peut nous garder, non seulement de la demeure de mauvaises pensées, mais méme de leur suggestion. Nous
ne pouvons pas plus éviter 'une que l'autre. Lui peut empécher les deux. Il peut empécher les vils intrus, non
seulement d’entrer, mais méme de frapper a la porte. Quand la vie divine est en activité — quand le courant de
la pensée et du sentiment spirituels est profond et rapide, quand les affections du cceur sont intensément
occupées de la personne de Christ — les pensées vaines ne nous troublent pas. C’est seulement quand
I'indolence spirituelle nous envahit que les mauvaises pensées — probléme vil et horrible — viennent sur nous.
Alors notre seule ressource est de regarder droit a Jésus. Nous pourrions aussi bien essayer de faire face aux
armeées réunies de I'enfer, qu’a une horde de mauvaises pensées. Notre refuge est en Christ. |l nous a été fait
sainteté. Nous pouvons faire toutes choses par Lui. Nous avons simplement a amener le nom de Jésus pour
s’occuper du flot des mauvaises pensées, et Il donnera de fagcon assurée une délivrance compléte et
immédiate.

Cependant, le plus excellent moyen est d’étre préservé des suggestions du mal par la puissance de
I’'occupation préalable du bien. Quand le canal des pensées est délibérément vers le haut, quand il est profond
et bien formé, sans courbes ni renfoncements, alors le courant de I'imagination et des sentiments, quand il jaillit
des sources profondes de I'dme, coulera naturellement en avant dans le lit de ce canal. C’est
incontestablement la maniéere la plus excellente. Que nous I'éprouvions dans notre propre expérience. «Au
reste, fréres, toutes les choses qui sont vraies, toutes les choses qui sont vénérables, toutes les choses qui
sont justes, toutes les choses qui sont pures, toutes les choses qui sont aimables, toutes les choses qui sont de
bonne renommée, — s’il y a quelque vertu et quelque louange, — que ces choses occupent vos pensées : ce
gue vous avez et appris, et recu, et entendu, et vu en moi, — faites ces choses, et le Dieu de paix sera avec
vous » (Phil. 4, 8-9). Quand le cceur est completement absorbé par Christ, I'incarnation vivante de toutes ces



choses énumérées au verset 8, nous jouissons d’une paix profonde, qui n’est pas perturbée par de mauvaises
pensées. C’est le vrai contréle de soi.

En deuxiéme lieu, quant a la langue, ce membre influent si fécond en bien, et si fécond en mal —
I'instrument au moyen duquel nous pouvons donner naissance soit a des accents de douce et apaisante
sympathie, soit a des paroles d’amer sarcasme et d’indignation brllante. Combien est trés importante la grace
du contréle de soi dans son application a un tel membre ! Un trouble, que les années ne peuvent réparer, peut
étre provoqué par la langue en un instant. Des paroles dont nous donnerions le monde entier pour les retirer,
peuvent étre prononcées par la langue lors d’'un moment d’inattention. Ecoutez ce que dit I'apétre inspiré sur ce
sujet : « Si quelqu’un ne faillit pas en paroles, celui-la est un homme parfait, capable de tenir aussi tout le corps
en bride. Voici, nous mettons les mors des chevaux dans leurs bouches, pour qu’ils nous obéissent, et nous
dirigeons ¢a et la leur corps tout entier. Voici, les navires aussi, qui sont si grands et qui sont poussés par des
vents violents, sont dirigés ¢a et la par un tres petit gouvernail, ou que ce soit que le veuille I'impulsion de celui
qui les gouverne. Ainsi aussi la langue est un petit membre et elle se vante de grandes choses. Voici, un petit
feu, quelle grande forét allume-t-il | Et la langue est un feu. La langue, un monde d’iniquité, est établie parmi nos
membres; c’est elle qui souille tout le corps, et enflamme tout le cours de la nature, et est enflammée par la
géhenne. Car toute espece de bétes sauvages et d’oiseaux, de reptiles et d’animaux marins, se dompte et a
été domptée par I'espéce humaine ; mais pour la langue, aucun des hommes ne peut la dompter : c’est un mal
désordonné, plein d’'un venin mortel » (Jacq. 3, 2-8).

Qui peut donc contrdler la langue ? « Nul homme » ne peut le faire, mais Christ le peut, et nous n’avons qu’a
regarder a Lui dans une foi simple. Cela demande a la fois le sentiment de notre totale incapacité et de Sa
toute-suffisance. |l est complétement impossible que nous puissions contrdler la langue. Nous pourrions aussi
bien essayer de juguler la marée de I'océan, le torrent de la montagne ou I'avalanche alpine. Combien de fois,
alors que nous souffrions des effets de quelque erreur de la langue, avons-nous pris la résolution de
commander a ce membre indiscipliné quelque chose de meilleur la prochaine fois, mais notre résolution s’est
trouvée étre comme la nuée du matin qui s’évanouit, et nous n’avons eu qu’a nous retirer et a pleurer sur notre
lamentable échec quant au contr6le de nous-mémes. Pourquoi cela? Simplement parce que nous avons
entrepris la chose avec notre propre force, ou du moins sans une conscience sufisamment grande de notre
propre faiblesse. C’est la la cause d’'un manquement constant. Nous devons nous accrocher a Christ comme
un bébé a sa mére. Non pas que notre accroche ait quelque valeur ; mais nous devons nous accrocher. C’est
seulement ainsi que nous pourrons tenir la langue en bride avec succes. Souvenons-nous a tout moment des
solennelles paroles de ce méme apbtre Jacques, qui nous sondent : « Si quelgu’un pense étre religieux et qu’il
ne tienne pas sa langue en bride, mais séduise son coeur, le service religieux de cet homme est vain » (Jacq. 1,
26). Voila de bonnes paroles pour le temps actuel, ou il y a tant de langues indisciplinées partout. Que nous
ayons la grace d’avoir part a ces paroles ! Que leur sainte influence se montre dans nos voies !

Le troisiéme point a considérer est le tempérament, qui est étroitement lié a la fois avec la langue et les
pensées. En effet, tous trois sont trés étroitement liés. Quand la source des pensées est spirituelle et que leur
courant est céleste, la langue est seulement I'agent actif pour le bien, et le tempérament est calme et
imperturbable. Christ habitant dans le coeur par la foilEph. 3, 17] régule toutes choses. Sans Lui, tout est pire
gu’inutile. Je peux posséder et manifester la maitrise de soi d’un Socrate, et en méme temps, ignorer
complétement le «controle de soi» de 2 Pierre 1, 6. Ce dernier est basé sur la «foi»; le premier, sur la
philosophie — deux choses complétement différentes. Nous devons nous souvenir que le passage dit :
« joignez a votre foi». Il place la foi a la premiére place, comme le seul lien qui relie le coeur a Christ, la source
vivante de toute puissance. Ayant Christ et demeurant en Lui, nous pouvons ajouter «la vertu, la connaissance,



le contr6le de soi, la patience, la piété, I'affection fraternelle, 'amour». Tels sont les précieux fruits qui
découlent du fait de demeurer en Christ. Mais je ne peux pas davantage contréler mon tempérament que ma
langue ou mes pensées, et si je cherche a le faire, je suis certain de tomber chaque heure. Un simple
philosophe sans Christ peut manifester davantage de contréle de soi, pour la langue ou le tempérament, qu’un
chrétien, si celui-ci ne demeure pas en Christ. Cela ne devrait pas se produire, et ne se produirait pas si le
chrétien regardait simplement a Jésus. C’est quand il manque a cela que I'ennemi prend I'avantage sur lui. Le
philosophe sans Christ semble réussir dans cette grande affaire du contréle de soi, seulement afin d’étre encore
plus effectivement aveuglé quant a la réalité de sa condition, et d’étre emporté téte baissée vers la ruine
éternelle. Mais Satan se plait a faire broncher et tomber un chrétien, afin qu'’il puisse par la blasphémer le
précieux nom de Christ.

Lecteur chrétien, souvenons-nous de ces choses. Regardons a Christ pour contrbler nos pensées, notre
langue et notre tempérament. Mettons-y «toute diligence ». Pensons a tout ce que cela implique. «Si ces
choses sont en vous et y abondent, elles font que vous ne serez pas oisifs ni stériles pour ce qui regarde la
connaissance de notre Seigneur Jésus Christ; car celui en qui ces choses ne se trouvent pas est aveugle, et ne
voit pas loin, ayant oublié la purification de ses péchés d’autrefois » [2 Pier. 1, 8-9]. C’est profondément solennel.
Combien il est facile de tomber dans un état d’aveuglement et d’oubli spirituels! Aucune quantité de
connaissance, soit de la doctrine soit de la lettre des Ecritures, ne préservera I'’ame de cette affreuse condition.
Rien ne le pourra, sinon «la connaissance de notre Seigneur Jésus Christ ». Cette connaissance s’accroit dans
I'ame en «apportant tout empressement a joindre a notre foi» les diverses graces auxquelles fait référence
'apétre dans le passage ci-dessus, éminemment pratique et émouvant pour I'ame. « C’est pourquoi, fréres,
étudiez-vous d’autant plus a affermir votre appel et votre élection, car en faisant ces choses vous ne faillirez
jamais; car ainsi I'entrée dans le royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ vous sera
richement donnée » [2 Pier. 1, 10-11],

1. T Martin Luther.



