Courtes remarques sur Colossiens 3,1 a 17

Traduit du Botschafter n° 12, décembre 1885

Dans le premier chapitre de son épitre aux Colossiens (v. 3-4), 'apétre Paul rend graces au Dieu et Pere de
notre Seigneur Jésus Christ, en tout temps, pour leur foi dans le Christ Jésus, et pour I'amour qu’ils avaient
pour tous les saints ; — et au chapitre 2, il exprime sa joie de I'ordre qui régnait parmi eux, et de la fermeté de
leur foi en Christ (v. 5).

On pourrait facilement conclure de ces témoignages que l'état de cette assemblée était tout a fait
satisfaisant, et que I'apdtre pouvait penser a eux avec joie et sans aucune inquiétude. Mais lorsque nous lisons,
au commencement du second chapitre, ces mots : « Car je veux que vous sachiez quel combat j'ai pour vous,
etc. », et que nous entendons le témoignage rendu & leur égard par Paul & Epaphras qui avait personnellement
enseigné au milieu d’eux : « Combattant toujours pour vous par des priéres » (4, 12), la conviction s'impose a
nous qu’il devait cependant y avoir quelque chose parmi eux qui, nonobstant leur foi, méme la fermeté de leur
foi en Christ, et leur amour pour tous les saints, et nonobstant le bon ordre qui régnait parmi eux, remplissait
ces deux fideles ouvriers du Seigneur d’'une grande crainte et d’'une grande angoisse a leur sujet. Et il fallait que
ce fOt quelque chose de bien important. Mais en quoi consistait le danger des Colossiens pour provoquer un Si
grand combat chez I'apbtre ? lls croyaient pourtant en Christ comme en leur Rédempteur, et se reposaient
quant a leurs péchés sur I'ceuvre accomplie par Lui. La volonté de Dieu par laquelle ils étaient sanctifiés au
moyen du sacrifice du corps de Jésus Christ offert une fois pour toutes, était connue et crue par eux. Ce n’était
pas a cause de cela que le coeur de I'apbtre pouvait étre inquiet a leur sujet. Qu’était-ce donc ? lls étaient sous
influence de faux docteurs, qui s’efforcaient en toute maniére de détourner leurs regards du Christ et de Sa
plénitude, et d’affaiblir dans leurs cceurs le sentiment de leur union intime et indissoluble avec le Chef de toute
principauté et de toute puissance (2, 10). lls commencaient a oublier qu’en Christ, ils étaient morts aux
éléments du monde; ils s’assujettissaient a des ordonnances comme s’ils vivaient encore dans le monde (2,
20).

Mais le chrétien n’appartient plus a ce monde. La mort de Christ et son association avec Lui dans la mort
I'en a séparé pour toujours. La croix de Christ est la paroi de séparation entre Iui et le monde. La portion du
chrétien est en haut, la ou est le Christ, et déja maintenant il possede toutes choses en Lui. — L’apdtre ne dit
pas : « Rendant graces au Pére qui nous rendra capables », mais « qui nous a rendus capables de participer au
lot des saints dans la lumiére; qui nous a délivrés du pouvoir des ténebres, et nous a transportés dans le
royaume du Fils de son amour» (1, 12, 13). Nous sommes ressuscités avec Christ, nous sommes déja
accomplis en Lui. L’Assemblée est unie intimement et fermement au Christ par un lien indissoluble, tout comme
la femme a ’homme, tout comme le corps a la téte; elle est Sa plénitude, la plénitude de Celui qui remplit tout
en tous (Eph. 1, 23).

Ce lien céleste, bien qu’indissoluble en lui-méme, commengait a se relacher dans les cceurs et dans I'état
pratique des Colossiens; et ainsi, ils étaient en grand danger de devenir la proie de la philosophie des hommes
et de toute sorte de doctrines trompeuses. Si, ainsi que nous l'avons vu, ils étaient encore fermes et
inébranlables dans leur foi en Christ, il n’en était cependant plus de méme quant a la connaissance de leur
accomplissement en Christ. Bien qu’ils eussent connu la volonté de Dieu par laquelle ils avaient été sanctifiés
par le sacrifice de Christ, et qu’ils la retinssent ferme, ils commencgaient néanmoins a s’affaiblir dans la



connaissance du mystére de Sa volonté (Eph. 1, 9), c’est-a-dire du mystére des conseils et des pensées de
Dieu quant au Christ et a ’Assemblée — de ce glorieux mystére qui avait été caché des les siecles en Dieu,
mais qui maintenant était révélé par les apbtres et les prophétes (c’est-a-dire les prophétes du Nouveau
Testament), et qui renfermait en lui tous les trésors de la sagesse et de la connaissance.

De tout temps, Satan s’est efforcé d’obscurcir la précieuse vérité de ce mystére dans les coeurs des
croyants ; ses efforts tendent toujours a en détourner leurs yeux et a les occuper, soit des folles inventions de
I'esprit humain, soit des éléments du monde, c’est-a-dire de toute sorte de cérémonies et d’ordonnances
auxquelles ’homme naturel est assujetti, et dans lesquelles il cherche son repos. L’ennemi, hélas, n’a que trop
bien atteint son but! Ce glorieux mystere, qui remplit tout coeur croyant de louange, d’adoration et de la joie la
plus profonde, est peu connu et estimé de nos jours; on sonde peu maintenant les trésors de sagesse et de
connaissance qui y sont cachés! Nul n’est capable de mesurer la perte que nous éprouvons, quant a la
glorification de Dieu et a notre marche pratique, lorsque nous perdons la connaissance de ce mystére, et
lorsque le lien indissoluble qui embrasse Christ et I’Assemblée, lien maintenant aussi ferme et aussi parfait qu'il
le sera plus tard dans la gloire, s’affaiblit ou méme s’obscurcit tout a fait dans nos cceurs.

L’apbtre voyait que les Colossiens étaient menacés de cette perte, et c’est pour cela qu’il était dans un si
grand combat a leur égard. Il ne cessait pas de prier pour eux qu’ils soient remplis de la connaissance de Sa
volonté en toute sagesse et intelligence spirituelle (1, 9). Son ardent désir était que le mystere de Sa volonté
recouvre dans leurs coeurs la place qui lui était due. C’est pour cela aussi qu’Epaphras combattait toujours pour
eux par des prieres, ainsi que le dit I'apbtre, «afin que vous demeuriez parfaits et bien assurés dans toute la
volonté de Dieu» (4, 12). Plaise au Seigneur de réveiller toujours plus de tels ouvriers parmi nous, dans ces
jours dangereux, dans ces derniers temps difficiles, des ouvriers qui aient par-dessus tout a coeur de Le
glorifier, qui connaissent en réalité, pour eux-mémes, le conseil de Dieu, et qui soient par la méme capables de
I'annoncer a d’autres avec sagesse et discernement, pour présenter ainsi tout homme parfait en Christ (1, 28) ;
des ouvriers qui portent en tout temps les siens sur leurs coeurs par la priere, et qui soient toujours occupés de
leur bien.

Mais quelle est la voie que prend I'apétre pour aller au-devant du danger dont les Colossiens étaient
menacés ? |l s’efforce avant tout de diriger leurs coeurs sur Christ et de les détourner de toute chose autre, en
placant devant leurs yeux la plénitude qui est en Lui, et en les mettant en méme temps en garde contre les
choses nuisibles par lesquelles I'ennemi cherchait a les tromper et a les détourner de I'attachement au Christ
au moyen des discours éloquents de faux docteurs. C’est en effet une perte irréparable pour le coeur et pour
notre marche tout entiére, lorsque Christ n’est plus notre seul objet, le seul centre de notre vie ici-bas.

La riche et incommensurable plénitude qui est en Lui est mise sous nos yeux au chapitre 1, 14 a 20. En Lui,
nous avons la rédemption, la rémission des péchés; Il est I'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la
création; I'univers entier, tout ce qui existe, a été créé par Lui et pour Lui; Il est avant toutes choses, et toutes
choses subsistent par Lui; Il est le Chef du corps, de '’Assemblée, le commencement, le premier-né d’entre les
morts ; en toutes choses, Il a le premier rang. Toute la plénitude, la plénitude de la divinité, s’est plu a habiter en
Lui, et par Lui a réconcilier toutes choses avec elle-méme. Il est le chef de toute principauté et de toute
puissance, et nous, les rachetés, nous sommes accomplis en Lui. Déja maintenant, nous sommes unis a Lui
dans cette position glorieuse et haut élevée, par un lien ferme et éternel; nous sommes une partie de Lui-
méme. Il est la téte, '’Assemblée est Son corps, Sa plénitude. En tant que morts avec Christ, nous sommes

entierement affranchis de notre position précédente et de notre responsabilité dans la chair. Pour le croyant, il



n’y a plus ni péché, ni mort, ni condamnation. La mort et le jugement du Christ sur la croix étaient notre mort et
notre jugement. L’un et I'autre sont pour toujours derriére nous. Quelle grace et quelle consolation !

Non seulement tous nos péchés ont été effacés par le sang de Christ sur la croix, mais encore le jugement
de la part de Dieu a été pleinement exécuté sur nous-mémes, sur notre état naturel tout entier. Sa justice a été
pleinement satisfaite en Christ fait péché pour nous sur la croix, et tout ce qui est en Dieu a été la parfaitement
glorifié pour nous. Si Satan a pu triompher de Dieu dans le jardin d’Eden, lorsqu’il induisit par sa tromperie le
premier Adam a la désobéissance et qu'il fit venir sur lui et sur toute sa race la mort et la ruine — maintenant
aussi, Dieu a pu triompher de Satan par la croix sur laquelle le dernier Adam a exhalé Son ame (2, 15). La, il a
été pleinement anéanti et dépouillé de toute sa gloire. Et tout comme Satan, lui qui avait la puissance de la
mort, a été anéanti par la mort de Christ, ainsi la mort elle-méme a été anéantie aussi par la résurrection de
Christ; Il a mis en lumiére la vie et I'incorruptibilité (2 Tim. 1, 10). La croix était bien inférieure a ce glorieux
jardin d’Eden ; mais combien plus le dernier Adam était supérieur au premier ! Celui-ci a procuré le triomphe de
Satan, I'autre le triomphe de Dieu. Quelle différence !

Dans les deux premiers chapitres de notre épitre, I'apbtre a donc exposé spécialement la plénitude
incommensurable du Christ et notre accomplissement en Lui; et a cet égard, on ne peut dire autre chose,
sinon : Quelle perte pour les Colossiens et pour nous tous, que de perdre de vue cette plénitude en Christ ainsi
que le sentiment de notre position bénie, de notre union parfaite avec Lui, pour nous occuper des misérables
inventions de I'imagination de I'homme, ou pour mettre notre confiance en de pauvres ordonnances sans
valeur ! La mort de Christ nous en a séparés pour toujours. Nous ne sommes pas seulement morts avec Lui,
mais nous avons encore été vivifiés avec Lui, nous avons été ressuscités avec Lui, et par la méme introduits
dans une relation toute nouvelle. Nous sommes unis inséparablement, quant a la vie, avec Celui qui est assis a
la droite de Dieu; et c’est sur ce lien que I'apétre fonde ses exhortations dans le troisieme chapitre de cette
epitre.

«Si donc vous avez été ressuscités avec le Christ, cherchez les choses qui sont en haut, ou le Christ est
assis a la droite de Dieu; pensez aux choses qui sont en haut, non pas a celles qui sont sur la terre ; car vous
étes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu» (v. 1-3). Le lien qui nous unit & Christ montre de la
maniere la plus évidente que ce qui est convenable pour nous, c’est de tendre aux choses qui sont en haut, la
ou est le Christ, et d’y appliquer nos pensées. Il est aussi tout a fait impossible d’avoir I'objet de son coeur en
méme temps la-haut et ici-bas, au ciel et sur la terre, en Christ et dans le monde; car sous tous les rapports,
I'un est en opposition avec I'autre. — Lorsqu’il s’agit des éléments du monde, ou en général de ce qui est sur la
terre — alors méme que ces choses ne seraient pas précisément mauvaises et a rejeter quant a elles-mémes
— I'ap6btre dit : « Vous étes morts ». La position précédente, comme enfants du premier Adam, a cessé a jamais
pour ceux qui sont vivifiés avec Christ et ressuscités avec Lui, et tout ce qui était en relation avec cette position
a perdu pour eux toute sa valeur. lls ont recu la vie de Christ, et par cette vie, ils sont tout a fait réunis avec Lui.
Christ Lui-méme est la source assurée de cette vie qu’ils possédent en Lui et avec Lui. Aussi, ils sont exhortés
a chercher les choses qui sont en haut, la ou est Christ. Et cette vie est cachée avec Lui en Dieu. La vie qui se
manifeste maintenant sur la terre est la vie du monde et du péché. Mais il n’en sera pas toujours ainsi, car nous
lisons au verset 4 : «Quand le Christ qui est notre vie sera manifesté, alors vous aussi vous serez manifestés
avec Lui en gloire». Nous partageons complétement le sort du Christ en qui nous possédons la vie. Aussi
longtemps qu’ll est caché, notre vie aussi est cachée, parce qu’ll est notre vie; et lorsqu’ll sera manifesté, nous
serons manifestés avec Lui en gloire, aux yeux de tous, dans le ciel et sur la terre.



Nous sommes morts, et notre vie est cachée avec Christ en Dieu; néanmoins, nous avons encore des
membres sur la terre, et nous sommes appelés a les mortifier : «la fornication, I'impureté, les affections
déréglées, la mauvaise convoitise et la cupidité qui est de I'idolatrie, a cause desquelles la colere de Dieu vient
sur les fils de la désobéissance » (v. 5-6). Ce sont les membres du vieil homme, qui appartient au systeme de
ce monde et qui y a sa vie, qui ne pense qu’aux choses qui sont sur la terre. Ce sont ces membres-la que nous
devons mortifier, c’est-a-dire rejeter pratiquement; et cela ne peut se faire que par I’homme nouveau qui a sa
vie et sa force en Christ. Si le chrétien néglige sa position bénie, s'’il poursuit de nouveau ce qui appartient au
monde ou a la terre, il nourrit et entretient ces membres; leur influence et leur activité vont progressant, et en fin
de compte, ils reprennent tout leur pouvoir sur lui. Mais si ses pensées sont dirigées sur les choses qui sont en
haut, s’il demeure en Christ, et Christ en lui, ces membres ne trouvent point de nourriture. lls sont bien toujours
la présents, mais ils ne trouvent pas lieu a manifester leur activité; leur influence est paralysée. Aussi
longtemps que la volonté propre n’est pas brisée et que le coeur n’est pas soumis au Seigneur, la nature
pécheresse se révele en manifestations honteuses et réprouvées de toute sorte, en «colére, courroux, malice,
injures, paroles honteuses », etc. (v. 8). Or le chrétien est exhorté a les dépouiller. Nous n’avons pas a renoncer
aux péchés grossiers seulement, mais a toute activité de I’'homme naturel que Dieu ne connait pas, et qui ne
s’inquiéte pas de Dieu. Il est beau de voir cette vérité, que nous sommes morts et ressuscités avec Christ,
introduite ici comme la délivrance de tout ce qui appartient a cette vieille nature. Le premier Adam est
complétement jugé en tout; rien n’a été épargné.

«Ne mentez point I'un a l'autre, ayant dépouillé le vieil homme avec ses actions et ayant revétu le nouvel
homme qui est renouvelé en connaissance selon I'image de celui qui I'a créé » (v. 9-10). Le nouvel homme hait
le mensonge et aime la vérité, car il participe de la nature divine. Il connait Dieu et il juge du bien et du mal, non
pas d’apres la loi, non pas d’aprés ce que ’homme devrait étre comme créature responsable, mais d’aprés la
nature de Dieu. Il marche dans la lumiére et il la possede. Tout ce qui est du vieil homme est jugé par lui selon
Dieu. Dans sa nouvelle position, et dans la relation qui en découle, il ne trouve de satisfaction qu’en ce qui est
divin. Il ne laisse place a aucun mensonge, parce que le mensonge déshonore Dieu, et parce qu’il a dépouillé le
vieil homme et ses actions et qu'il a revétu le nouvel homme.

Mais le nouvel homme a besoin de croitre; il faut qu’il grandisse et qu’il soit fortifié. « Il est renouvelé » ; et
ceci a lieu par l'efficace du Saint Esprit; et le modéle parfait d’apres lequel il est formé, c’est Christ. Il est
'image de Celui qui a créé le nouvel homme. Quel parfait modéle ! Et combien 'apétre s’efforcait de former tout
homme d’aprés ce modéle, de présenter tout homme parfait en Christ (1, 28-29) ! L’objet de l'activité du Saint
Esprit est aussi que tous ceux qui appartiennent a Christ arrivent a «I’état d’homme fait, a la mesure de la
stature de la plénitude du Christ » (Eph. 4, 13).

Et quelle est la voie pour arriver a ce glorieux résultat ? « Or nous tous, contemplant a face découverte la
gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image, de gloire en gloire, comme par le Seigneur,
en Esprit» (2 Cor. 3, 18). Voila le chemin dans lequel le nouvel homme est renouvelé de plus en plus en
connaissance a I'image de son vrai et parfait modele — le chemin dans lequel il avance en accroissement. Pour
I’lhomme nouveau, toute différence a disparu entre les uns et les autres; «il n’y a pas Grec et Juif, circoncision
et incirconcision, barbare, Scythe, esclave, homme libre, mais ou Christ est tout et en tous » (v. 11). Il est le seul
objet vrai de tous les croyants ; ils ne connaissent que Lui, les yeux de tous sont dirigés sur Lui, tous trouvent en
Lui leur joie et leurs délices, leur entiere satisfaction. Et Il est en tous, Il est leur vie; Lui-méme est I'expression
vraie et parfaite de leur position et de leur état devant Dieu.



Christ étant donc en tous les croyants, ceux-ci sont aussi initiés a Ses titres, et ils sont exhortés a marcher
selon Ses pensées. «Revétez-vous donc comme des élus de Dieu, saints et bien-aimés, d’entrailles de
miséricorde, de bonté, d’humilité, de douceur, de longanimité» (v. 12). Si nous suivons ici-bas les traces du
Christ, nous voyons que tous les caractéres énumérés ici trouvent leur expression parfaite en Lui. Au milieu
d’un monde ou Il n’était entouré que de misére et de péché, ces caracteres brillaient constamment en Lui de
leur éclat divin. Que nous Le rencontrions au puits de Jacob, parlant a une femme samaritaine, ou dans la
maison de Simon le Iépreux, ou une grande pécheresse se tenait a Ses pieds; que nous L’accompagnions a
Nain ou une veuve pleurait la perte de son fils unique, ou dans ce lieu désert ou une grande foule de peuple
L’entourait comme des brebis sans berger ; que nous Le contemplions au milieu des péagers et des pécheurs,
ou dans le cercle des siens — toujours Il peut nous dire : « Apprenez de moi»[Matt. 11, 29]1 On voit toujours
rayonner en Lui 'amour divin sous tous ses beaux caractéres, selon que le demandent les circonstances.
Maintenant, Il est notre vie; Il habite en nous et nous en Lui. — L’amour de Dieu est répandu dans nos coeurs
par le Saint Esprit qui nous est donné[Rom. 5, 5] et c’est pour cela qu’il nous convient, a nous aussi, de marcher
sur Ses traces, de manifester en tout temps les mémes sentiments, de mettre partout en lumiere les mémes
preuves et les mémes caractéres de cet amour divin, et cela, au milieu d’'un monde corrompu et impie, afin que
chacun reconnaisse que Christ est en nous, et que nous sommes Ses disciples.

L’apbtre poursuit son exhortation : « Vous supportant I'un I'autre et vous pardonnant les uns aux autres, si
I'un a un sujet de plainte contre un autre ; comme aussi le Christ vous a pardonné, vous aussi faites de méme »
(v. 13). Quand c’est I'’égoisme qui gouverne le cceur, on veut étre supporté par tous, mais on est soi-méme peu
disposé a supporter les autres. Nous sommes aussi toujours disposés a voir les faiblesses et les fautes des
autres plus grosses qu’elles ne sont, et a les juger impitoyablement, surtout si elles nous touchent directement;;
mais nos propres fautes, nous les envisageons comme peu importantes, et nous savons les excuser de toute
sorte de manieres. Nous trouvons trés facile que les autres nous supportent, mais cela nous parait une tache
lourde et une grande exigence que d’avoir a les supporter. Mais si nous marchons a la lumiere de Dieu, nous
admirons avec une profonde humilité la patience et la longanimité dans lesquelles Il nous supporte jour apres
jour; et si 'amour du Christ remplit notre cceur, il ne nous sera pas difficile de supporter les autres, et de les
estimer en humilité plus excellents que nous-mémes. Le Seigneur a supporté Ses disciples avec un amour
invariable et une patience persévérante jusqu’a la fin, malgré tous leurs défauts et toutes leurs faiblesses. Et
dés l'origine aussi, Son cceur était rempli de grace et de pardon pour nous. Déja lorsqu’ll donnait Sa vie
précieuse sur la croix pour nous, ou lorsqu’ll nous suivait et nous cherchait, nous pécheurs perdus, dans ce
monde, il N’y avait dans Son coeur qu’amour, grace et pardon pour nous ; ce n’était pas seulement du moment
ou nous nous sommes repentis et ou nous avons imploré Sa grace. Les mémes sentiments nous conviennent, a
nous aussi, lorsque nous avons un sujet de plainte contre quelqu’un. Le pardon doit toujours étre dans nos
coeurs, et ne pas commencer alors seulement que celui qui nous a fait tort le reconnait et se repent : « Comme
le Christ vous a pardonné, vous aussi faites de méme ». Il est en tout le modele parfait de nos sentiments et de
toute notre conduite.

Il se peut, sans doute, que I'on trouve dans la nature humaine des qualités qui ressemblent a celles
énumérées au verset 12 ; mais il y a une grande différence entre ce qui est de la nature et ce qui est le fruit de la
grace. L’ceil d’un chrétien qui a le sentiment de son union avec Christ, et qui Le possede comme I'objet de son
ceeur, est capable de reconnaitre cette différence. Tout produit de la nature humaine, quelque belle apparence
gu’il puisse avoir, est sans valeur devant Dieu et sans force ni réalité ; et ceci sera toujours mis en évidence des
que viendra le temps de I'épreuve. C’est pour cela aussi que I'apdtre dit : «Et par-dessus toutes choses,
revétez-vous de I'amour qui est le lien de la perfection» (v. 14). L’amour est de Dieu, et il est la seule vraie



source d’ou découlent ces qualités. Il leur imprime un caractére vraiment divin, et il donne a toute notre
conduite ici-bas la vie et la force. Et cet amour est en activité des que nous marchons en la présence de Dieu,
dans le sentiment de notre communion avec Lui.

« Et que la paix du Christ, a laquelle aussi vous avez été appelés en un seul corps, préside dans vos coeurs,
et soyez reconnaissants » (v. 15). Le Seigneur a dit a Ses disciples en quittant cette terre : « Je vous donne ma
paix » [Jean 14, 27] || g été tenté ici-bas en tout ce en quoi la nature humaine peut étre tentée ; mais rien n’a pu
troubler ou affaiblir en Lui cette douce paix, car Il marchait constamment dans la conscience et dans la
communion de I'amour de Dieu, et dans la pleine dépendance de Sa volonté. En Lui, nous sommes maintenant
placés si pres de Dieu que nous sommes rendus capables de marcher sur Ses traces et dans Ses pensées
sous la direction et par la force de I'Esprit; et si nous le faisons, la « paix de Christ » aussi sera la précieuse et
constante jouissance de nos cceurs. L'apbtre remarque en méme temps que nous sommes appelés a cette
paix dans I'unité du corps, qu’ainsi cette paix régne aussi dans I’Assemblée comme corps de Christ et constitue
le lien de I'unité. Et lorsqu’il en est ainsi, et que, dans cet état heureux et béni, nous regardons a la richesse de
la grace et de 'amour de Dieu qui a été fait notre part dans le Christ Jésus, la louange et I'action de graces
remplissent nos coeurs.

Nous lisons ensuite, au verset 16 : «Que la Parole du Christ habite en vous richement, en toute sagesse,
vous enseignant et vous exhortant I'un I'autre par des psaumes, des hymnes, des cantiques spirituels, chantant
de vos cceurs a Dieu dans un esprit de grace ». L’épitre aux Colossiens nous montre Christ comme Chef de la
création et de I’Assemblée, comme la source et le centre de tout, et comme le seul modéle vrai et parfait du
nouvel homme. Celui-ci se nourrit et se développe par la Parole du Christ ; ’lhomme nouveau est I'expression de
ce que Christ est. Plus donc Il trouvera place en nous et y sera cultivé, et plus nous marcherons pratiquement
dans une relation constante et cachée avec Christ, plus aussi nous serons capables de nous enseigner et de
nous exhorter les uns les autres en toute sagesse. Mais ce n’est pas la le seul fruit. Si Christ est I'objet vrai et
réel de notre vie, et si nous ne désirons rien d’autre que de rechercher Son bon plaisir et de I'accomplir, Il se
révelera a nous (Jean 14, 21), et notre cceur sera rempli de louange et d’actions de gréaces. Nos sentiments
intimes, dans lesquels se déploie la vie spirituelle — les sentiments de joie et de bonheur — trouveront leur
expression en psaumes, en chants de louanges et en cantiques spirituels. Ce sont les manifestations d’un coeur
rempli de Christ qui a la conscience de son union intime avec Lui; et ces manifestations sont utiles et bénies
pour d’autres, pour enseigner, pour exhorter et encourager. Dieu Lui-méme est I'objet de notre louange et de
notre action de graces ; nous chantons Sa louange dans un esprit de grace.

Enfin, 'apbtre exhorte les croyants a Colosses a ne rien faire sans Christ; car nul ne tient a notre &me de si
prés que Lui; nous ne sommes unis quant a la vie a personne si pleinement et si intimement. « Et quelque
chose que vous fassiez, en parole ou en ceuvre, faites tout au nom du Seigneur Jésus, rendant graces par Lui a
Dieu le Pere » (v. 17). Ce n’est pas en certains caractéres seulement, bien qu’ayant leur source en Christ, que
la vie d’'un chrétien trouve son expression vraie et compléte, mais en Christ Lui-méme, but et objet de son cceur
en tout ce qu’il fait. Nous possédons notre vie en Lui, la vie vraie et réelle ; Lui-méme est notre vie, et c’est pour
cela que tout ce qui découle de cette vie ne peut avoir que Lui pour but et pour objet, et ne peut s’accomplir
gu’en relation avec Lui. Si Christ Lui-méme remplit le cceur et si nous mettons notre plaisir a Le glorifier, Sa
présence imprime aussi son sceau a tous nos actes, et tout est mis en relation avec Lui. Nous faisons alors tout
en Son nom, et Lui-méme est la source, la force et le but de toutes nos actions. Nous demeurons en Lui, et Lui
en nous; le sentiment de 'amour divin réjouit notre coeur et nous étreint pour présenter en tout temps par Lui
nos actions de graces a Dieu le Pere.



Dieu veuille que nous prenions Sa Parole a coeur, que nous réalisions en tout temps la communion avec Lui,
afin que nous accomplissions notre vie de cette maniére bénie, et que Son nom soit glorifié par nous. Puisse-t-I
étre Lui-méme, jour apres jour, la joie et les délices de notre coeur, et constituer le seul et précieux objet de
toute notre vie ici-bas.



