Je viens bientot

H. Rossier

Au milieu des douleurs et des appréhensions de I’heure présente, I'Esprit de Dieu agit puissamment pour
encourager les croyants et rendre sérieux quant a leur avenir les hommes inconvertis. Ces deux buts sont
atteints par I'annonce de la venue prochaine de Jésus Christ. Grace a Dieu, la proclamation de ce grand
événement, si solennel pour les uns, si consolant pour les autres, rencontre des oreilles attentives. On le préche
dans les chaires et dans les réunions publiques; en certains pays, c’est par milliers que se comptent les
auditeurs. Des écrits nombreux circulent, confus pour la plupart sur beaucoup de points, mais s’accordant tous
& annoncer, d’aprés la Parole de Dieu, la venue prochaine du Sauveur pour enlever Son Eglise. A elle seule
cette vérité suffit pour captiver I'attention et faire désirer aux &mes d’en entendre davantage.

Nous avons essaye€, dans un écrit récent, de mettre en lumiére certaines faces négligées de cette question.
Nous avons insisté sur la différence entre la venue du Seigneur en grace, pour enlever les siens, avant les
temps prophétiques de la grande tribulation, et Son apparition en gloire pour exécuter le jugement sur les
hommes qui n'ont pas cru, établir Son régne, et manifester aux yeux de tous les résultats de la conduite des
siens!l. Nous désirons reprendre aujourd’hui tout un cété de ce sujet que nous avons omis dans le traité
susnommé pour ne pas fatiguer I'attention du lecteur. |l s’agit de la venue du Seigneur telle que I’Apocalypse
nous la présente, et nous ne doutons pas que ce sujet n’offre ample matiére a I'édification et a de sérieuses
réflexions.

Remarqguons d’emblée que I’Apocalypse tout entiére pourrait étre intitulée : Le livre de la venue du Seigneur
en jugement. Sa venue en grace pour Son Eglise n’y est mentionnée, comme nous le verrons, que d’une
maniere incidente. L’Apocalypse, a I'encontre de ce que nous trouvons en d’autres parties du Nouveau
Testament, n’emploie jamais d’autre terme pour la venue du Seigneur que le verbe £pxopat, venir, si fréquent
partout dans les Ecritures avec le sens que lui donne le langage ordinaire, sauf qu’on I'y rencontre a différentes
reprises pour désigner uniquement le Messie promis, appelé par excellence « Celui qui vient» (0 €pxouevog),
ou la venue de Son royaume, ou celle de Son siécle, qui est le millénium (Matt. 11, 3; Luc 7, 19; Héb. 10, 37;
Marc 11, 10; 10, 30). Rejeté une premiére fois quand Il était venu en grace comme Fils de I’'homme, |l viendra
une seconde fois en gloire dans cette méme qualité, mais devra étre reconnu comme Maitre, Juge, Seigneur et
Roi, tirant vengeance de Ses ennemis afin d’établir Son royaume et d’y associer Ses serviteurs.

L’Apocalypse étant donc le livre de la venue de Christ, nous L’y rencontrons, dés le premier chapitre,
comme « Celui qui est, et qui était, et qui vient» (6 ¢pxopevog). Ensuite il est dit de Lui, au verset 7 : « Voici, il
vient avec les nuées, et tout ceil le verra, et ceux qui I'ont percé; et toutes les tribus de la terre (ou du pays) se
lamenteront a cause de Lui. Oui, amen ! ». Ce verset 7 n’est pas le résumé de ce qui aura lieu a I'apparition du
Seigneur, mais le résultat auquel doit aboutir le jugement qu’ll exécutera pour I'établissement de Son regne :
Dieu présentera aux yeux de tous, dans Sa royauté universelle, sur la terre ou Il a été rejeté, Son Fils, le Fils de
I’lhomme, le «fidéle témoin» qu’ll a «ressuscité d’entre les morts » ; Il est «le prince des rois de la terre » (v. 5),
et c’est dans ce caractere qu’ll apparaitra quand Il viendra sur les nuées du ciel avec puissance et une grande
gloire (Matt. 24, 30). Il paraitra aussitdt « apres la grande tribulation des derniers jours » (Matt. 24, 29). Dans ce
verset 7, on ne trouve donc pas le jugement des vivants, réservé pour le chapitre 19 de notre livre, et qui aura



lieu au moment de Son apparition; il n’est parlé ici que du fait de Sa manifestation : lors de Sa venue avec les
nuées, tfout ceil Le verra. Sans doute, dans ce moment-la, Ses saints célestes seront aussi manifestés en gloire
avec Lui, mais ce n’est pas non plus de cela que ce passage nous entretient ; il nous parle de Sa manifestation
personnelle aux yeux des hommes sur la terre. A ce moment-1a, les croyants juifs, résidu fidéle de la fin qui aura
traversé la grande tribulation, Le reconnaitront, mais non sans une ceuvre profonde de repentance au sujet de
Celui que Son peuple avait percé jadis; comme il est dit en Zacharie : «Ils regarderont vers moi, Celui qu’ils
auront percé, et ils se lamenteront sur lui, comme on se lamente sur un fils unique» (Zach. 12, 10-14). On
trouve en Daniel 7, 13 et 14, la scéne céleste qui sert d’introduction a notre verset : « Voici quelqu’un comme un
Fils d’homme vint avec les nuées des cieux, et il avanga jusqu’a I’Ancien des jours, et on le fit approcher de lui.
Et on lui donna la domination, et I'honneur, et la royauté, pour que tous les peuples, les peuplades et les
langues le servissent. Sa domination est une domination éternelle qui ne passera pas, et son royaume, un
royaume qui ne sera pas détruit ».

En résumé, nous trouvons au verset 7 le but final de I’Apocalypse : la venue en puissance et en gloire du
Fils de 'homme, du Roi des rois; Sa manifestation aux yeux du monde entier et spécialement du résidu juif
retournant a Lui par la repentance. N’oublions pas toutefois que telle n’est pas Sa plus grande gloire, car les
gloires célestes de Christ et tout ce qui se rapporte & Son Epouse bien-aimée, dépassent Ses gloires terrestres
et les bénédictions d’Israél, autant que le ciel est élevé au-dessus de la terre.

Avant que se déroulent les événements qui remplissent la derniere partie de I’Apocalypse, les chapitres 2 et
3 nous montrent le Seigneur jugeant «les choses qui sont»[!. 191 c’est-a-dire I'Eglise envisagée dans sa
responsabilité ici-bas, car, dans ces chapitres, il ne s’agit point de I'Eglise telle que Dieu I'a établie au
commencement, mais de ce qu’elle est devenue au cours des siecles et jusqu’a son jugement final. Jamais,
cela va sans dire, Dieu ne juge ce qui vient de sortir de Ses mains, car toute Son ceuvre est parfaite [Deut. 32, 4]
mais Il juge ce que Satan, I'homme et le péché en ont fait. C’est pourquoi le Seigneur se présente a I'Eglise
responsable et corrompue, comme Celui qui vient en jugement. C'est & cette Eglise, coupable d’avoir
abandonné son premier amour et d’avoir progresse dans le mal sur le chemin du déclin, que Jésus annonce Sa
venue; mais avec quelle affliction, quelles exhortations, quelles menaces, quelles supplications, quelles
promesses si elle se repent! Dés le commencement du déclin, le Seigneur a parlé ainsi & I'Eglise. Par
moments, Il a entravé le progrés du mal, en laissant les persécutions avoir leur cours, comme dans la période
de Smyrne, afin de ramener, si possible, les choses a leur premier état, mais sans résultat durable. Toute
I'histoire générale de I'Eglise qui se clot & Thyatire se termine par ces mots : « Elle ne veut pas se repentir » (2,
21).

C’est donc de Sa venue en jugement que le Seigneur menace les églises. Il leur dit, non pas : «Je viens
bientét », formule de promesse, comme nous le verrons, mais : «Je viens a toi et j'6terai ta lampe de son
lieu»[2, 5], comme & Ephése; «Je viens & toi promptement®, et je combattrai contre eux par I'épée de ma
bouche »[2, 16], comme a Pergame ; « Je viendrai sur toi comme un voleur, et tu ne sauras pas a quelle heure je
viendrai sur toi » [3. 3], comme a Sardes. Ici la menace devient plus pressante et plus prochaine. La venue, soit
du Seigneur, soit de Son jour, comme un voleur, désigne habituellement dans la Parole une personne ou un
événement venant la nuit a une heure inattendue (Matt. 24, 43-44; Luc 12, 46; 1 Thess. 5, 2; 2 Pier. 3, 10) et
non pas, comme on pourrait le penser, un événement foudroyant. Cela est si vrai gu’en 2 Pierre 3, le jour, venu
inopinément comme un voleur, se déroule jusqu’a la dissolution finale des cieux et de la terre (en omettant a
dessein ce que I'on pourrait appeler la parenthése du millénium qui ne fait pas partie de ce jour). De fait, la
venue du Seigneur ou de Son jour, comme un voleur, indique I’entrée d’une certaine période de jugements qui,
commencant subitement apres I'enlévement des saints, se continue jusqu’a I'apparition du Seigneur avec Ses



saints pour détruire tout ce qui s’oppose a I'établissement de Son régne. Ce méme terme : «Voici, je viens
comme un voleur », est répété au chapitre 16, 15, quand le conflit final est prés de se produire. Il en est de
méme de I'image qui accompagne celle du «voleur » en 1 Thessaloniciens 5, 3 et 4 : « Quand ils diront : Paix et
slreté, alors une subite destruction viendra sur eux, comme les douleurs sur celle qui est enceinte, et ils
n’échapperont point ». Cette image se rencontre en Jérémie 30, 6 et 7, pour indiquer la période de la « détresse
de Jacob » que traversera Israél (voyez encore Es. 26, 16-17 ; voyez aussi Os. 13, 13; Es. 13, 8, pour le jour de
I'Eternel). Lorsqu’il s’agit donc du «voleur », la Parole fait allusion & un événement inattendu dont I'arrivée est
subite et qui peut se prolonger. Cet événement, on peut I'éviter en veillant. Lorsqu’il est question des douleurs
de l'enfantement, il s’agit d’un événement subit dont les conséquences sont inévitables. Circonstance
solennelle : la «subite destruction » qui viendra sur le monde (1 Thess. 5, 3), destruction que nous voyons se
prolonger a travers toute I’Apocalypse, arrivera sur les hommes quand ils diront : « Paix et s(reté». Le temps
pourrait n’étre pas éloigné ou une ére de paix et de sécurité apparente semblerait s’ouvrir pour le monde apres
tant de guerres et de bouleversements. Ce moment pourrait précisément étre celui ou commenceront les
douleurs d’enfantement auxquelles la chrétienté professante n’échappera pas plus que le monde (3, 3), mais
aussi celui ol la promesse du Seigneur de venir enlever Son Eglise aurait déja été accomplie, car cette
derniere ne traversera ni «I’heure de I'épreuve » qui va venir sur la terre habitée tout entiere, ni les douleurs
d’enfantement auxquelles personne n’échappera.

En contraste avec la menace : « Je viens sur toi », adressée a Sardes, nous trouvons pour la premiére fois la
promesse : «Je viens bientét», adressée a Philadelphie. Philadelphie représente le fruit de la grace au milieu
de la ruine irrémédiable de I'église professante, représentée par le protestantisme; ce fruit est représenté par
un faible résidu que Jésus peut reconnaitre comme Son Assemblée. Il y a, au milieu des ténébres croissantes,
un petit Goshen éclairé, sur lequel reposent avec complaisance les regards du Sauveur, un témoignage pour
Lui, que Son cceur distingue de l'idolatrie de Thyatire, de la mort de Sardes, de la tiédeur de Laodicée.
Philadelphie est entourée de tous cétés d’une vaine profession et de prétentions a la force qui sont un objet de
dégot pour Christ. Ou trouver ce témoignage ? Qui pourra le dire ? Il est caché, comme les sept mille hommes
que méme les yeux d’un Elie n’avaient pu distinguer et que les hommes distinguent bien moins encore au jour
actuel. Mais il est incontestable que les yeux du Seigneur le voient et cela doit suffire a tous les chers enfants de
Dieu qui, dans la conscience de leur extréme faiblesse, portent le caractere philadelphien. C’est a Philadelphie
seule que le Seigneur dit cette parole encourageante : « Je viens bientét». |l ne lui demande pas autre chose
que de tenir ferme ce qu’elle a. Qu’est-ce donc qu’elle a, cette assemblée sans force ? Elle a Sa Parole et la
garde. C’est, en apparence, peu de chose, mais c’est une grace immense pour la pauvre Philadelphie, car
garder Sa Parole, c’est ne pas renier Son nom. Ces deux caractéres sont indissolublement liés I'un a I'autre et
caractérisent tout vrai philadelphien.

O Philadelphie, faible résidu, ol que tu te trouves, ne te laisse pas enlever ta couronne! Le temps est
proche ou tous connaitront que le Seigneur t’a aimée (v. 9). Il va t'introduire au siége de la puissance et de la
gloire, et ta couronne consistera a porter devant tous et publiquement «le nouveau nom » du Fils de 'homme
entré dans la gloire de Dieu, et le nom de Son Dieu. Et si ton extréme faiblesse et ton incapacité n’ont pu te faire
reconnaitre, ni des hommes, ni du peuple de Dieu, bientdt le nom de la nouvelle Jérusalem, de I'Eglise
glorieuse, resplendira sur toi et tous les yeux devront et pourront le lire. Tous avoueront que Philadelphie était
approuvée du Seigneur comme appartenant a I'Eglise glorieuse. Jésus lui donnera une place d’honneur, une
couronne, parce qu’elle était humble et qu’elle a reconnu son néant tout en attendant fidelement la venue du
Bien-aimé.



Chers lecteurs chrétiens, le Seigneur nous dit aujourd’hui, plus que jamais : «Je viens bientét», car I
n’adresse cette parole ni a Sardes, ni a Laodicée. Réalisons le caractéere de Philadelphie pour que ce mot
puisse s’adresser a nous. Désirons-nous connaitre le Seigneur comme Celui qui viendra subitement sur nous,
ou comme Celui qui viendra pour nous, nous recueillera a Lui, et nous donnera des couronnes, récompenses
de la stricte fidélité a Sa Parole et de I'amour pour Son nom ?

Dans les chapitres 4 et 5, nous assistons a la scéne céleste qui suit I'enlévement de I'Eglise. Le tréne du
gouvernement divin est dans le ciel. Tous les saints glorifiés®® I'entourent. Au milieu du tréne se trouve
I’Agneau, portant les marques de Son immolation. Le livre des desseins et des voies de Dieu qui doit amener
I'établissement du regne universel de Christ sur la terre, ce livre, scellé jusqu’ici, est dans la main de Celui qui
est assis sur le trone. Personne ne peut méme le regarder. L’Agneau seul a vaincu pour I'ouvrir. Alors un grand
événement a lieu : « Il vint et prit le livre » (v. 7). Jésus vient, au vu de Celui qui est assis sur le tréne, au vu de
tous les saints célestes et des myriades d’anges, pour rompre les sceaux, pour donner libre cours a tous les
jugements prophétiques, jusqu’au moment ou, frappant Ses ennemis d’un dernier coup, Il apparaitra, entouré
de tous les saints glorifiés, comme Roi des rois et Seigneur des seigneurs. Sa venue devant le tréne est le seul
acte qui puisse donner essor aux voies finales de Dieu envers le monde; I'’Agneau seul a le droit de les
accomplir, parce qu’ll a été immolé. Dés ce moment, les sept sceaux sont ouverts et les sept trompettes
retentissent ; aussi n’entend-on plus cette parole : Il vint. Le fait qu’ll est venu une fois devant le trone a suffi
pour terminer toute I'histoire du monde, pour amener la «fin des siecles », pour accomplir les jugements, pour
terminer enfin le mystere de Dieu (10, 7), c’est-a-dire pour manifester d’'une maniere définitive le gouvernement
divin avec son ordre et ses bénédictions sur la terre. Dés le moment ou I’Agneau est venu devant le trone, ce
sont les jugements eux-mémes qui viennent. lls sont d’abord comme un résumé général de tous les jugements
apocalyptiques a la venue” des quatre cavaliers, puis ils se succédent jusqu’a la septiéme trompette, ou
troisieme malheur, qui vient promptement (ou bient6t) au chapitre 11, 14, signe que le grand jour de la colére
de Dieu est venu (11, 18) et que, par elle, le Dieu Tout-puissant est entré dans Son régne. Tout lecteur attentif
de I’Apocalypse sait que I'exposé général du livre se termine au verset 18 du chapitre 11 et comprend le
jugement des morts apres la disparition des cieux et de la terre actuels. Nous n’entrerons donc pas dans le
détail des chapitres suivants. Il suffit de remarquer la venue du jugement de la grande Babylone (18, 10) suivie
des alléluias, annongant I’heureuse nouvelle que les noces de I’Agneau sont venues (19, 7) avant I'apparition
du Seigneur avec tous Ses saints pour détruire Ses ennemis et établir Son régne.

Aprés la description de la nouvelle Jérusalem, qui est I'Epouse, femme de I'’Agneau, pendant la période
millénaire, nous arrivons enfin au dernier chapitre du livre.

Dans ce chapitre 22, il n’est pas parlé, comme au chapitre 5, de Jésus qui vient, mais c’est Lui-méme qui
parle, comme |l I'a fait une premiére fois dans I’épitre a Philadelphie. C’est Lui-méme qui répéte trois fois : Je
viens bientét. Tout le contenu du livre se résume dans les deux premiers « Je viens bientbt» de ce chapitre,
parole qui remplit a la fois de joie le coeur des croyants et de frayeur celui des méchants et des incrédules; le
troisiéme « Je viens bientét» n’a rien affaire avec les méchants, mais avec I'Eglise seule, avec I'Epouse de
Christ, déja reconnue par le Seigneur comme sienne, lorsque, dans les temps de ruine que nous traversons, I
porte, au milieu du déclin général, un regard d’affection sur un pauvre résidu philadelphien méprisé, qui attend
Sa venue avec patience.

«Et il me dit : Ces paroles sont certaines et véritables; et le Seigneur Dieu des esprits des prophetes a
envoyeé son ange pour montrer a ses esclaves les choses qui doivent arriver bientét. Et voici, je viens bientét.



Bienheureux celui qui garde les paroles de la prophétie de ce livre » (v. 6-7).

Ce verset est proprement le dernier de I’Apocalypse; il répete d’abord ce que le premier verset du livre (1,
1) avait annoncé dans les mémes termes. Toutes les choses qui devaient arriver bientét sont maintenant au
complet. Il ne reste rien a y ajouter, rien a en retrancher. Mais toutes ces choses sont révélées pour étre
gardées jusqu’a ce que le Seigneur vienne : « Et voici, je viens bient6t ». Garder ces choses sera, pour le résidu
de la fin, réaliser que les jugements de Dieu sont arrivés, demeurer fermes dans le témoignage pour le Messie,
n’accepter aucun compromis avec la Béte et le faux prophéte, refuser de porter leur marque, et traverser la
grande tribulation avec patience, en attendant la délivrance par I'apparition de Celui que le monde et Son
peuple avaient rejeté. Ces témoins-la sont déclarés bienheureux. Tous les jugements que le résidu traverse se
terminent par I'annonce d’une béatitude. C’est le «bienheureux» répété si souvent dans les Psaumes. Les
fideles seront soutenus par cette espérance : Je viens bientét. Apres les terribles années qui constituent
«I’heure de I'épreuve », le Seigneur apparaitra avec les nuées et viendra établir Son régne dans lequel ce
résidu repentant et méprisé aura la place d’honneur sur la terre.

Mais ce premier Je viens bientét avec le «bienheureux» qui 'accompagne ne regarde pas seulement le
résidu des Juifs ou des nations dont il est parlé dans ce livre (chap. 7) ; il regarde aussi le résidu chrétien dans
le jour actuel. Comment, direz-vous, pouvons-nous garder cette parole, si nous ne devons pas traverser la
période des jugements ? Je réponds : C’est en nous tenant séparés d’un monde qui va étre jugé, en ne suivant
pas les principes de ceux qui «habitent sur la terre », en attendant Celui qui vient bient6t. Les chrétiens sont
envisages ici dans leurs rapports avec la prophétie. La négliger, c’est oublier le jugement subit qui va tomber
sur le monde et chercher notre repos au milieu de ceux sur lesquels les trois « Malheur!» vont étre mis a
exécution. Hélas ! combien de croyants oublient aujourd’hui de garder les paroles de ce livre, ou n’y cherchent
gu’un aliment pour leur curiosité, au lieu d’écouter les appels qu’il adresse a leur conscience! Garder les
paroles de cette prophétie, c’est aussi désirer et espérer I'établissement du regne glorieux qui terminera les
jugements, lorsque notre Seigneur recevra Lui-méme la réecompense de Son obéissance : « Demande-moi », lui
dit 'Eternel, « et je te donnerai les nations pour héritage, et pour ta possession, les bouts de la terre » (Ps. 2, 8).

Dans ce premier passage donc, il vient bientét pour tous ceux (résidus des Juifs, des nations, ou des
chrétiens) qui, a diverses époques, auront gardé les paroles de la prophétie de ce livre.

Nous trouvons au verset 12 un second Je viens bientét. « Et il me dit : Ne scelle point les paroles de la
prophétie de ce livre ; le temps est proche. Que celui qui est injuste commette encore l'injustice ; et que celui qui
est souillé se souille encore; et que celui qui est juste pratique encore la justice ; et que celui qui est saint, soit
sanctifié encore. Voici, je viens bientét, et ma récompense est avec moi, pour rendre a chacun selon que sera
son ceuvre» (v. 10-12). Les paroles de cette prophétie ne sont plus scellées comme devaient I'étre celles de
Daniel «jusqu’au temps de la fin» (Dan. 12, 4). Le temps de la fin est proche, si proche, que déja le sort des
méchants et des justes semble irrévocablement fixé. Les injustes ne reviendront-ils pas a Dieu, par la
repentance au dernier moment ? Combien ces paroles : « Que celui qui est souillé se souille encore », devraient
parler a leur conscience! C’est a peine s’ils ont encore le temps d’échapper et d’étre sauvés par la crainte,

comme a travers le feu (Jude 23) !

Si le premier Je viens bientét s’adresse au résidu prophétique de la fin et a celui d’aujourd’hui qui prend
garde a la parole prophétique, le second s’adresse au monde et aux croyants. Il apporte a la fois la récompense
ou le chatiment, selon I'ceuvre de chacun. Les croyants actuels recevront cette récompense dans le ciel, devant
le tribunal de Christ, mais ce mot Je viens bientét est aussi le signal des jugements qui tomberont sur le monde



incrédule. Pour les croyants, un second bienheureux est prononcé. Ce n’est plus : « Bienheureux celui qui garde
les paroles de la prophétie de ce livre », mais : « Bienheureux ceux qui lavent leurs robes, afin qu’ils aient droit a
I'arbre de vie, et qu’ils entrent par les portes dans la cité » (v. 14). Il s’agit du bonheur des fideles qui ont lavé
leurs robes dans le sang de I'Agneau (7, 14) et ont servi le Seigneur ici-bas dans la sainteté pratique. Ce
bonheur, comme le premier, n'appartient pas seulement aux saints d’aujourd’hui, a ceux du temps de la gréace,
mais a tous les saints d’entre les Juifs et d’entre les nations qui traverseront la tribulation finale, confiants dans
le sacrifice de I’Agneau et faisant ici-bas des ceuvres de sainteté et de justice (7, 14). La récompense des
chrétiens et des saints de I’époque prophétique a lieu a des moments différents : pour les premiers, dés gqu’ils
auront été introduits dans la gloire par la venue du Seigneur, pour les seconds, au commencement du regne
millénaire. Tous ont droit a I'arbre de vie et entreront par les portes dans la cité; mais ce Je viens bientét est
aussi la sentence définitive des injustes et des souillés qui seront bannis a toujours de la cité de Dieu (v. 15).

Les derniers versets de ce livre contiennent les paroles méme de Jésus : «Moi, Jésus, jai envoyé mon
ange pour vous rendre témoignage de ces choses dans les assemblées. Moi, je suis la racine et la postérité de
David, I'étoile brillante du matin » (v. 16).

Le Seigneur se présente ici d’abord dans Son caractére royal.

Il est en premier lieu «la racine de David », selon Esaie 11, 10 : « En ce jour-1a, il y aura une racine d’lsai, se
tenant la comme une banniére des peuples : les nations la rechercheront, et son repos sera gloire ». C’est
comme racine de David qu’ll régnera sur les nations. Il les rassemblera et elles Le rechercheront. Ce sera le
repos de la gloire, comme Sophonie 3, 17 sera le repos de I'amour.

Il est en second lieu «la postérité de David », selon Esaie 11, 1 : «Et il sortira un rejeton du tronc d’lsai, et
une branche de ses racines fructifiera, et I'Esprit de I'Eternel reposera sur lui». Il sera le vrai roi, le Messie,
régnant dans la plénitude de I'Esprit sur le nouvel Israél, appelé «les débonnaires de la terre ». Dans notre
passage, Son titre pour la bénédiction des nations vient en premier lieu, en accord avec le contenu de ce livre,
tandis qu’Esaie nous présente d’abord Son titre pour la bénédiction de Son peuple. Comme type, la racine de
David était Isaac sacrifié et regu en résurrection par son pere Abraham. Or la semence d’Abraham était Christ
(Gen. 21, 12; Gal. 3, 15-17), et c’était en Lui que toutes les nations de la terre devaient étre bénies (Gen. 22,
18). Salomon était la postérité de David pour Israél. Le Seigneur annonce donc ici aux assemblées Sa royauté
en grace et en gloire pour les nations dans la personne de David et pour Son peuple dans la personne de
Salomon.

Quelles que soient cependant ces bénédictions auxquelles I'Eglise aura part, puisqu’elle régnera avec
Christ, elles ne s’adressent pas aux affections de I'Epouse. C’est la parole suivante : « Je suis I'étoile brillante
du matin », prononcée par I'Epoux, qui fait déborder le coeur de I'Epouse et lui fait répondre : Viens! Régner
avec Lui, entourée de tout I'appareil de Sa royauté, n’est pas aussi important pour elle que de Le posséder, Lui
seul, en personne. Elle L’admire dans tout le resplendissement de Sa gloire, mais elle L’aime, comme I'Epoux
dont elle attend la venue pendant les veilles de la nuit. Il n’est pas un inconnu pour elle ; déja la grace céleste de
I'’étoile du matin s’est levée dans son cceur. Elle L’'attend, car elle a entendu Sa voix qui lui disait : Je viens
bientét, aux jours ou, pauvre Philadelphie avec peu de force, elle avait été consolée, encouragée par cette
parole, et avait appris de Lui quelle place elle aurait dans la gloire.

Dés qu’ll a dit : «Je suis I'étoile brillante du matin», «I’Esprit et 'Epouse disent : Viens ! ». L’Epouse ne
répond pas seule; I'Esprit qui I'anime, I'Esprit qui lui parle de Christ et par lequel elle peut parler, ce
Consolateur qui lui a été donné en I'absence de I'Epoux et qui rend témoignage a Celui-ci, dit : « Viens » avec



elle et par elle. Si elle désire voir I'étoile et monter dans les nuées a Sa rencontre dans les airs, c’est par I'Esprit
qui 'anime et qui jamais ne la quittera, puisqu’ll demeure éternellement avec elle. Le Consolateur va remonter
avec I'Epouse vers Jésus qui L’avait envoyé & Son Assemblée, pour Le remplacer auprés d’elle en Son
absence. C’est encore Lui qui, au bout de son long voyage, comme Eliézer amenant Rebecca dans les bras
d’Isaac, 'aménera dans les bras du Bien-aimé pour ne plus jamais Le quitter. Dés que I'Eglise sera avec Lui,
elle partagera sans doute les gloires magnifiques de Son royaume, mais, bien plus que cela, elle jouira d’une
communion éternelle et sans nuage avec Celui qui I'aime et qui lui a prouvé Son amour.

Avez-vous jamais pensé, chers lecteurs chrétiens, que l'aftente collective du Seigneur est la vraie
espérance de I'Eglise ? Heureux celui qui la connait et qui la réalise ! Elle ne peut étre que lettre morte pour les
chers enfants de Dieu qui, retenus dans des systémes qu’ils nomment leurs églises, n'ont jamais connu la
communion de I'Eglise de Christ. Ces &mes ne comprennent pas que Jésus n'a jamais aimé les sectes
humaines, mais qu’ll a aimé I'Eglise et s’est donné Lui-méme pour elle[Eph. 5, 25, Aimons donc I'Eglise comme
le Seigneur I'aime !

L’attente collective du Seigneur vient ici en premier lieu, mais il y a aussi, gradce a Dieu, une attente
individuelle : «Que celui qui entend, dise : Viens». Heureux le croyant qui réalise cette derniere; cent fois
heureux ceux qui les réalisent toutes deux ! Quand I'Esprit se joint & I'Epouse pour dire : Viens! Il la met en
communion directe avec toutes les pensées du cceur de Christ.

Le Seigneur, en parlant & 'Epouse de ce qu’ll est, ne lui dit pas tout d’abord : «Je viens bientdt». Il veut
gu’attirée par le brillant éclat de I'étoile du matin, elle-méme s’écrie : Viens! Il lui répond ensuite a elle seule; lI
ne parle plus ici aux nations bénies, ni au résidu fidéle d’Israél; c’est @ Son Epouse bien-aimée qu’ll dit : « Oui,
je viens bientét». Sa parole est la vérité méme ; n’est-1l pas le oui et I'amen (1, 7) ? Oui, dit-1l, je réponds a ton
désir; je viens bientot.

Ce mot a-t-il retenti dans votre coeur, mes fréres et sceurs bien-aimés, vous tous qui étes I'Epouse de Christ
dans ce monde ? Il répond : Oui, a votre désir. Direz-vous amen au sien, amen a Sa promesse, car ce qu’ll a
promis, Il est puissant pour I'accomplir ? Quand Il dit : Oui, je viens bientét, Il nous laisse le dernier mot :
« Amen ! viens Seigneur Jésus! ». Lui donnerons-nous une réponse hésitante ou Lui répondrons-nous par ce
cri sorti de coeurs dont chaque battement Lui appartient ?

Tenons-nous préts, les reins ceints, nos lampes allumées(Luc 12, 35] || va heurter a la porte. Entendez-vous
déja Ses pas qui s’approchent ?

1. T La venue et I'apparition du Seigneur par H.R.

2. T « promptement », méme terme que « bientét », mais c’est dans le mot « & toi » qu’est la menace.

3. T Les anciens ne sont pas I'Eglise, mais I'Eglise en fait partie ; lorsqu’elle s’est préparée pour les noces, les anciens
disparaissent.

4. 7T Il est bien connu que les mots « et vois » ajoutés au mot Viens sont plus que douteux et devraient &tre omis.



