L’Ecriture et la place qui lui appartient

dans les jours ou nous vivons

J.N. Darby

Permettez-moi de vous adresser quelques lignes dans lesquelles vous ne trouverez rien de bien nouveau,
mais ou j’attire votre attention sur un sujet, sur lequel il est de la plus haute importance de nos jours d’étre
simple et décidé.

La seconde épitre de Paul a Timothée nous présente, comme on I'a remarqué depuis longtemps, la ruine de
I'Eglise dans sa position terrestre, et le coeur de I'apotre profondément affecté par cette ruine, comme devait
I'étre, sous l'action de I'Esprit de Dieu, celui qui avait été I'instrument de Dieu pour poser le fondement de
I'édifice [ Cor. 3, 10]_ | "épitre individualise le devoir du chrétien; et c’est la un grand et important principe dans
des jours comme les nétres, ou I'Eglise, ou du moins ce qu’on appelle ainsi — de fait le clergé — renouvelle ses
prétentions a gouverner les consciences.

La seconde épitre & Timothée ne nous présente pas, comme I'épitre aux Ephésiens, I'Eglise dans les lieux
célestes, selon le conseil de Dieu, et dans son vrai caractére pleinement révélé; elle ne nous donne pas non
plus, comme la premiére épitre & Timothée, I'ordre de I'Eglise sur la terre; mais nous y trouvons la vie et le
salut, maintenant pleinement révélés en Christ (chap. 1, 1, 9, 10), avec une piété qu’on pouvait rencontrer chez
des Juifs comme tels et dans laquelle Paul pouvait parler de ses «ancétres». L’Eglise, en effet, n’est pas
mentionnée du tout dans cette épitre, non pas que la communion des saints soit passée sous silence, car
I'apbtre en parle expressément; mais la communion est bornée a ceux dans lesquels on sait que la pureté de
ceeur existe, pureté dont la réalité n’était pas mise en question aux premiers jours de I'Eglise. Alors, ceux qui se
présentaient étaient recus; seulement le Seigneur prenait soin de la pureté de ’Assemblée et manifestait les
siens, ajoutant & I'Eglise tous les jours ceux qui devaient étre sauvés [Act 2, 47]. Maintenant, Dieu « connait ceux
qui sont siens »[2, 19]; la responsabilité de se retirer de I'iniquité repose sur quiconque prononce le nom du
Seigneur, et le croyant doit poursuivre la voie de la paix et de la grace «avec tous ceux qui invoquent le
Seigneur d’un caeur pur» (2, 22],

Deux points sont placés ici devant le croyant pour guider ses pas : d’abord sa conduite individuelle,
comprenant aussi sa conduite a I'’égard d’autres personnes individuellement; ensuite sa relation avec la
profession publique du christianisme dans le monde.

Quant au premier de ces deux points, le croyant, je l'ai dit, doit «se retirer de l'iniquité». La nature du
christianisme est telle que ce dernier ne peut s’associer au mal dans la conduite. Le croyant se purifie lui-méme
(car c’est ici un devoir individuel) des vases a déshonneur que, dans une grande maison, il s’attend a
rencontrer. |l recherche la communion de ceux qui joignent a la profession de Christ «un coeur pur» d’ou la
profession découle. Le chapitre 2 est aussi clair et positif que possible sur ce point : c’est une question de
responsabilité individuelle, et il est important d’en saisir les deux cétés. Si I'on ne saisit que le premier, c’est-a-
dire la séparation d’avec l'iniquité et la purification d’avec les vases a déshonneur, la conscience peut étre
droite ; mais on aura un esprit de jugement et de propre justice. Si, au contraire, oubliant le premier, on ne saisit
que le second, c’est-a-dire la recherche de la communion avec ceux qui sont purs de coeur, la conscience sera



relachée, la fidélité a Christ et 'obéissance seront plus ou moins perdues. Il faut que le cceur soit pratiquement
engagé dans I'amour du peuple de Dieu et dans la communion des saints, et il faut en méme temps que la
conscience soit pure et fidele, comme en ayant fini avec le mal quand le mal domine et est toléré partout.

Quant au second des deux grands points que j’ai signalés, savoir notre relation avec la profession publique
du christianisme dans le monde, le chapitre 3 de I’épitre nous fournit des directions non moins claires. Le péril
des derniers jours git dans une forme de piété, la puissance de la piété étant reniée. La direction est aussi
simple que positive : « Détourne-toi de telles gens»[v-51. La ou est la forme sans la puissance, nous ne devons
pas aller; et plus que cela, dans un sens positif, nous devons nous retirer de telles gens. Toutefois cela encore,
en soi-méme, dans les jours périlleux, n'est pas suffisant, car au milieu des ruines de la piété pratique et de
'absence de dévouement dans le monde évangélique professant, bien des hommes, dont les principes sont
beaucoup plus faux que ceux des masses, menent individuellement une vie de grande abnégation — souvent,
hélas! d’apres des principes, en eux-mémes, mortels. — Or, c’est un piege dangereux que le dévouement
associé a la fausse doctrine et a la mondanité, et non a un degré plus grand de vérité substantielle. Il n’en est
pas ainsi, loin de Ia, si le résultat est saisi dans son ensemble ; mais des cas particuliers, et le feu de premieres
impressions produisent assez d’effet pour faire, de la piété de certaines personnes, un piege induisant les
hommes a recevoir de fausses doctrines et a tomber entre les mains de Satan, et c’est ce qui a lieu réellement
quand le dévouement est basé sur I'abandon de la grace et de la vérité de I'évangile.

Un autre point, par conséquent, est mis en lumiere ici, savoir I'autorité avec laquelle nos dmes sont
directement en communion, 'autorité sur laquelle notre conduite repose, le principe gouvernant qui la dirige;
puis, individuellement, I'application a I'dme de cette autorité et de ce principe. Cette application est-elle médiate
ou immédiate ? A-t-elle lieu par I'intervention de I'Eglise comme autorité intermédiaire entre moi et Dieu ? Ou
bien s’agit-il d’'un rapport direct et immédiat de mon &me avec Dieu, et d’'une soumission immeédiate a I'autorité
de Sa Parole ? Je n’ai pas besoin de le dire : tout est immédiat ici; et ce n'est en aucune maniére rejeter la
valeur du ministére. Si quelgu’un connait « /la Parole» mieux que moi, s’il a plus de puissance spirituelle que
moi, il peut me venir en aide, et son service est selon la pensée et la volonté de Dieu. Or, celui qui me vient ainsi
en aide ne se place pas entre moi et la Parole, mais il m’amene a une connaissance plus compléte de ce que
Dieu dit dans cette Parole; et, par lui, mon ame est d’autant plus en relation immédiate avec Dieu par Sa
Parole. Cette Parole seule est le principe dirigeant et la mesure de ma responsabilité, I'expression de I'autorité
de Dieu sur moi. Une autre personne, je le répéte, peut étre un instrument pour me placer plus complétement
dans cette dépendance, en m’initiant davantage a ce que Dieu a dit, sans me faire en aucune maniere sortir de
cette relation. C’est une relation directe avec Dieu, dont les droits sont absolus et embrassent mon étre tout
entier : Dieu a droit @ mon obéissance sans réserve. |l exerce Son autorité immédiatement par la Parole. Cette
Parole peut sanctionner, et sanctionne en effet des devoirs vis-a-vis d’autres personnes, mais ces devoirs sont
reconnus par l'autorité de la Parole, et dans I'obéissance a Dieu dans Sa Parole. Il faut que je satisfasse a
toutes les obligations des différentes relations dans lesquelles Dieu m’a placé — mais par la Parole et selon
elle. Ma relation immédiate et premiére, celle qui domine tout, est avec Dieu par la Parole. Elle a la préséance
sur toutes les autres, elle les gouverne toutes et réclame une soumission absolue et immédiate. « Il faut obéir »
est le drapeau du chrétien; mais Dieu, qui s’est révélé Lui-méme entierement et qui se révele Lui-méme
immédiatement a nous par la Parole, a un droit absolu sur nous et « il faut obéir a Dieu plutét quaux hommes »
(Act. 5, 29; comp. 4, 19, 20).

Il peut arriver que I'Eglise doive étre jugée, et c’est ce qui a lieu en effet. Le chrétien doit individuellement en
tenir compte; il est appelé a juger I'Eglise, en sorte que I'Eglise ne peut avoir autorité sur lui, comme loi
souveraine, pour son ame. Il est tenu de reconnaitre la Parole de Dieu comme loi supréme et norme de la vérité



et de la conduite, ayant de la part de Dieu autorité immédiatement sur son &me, sans que rien d’autre puisse
venir se placer entre lui et Dieu. Il est évident que je ne parle pas ici de la discipline d’une assemblée, exercée
selon cette Parole — la Parole qui I'ordonne reconnait sa validité — mais de ce qui, en matiere religieuse et de
foute matiere, fait loi et autorité sans appel.

Il se présente en apparence une autre question, mais qui au fond n’en est pas une autre : Est-ce que I'dme
recoit la Parole immédiatement et est-elle responsable a Dieu pour elle-méme selon I'autorité de cette Parole ?
Ou bien est-ce gu’autre chose peut venir s’interposer avec autorité entre ’'dme et la Parole, en sorte que I'ame
ne soit pas immédiatement responsable envers Dieu selon cette Parole ? La seule question est réellement
celle-ci : La Parole de Dieu est-elle adressée immédiatement a la conscience de ’lhomme, en sorte qu’elle le
constitue responsable quand elle lui est adressée ? Aucun homme, dans son bon sens, ne niera que, si Dieu
révele quoi que ce soit a un homme, cet homme doive y préter attention. L’incrédulité peut contester le fait qu’il
y a une Parole de Dieu et les catholiques romains se placent souvent sur ce terrain dans la controverse, en
mettant la chose en question. Comment savez-vous, disent-ils, qu’il y a une Parole de Dieu ? Moi, je suppose ici
gu’il y a une Parole de Dieu et je demande : Est-ce que I'autorité de cette Parole sur mon ame est immédiate,
ou bien est-ce que maintenant que je posseéde cette Parole, il y a quoi que ce soit entre elle et mon ame ?
L’autorité des oracles de Dieu est-elle absolue, immédiate ? Ces oracles me placent-ils sous une obligation qui
ne tolére pas que rien vienne se placer entre eux et mon ame, ou limiter ou modifier leur autorité ?

A cette occasion je ferai remarquer que, sauf trois épitres, tous les écrits du Nouveau Testament, et pour
autant que le principe dont je parle est en question, tous les écrits de I’Ancien Testament aussi, ont été
adressés, non a ceux qu’on appelle le clergé, mais par le clergé au peuple. La prétention du clergé de les
posséder en tant que clergé, et comme lui étant adressés, n'est que folie : ces écrits ont été adressés
expressément au peuple chrétien par ceux auxquels Dieu avait donné mission de le faire. C’est un fait avéré.
Dans I'un de ses écrits, sa premiere lettre aux Thessaloniciens, Paul adjure expressément ceux-ci d’avoir soin
«que la lettre soit lue a tous les saints freres» (1 Thess. 5, 27) et les Thessaloniciens étaient des chrétiens
nouveau-nés. Si ceux qui professent le christianisme sont aujourd’hui si ignorants qu’ils ne peuvent pas
comprendre les choses que Paul écrivait pour «tous les saints freres », il faut en chercher la cause dans le fait
de I'enseignement séculaire de I'Eglise ; or cette incapacité & comprendre disparait 13 ou il y a de I'humilité et ou
I'on s’attend a la grace de Dieu. « L’entrée de tes paroles illumine, donnant de l'intelligence aux simples ». « J’ai
plus d’intelligence que tous ceux qui m’enseignent, parce que je médite tes préceptes » (Ps. 119, 130, 99). «llIs
seront tous enseignés de Dieu » (Jean 6, 45), telle est la promesse que Dieu nous a donnée.

Mais quelque importante d’ailleurs que soit cette vérité, je reviens a I'objet spécial de ces lignes qui est
moins général. Je parlais des instructions que I'ap6tre donnait dans des épitres adressées a un homme, dans
lequel il avait la plus grande confiance comme serviteur et comme homme de Dieu, a un homme qui avait
travaillé avec lui dans I'évangile comme un fils avec son pére, et auquel il pouvait communiquer ses sentiments
les plus intimes et dire ce qui était nécessaire pour I'Eglise, quand les jours mauvais viendraient ou les hommes
auraient la forme de la piété mais en renieraient la puissance, et placeraient ainsi la conscience dans
I'obligation de juger I'état de I'Eglise; je parle de I'épitre, en particulier, dans laquelle I'apétre nous a révélé le
jugement de Christ et nous a invités a nous soumettre a ce jugement et a agir en conséquence — épitre, en un
mot, qui n’apporte pas au chrétien des vérités et des instructions générales, quelque précieuses qu’elles soient,
mais lui fournit des directions particuliéres pour les temps facheux des derniers jours. Ces directions et cette
révélation du jugement de I'Eglise sont de la plus haute importance en présence de I'histoire tout entiére de
celle-ci.



Nous savons comment on a longtemps maintenu le principe de la soumission a I'Eglise et par ce moyen les
ténébres, et comment on a longtemps et soigneusement confondu I'Eglise, telle que Christ I'a aimée, la sanctifie
et se la présentera sans tache ni ride[Eph. 5, 25-27] avec I'édifice de bois et de chaume qui, comme ces mémes
gens I'admettent, s’est développé et se présente a nous sous la forme mélangée d’un grand corps mondain;
une Eglise aussi inique, plus inique méme que le monde. Cyprien et divers autres ont enseigné soigneusement
que le Saint Esprit était |a et ne pouvait étre nulle autre part, et que tous ceux qui étaient en dehors de cette
forme extérieure étaient perdus. On a si rigoureusement enseigné cette doctrine que — alors que ce méme
Cyprien confesse que I'état de I'Eglise, les évéques et tout le reste avec eux, est désastreux, aussi triste que
celui du monde, en sorte que la plus terrible persécution ne serait qu’un léger chatiment absolument nécessaire
— I'on maintenait que si quelqu’un, pressé par sa conscience, quittait cette chose inique, il perdait absolument
le salut et la vie éternelle et qu'’il n’y avait de grace nulle part ailleurs. Par la maniere, avec laquelle on insistait
ainsi sur les privileges d’une église dont on reconnaissait la corruption, des &mes qui reculaient devant ce qui
déshonorait Christ devenaient la proie des hérétiques ou des fanatiques, quand leurs consciences ne pouvaient
plus supporter I'état moral du grand corps extérieur, qui prenait et réclamait la place de I'Eglise de Dieu. C’est
assurément une des douloureuses pages de I'histoire de I'Eglise que celle qui nous montre des hommes
abandonnant le grand corps ecclésiastique, envahi par I'immoralité et I'idolatrie la plus grossiére, et tombant
entre les mains de ceux que Satan suscitait pour troubler et ruiner le témoignage de Dieu, ou se mélant avec
eux. L’Eglise primitive ne s’est jamais défendue contre les attaques de I'hérésie par la vérité que les Irénée
(sauf dans une certaine mesure peut-étre), les Tertullien, les Cyprien et d’autres n’avaient pas, mais par ses
propres prétentions a tout posséder et cela en vertu d’un titre héréditaire. Ceux qui étaient moins rigoureux
étaient eux-mémes des philosophes bien éloignés de la vérité, tels que Clément d’Alexandrie, Origéne; ils
faisaient sans doute une différence entre certains hérétiques et d’autres; mais, aprés cela, le schisme ou
I’hérésie étaient également fatals[1], et si plus tard on fit une différence entre les deux, tout le monde s’accordait
néanmoins pour refuser le salut sans distinction a ceux qui y tombaient, ou les brller quand les blchers
devinrent la coutume de I'Eglise.

Si c’est la I'histoire de I'Eglise, de quelle importance n’est-il pas de reconnaitre que chacun, pour lui-méme,
est tenu de juger I'état de I'Eglise professante; ceux qui avaient des oreilles ont été appelés de tout temps a
reconnaitre le jugement de Christ sur cet état et a se soumettre a la Parole a cet égard : en I’écoutant, chacun
elt appris ainsi a ne pas confondre le corps de Christ avec le corps professant[2]. Mais le chapitre 3 de la
seconde épitre a Timothée nous donne une direction de plus; I'épitre nous invite expressément a éviter ceux
qui renient la puissance de la piété, tout en en gardant la forme. Or, si je suis individuellement appelé a
reconnaitre le jugement de Christ quant & I'état de I'Eglise et & agir en conséquence, quelle que soit d’ailleurs
cette action, I'Eglise dés lors a cessé d’étre une autorité et elle est jugée par la Parole, a laquelle je suis
expressément appelé a préter mon attention dans ce jugement qu’elle prononce; le jugement prononcé par
I'Eglise comme corps professant ne peut pas étre une autorité qui gouverne mon jugement spirituel, par lequel
je suis tenu de suivre la Parole qui juge I'Eglise elle-méme dans son esprit et dans son état. Christ nous appelle
individuellement, expressément, a écouter ce que I'Esprit dit aux églises (comp. Apoc. 2, 7,11,17,29; 3, 6, 13,
22), non pas ce que I'Eglise dit, mais ce qui est dit aux églises. Je ne parle pas ici des conséquences qui
peuvent en découler (les chapitres 2 et 3 de la seconde épitre de Timothée sont clairs sur ce point), mais de ce
fait que chacun individuellement est appelé & écouter ce que Christ dit de I'état de I'Eglise. Il est digne de
remarque que c’est a Ephése, ou il y avait tant de bénédiction et de priviléges (voyez I'épitre aux Ephésiens et
Apoc. 2, 1-7), que le fait dont je parle s’accomplit pour la premiére fois. Le vase de la plus glorieuse grace,
Ephése, représente la chute de I'Eglise, le point de départ de son premier état, et recoit le solennel



avertissement : « J'0terai ta lampe de son lieu » [Aroc. 2, 5] Toutefois je ne veux pas dire autre chose maintenant,
sinon que chacun, individuellement, est appelé a écouter Christ et a se soumettre au jugement qu’ll prononce.
Chacun individuellement pour lui-méme est tenu de recevoir immédiatement de Christ, ou de I'Esprit par la
Parole, ce qu’ll dit, non seulement indépendamment de I'autorité de I'Eglise, mais méme au sujet de I'Eglise
elle-méme. Se soumettre ainsi a la Parole est méme la preuve que quelqu’un a des oreilles pour entendre, pour
entendre Christ, pour entendre ce que dit I'Esprit.

Quel est donc le principe qui doit gouverner le fidéle, une fois que la chrétienté a revétu la forme de la piété
sans la puissance, annoncée clairement par I'apdtre pour les temps facheux des derniers jours, ou les chrétiens
auront a se détourner de cette forme de la piété ? Le principe en question nous est présenté sous une double
face.

L’Eglise ne peut pas étre I'autorité, car c’est elle qui nous a amenés aux temps facheux ol nous avons &
nous retirer de I'état de choses général, les hommes ayant revétu la forme de la piété sans la puissance. Il n’y a
ni principe, ni autorité pour me retenir dans un pareil état de choses; je suis tenu de le reconnaitre et de m’en
retirer. Les deux faces du principe vrai qui doit me gouverner, c’est dabord la connaissance de la personne de
qui j’ai tout appris ; ensuite les Ecritures.

La premiéere de ces faces est aussi simple qu’'importante. Une tradition s’établit; personne ne sait par qui.
On me dit que le fait que «I'Eglise I'a conservée » est une slre base de ma foi. Mais Paul dit : Non, il faut que tu
saches «de qui tu I'as apprise » [3. 14]. On répond : « Des péres » ou «avec leur consentement », mais sans me
donner aucune source authentique. Timothée savait qu’il avait appris ces choses de I'apbtre Paul, d’'un homme
divinement inspiré, d’un docteur autorisé — et ainsi ces choses étaient stires. Aucun enseignement de I'Eglise,
aucune tradition, méme universelle, ne peut m’assurer la vérité. Je ne puis pas dire de qui (mapd tivog) je I'ai
appris. Il faut, pour me faire recevoir quelque chose comme la vérité, que je trouve une personne dont I'autorité
et I'inspiration soient certaines. Il faut que je sache de qui j'ai appris la chose. Ce principe s’applique aux
« temps facheux », caractérisés par le désordre dans I'Eglise, car une forme de piété sans la puissance est elle-
méme le désordre ; or dans des temps semblables une source certaine d’autorité est d’'une importance capitale.
Si Paul, ou Pierre, ou Jean ont enseigné quelque chose, je sais que c’est la vérité ; j’en suis certain. Si les péeres
ou on ne sait qui ont enseigné quelque chose, je n’ai aucune certitude donnée de Dieu.

La seconde face du principe auquel j’ai fait allusion et qui, en partie, se confond avec la premiere, ce sont
les Ecritures. Mais cette seconde autorité a un caractére spécial : les Ecritures sont de «saintes lettres ». Dieu
dans Sa bonté a voulu que ses saints, ayant la clef de la foi en Jésus Christ, eussent un guide s(r et certain, et
Il le leur a donné dans un corps d’écrits appelé par I'apbtre, c’est-a-dire par 'autorité divine, «les saintes
lettres », desquelles un enfant, guidé par la piété de sa mere, pouvait avoir connaissance et qui devaient étre
regues comme inspirées et ayant cette autorité divine. Ces «saintes lettres », composées d’un certain nombre
d’écrits distincts, mais formant un ensemble, dont on pouvait parler comme d’un tout connu : «les saintes
lettres » et de chaque partie duquel on pouvait dire : «toute écriture », la bonté de Dieu nous les a données,
sanctionnées de la maniére la plus solennelle par le Seigneur Lui-méme, aussi bien que par Son apbtre,
comme un seul tout, ceuvre inspirée de divers auteurs, documents écrits qui, a cause de leur caractere inspiré,
réclament la foi. « Sachant ceci premiérement, dit Pierre, qu’aucune prophétie de I'Ecriture ne s’interpréte elle-
méme. Car la prophétie n’est jamais venue par la volonté de 'homme, mais de saints hommes de Dieu ont
parlé, étant poussés par I'Esprit Saint» (2 Pier. 1, 20, 21). «Afin que ft accompli», répéte constamment
Matthieu, ou, dans un sens plus général : «Alors fut accompli» (Matt. 1, 22, 23; 2, 15, 17, 23; 4, 14; 8, 17;
etc.). « L’Ecriture ne peut étre anéantie », dit le Seigneur (Jean 10, 35). « Il est écrit dans les prophétes : Et ils



seront tous enseignés de Dieu» (Jean 6, 45). «Si vous ne croyez pas ses écrits, comment croirez-vous mes
paroles ? » (Jean 5, 47). Et a Gethsémané, en contraste avec leur attitude «dans le temple », Jésus leur dit :
« Mais tout ceci est arrivé, afin que les Ecritures soient accomplies » (Matt. 26, 56). Ainsi encore : « Alors il leur
ouvrit l'intelligence pour entendre les Ecritures », disant : « Il est ainsi écrit; et ainsi il fallait que le Christ
souffrit». Et le méme jour : «O gens sans intelligence et lents de coeur & croire toutes les choses que les
prophétes ont dites! Ne fallait-il pas que le Christ souffrit ces choses, et gqu’il entrat dans sa gloire ? Et
commengant par Moise et par tous les prophétes, il leur expliquait, dans toutes les Ecritures, les choses qui le
regardent» (Luc 24, 45, 47, 25-27). — « |l fallait », parce que cela était dit dans I'Ecriture. C’est ainsi que Paul
pouvait dire : «I'Ecriture, prévoyant.. a annoncé...» (Gal. 3, 8); et c’est ainsi que, comme on I'a souvent
remarqué, le Seigneur cite I’Ancien Testament comme un tout reconnu et en usage parmi les Juifs : « Moise,
et... les prophétes, et... les Psaumes » (Luc 24, 44). Jésus se servait des Ecritures, du témoignage écrit, pour
réduire au silence I'adversaire, et Il se référait & elles en censurant les Juifs, citant ces Ecritures, I'une ou
I'autre, comme partie d’une série de témoignages divins, qui les laissait sans excuse. Je ne rappelle pas ici les
nombreux passages, dans lesquels I'autorité des Ecritures est reconnue par le Seigneur et Ses apétres. Si I'on
ne croyait pas aux Ecritures, assure-t-ll, quelqu’un ressusciterait en vain d’entre les morts pour convaincre les
hommes (Luc 16, 27-31) ; aucun témoignage de la réalité d’'un autre monde ne servirait, si I'on n’écoutait pas
ces écrits. Il y a plus : non seulement I'autorité de certaines Ecritures particuliéres est affirmée ; mais, il est
important de le remarquer, le fait qu’une chose se trouvait dans les Ecritures, lui donnait I'autorité divine. Il
suffisait qu’elle fit « Ecriture », pour qu’elle fit revétue de cette autorité. « L’Ecriture ne peut étre anéantie »
(Jean 10, 35). Ce n’est pas seulement qu’on puisse trouver dans I'Ecriture des vérités (comme dans un sermon
quelconque ou dans un traité comme celui-ci), ou bien, que la Parole de Dieu y soit renfermée : mais le fait de
se trouver dans les Ecritures donne & ce qui s’y trouve l'autorité de la Parole de Dieu. Placer une chose dans
I’Ecriture, est la méthode ordonnée de Dieu pour la revétir de Son autorité ; non pas seulement pour présenter
la vérité, car tout homme peut étre un moyen de la communiquer ; mais c’est [autorité pour la vérité. Oui, ce qui
est exprimé dans les Ecritures est revétu d’autorité divine et est reconnu par Christ Lui-méme et aussi par tous
les apdtres, comme ayant cette autorité. Ceux-la étaient «plus nobles» qui examinaient «chaque jour les
Ecritures pour voir si les choses » qu’un apétre disait étaient ainsi (Act. 17, 11). Les Ecritures ont autorité et
sont adressées au peuple de Dieu; elles ne sont pas adressées comme telles au clergé ou aux ministres de la
Parole — sauf, nous I'avons vu, une tres petite partie, mais elles sont adressées par ces ministres au peuple.

Elles sont toutes utiles pour enseigner. Celles que I'apdtre Paul a adressées a ses compagnons d’ceuvre
peuvent nous apprendre ce que 'Eglise était, ce qu’elle devrait étre, et ce qu’elle serait.

Examinons donc de plus prés ce que I'ap6tre dit, dans sa lettre a Timothée, sur la valeur de ces livres et la
place qu’ils occupent, et cela spécialement quand I'Eglise, perdant son vrai caractére, a pris la forme de la
piété et en renie la puissance.

Apres avoir rappelé que Timothée avait appris la vérité de lui, Paul dit : « Et que dés I'enfance, tu connais
les saintes lettres »[3. 15]. L’ap6tre donne ce titre au livre bien connu qui, comme tel, avait autorité. Comme
enfant, Timothée I'avait connu et en avait appris le contenu. Et ces « saintes lettres », par la foi en Jésus Christ,
la grande clef de tout, pouvaient le rendre sage a salut. On dit qu’il s’agit ici de I’Ancien Testament. Sans doute,
ce que Timothée avait connu dés son enfance, était I’Ancien Testament; mais tout ce qui a droit a étre appelé
«les saintes lettres » est renfermé dans I'expression de I'apbétre et jouit des privileges qui y sont attachés. Paul
revendique cette autorité pour ce qu’il écrivait, 1 Corinthiens 14, 37 ; et il fait la différence entre son expérience
spirituelle, quelque grande qu’elle fit, et ce que le Seigneur disait[3]. Mais les choses qu’il écrivait étaient les
«commandements du Seigneur ». Les derniers versets de I'épitre aux Romains nous assurent que le mystére



de I’évangile, caché dés les temps éternels, était donné a connaitre par des écrits prophétiques[4] a toutes les
nations, et Pierre place les épitres de Paul sur la méme ligne que «les autres Ecritures » (2 Pier. 3, 15, 16).
« L ’Ecriture » est quelque chose de connu : tout ce qui est cela a autorité et, par la grace, la puissance
d’éclairer ; tout ce qui est cela juge et n’est pas jugé.

Les «saintes lettres » sont donc la ressource divine, et donnée de Dieu pour le chrétien, quand I'Eglise est
dans un état de chute — «les Ecritures », ce livre dont un enfant pouvait avoir connaissance — et elles peuvent
rendre un homme sage & salut par la foi en Jésus Christ. Reconnaitre la place donnée & I'Ecriture, ce n’est pas
rabaisser le ministére : Timothée ne méprisait pas Paul assurément; mais I'apdtre appelé et doué de Dieu le
renvoyait & ces «lettres », comme au sr guide individuel pour un temps ou I'Eglise était déchue et tombée dans
un état de désordre.

Mais I’Ecriture peut faire davantage : elle peut rendre «I’'homme de Dieu... parfaitement accompli»[3: 171, Et
ici nous trouvons plus que ce qu’on peut avoir connu des I'enfance, plus que la sagesse a salut par la foi. Ce
passage s’adresse a «I’homme de Dieu», a celui qui est pour Dieu dans ce monde, expression empruntée a
I’Ancien Testament, et dont la force est facile a saisir. En un certain sens, dans son service, «I’homme de
Dieu » représente Dieu en tant qu’il agit sous Sa direction et par Sa puissance : «En toutes choses nous
recommandant comme serviteurs de Dieu» (2 Cor. 6, 4). Il est la tout au moins comme serviteur de Dieu dans
le monde. Et ici nous ne trouvons pas le livie comme un tout, mais chaque partie du tout, ce qui est justement
appelé « Ecriture », est divinement inspiré (QeonveuoTog). Il est évident que, si I'Ecriture n’était pas divinement
inspirée, elle ne pourrait pas avoir 'autorité que le Seigneur et les apbtres lui attribuent, et que nous ne verrions
pas le Seigneur, dans les moments les plus solennels et de la maniere la plus absolue, user de Sa puissance
divine pour rendre Ses disciples capables de la comprendre (comp. Luc 24, 45).

Mais il y a plus : Ce n’est pas toute la vérité, que les Ecritures renferment la Parole de Dieu ; mais tout ce qui
est «Ecriture » est inspiré et utile pour tout ce qui est nécessaire afin de rendre I'homme de Dieu parfait.
Quiconque est appelé a agir pour Dieu dans ce monde, a Le représenter devant le monde (car, quoique
quelques-uns y soient appelés d’'une maniére particuliére, tous ont plus ou moins a prendre cette place) —
trouve dans I’Ecriture tout ce dont il a besoin pour rendre accomplis son état et sa compétence pour le service.
Or I'Ecriture ne contient pas seulement ce qui est nécessaire ; mais tout ce qui est justement appelé « Ecriture »
est inspiré[5], est revétu du nom donné par Dieu Lui-méme a ce qu’ll veut qui soit recu comme venant de Lui.
Nous avons — un enfant a (en ce qui concerne 'autorité, que la foi seule peut rendre effective) des écrits qui
réclament la soumission de 'dme, comme étant la Parole de Dieu adressée immédiatement a nous, en sorte
que I'intervention de qui que ce soit porte atteinte aux droits de Dieu, a Ses droits immédiats sur 'dme comme
Lui appartenant. Sans doute, d’autres personnes peuvent m’aider a saisir ce qui se trouve dans ces écrits,
mais c’est Lui qui m’amene a ce qui est la, et nul n’a le droit d’entraver les droits directs de ce qui est placé sur
mon ame, qu'il s’agisse d’une personne quelconque ou de I'Eglise. Plus la prétention de le faire est élevée, plus
est grande la culpabilité de celui qui la met en avant. Je reconnais I'autorité de toute I'Ecriture comme absolue
et directe de la part de Dieu. On peut sans doute m’aider a connaitre mieux ce qui est écrit la, pour que j’en
profite, que j'en jouisse et que |’y obéisse ; mais Dieu me dit expressément d’aller aux Ecritures et de compter
sur elles; Il m’instruit a faire ainsi individuellement, non pas comme si j'avais a les juger, mais comme
reconnaissant en elles le droit de Dieu sur moi quand I'Eglise a pris la forme de la piété. Toujours vraie et
toujours la joie de tous, quand I'Eglise était dans son état normal, soit dans les épitres recues des apotres, soit
dans les évangiles que Dieu nous a donnés, I'Ecriture devient la vérité nécessaire quand I'Eglise s’est
corrompue et qu’arrivent les temps facheux des derniers jours. N’oublions pas, si le sentiment de I'état présent
des choses ne pése pas sur nos ames, que nous savons par les Ecritures que ces temps commencaient



lorsque Jean, Paul, Pierre et Jude écrivaient. Jean pouvait dire : « Nous savons que c’est la derniere heure » (1
Jean 2, 18); il pouvait faire entendre, au milieu des sept églises de I'Apocalypse, la voix du Seigneur
avertissant I'Eglise qui se corrompait. Pierre pouvait nous dire que le temps était venu ou le jugement devait
commencer par la maison de Dieu (1 Pier. 4, 17). Jude pouvait se trouver dans la nécessité d’écrire aux saints
pour insister sur la foi qui a été une fois enseignée, parce que des gens étaient entrés dans I'Eglise qui seront
les objets du jugement de Christ au dernier jour (Jude 3, 4). Paul pouvait nous montrer le mystere d’iniquité
opérant déja et se développant jusqu’a ce que le méchant fit finalement révélé apres I'apostasie (2 Thess. 2) ; il
pouvait nous apprendre comment déja tous recherchaient leurs propres intéréts et non ceux de Jésus Christ
(Phil. 2, 21) ; lui qui était le sage architecte, choisi pour poser le fondement (1 Cor. 3, 9-11), lorsque le moment
de son départ était arrivé, avertissait son enfant bien-aimé, comme il I'avait fait pour les anciens d’Ephése
(Actes 20), des jours facheux qui s’approchaient, annoncant que des hommes pervers et des séducteurs se
léveraient et iraient en empirant, I'Eglise elle-méme ayant une forme de piété sans la puissance.

C’est alors, comme nous I'avons vu, que I'apbtre revient a ce qui est individuel, car la seconde épitre a
Timothée ne nous apprend rien de I'Eglise, si ce n’est sa chute et sa ruine; ’homme de Dieu a donc & tenir
ferme contre le mal grandissant, et les Ecritures prennent la place qui leur est assignée ; nécessité qui n’était
pas autant sentie lorsque tous étaient dans le courant de la puissance divine, et recevaient les soins et les
directions des ap6tres eux-mémes. Mais maintenant cette nécessité des Ecritures, revétues de I'autorité divine,
divinement inspirées, pleinement et divinement suffisantes pour instruire, apparaissait pour les jours d’iniquité
et de séduction qui s’étaient levés.

Alors aussi, cela est évident, les mots : «sachant de qui tu les as apprises» se confondent avec les
Ecritures.

La Parole de Dieu, comme le Seigneur Lui-méme, procede de Dieu et est adaptée a I’homme. En cela, avec
la Parole vivante, elle a une place qui appartient a elle seule, et dans laquelle elle est parfaite.

Je voudrais exhorter ici le lecteur a réaliser dans sa propre ame la portée de ce que I'ap6tre Jean nous dit (1
Jean 2, 24) et I'engager a insister auprés des autres sur ce passage, toutes les fois que I'occasion s’en
présente : « Pour vous, que ce que vous avez entendu dés le commencement demeure en vous : si ce que vous
avez entendu des le commencement demeure en vous, vous aussi vous demeurerez dans le Fils et dans le
Pére », car ce passage se lie étroitement a ce que nous venons de dire. Aucune autorité n’est slire et certaine
pour le croyant, sauf celle de ce qui était « dés le commencement». Elle seule nous garde dans le Pére et dans
le Fils. Il peut y avoir une «antiquité trés respectable et vénérable » ; et I'esprit de respect est une qualité tres
importante dans le croyant /a ou son objet est vrai; s’il ne I'est pas, il devient un instrument effrayant de
séduction ; mais pour fondement de sa foi, le chrétien a besoin de «ce qui était des le commencement ». C’est
la I'autorité pour croire. Or, dans les Ecritures, jai cette certitude; j'ai la chose elle-méme; — et nulle part
ailleurs. On peut précher la vérité et je puis en tirer profit; mais par la Parole, ici spécialement par le Nouveau
Testament, j’ai la certitude de ce qui était des le commencement; et je ne 'ai nulle autre part. Aucune entente
mutuelle entre chrétiens ne peut me donner cela. Rome et la Gréce et I’Angleterre pourraient s’entendre, que
leur accord ne me donnerait pas «ce qui était dés le commencement». Les Ecritures me le donnent. On me
trouve peut-étre bien présomptueux de m’élever contre une autorité aussi respectable et aussi étendue que
celle du monde chrétien; il ne s’agit pas de mon jugement, mais de la foi en ce que Paul et Jean et Pierre et le
Seigneur Lui-méme ont dit. Il n’y a pas de présomption en cela. Je fais ce qu’ils me disent de faire, savoir de
«recevoir» et de «tenir ferme» «ce qui était dés le commencement ». Si quelqu’un allégue que ces choses

by

sont «difficiles & comprendre»[2 Pier. 3, 16] je demande si ces hommes le sont moins? Ce qui est



présomptueux, c’est d’affirmer que de tels hommes savent enseigner la vérité mieux que les apdtres et le
Seigneur Lui-méme qui parlaient aux foules. J’ai besoin, non pas de ce que I'Eglise primitive tenait pour vrai,
mais de « ce qui était des le commencement». C’est pourquoi I'apdtre déclare : « Celui qui connait Dieu nous
écoute; celui qui n’est pas de Dieu ne nous écoute pas : a ceci nous connaissons I’esprit de vérité et 'esprit
d’erreur »[1 Jean 4, 6],

1. T C’est un fait curieux, dans les annales de I'Eglise, que ce qui a fait de Cyprien le champion opiniatre de I'unité de
I'Eglise et de la doctrine qu'’il n’y avait de grace nulle autre part, a été finalement abandonné et condamné par I'Eglise
universelle, reconnaissant la validité du baptéme schismatique ou hérétique. — Cyprien n’a jamais été conséquent
avec lui-méme.

2. T Augustin ne les confondait pas ; cependant il insistait sur ce que tous ceux qui se séparaient du corps professant
étaient perdus, et faisait du jour du jugement le temps de la séparation et une sorte de purgatoire.

3. T Voyez 1 Corinthiens 7.

4. T Non pas : les écrits des prophétes : le passage est parfaitement clair.

5. T Je ne doute pas que telle ne soit la vraie traduction de ce passage, mais d’ailleurs cela ne change rien au sujet qui
m’occupe ici, car les mots « tout écrit divinement inspiré » attribuent également et spécifiguement l'inspiration a tout ce
qui a droit & ce nom, et ajoutent ensuite d’autres traits caractéristiques.



