
L’Église comme elle était au commencement et son état
actuel

J.N. Darby

1866

Nous pouvons considérer l’Église sous deux points de vue. Premièrement, elle est l’ensemble des enfants

de Dieu, formés en un seul corps, unis par la puissance du Saint Esprit au Christ Jésus, l’homme glorifié, monté

au ciel. En second lieu, elle est la maison ou l’habitation de Dieu par l’Esprit.

Le Sauveur s’est donné Lui-même, non seulement pour sauver parfaitement ceux qui croient en Lui, mais

aussi pour rassembler en un les enfants de Dieu dispersés . Christ a parfaitement accompli l’œuvre

de la rédemption ; ayant offert un seul sacrifice pour les péchés, Il s’est assis à la droite de Dieu. — « Car par

une seule offrande il a rendu parfaits à perpétuité ceux qui sont sanctifiés » . Le Saint Esprit nous en

rend témoignage en disant : « Je ne me souviendrai plus jamais de leurs péchés ni de leurs iniquités »

. L’amour de Dieu nous a donné Jésus ; la justice de Dieu est pleinement satisfaite par Son sacrifice, et Il est

assis à la droite de Dieu, témoignage constant que l’œuvre de la rédemption est accomplie, que nous sommes

acceptés en Lui et que nous posséderons la gloire à laquelle nous sommes appelés. Conformément à Sa

promesse, Jésus nous a envoyé du ciel le Saint Esprit, le Consolateur. Ce dernier demeure en nous qui croyons

en Jésus, et nous a scellés pour le jour de la rédemption, c’est-à-dire pour la glorification de nos corps. Le

même Esprit est encore les arrhes de notre héritage.

Toutes ces choses pourraient être vraies, lors même qu’il n’y aurait pas une Église sur la terre. Il y a des

individus sauvés, il y a des enfants de Dieu héritiers de la gloire du ciel ; mais être unis à Christ, membres de Sa

chair et de Ses os, c’est une autre chose ; et c’est autre chose encore d’être l’habitation de Dieu par l’Esprit.

Nous parlerons de ces derniers points.

Il est très clairement montré dans les Saintes Écritures que l’Église est le corps de Christ. Non seulement

nous sommes sauvés par Christ, mais nous sommes en Christ et Christ en nous. Le vrai chrétien qui jouit de

ses privilèges, sait par le moyen du Saint Esprit qu’il est en Christ et Christ en lui. « Dans ces jours-là », dit le

Seigneur, « vous connaîtrez que je suis dans le Père, et vous en moi, et moi en vous » . Dans ce jour,

c’est-à-dire dans le jour où vous aurez reçu l’Esprit Saint envoyé du ciel. Celui qui est uni au Seigneur est un

même Esprit .

Ainsi, nous sommes en Christ et membres de Son corps. Cette doctrine est développée dans l’épître aux

Éphésiens, chapitres 1 à 3. Qu’y a-t-il de plus clair que cette parole  : « Il l’a donné pour être chef sur toutes

choses à l’assemblée qui est son corps » ? Remarquez que ce fait merveilleux commença, ou fut trouvé

existant, aussitôt après que le Christ eût été glorifié dans le ciel, bien que tout ce qui est contenu dans ces

versets ne soit pas encore accompli. Dieu, dit l’apôtre, nous a ressuscités ensemble avec Lui, nous a fait

asseoir en Lui dans les lieux célestes — non pas encore avec Lui, mais « en Lui ». Et au chapitre 3 : « Lequel

[mystère], en d’autres générations n’a pas été donné à connaître aux fils des hommes, comme il a été

maintenant révélé à ses saints apôtres et prophètes par l’Esprit : savoir, que les nations seraient cohéritières et

d’un même corps et coparticipantes de sa promesse dans le Christ Jésus par l’évangile ; … afin que la sagesse

 [Jean 11, 52]

 [Héb. 10, 14]

 [Héb. 10,

17]

 [Jean 14, 20]

 [1 Cor. 6, 17]



si diverse de Dieu soit maintenant donnée à connaître aux principautés et aux autorités, dans les lieux célestes,

par l’assemblée ».

Ici donc, l’Église est formée sur la terre par le Saint Esprit descendu du ciel après que Christ a été glorifié.

Elle est unie à Christ, sa tête céleste, et tous les vrais croyants sont ses membres par le même Esprit. Cette

précieuse vérité est exprimée par d’autres passages ; par exemple, dans l’épître aux Romains, chapitre 12  :

« Car comme dans un seul corps nous avons plusieurs membres, et que tous les membres n’ont pas la même

fonction, ainsi nous qui sommes plusieurs, sommes un seul corps en Christ, et chacun individuellement

membres l’un de l’autre ».

Il n’est pas nécessaire de citer d’autres textes ; nous appellerons seulement l’attention de nos lecteurs sur le

chapitre 12 de la première épître aux Corinthiens. Il est clair comme le jour, que l’apôtre parle ici de l’Église sur

la terre, non d’une Église future dans le ciel, et pas davantage d’églises dispersées dans le monde, mais de

l’Église comme d’un tout, représentée toutefois par l’église de Corinthe. C’est pourquoi il est dit au

commencement de l’épître  : « À l’assemblée de Dieu qui est à Corinthe, aux sanctifiés dans le Christ Jésus,

saints appelés, avec tous ceux qui en tous lieux invoquent le nom de notre Seigneur Jésus Christ, et leur

Seigneur et le nôtre » . La totalité de l’Église est clairement indiquée par ces mots : « Et Dieu a placé

les uns dans l’Assemblée  : — d’abord des apôtres, en second lieu des prophètes, en troisième lieu des

docteurs, ensuite des miracles, puis des dons de grâce de guérisons ». Il est évident que les apôtres n’étaient

pas dans une église particulière et que les dons de guérisons ne pouvaient s’exercer dans le ciel. C’est bien

l’Église universelle sur la terre ; cette Église est le corps de Christ et les vrais croyants en sont les membres.

Elle est une par le baptême du Saint Esprit. « Car de même que le corps est un et qu’il y a plusieurs membres,

mais que tous les membres du corps, quoiqu’ils soient plusieurs, sont un seul corps, ainsi aussi est le Christ »

(v. 12). Puis après avoir dit que chacun de ces membres travaille selon sa propre fonction dans le corps, il

ajoute (v. 27) : « Or vous êtes le corps de Christ, et ses membres chacun en particulier ». Souvenez-vous que

ceci a lieu en suite du baptême du Saint Esprit descendu du ciel. Par conséquent, ce corps existe sur la terre et

embrasse tous les chrétiens là où ils sont ; ils ont reçu le Saint Esprit, par lequel ils sont les membres de Christ

et membres les uns des autres. Combien cette unité est belle ! Si un membre souffre, tous les membres

souffrent avec lui ; et si un membre est honoré, tous les membres s’en réjouissent avec lui .

La Parole nous enseigne que les dons sont membres de tout le corps et qu’ils appartiennent au corps tout

entier. Les apôtres, les prophètes, les docteurs, sont dans l’Église, et non dans une église particulière. Il en

résulte que ces dons donnés par le Saint Esprit sont exercés dans toute l’Église, là où le membre qui les

possède se trouve, parce qu’il est membre du corps. Si Apollos enseigne à Éphèse, il enseigne à Corinthe, et

dans chaque localité où il pourra se trouver. L’Église est donc le corps de Christ, uni à Lui qui est sa tête dans

le ciel. Nous devenons membres de ce corps par le Saint Esprit habitant en nous, et tous les chrétiens sont

membres les uns des autres. Cette Église, qui sera bientôt consommée dans le ciel, est formée maintenant sur

la terre par le Saint Esprit envoyé du ciel, qui habite avec nous, et par lequel tous les vrais croyants sont

baptisés en un seul corps. Comme membres d’un seul corps, les dons sont exercés dans l’Église entière.

Il y a encore, comme nous l’avons dit, un autre caractère de l’Église de Dieu sur la terre ; elle y est

l’habitation de Dieu. Il est intéressant de remarquer qu’il n’en était pas ainsi avant le fait de la rédemption. Dieu

n’habitait pas avec Adam, même lorsqu’il était encore innocent, ni avec Abraham, mais Il visitait avec

condescendance le premier homme dans le paradis, puis ensuite le père des croyants ; néanmoins Il n’a jamais

habité avec eux, tandis que, dès qu’Israël fut retiré d’Égypte, Dieu commença à habiter au milieu de Son

peuple. Aussitôt que la construction du tabernacle est révélée et réglée, Dieu dit  : « J’habiterai au milieu des

 [1 Cor. 1, 2]

 [v. 26]



enfants d’Israël, et je leur serai Dieu. Et ils sauront que moi, l’Éternel, je suis leur Dieu, qui les ai fait sortir du

pays d’Égypte, pour habiter au milieu d’eux. Je suis l’Éternel, leur Dieu » (Ex. 29, 45, 46). Après avoir délivré

Son peuple, Dieu habite au milieu de lui, et la présence de Dieu est son plus grand privilège.

La présence du Saint Esprit est ce qui caractérise les vrais croyants en Christ. « Votre corps est le temple

du Saint Esprit » (1 Cor. 6, 19). « Si quelqu’un n’a pas l’Esprit de Christ, celui-là n’est pas de Lui » .

Les chrétiens, collectivement, sont le temple de Dieu, et l’Esprit de Dieu habite en eux (1 Cor. 3, 16). —

Sans parler du chrétien individuellement, je dirai que l’Église sur la terre est l’habitation de Dieu par l’Esprit.

Quel précieux privilège ! La présence de Dieu Lui-même, source de joie, de force et de sagesse pour Son

peuple ! Nous avons en même temps une très grande responsabilité quant à la manière dont nous traitons un

pareil hôte. Je citerai quelques passages pour prouver cette vérité. « Ainsi donc, vous n’êtes plus étrangers, ni

forains, mais vous êtes concitoyens des saints, et gens de la maison de Dieu, ayant été édifiés sur le fondement

des apôtres et prophètes, Jésus Christ lui-même étant la maîtresse pierre du coin, en qui tout l’édifice, bien

ajusté ensemble, croît pour être un temple saint dans le Seigneur, en qui, vous aussi, vous êtes édifiés

ensemble, pour être une habitation de Dieu par l’Esprit » (Éph. 2, 19-22).

Nous voyons ici que, cet édifice étant déjà commencé sur la terre, l’intention de Dieu est d’avoir un temple,

composé de tous ceux qui croient, après que Dieu a aboli le mur de clôture qui excluait les Gentils  : et cet

édifice croît, jusqu’à ce que tous les chrétiens soient réunis dans la gloire. En attendant, les croyants sur la terre

forment le tabernacle de Dieu, Son habitation par l’Esprit qui demeure au milieu de l’Église.

En 1 Timothée 3, 14 et 15, l’apôtre dit : « Je t’écris ces choses, espérant me rendre bientôt auprès de toi ;

mais si je tarde — afin que tu saches comment il faut se conduire dans la maison de Dieu, qui est l’assemblée

du Dieu vivant, la colonne et le soutien de la vérité ». — D’après ces mots, nous voyons que les chrétiens sur la

terre sont la maison du Dieu vivant, et que cette épître enseigne à Timothée comment il doit se conduire dans

cette maison. Nous voyons aussi que le chrétien est responsable de maintenir la vérité dans le monde. L’Église

n’a pas à enseigner, mais les apôtres enseignent, les docteurs enseignent, et le chrétien maintient la vérité en y

étant fidèle. L’Église est le témoin de la vérité dans le monde. Ceux qui cherchent la vérité ne la cherchent pas

chez les païens, les Juifs ou les mahométans, mais dans l’Église chrétienne. Celle-ci n’est pas une autorité

pour la vérité, c’est la Parole qui est l’autorité. L’Église est le vaisseau qui contient la vérité ; et là où la vérité

n’est pas, il n’y a pas d’Église. L’Église est le corps de Christ, et ce dernier en est la tête dans le ciel[1]. Telle

est la maison de Dieu sur la terre. Lorsque l’Église sera complète, elle rejoindra Christ dans le ciel, revêtue de la

même gloire que son Époux.

Il est nécessaire, avant de parler de l’Église telle qu’elle était au commencement, de faire remarquer une

différence qui se trouve dans la Parole de Dieu, quant à la maison. Le Seigneur dit : « sur ce roc je bâtirai mon

assemblée » . C’est Christ Lui-même qui bâtit Son Église ; par conséquent les portes du hadès ne

prévaudront pas contre elle[2]. Ici, ce n’est pas l’homme qui bâtit, mais Christ. C’est pourquoi l’apôtre Pierre,

lorsqu’il parle de la maison spirituelle, ne dit rien des ouvriers : « Vous approchant comme d’une pierre vivante…

vous-mêmes aussi, comme des pierres vivantes, êtes édifiés une maison spirituelle, une sainte sacrificature »

(1 Pier. 2). C’est là l’œuvre de la grâce dans le cœur de l’individu, par laquelle l’homme s’approche de Christ. À

l’appui de cela, il est dit en outre dans les Actes que « le Seigneur ajoutait tous les jours à l’assemblée ceux qui

devaient être sauvés » . Cette œuvre ne pouvait faillir, étant l’œuvre de Dieu, efficace pour l’éternité, et

manifestée dans le temps. Nous lisons encore dans l’épître aux Éphésiens, chapitre 2  : « édifiés sur le

fondement des apôtres et prophètes, Jésus Christ lui-même étant la maîtresse pierre du coin, en qui tout

l’édifice, bien ajusté ensemble, croît pour être un temple saint dans le Seigneur ». Cet édifice qui s’accroît, peut

 [Rom. 8, 9]

 [Matt. 16, 18]

 [Act. 2, 47]



être manifesté aux yeux des hommes ; mais, si l’effet de cette œuvre de grâce efficace n’est pas manifesté dans

son unité extérieure devant les yeux des hommes, Dieu ne manquera pas pour cela de faire Son œuvre, en

rassemblant Ses enfants pour la vie éternelle. Les âmes viennent à Christ et sont édifiées sur Lui.

Les apôtres Jean et Paul, et plus particulièrement le dernier, parlent de l’unité manifestée devant les

hommes, en témoignage aux hommes de la puissance de l’Esprit. Nous lisons en Jean 17 : « Or je ne fais pas

seulement des demandes pour ceux-ci, mais aussi pour ceux qui croient en moi par leur parole ; afin que tous

soient un, comme toi, Père, tu es en moi, et moi en toi ; afin qu’eux aussi soient un en nous, afin que le monde

croie que toi, tu m’as envoyé ». Ici, l’unité des enfants de Dieu est un témoignage envers le monde de ce que

Dieu a envoyé Jésus afin que le monde croie. Ensuite de cette vérité, il est évident que le devoir des enfants de

Dieu est de s’y conformer. Chacun reconnaît combien l’état contraire est une arme dans la main des ennemis

de cette même vérité.

Le caractère de la maison et la doctrine de la responsabilité des hommes sont encore plus clairement

enseignés dans d’autres passages de la Parole de Dieu. Paul dit : « Vous êtes… l’édifice de Dieu. Selon la grâce

de Dieu qui m’a été donnée, comme un sage architecte, j’ai posé le fondement, et un autre édifie dessus ; mais

que chacun considère comment il édifie dessus » . Ici, c’est l’homme qui construit. La maison de

Dieu est manifestée sur la terre. L’Église est l’édifice de Dieu, mais nous n’avons pas là l’œuvre de Dieu

seulement, c’est-à-dire ceux qui viennent à Dieu attirés par l’Esprit Saint, mais l’effet de l’œuvre des hommes,

qui souvent ont bâti avec du bois, du foin, du chaume, etc.

Les hommes ont confondu la maison extérieure, bâtie par les hommes, avec l’œuvre de Christ qui peut être

identique avec celle des hommes, mais peut aussi s’en écarter largement. De faux docteurs attribuent tous les

privilèges du corps de Christ à la grande maison, composée de toutes sortes d’iniquités et d’hommes

corrompus. Cette fatale erreur ne détruit pas la responsabilité des hommes en ce qui concerne la maison de

Dieu, Son habitation par le Saint Esprit ; comme aussi cette responsabilité n’est pas détruite par rapport à

l’unité de l’Esprit, en un seul corps sur la terre.

Il me paraît important de signaler cette différence, parce qu’elle jette du jour sur les questions actuelles.

Mais poursuivons notre sujet. Quel était l’état de l’Église au commencement à Jérusalem ? Nous voyons que la

puissance du Saint Esprit y était merveilleusement manifestée. « Et tous les croyants étaient en un même lieu,

et ils avaient toutes choses communes, et ils vendaient leurs possessions et leurs biens, et les distribuaient à

tous, selon que quelqu’un pouvait en avoir besoin. Et tous les jours, ils persévéraient d’un commun accord dans

le temple ; et, rompant le pain dans leurs maisons, ils prenaient leur nourriture avec joie et simplicité de cœur,

louant Dieu et ayant la faveur de tout le peuple. Et le Seigneur ajoutait tous les jours à l’assemblée ceux qui

devaient être sauvés » . Et au chapitre 4 : « La multitude de ceux qui avaient cru était un cœur et une

âme ; et nul ne disait d’aucune des choses qu’il possédait, qu’elle fût à lui ; mais toutes choses étaient

communes entre eux. Et les apôtres rendaient avec une grande puissance le témoignage de la résurrection du

Seigneur Jésus ; et une grande grâce était sur eux tous. Car il n’y avait parmi eux aucune personne

nécessiteuse ; car tous ceux qui possédaient des champs ou des maisons les vendaient, et apportaient le prix

des choses vendues, et le mettaient aux pieds des apôtres ; et il était distribué à chacun, selon que l’un ou

l’autre pouvait en avoir besoin » (Act. 4, 32-35). Quelle magnifique description de l’effet de la puissance de

l’Esprit dans leurs cœurs, effet qui ne disparut que trop tôt et pour toujours ; mais les chrétiens doivent chercher

à réaliser cet état autant qu’il leur est possible.

La méchanceté du cœur de l’homme se montra promptement : Ananias et Sapphira, puis les murmures des

Grecs envers les Hébreux, parce que leurs veuves étaient négligées dans les distributions journalières,

 [1 Cor. 3, 9-10]

 [Act. 2, 44-47]



manifestèrent que le péché du cœur de l’homme joint à l’œuvre du diable, agissait déjà dans le sein de l’Église.

Mais, dans le même temps, le Saint Esprit était dans l’Église, y agissait et suffisait pour ôter le mal et le changer

en bien ; l’Église était une, connue du monde, et l’on pouvait dire alors, que les apôtres, ayant été mis dehors,

retournaient auprès des leurs . Une seule Église, remplie du Saint Esprit, rendait témoignage au salut de

Dieu et à Sa présence sur la terre ; et Dieu ajoutait à cette Église ceux qui étaient sauvés. Cette Église fut

dispersée par la persécution, hormis les apôtres qui demeurèrent à Jérusalem. Dieu suscite alors Paul pour

être Son messager auprès des Gentils. Il commence à édifier l’Église parmi les Gentils et enseigne qu’en elle il

n’y a ni Juifs, ni Gentils, mais que tous sont un et le même corps en Christ. Non seulement l’existence de

l’Église parmi les Gentils est proclamée, mais de plus la doctrine de l’Église, de son unité, de l’union des Juifs

et des Gentils en un corps, est mise en exécution. Elle a été l’objet du conseil de Dieu dès avant la fondation du

monde, cachée en Dieu ; mystère caché dès les siècles en Dieu, afin de montrer aux principautés et aux

autorités dans les lieux célestes, par l’Église, la sagesse variée de Dieu : qui n’avait pas été donnée à connaître

dans d’autres âges parmi les fils des hommes comme elle a été maintenant révélée à Ses saints apôtres et

prophètes[3] par l’Esprit . C’est ainsi qu’il est dit aux Colossiens (chap. 1, 26) : « Le mystère qui avait

été caché dès les siècles et dès les générations, mais qui a été maintenant manifesté à ses saints ».

Les chrétiens étaient tous connus, admis publiquement dans l’Église, Gentils aussi bien que Juifs. L’unité

était manifestée. Tous les saints étaient membres d’un seul corps, du corps de Christ ; l’unité du corps était

reconnue, elle était une vérité fondamentale du christianisme. Dans chaque localité, il y avait une manifestation

de cette unité de l’Église de Dieu sur la terre ; si bien qu’une épître de Paul adressée à l’église de Dieu à

Corinthe, arrivait à une seule assemblée ; et l’apôtre pouvait ajouter ensuite : « avec tous ceux qui en tout lieu

invoquent le nom de notre Seigneur Jésus Christ, et leur Seigneur et le nôtre »  ; néanmoins, si nous

parlons spécialement de ceux qui étaient à Corinthe, il dit  : « Vous êtes le corps de Christ, et ses membres

chacun en particulier » . Si un chrétien, membre du corps de Christ, allait d’Éphèse à Corinthe, il

était nécessairement aussi membre du corps de Christ dans cette dernière assemblée. Les chrétiens ne sont

pas membres d’une assemblée, mais de Christ. L’œil, l’oreille, le pied ou quelque autre membre que ce soit qui

était à Corinthe, l’était aussi à Éphèse. En un mot nous ne trouvons pas l’idée de membre d’une église, mais de

membres de Christ.

Le ministère, tel qu’il est présenté dans la Parole, est aussi une preuve de la même vérité. Les dons, source

du ministère, donnés par le Saint Esprit, étaient dans l’Église (1 Cor. 12, 8-12, 28). Ceux qui les possédaient

étaient membres du corps. Si Apollos était docteur à Corinthe, il était aussi bien docteur à Éphèse. S’il était

l’œil, l’oreille, ou tel autre membre du corps de Christ à Éphèse, il l’était encore à Corinthe. Rien n’est plus

clairement exprimé que ce qui est dit sur ce sujet dans 1 Corinthiens 12 : un corps, plusieurs membres ; l’Église

une, et en elle les dons que le Saint Esprit a donnés — dons qui étaient exercés dans chaque localité quel que

soit celui qui les possède. Le chapitre 4 de l’épître aux Éphésiens contient la même vérité. Lorsque Christ est

monté en haut, Il « a donné des dons aux hommes… et lui, a donné les uns comme apôtres, les autres comme

prophètes, les autres comme évangélistes, les autres comme pasteurs et docteurs ; en vue du

perfectionnement des saints, pour l’œuvre du service, pour l’édification du corps de Christ  : jusqu’à ce que

nous parvenions tous à l’unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, à l’état d’homme fait, à la mesure

de la stature de la plénitude du Christ ; afin que nous ne soyons plus de petits enfants, ballottés et emportés çà

et là par tout vent de doctrine dans la tromperie des hommes, dans leur habileté à user de voies détournées

pour égarer ; mais que, étant vrais dans l’amour, nous croissions en toutes choses jusqu’à lui qui est le chef, le

Christ ; duquel tout le corps bien ajusté et lié ensemble par chaque jointure du fournissement, produit, selon

 [4, 23]

 [Éph. 3, 9, 5]

 [1 Cor. 1, 2]

 [1 Cor. 12, 27]



l’opération de chaque partie dans sa mesure, l’accroissement du corps pour l’édification de lui-même en

amour ».

Cette unité et la libre activité des membres étaient réalisées au temps des apôtres. Chaque don était

pleinement reconnu comme étant suffisant pour accomplir l’œuvre du Seigneur, et était librement exercé. Les

apôtres travaillaient comme apôtres, et de même ceux qui avaient été dispersés à l’occasion de la première

persécution, travaillaient dans l’œuvre suivant la mesure de leurs dons. C’est ainsi que les apôtres enseignaient

(1 Pier. 4, 10, 11 ; 1 Cor. 14, 26, 29) ; c’est ainsi que les chrétiens enseignaient. Le diable cherchait à détruire

cette unité, mais il n’y parvint pas aussi longtemps que les apôtres vécurent. Il employait le judaïsme pour

atteindre ce but ; mais le Saint Esprit conserva l’unité, comme nous le lisons dans Actes 15. Le diable chercha à

créer des sectes au moyen de la philosophie (1 Cor. 2), et de ces deux choses ensemble (Col. 2) ; tous ses

efforts furent vains. Le Saint Esprit agissait au milieu de l’Église, ainsi que la sagesse donnée aux apôtres pour

maintenir l’unité et la vérité de l’Église contre la puissance de l’ennemi. Plus on lit les Actes et les épîtres, plus

on voit cette unité et cette vérité. L’union de ces deux choses ne peut avoir son effet que par l’action du Saint

Esprit. La liberté individuelle n’est pas l’union ; et l’union entre les hommes ne laisse pas à l’individu sa pleine

liberté. Lorsque le Saint Esprit gouverne, Il unit nécessairement les frères entre eux et agit en chacun d’eux

suivant le but qu’Il s’est proposé à Lui-même en les unissant, c’est-à-dire, suivant Son propre but. C’est ainsi

que le Saint Esprit rassemble tous les saints en un corps, et agit en chacun d’eux d’après Sa volonté, les

conduisant dans le service du Seigneur pour la gloire de Dieu et l’édification du corps.

Telle était l’Église ! Qu’est-elle à cette heure, et où existe-t-elle ? Elle sera consommée dans le ciel,

d’accord ; mais où la trouver maintenant sur la terre ? Les membres du corps de Christ sont dispersés ;

plusieurs sont cachés dans le monde, d’autres sont au milieu de la corruption religieuse ; il s’en trouve soit dans

une secte, soit dans une autre, et toutes sont en rivalité pour attirer ceux qui sont sauvés. Plusieurs, grâces à

Dieu, cherchent l’unité ; mais qui est-ce qui l’a trouvée ? Il ne suffit pas de dire, que par le même Esprit, nous

avons été baptisés en un seul corps. « Afin qu’il soient un… » dit le Seigneur, « et que le monde croie que toi tu

m’as envoyé » . Nous ne sommes pas un ; l’unité du corps n’est pas manifestée. Au commencement

elle était clairement manifestée, et, dans chaque ville, cette unité était évidente aux yeux du monde. Tous les

chrétiens marchaient partout comme étant la seule Église. Celui qui était membre de Christ dans une localité,

l’était aussi dans une autre, et celui qui avait une lettre de recommandation était reçu partout, puisqu’il n’y avait

qu’une assemblée.

La cène était le signe extérieur de l’unité. « Nous qui sommes plusieurs, sommes un seul pain, un seul

corps, car nous participons tous à un seul et même pain » (1 Cor. 10, 17). Le témoignage que l’Église rend

aujourd’hui est plutôt celui-ci : que le Saint Esprit, Sa puissance et Sa grâce, ne peut surmonter les causes de

divisions. La plus grande portion de ce que l’on nomme l’Église est le siège de la corruption la plus grossière et

la majorité de ceux qui se vantent de sa lumière sont des incrédules. Grecs, Romains, Luthériens, Réformés,

ne prennent pas la cène ensemble ; ils se condamnent les uns les autres. La lumière des enfants de Dieu qui se

trouvent dans les sectes diverses, est mise sous le boisseau ; et ceux qui sont séparés de ces corps, parce

qu’ils ne peuvent supporter cette corruption, sont divisés en cent parties qui ne veulent pas prendre la cène

ensemble. Ni les uns, ni les autres, ne prétendent être l’Église de Dieu, mais ils disent qu’elle est devenue

invisible. Quelle est donc la valeur d’une lumière invisible ? Néanmoins il n’y a ni humiliation, ni confession, en

reconnaissant que la lumière est devenue invisible. L’unité, en tant que manifestation, est détruite. L’Église, qui

une fois était belle, unie, céleste, a perdu son caractère ; elle est cachée parmi le monde ; les chrétiens eux-

mêmes sont mondains, pleins de convoitises, avides de richesses, d’honneurs, de pouvoir, semblables aux

enfants de ce siècle. Ils sont une lettre, dans laquelle nul ne peut lire un seul mot de Christ[4]. La plus grande

 [Jean 17, 21]



partie de ce qui porte le nom de chrétien est infidèle ou forme la secte de l’ennemi, et les vrais chrétiens sont

perdus au milieu de la multitude. Où trouverons-nous un seul pain, l’emblème du corps ? Où est la puissance

de l’Esprit qui unit les chrétiens en un seul corps ? Qui peut nier que les chrétiens aient été tels ? Et ne sont-ils

pas coupables de n’être plus ce qu’ils furent ? Pouvons-nous trouver bon que l’on soit dans un état tout différent

de celui dans lequel l’Église était au commencement, et que la Parole réclame de nous ? Nous devrions être

profondément affligés d’un état tel que celui de l’Église dans le monde, parce qu’il ne répond en rien au cœur et

à l’amour de Christ. Les hommes se contentent d’avoir l’assurance de leur salut éternel.

Cherchons-nous ce que la Parole dit sur ce point ? Nous trouvons en Romains 11, d’une manière générale,

ce qui concerne chaque économie ou dispensation, les voies de Dieu envers les Juifs et envers les branches

d’entre les Gentils qui ont été substituées aux Juifs  : « Considère donc la bonté et la sévérité de Dieu  : la

sévérité envers ceux qui sont tombés ; la bonté de Dieu envers toi, si tu persévères dans cette bonté ; puisque

autrement, toi aussi tu seras coupé ». N’est-ce pas une chose bien sérieuse, que le peuple de Dieu sur la terre

soit retranché ? Certainement les fidèles sont et seront gardés ; car Dieu ne manque jamais à Sa fidélité ; mais

tous les systèmes que Dieu a établis sur la terre et dans lesquels Il se glorifie peuvent être jugés et retranchés.

La gloire de Dieu, Sa présence visible et réelle, était à Jérusalem, Son trône était entre les chérubins. Lors de la

captivité à Babylone, Sa présence abandonna Jérusalem, et Sa gloire ainsi que Sa présence ne furent plus

dans le temple, au milieu du peuple. Bien que Sa longue patience envers eux ait duré jusqu’au temps où Christ

fut rejeté, Dieu les a retranchés, quant à ce qui concerne l’alliance. Le résidu devint des chrétiens, mais tout le

système fut terminé par le jugement. Le système chrétien aura la même issue, s’il ne persévère pas dans la

bonté de Dieu ; et il n’y a pas persévéré. C’est pourquoi, bien que j’aie la ferme conviction que tout vrai chrétien

sera préservé et enlevé au ciel, en ce qui concerne le témoignage de l’Église sur la terre, cette maison de Dieu

par l’Esprit, il n’existera plus. Pierre avait dit : « Le temps est venu de commencer le jugement par la maison de

Dieu »  ; et du temps de Paul, le mystère d’iniquité se mettait en train et devait continuer jusqu’à ce

que l’homme de péché fut là . Déjà du temps de l’apôtre, chacun cherchait son propre intérêt et non

celui de Christ . L’apôtre nous dit encore, qu’après son départ il entrerait dans l’Église des loups

dévorants qui n’épargneraient pas le troupeau  ; il dit que, dans les derniers jours, il surviendrait des

temps fâcheux, les hommes ayant la forme de la piété mais en ayant renié la puissance ; les méchants et les

imposteurs allant de mal en pis, séduisant et étant séduits  ; et que finalement l’apostasie aurait

lieu.

Tout cela constitue-t-il la persévérance dans la grâce de Dieu ? Cette infidélité est-elle chose inconnue dans

l’histoire de l’homme ? Dieu a toujours commencé par placer Ses créatures dans une bonne position, mais la

créature a invariablement abandonné la position dans laquelle Dieu l’avait mise, y étant devenue infidèle. Dieu,

après un long support, ne rétablit jamais dans la position de laquelle on est déchu. Il n’appartient pas à Ses

voies de restaurer une chose qui a été gâtée : mais Il la retranche, pour introduire quelque chose de tout à fait

nouveau, bien meilleur que ce qui avait été auparavant. Adam est tombé, et Dieu veut que le second Adam soit

le Seigneur du ciel. Dieu a donné la loi à Israël, qui fit le veau d’or avant que Moïse fut redescendu de la

montagne ; et Dieu veut écrire la loi dans le cœur de Son peuple. Dieu a établi la sacrificature d’Aaron, et ses

fils offrent immédiatement un feu étranger ; dès lors Aaron ne put plus entrer dans le lieu très saint dans ses

vêtements de gloire et de beauté. Dieu a fait asseoir le fils de David sur le trône de l’Éternel, mais l’idolâtrie

ayant été introduite par lui, le royaume est divisé et le trône du monde donné par Dieu à Nebucadnetsar, qui fait

une statue d’or et jette les fidèles dans la fournaise ardente. En toute occasion l’homme est infidèle ; et Dieu,

après l’avoir longtemps supporté, intervient en jugement, et au système précédent en substitue un meilleur.

 [1 Pier. 4, 17]

 [2 Thess. 2, 7]

 [Phil. 2, 21]

 [Act. 20, 29]

 [2 Tim. 3, 1, 5, 13]



Il est intéressant d’observer comment toutes les choses qui ont failli, sont rétablies d’une manière plus

excellente dans le second homme. L’homme sera exalté en Christ, la loi écrite dans le cœur des Juifs, la

sacrificature exercée par Jésus Christ. Il est le fils de David qui régnera sur la maison d’Israël ; Il gouvernera les

nations. Il en est de même en ce qui concerne l’Église ; elle a été infidèle, elle n’a pas maintenu la gloire de Dieu

qui lui avait été confiée ; à cause de cela, comme système, elle sera retranchée de la terre ; l’ordre de choses

établi par Dieu prendra fin par le jugement ; les fidèles monteront au ciel dans une condition beaucoup

meilleure, pour être rendus conformes à l’image du Fils de Dieu, et le royaume du Seigneur sera établi sur la

terre. Toutes ces choses seront un admirable témoignage de la fidélité de Dieu, qui accomplira tous Ses

conseils en dépit de l’infidélité de l’homme. Mais est-ce que cela anéantit la responsabilité de l’homme ?

Comment Dieu jugerait-Il le monde , dit l’apôtre ? Nos cœurs ne sentent-ils pas que nous avons traîné

la gloire de Dieu dans la poussière ? Le mal a commencé dès le temps des apôtres ; chacun y a ajouté sa part ;

l’iniquité des siècles est accumulée sur nous ; bientôt la maison de Dieu sera jugée, le sang de tous les justes a

été redemandé à la nation juive , et Babylone ainsi sera trouvée coupable du sang de tous les

saints .

Il est vrai que nous serons enlevés au ciel ; mais avec cela ne devons-nous pas mener deuil sur la ruine de

la maison de Dieu ? Oui ; sans doute  : elle était une, témoignage magnifique de la gloire de son Chef par la

puissance du Saint Esprit, unie, céleste, faisant par là connaître au monde l’effet de la puissance du Saint

Esprit, qui mettait l’homme au-dessus de tout motif humain, faisant disparaître les distinctions et les diversités,

amenait les croyants de toutes contrées et de toutes classes à être une seule famille, un seul corps, une Église ;

témoignage puissant de la présence de Dieu sur la terre au milieu des hommes.

On objecte que nous ne sommes pas responsables des péchés de nos prédécesseurs. Ne sommes-nous

pas responsables de l’état dans lequel nous sommes trouvés ? Les Néhémie, les Daniel, se sont-ils excusés

des péchés du peuple ? N’ont-ils pas plutôt mené deuil pour le misérable état du peuple de Dieu, comme y

appartenant eux-mêmes ? Si nous n’étions pas responsables, pourquoi Dieu nous mettrait-Il de côté, pourquoi

jugerait-Il, et détruirait-Il tout le système ? Pourquoi dirait-Il  : « Je viens à toi et j’ôterai ta lampe de son lieu, à

moins que tu ne te repentes »  ? Pourquoi juge-t-Il Thyatire, la remplaçant par le royaume ? Pourquoi

dit-Il  : « Je te vomirai de ma bouche »  ? Je crois que les sept églises nous donnent l’histoire de

l’Église, du commencement à la fin ; en tout cas nous y trouvons la responsabilité des chrétiens quant à l’état de

l’Église. On dira peut-être que ce ne sont que les églises locales qui sont responsables, et non l’Église

universelle. Ce qui est certain, c’est que Dieu retranchera l’Église, comme système établi sur la terre.

Afin de démontrer que la responsabilité continue du commencement à la fin, lisons dans l’épître de Jude :

« Certains hommes se sont glissés parmi les fidèles, inscrits jadis à l’avance pour ce jugement » . Ils

s’étaient déjà glissés parmi eux, et « Énoch aussi, le septième depuis Adam, a prophétisé de ceux-ci, en

disant  : Voici, le Seigneur est venu au milieu de ses saintes myriades, pour exécuter le jugement contre

tous » . Ainsi, ceux qui du temps de Jude s’étaient glissés, amenaient le jugement sur les professants

profanes du christianisme. Nous avons dans cette épître les trois caractères de l’iniquité et leurs progrès. En

Caïn, il n’y a que l’iniquité purement humaine ; en Balaam, l’iniquité ecclésiastique ; dans Coré, la rébellion — et

ils périssent. Dans le champ, où le Seigneur avait semé la bonne semence, l’ennemi, pendant que les hommes

dormaient, a semé l’ivraie . Il est très vrai que le bon grain est recueilli dans le grenier ; néanmoins la

négligence des serviteurs a laissé à l’ennemi l’occasion de gâter l’œuvre du maître. Pouvons-nous être

indifférents à l’état de l’Église bien-aimée du Seigneur, indifférents aux divisions que le Seigneur a

interdites[5] ? Non, humilions-nous, chers frères, confessons notre faute et délaissons-la. Marchons fidèlement

chacun pour sa part, et efforçons-nous de retrouver l’unité de l’Église et le témoignage de Dieu. Purifions-nous

 [Rom. 3, 6]

 [Matt. 23, 35]

 [Apoc. 18, 24]

 [Apoc. 2, 5]

 [Apoc. 3, 16]

 [v. 4]

 [v. 14-15]

 [Matt. 13, 25]



de tout mal et de toute iniquité. S’il est possible de nous rassembler au nom du Seigneur, ce sera une grande

bénédiction ; mais il est essentiel que cela se fasse dans l’unité de l’Église de Dieu et dans la vraie liberté de

l’Esprit.

Si la maison de Dieu est encore sur la terre et que le Saint Esprit y habite, n’est-Il pas contristé par l’état de

l’Église ? Et s’Il habite en nous, nos cœurs ne sont-ils pas affligés et humiliés par le déshonneur qui est fait à

Christ, et par la destruction du témoignage que le Saint Esprit descendu du ciel est venu rendre dans l’unité de

l’Église de Dieu ?

Celui qui comparera l’état de l’Église, tel qu’il nous est décrit dans le Nouveau Testament, avec son état

actuel, aura le cœur profondément attristé en voyant la gloire de l’Église traînée dans la poussière et l’Ennemi

triomphant au milieu de la confusion du peuple de Dieu.

Résumons-nous. Christ a confié Sa gloire sur la terre à l’Église. Elle était le dépositaire de cette gloire. C’est

en elle que le monde aurait dû voir cette gloire se déployer par la puissance du Saint Esprit, témoignage de la

victoire de Christ sur Satan, sur la mort et sur tous les ennemis qu’Il a emmenés captifs, triomphant d’eux en la

croix. L’Église a-t-elle gardé ce dépôt et maintenu la gloire de Christ sur la terre ? Si tel n’a pas été le cas, dites-

moi, chrétiens, l’Église n’en est-elle pas responsable ? Le serviteur auquel le maître a confié le soin de sa

maison (Matt. 24), est-il responsable ou non de l’état de la maison de son maître ? On dira peut-être que le

mauvais serviteur est l’image de l’église extérieure qui est corrompue et n’est pas réellement l’Église, et que

quant à soi, on n’en fait nullement partie. Je répondrai que dans la parabole, le serviteur est seul, et la question

est : Ce serviteur-là est-il fidèle ou non ? Il peut être vrai que vous vous soyez séparé de l’iniquité qui remplit la

maison de Dieu et vous avez bien fait ; mais votre cœur n’est-il pas humilié de l’état dans lequel se trouve cette

maison ? Le Seigneur a versé des larmes sur Jérusalem et n’en aurons-nous pas pour ce qui est encore plus

cher à Son cœur ? C’est ici que la gloire du Seigneur a été foulée aux pieds. Dirons-nous que nous n’en

sommes pas responsables ? Ses serviteurs le sont. Quand même, guidé par la Parole, j’ai pu me mettre à part

de cette iniquité qui corrompt la maison de Dieu, je dois encore comme serviteur de Christ, m’identifier à Sa

gloire et aux manifestations de cette gloire envers le monde. C’est en cela que la foi se montre  : non pas

seulement en croyant que Dieu et Christ sont en possession de la gloire, mais en identifiant cette gloire avec

Son peuple (És. 32, 11, 12 ; Nomb. 14, 13, 19 ; 2 Cor. 1, 20). En premier lieu, Dieu a confié Sa gloire à l’homme

qui est responsable de demeurer dans cette position et d’y être fidèle, sans abandonner son premier état ; par

la suite, Dieu établira Sa propre gloire, d’après Ses conseils. Mais, avant tout, l’homme est responsable là où

Dieu l’a placé. Nous avons été placés dans l’Église de Dieu, dans Sa maison sur la terre, là où Sa gloire habite.

Cette Église, où est-elle ?

1. ↑ Ceci est une preuve incontestable que le pape ne peut être la tête de l’Église, puisque Christ en est la tête ; un
corps ne peut avoir deux têtes.
2. ↑ On observera qu’il n’y a pas de clefs pour l’Église. On ne bâtit pas avec des clefs, les clefs sont pour le royaume.
3. ↑ Il faut observer que l’apôtre parle seulement des prophètes du Nouveau Testament.
4. ↑ Il n’est pas dit que nous devons être une lettre de Christ, mais : « vous êtes… la lettre de Christ » .
5. ↑ Dans la première épître à Timothée, nous avons l’ordre de l’Église, de la maison de Dieu ; dans la seconde la

règle à suivre quand l’Église est en désordre. Notre Dieu a pourvu à toutes les difficultés, pour que nous puissions être
fidèles et exempts de toute iniquité.

 [2 Cor. 3, 3]


