L'Exode

Etudes sur la Parole destinées a aider le chrétien dans la lecture du saint Livre

J.N. Darby

Le sujet général et caractéristique de I'Exode est la délivrance du peuple de Dieu ou son rachat effectué par
I'Eternel, et son établissement comme un peuple qui Lui appartient en propre : nous voyons Israél sous la loi, ou
sous le gouvernement de Dieu agissant en patience — d’un Dieu qui, les ayant amenés a Lui-méme, ménageait
a Son peuple un recours aupres de Lui, pour les cas ou ce peuple serait infidéle ; mais non pas une vraie entrée
dans Sa présence. Le voile n’était pas déchiré : Dieu ne sortait pas vers eux et ils ne pouvaient pas entrer
aupres de Lui. Les relations de Dieu avec Son peuple avaient été tout premiérement en grace; mais ces
relations n’avaient été que passageéres. Les Israélites n’y étaient jamais entrés avec intelligence; ils n’avaient
pas compris cette grace, comme des pécheurs qui en eussent besoin.

Nous allons examiner la suite de ces divers enseignements.

En premier lieu, nous sont présentées les circonstances qui se rattachent a la captivité d’'Israél et aux
persécutions que ce peuple eut a subir; ainsi que les soins providentiels de Dieu, répondant a la foi des parents
de MoiselHeb. 11, 23] et accomplissant les conseils de Sa grace, qui ont pour résultat non seulement de
conserver la vie de cet enfant, mais encore de le placer dans une position élevée a la cour du Pharaon. Les
choses qui arrivent sur la terre, c’est Dieu lui-méme qui les opére. Il prépare tout d’avance, lorsque rien n’existe
encore aux yeux de ’lhomme.

Mais, bien que la providence réponde a la foi et agisse pour accomplir les desseins de Dieu et controler la
marche de Ses enfants, elle n’est pas le guide de la foi, quoigu’elle le soit parfois des croyants qui sont privés
d’une vue claire de la volonté de Dieu.

La foi de Moise se montre en ce qu’il renonce a tous les avantages de la position ou Dieu I'avait placé par
Sa providence[Héb. 11, 24] |a providence peut donner, et de fait donne souvent, ce qui rend, sous divers
rapports, les serviteurs de Dieu propres pour leur ceuvre comme vases d’élection ; mais cela ne saurait étre leur
force pour I'ceuvre. Il ne faut pas confondre ces deux choses. Elle donne aussi des avantages secondaires, afin
que, en y renoncgant, le témoignage soit rendu a la réalité de la foi, et a la puissance de Dieu qui opére dans
I’ame. L’avantage est alors accordé afin qu’on y renonce. Cela fait partie de la préparation de I'ouvrier.

La foi de Moise agissant par des affections qui I'attachaient a Dieu et par conséquent au peuple de Dieu qui
était dans la détresse, ne se manifeste pas par des secours et des soulagements que sa position I'aurait mis a
méme de procurer a ce peuple; elle fait mieux, elle 'engage a s’identifier avec lui, par le motif que c’est le
peuple de Dieu[Heb. 11, 25] | g foi s’attache & Dieu et au lien établi entre Lui et Son peuple et elle veut y avoir sa
part. Elle ne songe donc pas a patronner d’en haut, comme si le monde avait quelque autorité sur le peuple de
Dieu, ou comme s’il était capable de lui étre en bénédiction ; mais elle reconnait toute la force du lien qui 'unit a
Dieu. Elle sent, et c’est la ce qui lui appartient en propre, que Dieu aime Son peuple; par affection elle veut
partager la position de ce peuple qui est précieux a Dieu sur la terre, et se place dans la méme position dans
laquelle lui se trouve. C’est ce que Christ a fait. La loi des fidéles consiste a Le suivre dans Sa carriére de
charité, quelle que soit d’ailleurs la distance entre eux et Lui.



Que de raisons Moise aurait eues pour rester ou la providence 'avait placé, et méme que de prétextes pour
servir plus utilement les enfants d’lsraél; mais c’elt été s’appuyer sur la puissance du Pharaon, au lieu de
reconnaitre le lien qui unissait Dieu a Son peuple. Il en serait résulté pour celui-ci un soulagement accordé par
le monde, mais non une délivrance accomplie par I'amour et la puissance de Dieu. Moise e(it été épargné, mais
elt perdu sa vraie gloire ; le Pharaon et été flatté et son autorité sur le peuple de Dieu edt été reconnue; Israél
serait demeuré en captivité, s’appuyant sur le Pharaon, au lieu de reconnaitre Dieu dans les relations
glorieuses attachées a son adoption comme peuple. En outre, Dieu Lui-méme n’aurait pas été glorifié. C’est la
ce qui aurait eu lieu, si Moise fOt resté dans sa position providentielle. Le raisonnement humain et les
considérations puisées dans les voies de la providence, s’unissaient pour lui donner ce conseil. La foi lui fit
quitter cette position. Tout aurait été réellement gaté s'il y fit demeuré.

Moise s’identifie donc avec le peuple de Dieu. Les premiers actes par lesquels il se rapproche de son
peuple, sont empreints peut-étre d’une certaine activité naturelle, et de la conscience d’une force qui n’était pas
purement d’en haut; toutefois, c’est ce premier dévouement qui est considéré par le Saint Esprit, comme un
beau et acceptable fruit de la foi (Héb. 11, 24, 26). Mais il fallait que I'activité de Moise fit plus entieérement
soumise a Dieu, et qu’elle n’e(t d’autre point de départ que Dieu Lui-méme et I'obéissance a Sa volonté
expresse. Nous avons la, dans le cas de Moise, un exemple de la maniére dont le Seigneur procede souvent.
Le zéle et I'énergie de la fidélité se manifestent, mais Dieu met I'instrument momentanément de cété, pour nous
enseigner a faire dépendre notre service directement et entierement de Lui. L’histoire de Jésus Lui-méme nous
présente quelque chose d’analogue, par rapport au temps d’inaction qui s’est écoulé depuis Sa premiere
apparition dans le templeltuc 2, 46] jusqu’a Son ministére public[luc 3, 23] sauf qu'il n’y a eu pour Lui ni
mécompte, ni méprise, et par conséquent nulle direction providentielle extérieure qui elt pour but de L’en
ramener. Chez Lui, la perfection du mouvement intérieur dont Il était animé, Lui donnait constamment
conscience de qui Il était le Fils, et en méme temps Le soumettait a la volonté de Son Pére dans les
circonstances ou Il était moralement placé[Luc 2, 49], Mais le Seigneur se montra comme Fils, lorsqu’ll se trouva
avec les docteurs dans le templelluc 2, 46]; et cependant, Il était alors soumis a Joseph et & Marie jusqu’au
temps et a la saison fixés par Dieulluc 2, 511, également parfait dans ces deux positions. Moise, craintif encore
dans sa fidélité, redoutant, d’'un c6té, la puissance qui, a son insu peut-étre, lui prétait une certaine habitude
d’énergie (car on craint ce dont on tire sa force), et, de I'autre, repoussé par l'incrédulité de ceux vers lesquels
le portaient son amour et sa fidélité (car «ils ne le comprirent point » [Act- 7, 23]) " g’enfuit dans le désert, type
(quant au fait lui-méme) du Seigneur Jésus rejeté du peuple qu’ll aimait.

Ce type différe de celui de Joseph. Joseph, en sortant de la prison ou il a été comme mis & mort[Gen. 39, 20]
prend la position de Jésus élevé a la droite du trone supréme parmi les Gentils[Gen- 41, 40] et 3 la fin il regoit ses
fréres, dont il avait été séparé(Cen. 45, 4], Ses enfants lui sont un témoignage de la bénédiction qui lui a été
accordée pendant cette séparation[Gen. 41, 50] || les appelle Manassé, parce que, dit-il, « Dieu m’a fait oublier
toute ma peine, et toute la maison de mon pére » [Gen. 41, 511 et Ephraim, «car Dieu m’a fait fructifier dans le
pays de mon affliction » [Gen. 41, 52 Mais Moise représente Christ séparé de Ses fréres; et quoique Séphora
puisse étre considérée comme un type de I'Eglise (aussi bien que la femme de JosephlGen. 41, 45]) en tant
gu’épouse du libérateur rejeté, pendant la séparation de celui-ci d’avec Israél, toujours est-il que le cceur et les
sentiments de Moise, s’exprimant dans les noms qu’il donne a ses enfants, sont entierement dominés par la
pensée gu’il est éloigné d’'Israél. Ses affections fraternelles, ses pensées, son repos, sa patrie, sont avec ce
peuple; il est étranger partout ailleurs. Moise est le type de Jésus, considéré comme libérateur d’Israél. |l
appelle son fils Guershom, c’est-a-dire « étranger la », « car », dit-il, « j'ai séjourné dans un pays étranger » [2, 22],



Jéthro nous représente les Gentils, parmi lesquels Christ s’est réfugié avec Sa gloire lorsque les Juifs L’ont
rejeté.

Mais, enfin, Dieu porte Ses regards sur Israél, et Il veut qu’il y ait en Moise non seulement la foi qui
s’identifie avec Son peuple, mais encore la puissance qui le délivre. Ce Moise, qui avait été rejeté comme
prince et juge, doit paraitre au milieu d’Israél et du monde, comme prince et libérateur [Act. 7, 35],

Etienne cite ces deux exemples au sanhédrin qui a rejeté le Christ, pour convaincre la conscience de ses

juges d’un péché semblable, mais plus grand encore que celui commis au sujet de Joseph et de Moise [Act. 7, 9-
35].

Dieu qui, en apparence, avait abandonné Moise a la puissance de ses ennemis, sans reconnaitre sa foi, se
manifeste maintenant a lui en particulier, pour I'envoyer délivrer Israél et juger le monde.

Considérée au point de vue pratique, I'histoire de Moise nous montre Dieu qui détruit I'espérance de la chair
et mate sa force, en faisant du fils adoptif de la maison du roi un berger placé sous la dépendance étrangeére, et
cela pendant une durée de quarante ans, afin que lI'ceuvre qui devait lui étre confiée f(t une ceuvre
d’obéissance et que sa force fit la force de Dieu. L’espérance de Moise et I'affection de son coeur furent
laissées dans I'attente durant tout ce temps. Aucune issue humaine n’apparaissait.

Mais Dieu se manifeste maintenant & Moise sous le nom de I’ Eternel. Il s’était mis en relation avec les péres
sous celui de Tout-puissant. Ce nom était celui qu'il leur fallait : Dieu trouvait Sa gloire a ce qu'ils se plagassent
sous Sa protection dans leurs pélerinages. Le nom qu’ll prend maintenant implique que Son peuple est appelé
a soutenir des relations constantes avec Celui qui est le méme hier, aujourd’hui et pour toujours [Héb- 13, 8] qui
accomplit en fidélité ce qu’ll a commencé en grace, tout en montrant par Son gouvernement au milieu de Son
peuple, la perfection de Sa justice et de Sa patience. Pour nous, Il s’appelle Pére, et Il agit a notre égard selon
le caractére de ce nom béni pour nos ames (comp. Matt. 5 et Jean 17).

Mais ce nom d’Eternel n’est pas le premier nom qu’ll se donne dans Ses communications avec Son peuple,
par l'intermédiaire de Moise; |l se présente d’abord comme s’intéressant a eux pour I'amour de leurs péres
dont Il était le Dieu; Il dit qu’ll a vu leur affliction et qu’ll est descendu pour les délivrer, touchante expression de
la grace de Dieu. La-dessus, Il renvoie Moise vers le Pharaon, afin de les faire monter hors d’Egypte.

Mais, hélas ! ’lhomme est devenu tel par le péché, que le principe d’obéissance est pour lui un faible mobile,
quand il n’est point associé a I’énergie de la chair : Moise, qui avait été plein d’ardeur quarante ans auparavant
pour tuer I'Egyptien(2. 2], a perdu cette énergie et fait maintenant des difficultés. Dieu lui donne un signe pour
lui prouver qu’ll ira avec lui; mais ce signe, dont 'accomplissement devait &tre postérieur a la sortie d’Egypte,
n’était destiné a affermir et a réjouir Moise, qu’autant qu’il aurait déja obéi.

Moise toutefois fait encore des difficultés, auxquelles, dans Sa bonté, Dieu répond jusqu’a ce qu’elles
cessent d’étre faiblesse pour devenir incrédulité ; car I'indulgence pour soi-méme aboutit a I'incrédulité. Dans la
mission que Dieu confie & Moise, Il déclare Son nom : « Je suis ! » mais tout en disant étre Celui qui est[3, 141 1|
prend a toujours pour nom sur la terre, celui du Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, principe important pour
ce qui regarde les voies de Dieu. «Je suis», est Son nom essentiel lorsqu’ll se révele; mais quant a Son
gouvernement de la terre et Ses relations avec elle, Son mémorial dans tous les ages est : le Dieu d’Abraham,
d’Isaac et de Jacob. Cela a donné a Israél, visité maintenant par Dieu et recu sous I'abri de ce nom, une place
toute particuliére.

Abraham est le premier que Dieu ait appelé a sortir du monde, le premier auquel Il ait donné des
promesses [Gen. 12, 1-3]. Dieu I'a mis a part en dehors du monde, de sorte qu’ll s’est appelé son Dieu[Heb. 11, 16],



Dieu ne s’appelle jamais le Dieu d’Abel ni de Noé, quoiqu’ll soit le Dieu de tous les saints d’'une maniere
générale. C’est dans le cas d’Abraham qu'’il est déclaré que la foi est imputée & justicelGen. 15, 6], En Eden,
Dieu, en jugeant le serpent, avait annoncé la victoire finale de la semence de la femmel[CGen- 3, 15]: en Abel, I
avait montré quel est le sacrifice qui Lui est agréable de la part du pécheur : non pas les fruits de ses travaux,
placé qu’il est sous le jugement, mais le sang que la grace de Dieu lui a fourni et qui répond a ses besoins [Gen.
4,3-5]: et ceci établissait pour 'homme une justice qui était mesurée d’aprés son offrande [Héb. 11, 4] En Enoch,
Dieu avait proclamé la victoire pleine et absolue sur la mort et I'enlévement du juste, Dieu le prenant a LuilGen.
5,24]; en Noé, la délivrance au travers des jugements lorsque le monde est jugé[Gen- 7, 23], Ensuite un nouveau
monde commence [Gen- 8, 21-22] ' qvec la cessation de la malédiction de la terre en vertu de la bonne odeur du
sacrifice[Gen. 9, 11] et de I'alliance qui garantit a I'avenir le monde de toute destruction par I'eau. Voila ce que
Dieu avait déja mis en évidence devant les hommes. Mais en Abraham (apres le jugement de Babel) nous
trouvons un homme appelé a sortir du monde[Gen- 12, 1] qui adorait maintenant d’autres dieux[Jos- 24, 2] un
homme introduit, comme mis a part dans une relation immédiate avec Dieu, un personnage a qui des
promesses sont faites, appelé a étre I'objet et le dépositaire des promesses de Dieu[Gen- 12, 2-3], Abraham avait
ainsi une position toute spéciale. Dieu était son Dieu. Il avait une place avec Dieu en dehors du monde, comme
héritier de la promesse. Il est la souche et la racine de tous les héritiers de la promesse. Le Christ Lui-méme
vint dans le monde comme semence d’Abraham [Matt. 1, 2-16] qui est aussi le pére de tous les fidéles pour ce qui
regarde la terre[Rom. 4, 16]_|sraél est la nation promise selon ce titre ; eu égard a I'élection, bien-aimée a cause
des péres[Rom. 11, 28] Dans ce nom donc, comme Son mémorial & toujours, Dieu délivrerait maintenant Israél.

En méme temps, Dieu prédit que le Pharaon ne laissera pas aller le peuple, mais Il se place sur le terrain de
Son autorité et de Son droit sur ce dernier, et demande avec autorité que le Pharaon reconnaisse Ses droits.
S’il refuse de le faire, il sera jugé par la puissance de Dieu.

Moise fait toujours des difficultés ; Dieu lui donne encore des signes. Ces signes me semblent remarquables
dans leur caractére : ce sont des types du péché et de sa guérison, de la puissance devenue satanique, mais
qui, revendiquée de la part de Dieu, devient Sa verge. Le troisiéme, enfin, nous montre ce que Dieu avait donné
pour étre rafraichissement et vie, devenu jugement et mort. Moise cependant objecte encore, et la colére de
Dieu s’enflamme contre lui. Toutefois, Dieu agit en miséricorde, mais d’une maniere humiliante pour Moise; |l
lui adjoint son frére Aaron, que déja Il avait préparé pour cela, et qui était sorti d’Egypte pour venir & sa
rencontre ; car la folie des enfants de Dieu, bien qu’elle tourne a leur honte et a leur préjudice, sert néanmoins a
accomplir les desseins de Dieu.

Quelle que soit la puissance du Dieu qui délivre, il faut la circoncision chez celui qui est employé de Lui
comme instrument, car le Dieu libérateur est un Dieu de sainteté ; c’est en jugeant le péché qu’ll délivre; Il ne le
supporte pas chez ceux avec lesquels Il est en contact et qui sont Ses ouvriers, car Il sort de Son lieu en
jugement (voyez Es. 26, 21). Or il s’agit de la mort au péché, de la vraie circoncision, et Moise est un époux de
sang pour celle qui a affaire avec lui. Dieu ne peut pas se servir de la chair en combattant contre Satan. Il ne le
peut, ni par rapport a Lui, ni par rapport a Satan qui aurait de droit prise sur elle. Dieu la met donc a mort
virtuellement, et Il veut que cette mort de la chair s’accomplisse moralement en chacun de Ses enfants. Ceci
est vrai pour I'Eglise qui, toutefois, peut faire son compte qu’elle est morte.

Cette vérité, que Dieu ne peut pas supporter la chair, paraitra dans toute son évidence aux derniers jours,
lorsqu’ll plaidera contre toute chair, et que s’identifiant avec les intéréts du résidu de Son peuple, Il fera passer
par le feu ce résidu qui n’a pas pris part spirituellement aux souffrances du Christ (Zach. 13, 8-9).



A la nouvelle de la bonté de Dieu, le peuple croit et se prosterne. Mais la lutte contre la puissance du mal est
autre chose que la joie produite par la nouvelle de la délivrance qui doit succéder a la lutte. La lutte est une
affaire sérieuse et difficile. Satan ne veut pas laisser aller le peuple, et Dieu permet sa résistance, soit pour
exercer la foi de Son peuple et le former a Sa discipline, soit pour donner une manifestation éclatante de Sa
puissance, dans les lieux mémes ou Satan a établi son regne.

Avant la délivrance, lorsque I'espérance du peuple est réveillée, I'oppression sous laquelle il gémit devient
plus forte que jamais; il et préféré qu’on I'e(it laissé tranquille dans I'esclavage. Mais il s’agit des droits et des
conseils de Dieu. Il convient que le peuple soit entierement détaché de ces Gentils devenus son tourment.

Moise fait les signes; les magiciens les imitent par la puissance de Satan, pour endurcir le coeur du
Pharaon; mais, lorsqu’il s’agit de créer seulement des moustiques, ils sont forcés de reconnaitre la main de
Dieu.

Enfin, Dieu exécute Ses jugements, et Il prend les premiers-nés, comme représentants de tout le peuple.

Dans les délivrances dont Israél est I'objet, il y a deux phases, dans I'une desquelles Dieu parait comme
juge, tandis que dans l'autre Il se manifeste comme libérateur.

Durant la premiére, Israél, qui n’est point sorti d’Egypte, est protégé par le sang expiatoire du rachat, qui
barre a Dieu le chemin de la vengeance comme juge, et met le peuple infailliblement a I'abri, Dieu n’entrant pas
dans les demeures de Son peuple : la valeur de ce sang met & I'abri du jugement!'.

Le peuple, les reins ceints, ayant mangé a la hate I'agneau avec les herbes améres de la repentance,
commence son voyage. |l est encore en Egypte, mais actuellement Dieu peut étre et est effectivement avec lui.

Il est bon de distinguer ici le jugement des premiers-nés et celui du passage de la mer Rouge. En fait de
chatiment, I'un est les prémices de I'autre. Le premier aurait di détourner le Pharaon de sa poursuite téméraire.
Mais, envisagé au point de vue du sang qui garde le peuple du juste jugement de Dieu, il signifie quelgue chose
de plus profond et de plus sérieux que le passage de la mer Rouge, quoique la aussi le jugement soit exécuté.
Ce qui est arrivé lors de celui-ci est, il est vrai, la manifestation éclatante de la puissance de Dieu, qui du souffle
de Sa bouche détruisait I'ennemi s’élevant en rébellion contre Lui. C’était un jugement final qui avait pour
caractére d’anéantir les ennemis de Dieu, en délivrant Son peuple.

Mais le sang de la Paque signifiait le jugement moral de Dieu, et la satisfaction pleine et entiére de tout ce
qu’ll est dans Son Etre. Dieu, tel qu’ll est dans Sa justice, dans Sa sainteté, dans Sa vérité, ne pouvait pas
moralement toucher a ceux qui étaient abrités par ce sang. Son amour envers Son peuple avait trouvé ce
moyen de satisfaction aux exigences de Sa justice contre le péché; et a la vue de ce sang qui répondait a
toutes les perfections de Son Etre, Il avait passé par-dessus les enfants d’Israél, selon Sa justice et Sa vérité
méme. Toutefois, méme en passant par-dessus, Dieu y apparait comme juge. C’est ce qui fait qu’aussi
longtemps que I'dme s’arréte a contempler exclusivement Jésus comme la victime expiatoire offerte a la justice
de Dieu, elle ne jouit que d’une paix incertaine. On chemine en Egypte, tout en étant vraiment converti ; car Dieu
est toujours juge et la puissance de I’ennemi toujours présente.

A la mer Rouge, Dieu agit en puissance, selon les desseins de Son amour. Christ dans Sa mort s’étant
placé au plus profond de notre misere, la puissance de Satan et la colere de Dieu y ont toutes deux déployé leur
force ; Dieu Lui-méme est intervenu dans la résurrection pour placer Christ, et nous en Christ, irrépréhensibles
devant Sa face en amour[Eph. 1, 41, Par conséquent I’ennemi, qui pressait Son peuple de prés, est détruit sans
ressource. C’est ce qui arrivera au dernier jour a Israél, déja abrité de fait par le sang, aux yeux de Dieu.



Quant au sens moral du type de la mer Rouge, il a évidemment pour objet la mort et la résurrection de
Jésus (au point de vue de I'accomplissement réel de I'ceuvre dans sa propre efficace comme délivrance par
rédemption) et de Son peuple en Lui. Dieu y agit pour faire sortir ce dernier, par la mort, du péché et de ce
présent siecle, le délivrant absolument de I'un et de I'autre par la mort dans laquelle |l avait amené Christ, a
I'abri, par conséquent, de toute atteinte de I'ennemi?.

Par la foi, nous participons dés maintenant a cette délivrance. Le sang nous met a I'abri du jugement de
Dieu. Sa puissance, qui agit en notre faveur en nous ressuscitant avec Christ, et nous place ainsi en grace
auprés de Dieu Lui-méme, nous affranchit de la puissance de Satan, prince de ce monde®. Le sang, qui nous
préserve du jugement de Dieu, est le commencement de la délivrance. La puissance qui nous a vivifiés en
Christ, descendu dans la mort pour nous, nous a délivrés de toute la puissance de Satan, qui nous poursuivait,
ainsi que de ses attaques et de ses accusations. Nous en avons fini avec I'Egypte et avec le monde. Le monde,

qui veut suivre ce chemin, est englouti!.

Comme type historique des voies futures de Dieu envers Israél, la mer Rouge termine la suite des
événements qui se rapportent a la délivrance du peuple. Comme type moral, elle représente le commencement
du chemin chrétien proprement dit, c’est-a-dire le chemin de I’ame affranchie.

Au sortir de la mer Rouge, nous entrons dans le désert. On chante le cantique de triomphe (chap. 15). Dieu
les a conduits par Sa force a la demeure de Sa sainteté. Mais ils sont sur le chemin, non en Canaan. |l les
conduira a la demeure qu’ll a établie, que Ses mains ont préparée pour eux : — il en est de méme pour nous.
Les ennemis ne sauraient s’y opposer. Une troisiéme chose se trouve exprimée dans ce beau cantique, c’est le
désir de dresser un tabernacle a I'Eternel. Mais ce qui est célébré surtout, c’est la délivrance opérée par la
puissance de Dieu et I'espérance d’entrer dans le sanctuaire que Ses mains ont établi.

Une joie pleine et entiere accompagne donc la délivrance. Cette joie, qui prend sa source dans la
conscience d’une délivrance complete par la puissance de Dieu, saisit toute I'étendue de Ses intentions en
faveur de Ses rachetés, et voit disparaitre les difficultés du chemin devant la face de Celui qui a délivré.
Remarquez qu’ils chantent la délivrance de Dieu avant d’avoir fait un seul pas dans le désert. L’ame, encore en
relation avec I'Egypte, est incertaine et dans la crainte. Le désert peut avoir ses amertumes et ses épreuves;
mais la nous sommes libres et avec Dieu; conduits a la demeure de Sa sainteté par la rédemption et par la
main libératrice de notre Dieu. Le racheté est envisagé comme sur le chemin de la gloire, mais ne possédant
pas encore la demeure promise par Dieu. Nous sommes arrivés au lieu ou Dieu habite, mais la place qu’ll a
préparée aux siens est encore a venir. Edom et Moab seront encore une pierre d’achoppement dans le chemin
du peuple, mais il lui faudra la surmonter. Cette différence est importante a remarquer. Quoi qu’il en soit, le
racheté est envisagé a ce double point de vue, comme étant en Christ, ou sa position est fixée et assurée ; puis,
dans le désert, ou la foi est mise a I'épreuve.

Remarquez encore ici quelques éléments importants de la position du peuple. En premier lieu, il est un
peuple, ce qu’il n"avait pas été jusqu’ici. Il y avait eu, par la grace, des hommes justes, croyants, appelés;
maintenant, bien que ce soit selon la chair, il y a un peuple de Dieu sur la terre : ce fait est basé sur la
rédemption accomplie par Dieu. Dés lors, Dieu demeure au milieu de Son peuple : c’est le second point. |l
n'avait pas demeuré avec Adam; Il n’avait pas demeuré avec Abraham qu’ll avait appelé; Il demeure avec
Israél racheté. En troisieme lieu, la présence de Dieu au milieu de Son peuple introduit la sainteté, car «la
sainteté sied a sa maison pour toujours » [Ps. 93, 5], La sainteté n’est pas mentionnée dans la Geneése, si ce n’est
a propos de la sanctification du sabbat[Gen. 2, 3]. Dés le moment ou la rédemption est accomplie, Dieu est
présenté glorieux en sainteté, et Son habitation est sainte. Tous ces principes sont importants.



Plus tard, les difficultés se présentent; le peuple voyage trois jours sans eau : triste effet, en apparence, de
la délivrance dont il a été I'objet. Puis, I'eau qu'il rencontre est ameére. Si la mort I'a délivré de la puissance de
'ennemi, il faut qu’il apprenne a la connaitre dans son application a lui-méme, amére pour I'ame, il est vrai,
mais, par grace, devenant rafraichissement et vie; car, «en toutes ces choses, est la vie de I'esprit» (Es. 38,
16). C’est pratiquement la mort et I'application de la croix a la chair, aprés la délivrance ; mais le bois — la part
de Christ sur la croix, je n’en doute pas — la rend douce et rafraichissante aussi. Apres cela, nous avons les
douze puits et les soixante et dix palmiers® : figures, il me semble, de ces sources vivantes et de cet ombrage
qui nous ont été fournis, par les instruments choisis de Dieu, pour la consolation de Son peuple.

Ici, nous avons le principe de la responsabilité du peuple, et son obéissance placée, comme condition de
son bien-étre, sous le gouvernement de Dieu. Cependant, Dieu ne cesse point d’agir en grace envers lui.

Le sabbat, repos du peuple, est établi en rapport avec Christ, le vrai pain de vie, qui donne le repos.

Puis vient I'Esprit, les eaux vivantes qui sortent du rocher; mais la présence du Saint Esprit améne les
combats et non le repos. Christ se place spirituellement a la téte du peuple; Josu€, dont il est fait mention
maintenant pour la premiére fois, en est le type. Le véritable repos est par Christ, le pain descendu du ciel ; et
ce repos vient avant le combat, quoique ’homme ne puisse en jouir par ce pain seulement, sans que la mort et
la rédemption interviennent. A moins que nous ne mangions la chair et ne buvions le sang, nous n’avons pas la
vie pour godter le pain et en jouir[Jean 6, 53], Dans tous ces types, la position du peuple est caractérisée par le
fait que le voile n’est pas déchiré. Le roc est frappé, car il faut qu’il le soit pour qu’il donne I'eau vive ; mais ceci
est historique quant au fait et n’est pas I'accés au-dedans du voile. C’est la partie terrestre des voies de Dieu,
méme en grace.

Bien que le peuple, en combattant le bon combat de Dieu, puisse compter sur la victoire, nous voyons que
celle-ci dépend entierement et a chaque instant de la bénédiction divine. Moise, sur la montagne, sa verge a la
main, nous représente Dieu exergant Son autorité d’en haut; et, s’il cesse de tenir ses mains étendues, le
peuple est battu par ses ennemis. Cependant Aaron, sacrificateur, et Hur (pureté?) maintiennent la
bénédiction, et Israél a 'avantage. La cause de son succes est cachée. La sincérité et les vaillants efforts des
Hébreux, la circonstance qu’ils combattaient le combat de Dieu, bien que réels, étaient vains; le succes tout
entier provient d’en haut, de la bénédiction de I'Eternel.

L’esprit humain serait tenté de dire que si Dieu fait la guerre et arbore un drapeau, Il en aura bientét fini.
Toutefois, il n’en est point ainsi : de siecle en siecle, Il fera la guerre a Amalek. Car si, d’'une part, c’est la guerre
de Dieu, de l'autre, c’est celle de Son peuple, au milieu duquel Il avait pris place.

Jusqu’a présent tout s’était accompli en grace. Les murmures du peuple n’avaient fait que manifester les
richesses de la grace de Dieu, qui avait fait voir Sa gloire, en donnant a Israél tout ce qu’il pouvait désirer. La
grace se présente ici d’'une maniere d’autant plus frappante que, plus tard, sous la loi, les mémes désirs ont
amené des chatiments trés séveres.

Enfin, aprées ce régne de gréace, vient au chapitre 18 ce qui préfigure le millénium, ou le roi en Jeshurun juge
en justice, et établit 'ordre et le gouvernement : les Gentils mangent et offrent des sacrifices avec Israél, et
reconnaissent que le Dieu des Juifs est élevé au-dessus de tous les dieux. Tout ceci est I'effet de la grace et de
la puissance de Dieu.

Pendant le temps de la délivrance d’Israél, la femme de Moise avait été absente, puisque I'Eglise apparaitra
dans la joie de la délivrance d’Israél : mais maintenant elle reparait sur la scéne, et nous avons non seulement
Guershom, voyageur dans un pays étranger, mais en outre un second fils, Eliézer, «car », dit Moise, «le Dieu



de mon pére m’'a été en aide et m'a délivré de I'épée du Pharaon»[18, 4], ’application de ces faits a la
délivrance future d’Israél, est trop évidente pour exiger de longues explications.

Aprés ces événements, qui représentent les grands traits de la grace, la scene change entierement. Israél
ne célébre pas la féte & I'Eternel 5, 1], sur la montagne ou, selon la promesse faite @ Moise[3, 121, |l avait amené
le peuple a Lui, les portant comme sur des ailes d’aigles. Il leur présente une condition, savoir que, s’ils
obéissent a Sa voix, ils seront Son peuple. Au lieu de se connaitre eux-mémes, et de dire, tout en étant tenus
d’obéir : Nous n’osons pas nous placer sous une telle condition et risquer de perdre ainsi notre bénédiction, de
la perdre méme infailliblement — le peuple entreprend de faire tout ce que I'Eternel a dit. Toutefois, il ne lui est
pas permis de s’approcher de Dieu qui se cache dans I'obscurité.

Israél essaie donc de I'obéissance loin de Dieu, dans un état ou il ne pouvait s’approcher de Sa sainte
majesté, a laquelle I'obéissance était due. — Dieu, cependant, apporte toute la solennité possible a la
communication de Sa loi; Il tonne pour que le peuple ait frayeur de Lui. Mais que peut la frayeur, pour donner
de la force a celui qui est loin de Dieu ? Le sentiment peut étre convenable ; mais il n’était pas convenable que
le peuple entreprit d’'obéir dans un tel état.

La terreur, et la condition d’obéir, quand le peuple est éloigné de Dieu, tel est le caractére de la loi : c’est
une régle sainte imposée a ’homme quand il ne peut pas s’approcher de Dieu, une regle qui, envisagée dans
son caractere le plus large, éléve une barriére, et, soulevant la question de la justice comme condition de vie,
exige la justice de la part de ’'homme, quand ’lhomme est un pécheur.

Lorsque Dieu a parlé au peuple et que celui-ci n’ose plus entendre, Moise s’approche de I'obscurité et regoit
les instructions de Dieu pour le peuple, instructions morales et générales qui se rapportent a leur mise en
possession du pays de Canaan, dans le cas ou ils y seraient entrés selon 'alliance de la loi.

Deux choses sont signalées a notre attention, dans les prescriptions qui se rapportent a leur culte : /'ceuvre
de 'homme, et un ordre humain donnant toujours lieu a la manifestation de la nudité de I'homme, sont
également et ensemble défendus (chap. 20, 25-26).

Au chapitre 21, nous pouvons, en passant, remarquer un beau type du dévouement de Christ pour I'Eglise
et pour Son Pére, et de Son amour pour nous (v. 5, 6). Aprés une vie fidélement consacrée a Son service,
comme homme, Il a voulu demeurer serviteur, méme dans la mort, par amour pour le Pére, pour I'Eglise, et
pour les siens. Il s’est fait serviteur pour toujours (Luc 12, passage qui se rapporte au temps de Sa gloire; et
Jean 13).

L’alliance établie sous la condition de I'obéissance du peuple est confirmée par du sang® (chap. 24) Le
sang étant versé, la mort étant intervenue comme jugement de Dieu, les anciens montent pour entrer en
relation avec Lui; ils voient Sa gloire, et continuent leur vie terrestre et humaine ; ils mangent et boivent.

Mais Moise est appelé auprés de Dieu, pour voir le modele de choses bien plus excellentes, de choses
célestes[Héb. 9, 23-24] "qui, en méme temps qu’elles étaient la provision de tout ce qui était nécessaire en vue
des fautes et des manquements du peuple de Dieu, lui révélent aussi la perfection et les gloires variées de
Celui dont il s’approche comme Son peuple. Seulement le peuple porte encore le cachet de I'économie a
laquelle il appartient, comme cela arrive a tout ce qui n’est pas fondé sur I'association a un Christ glorifié et
caractérisé par elle. Ce qui, pour nous, dans les figures qui nous sont présentées ici, ne répond pas a leurs
antitypes, comme nous en avons la connaissance, n’est pas dans les choses elles-mémes, mais dans la liberté
d’accés, dans le chemin qui a été ouvert, et dans notre admission a ces choses[Héb. 10, 19-20] | 3 forme de la
réalisation dépendait de I'état dans lequel ces choses se trouvaient alors. La sacrificature existait; mais il y



avait plusieurs sacrificateurs, parce qu'ils étaient mortels [Heb- 7, 23], Pour nous, le voile est déchiré, de sorte que
le lieu saint et le lieu trés saint ne font qu’un. Cependant le type général reste, et je ne pense pas que, dans le
temps du millénium, le voile soit déchiré, lors méme que toute la bénédiction dépende de la mort de Christ.
Notre position comme chrétiens est toute spéciale.

Le tabernacle nous présente les gloires de tous genres de Christ médiateur — non pas pourtant I'unité de
I'Eglise, envisagée comme Son corps — toutes les maniéres dont les voies et les perfections de Dieu ont leur
manifestation par Christ, soit dans la création tout entiere, soit dans la gloire des siens, soit dans Sa propre
personne. En un mot, nous y voyons la scene de la manifestation de la gloire de Dieu, Sa maison, Son
domaine, dans lesquels Il déploie Son Etre (en tant que Son Etre peut étre vu), les richesses de Sa grace et de
Sa gloire, et Sa relation en Christ avec nous, pauvres et faibles créatures qui nous approchons de Lui, mais
encore avec un voile qui cache Sa présence, et comme Dieu, non pas comme Pérel”.,

Ainsi, le tabernacle avait deux aspects, relatifs, I'un a la gloire qui lui était propre, 'autre aux moyens de
relation de Dieu avec Son peuple. C’est ce qui est vrai méme du Seigneur Jésus. Je puis envisager Sa croix
dans sa perfection absolue, selon les pensées et le coeur de Dieu; je puis y trouver aussi la réponse a tous mes
besoins, de méme que la réparation de toutes mes fautes.

Je serais entrainé trop loin, si je voulais entrer dans les détails de la construction du tabernacle et de ses
ustensiles; je me bornerai a quelques remarques générales.

Il'y a une certaine apparence de désordre dans la description qui est faite de ces objets, en ce qu’elle est
interrompue par celle des vétements d’Aaron et de son mode de consécration. Mais cela provient de ce que je
viens de faire observer : qu’il y a des choses relatives a la manifestation de Dieu, tandis qu’il en est d’autres qui
se rapportent a la présentation de ’lhomme a Dieu. Les unes se lient aux autres, car certaines manifestations de
Dieu sont, en quelque sorte, les points de contact avec ’homme et les moyens a I'aide desquels il s’approche
de Dieu, comme la croix; mais ces manifestations n’en sont pas moins distinctes de I'acte méme de ce
rapprochement, ainsi que des actes dont se compose le service de Dieu.

La description du tabernacle nous offre premiérement les choses dans lesquelles Dieu se manifeste, comme
objet de la connaissance spirituelle de I’homme, par la foi sans doute, et secondement les choses que 'lhomme
fait en s’approchant de Celui qui se révele ainsi.

Il'y a donc, en premier lieu, les choses qui se trouvent dans le saint des saints, puis celles qui sont dans le
lieu saint, I'arche de I'alliance, la table des pains de proposition et le chandelier a sept branches. C’est ce que
Dieu avait établi, dans la maison ou Sa gloire demeurait, pour se manifester la ou ceux qui entraient en Sa
présence pouvaient avoir communion avec Lui. De fait, personne ne pouvait entrer dans le lieu tres saint; car le
souverain sacrificateur seul y entrait, non pour la communion, mais pour placer le sang sur le propitiatoire,
tandis qu’un nuage d’encens I'entourait afin qu’il ne mourdt pas (voyez Héb. 9). Mais le tabernacle était en lui-
méme le lieu ou I'on s’approchait de Dieu. Ensuite nous avons I'arrangement et la structure du tabernacle dans
lequel tous ces objets étaient renfermés, et le voile qui le divisait en deux parties; puis, en dehors, I'autel des
holocaustes, et le parvis ou celui-ci était placé (chap. 27, jusqu’au v. 19).

Nous considérerons ces objets en premier lieu. lls constituent autant de modes suivant lesquels Dieu se
manifeste a ’homme. Ce qui suit représente I’'homme considéré dans son activité, lorsqu’il est mis en rapport
avec ces diverses manifestations de Dieu : il y est question des sacrificateurs; puis des offrandes que Dieu
ordonne d’apporter pour 'accomplissement de Son culte. Pour cela, il fallait introduire la sacrificature, qui seule
agissait et seule pouvait agir ainsi dans le tabernacle®®.



L’arche de I'alliance représentait le trone ou Dieu se manifestait, si quelqu’un pouvait entrer devant Lui en
justice’®, et comme le souverain envers lequel tout homme vivant est responsable; le Dieu de toute la terre.
Toutefois, c’est un tréne aussi ou Dieu se trouve en relation avec Son peuple.

La loi, témoignage de ce qu’ll exigeait des hommes, devait étre placée dans I'arche. Au-dessus était le
propitiatoire, qui cachait la loi et formait le trdne méme, ou plutét la base du tréne; et les chérubins, qui étaient
tirés de la méme piéce que le propitiatoire, en étaient les supports, les cétés. Le propitiatoire, en lui-méme, ce
me semble, nous présente la merveilleuse relation qui existe entre la justice humaine et la justice divine, dans le
Seigneur Jésus. Nous savons que la loi était cachée dans I'arche[Héb- 9, 4] et, dans le gouvernement divin de
I’'nomme sur la terre, la loi était la régle parfaite ; — et nous savons que la loi était dans le coeur de Christ[Ps- 37,
31]. Christ était parfait dans Son obéissance et Son amour comme homme envers Son Peére. Il vivait
parfaitement a la hauteur de la responsabilité de 'homme selon Dieu, dans Son homme intérieur. Mais I
glorifiait aussi Dieu, tout ce que Dieu est Lui-méme, amour, justice divine, vérité, majesté. Tout ce que Dieu est
fut glorifié par le Fils de ’'homme ; et non seulement le Fils de ’lhomme entre avec justice dans la gloire de Dieu,
mais Dieu est pleinement révélé comme le lieu d’accés pour nous dans ce caractére; la justice est démontrée
par Son entrée aupres du Pere. Le «bois de sittim » et les tables de la loi sont la, mais ils sont recouverts d’or;
la justice de Dieuy est aussi. C’est avec cette justice qu’est la communion, mais le voile ici la cache encore. Le
caractéere général, jusqu’ici, était un tréne judiciaire. Dans ce temps-la, ’hnomme (sauf Moise recu en grace) ne
pouvait entrer la ou Dieu habitait, et Dieu ne sortait pas. Maintenant, Il est sorti vers nous en gréce, se revétant
d’humiliation afin qu’ll pat étre avec nous en grace parfaite, et ’lhomme est entré dans la gloire en vertu d’'une
rédemption accomplie.

Les chérubins, dans tout I’Ancien Testament, partout ou on les voit agir, se lient a la puissance judiciaire de
Dieu, ou sont les exécuteurs de la volonté de ce pouvoir, et, en général, dans I’Apocalypse, ils se rattachent aux
jugements providentiels de Dieu, et sont en rapport avec Son tréne; seulement le caractere séraphique se
rattache a eux dans I’Apocalypse, en sorte que le trébne juge finalement d’apres la nature de Dieu.

Ici donc, Dieu se manifestait comme le Dieu supréme dans Son Etre moral, revétu de puissance pour faire
respecter Ses lois, et tenir compte de tout ce qui se faisait. C’est pourquoi aussi, a cause de ce caractere de
Dieu, le sang, témoin de tout ce qui s’était fait en faveur de ces étres responsables, et satisfaisant a toute la
nature morale de Celui qui se tenait en ce lieu, était mis sur le propitiatoire[Lév. 16, 14-15] tout en témoignant
chaque année que I'ceuvre n’était pas encore accomplie [Héb. 10, 1, 3], Ce n’était pas non plus exactement la que
Dieu était en relation avec Son peuple ; mais de la devaient sortir Ses communications pour étre transmises au
peuple de Sa part. «Je me rencontrerai la avec toi», dit Dieu a Moise, «et je te parlerai de dessus le
propitiatoire, d’entre les deux chérubins qui seront sur I'arche du témoignage, et je te dirai tout ce que je te
commanderai pour les enfants d’Israél » [25. 22]. Moise (auquel Dieu confiait Ses pensées pour le peuple) devait
avoir 1a ses communications avec I'Eternel, et cela sans voile. C’était donc la manifestation de Dieu la plus
intime, la plus immédiate, et qui tenait de pres a Sa nature qui ne se manifeste pas. Mais cette manifestation
avait lieu en jugement et en gouvernement!'?. Ce n’était pas jusqu’ici dans I’'homme, ni selon I'hnomme que Dieu
se manifestait, mais au-dedans du voile. Plus tard, ce devait étre en Christ : en grace, et en justice divine
démontrée par la place donnée a ’homme en Lui.

En dehors du voile était la table avec ses douze pains[Lév- 24, 5-6] et le chandelier d’or. Douze est la
perfection administrative dans 'homme; sept la perfection spirituelle, soit en bien, soit en mal. L’'une et 'autre
se trouvent en dehors du voile, tandis que au-dedans était la manifestation la plus immédiate du Dieu supréme,
mais qui se cachait encore, pour ainsi dire, dans I'obscurité. La table et le chandelier représentaient la



nourriture et la lumiere ; Dieu en puissance lié avec ’humanité, et Dieu donnant la lumiére du Saint Esprit. C’est
pourquoi il y a douze apdtres attachés au Seigneur dans la chair, et sept églises[Apoc. 1, 20] pour Celui qui a les
sept Esprits de DieulApoc. 3, 1],

Les douze tribus étaient pour le moment ce qui répondait extérieurement a cette manifestation. Cela se
retrouve dans la nouvelle Jérusalem[Apoc. 21, 12], | e fond de la pensée était la manifestation de Dieu dans
I’lhomme et par I'Esprit.

Ensuite nous avons le tabernacle méme, qui était un, quoique séparé en deux parties. La Parole nous fait
comprendre qu’il y avait deux significations dans le tabernacle lui-méme : savoir, les cieux, habitation de Dieu,
et la personne de Christ, tabernacle de Dieu"". «Les choses célestes elles-mémes », dit I'apbtre, ont di étre
purifiées «par de meilleurs sacrifices» (Héb. 9, 23). Christ a traversé les cieux comme Aaron quand il
s’approchait du propitiatoire (Héb. 4, 14). Le tabernacle est encore employé (Héb. 3, 3-4) comme figure de
'univers créé et, dans le méme passage, comme figure des saints : la maison sur laquelle Christ est chef
comme Fils.

Le voile était, on le sait d’aprés la méme autorité divine, la chair de Christ[Héb. 10, 20] cachant Dieu dans Sa
sainteté de jugement, dans Sa perfection comme souveraine justice, mais Le manifestant en parfaite grace a
ceux qui étaient dans Sa maison.

Le tabernacle (26, 1) était formé des mémes substances que le voile, figurant, je n’en doute pas, la pureté
essentielle de Christ comme homme, et toutes les graces attachées & Sa personne comme une broderie. A cela
étaient ajoutés les chérubins, figure, comme nous avons vu, de la puissance judiciaire'® conférée a Christ,
homme. Dieu jugera le monde en justice «par 'homme qu’il a destiné a cela»; et «le Pére a donné tout le
jugement au Fils... » ; et Il Lui a donné I'autorité d’exécuter le jugement, « parce qu'il est Fils de ’lhomme » (Act.
17,31; Jean 5, 22, 27).

I me semble que les autres couvertures du tabernacle se rapportent également a Lui. Celle de poil de
chevre représentait Sa pureté positive, ou plutbt, cette séparation rigoureuse du mal autour de Lui, Lui donnant
un caractéere de prophéte, non point de sévérité dans Ses voies envers les pauvres pécheurs, mais, dans Sa
séparation d’avec les pécheurs, une sévérité a I'’égard de Lui-méme, qui Le tenait a I'écart et Lui donnait Son
autorité morale, ce cilice moral qui distinguait le prophéte. Cette sévérité fonciére se conservait au milieu du mal
et se liait a I'affabilité la plus parfaite, a une tendresse, a une débonnaireté qui Le rendaient accessible aux plus
faibles, et dans lesquelles les coeurs les plus froissés, cachant au-dedans d’eux les plaies des péchés qu'ils
n’osaient avouer a ’lhomme, puisaient du courage pour s’épancher, aussi bien que le baume pour étre guéris.
Les peaux de béliers teintes en rouge représentaient Son dévouement parfait, Sa consécration a Dieu (qu'’il
nous soit donné de L’imiter!); les peaux de taissons, cette sainteté vigilante dans Sa marche et Ses relations
extérieures, Le garantissant parfaitement du mal qui L’entourait. « Par la parole de tes levres je me suis gardé
des voies de 'homme violent » [Ps- 17, 4] « Celui qui est né de Dieu se conserve lui-méme, et le méchant ne le
touche pas »[1 Jean 5, 18] Ces choses répondent non seulement a ce qui se trouvait en Christ personnellement,
mais encore a la nouvelle nature (en parlant de Christ, nous ne pouvons dire nouvelle que par analogie, en
contraste avec I'ancienne) en nous, le nouvel homme, nature qui était la sienne comme étant né du Saint Esprit,
a Sa naissance dans la chair; mais je parle de ce qui est produit par le Saint Esprit agissant en nous, et par la
Parole.

Le parvis est le lieu ou Dieu rencontre le monde (je ne parle pas du monde qui est le désert que nous
traversons). C’est la que ceux qui sortent du monde s’approchent de Dieu; c’est la que les membres de Son
peuple (non comme sacrificateurs, ou comme saints, mais comme hommes pécheurs), en sortant du monde,



viennent auprés de Lui, car Il ne se fait connaitre qu’a ceux qui entrent dans cette enceinte. La, se trouvait tout
premierement I'autel des holocaustes, manifestation de Dieu en justice a I'égard du péché, mais en gréce
envers le pécheur, lorsque, dans Ses relations avec les hommes, Il se place au milieu d’eux tels qu’ils sont.
Ceci impliquait, il est vrai, le jugement du péchée, car sans cela Dieu n’aurait pu se mettre en relation avec
’lhomme ; mais c’était Christ, dans la parfaite énergie de I'Esprit de Dieu, s’offrant pour I’'homme en sacrifice,
pour mettre le pécheur en relation avec Dieu.

Sur la terre, il s’agissait de savoir si les hommes pouvaient étre en relation avec Lui, le Saint, vivant, mais
ces relations n’étaient pas possibles. Il a di étre élevé de la terre, rejeté des hommes ; toutefois, Il n’entre pas
dans le ciel. Sur la croix, Christ a été élevé de ce monde[Jean 3, 14] — || 'a quitté ; mais Il continue a étre offert
aux regards des hommes comme la pleine satisfaction donnée a la justice de Dieu, ainsi que comme le
témoignage de I'amour de Dieu, et de 'amour de Celui qui a glorifié la justice de Dieu dans I'acte de Sa mort. Il
est, dis-je, offert aux regards du monde, afin que, par la grace, les hommes viennent a Lui et se séparent du
monde, tandis que Dieu en justice (ou donc Sa justice a-t-elle été autant glorifiée que sur la croix de Jésus ?)
peut recevoir, selon Sa gloire, les plus misérables des pécheurs, et en étre méme glorifié. Quant a ce qui
concerne le pécheur s’approchant de Dieu, le sacrifice était pour sa faute et ses péchés positifs, mais en soi-
méme le sacrifice allait beaucoup plus loin : il était pour Dieu un parfum agréable, qui Le glorifiait.

C’est donc ici que se trouve 'autel des holocaustes, I'autel d’airain, ou Dieu se manifeste en justice, tout en
rencontrant le pécheur en amour, par le sacrifice de Christ. A I'autel d’airain, Dieu s’offre & la foi du fidéle, non
dans Son Etre (spirituel et comme souverain objet de I'adoration des saints), mais dans Ses relations avec les
pécheurs, selon Sa justice. C’est la que ceux-ci se présentent a Lui en participant au bénéfice de cette ceuvre,
dans laquelle Christ, par la puissante opération du Saint Esprit, s’est offert a Dieu sans tache. Ayant satisfait a
toutes les exigences de Sa justice, et de plus, L'ayant glorifié dans tout ce qu’ll est, Christ est devenu cette
bonne odeur du sacrifice dans laquelle, en sortant du monde, on peut s’approcher de Dieu. Celui-ci entre en
relation avec les pécheurs qui se tournent vers Lui"®. Comme tels, ils trouvent leur péché effacé par la croix, et
sont au bénéfice de la bonne odeur du sacrifice de Celui qui s’est présenté comme un parfait holocauste. Le
sacrifice pour le péché, brllé hors du camp, était autre chose : la, personne ne sapprochait. Christ fut fait
péché par Dieu, et tout se passa entre Dieu et Lui; mais, ici, nous nous approchons de Dieu.

Apres avoir vu les parties du tabernacle qui servaient aux diverses manifestations de Dieu, nous en venons
au service qui Lui était rendu dans le parvis, et dans les lieux ou Il se manifestait (chap. 27, 20).

Les sacrificateurs devaient veiller a ce que la lumiere brillat toujours sur le chandelier, placé en dehors du
voile qui cachait le témoignage intérieur, et pendant la nuit. Cette lumiére était celle de la grace et de la
puissance de Dieu par I'Esprit qui manifeste Dieu spirituellement. Ce n’était point Dieu Lui-méme sur le tréne ou
Son Etre souverain garde le trésor de Sa justice : cela, Christ seul, dans Sa personne et dans Sa nature,
pouvait I’étre. Ce n’était pas non plus la justice dans ses relations avec ’'homme pécheur, en dehors du lieu
saint; c’était une lumiére a I'aide de laquelle Il se manifeste par la puissance de Sa grace, mais qui se rattache
a Ses relations avec ’'homme, envisagé comme saint ou consacré a Son service, en méme temps gu’elle était
la manifestation de Dieu. Essentiellement, cette lumiére préfigurait I'Esprit; c’est ce que nous voyons dans
I’Apocalypse [Apoc. 1, 20], Mais le Saint Esprit pouvait rester sur Christ homme, et cela sans mesure ; ou bien II
pouvait agir sur d’autres de la part de Christ et par Sa grace, comme esprit de prophétie, ou d’'une autre
maniére plus abondante et plus compléte, comme cela eut lieu aprés la résurrection de Christ, lorsque le Saint
Esprit Lui-méme descenditlAct: 2, 41 Mais quelles qu’aient été ces manifestations et le mode d’action de
I'Esprit dans les hommes, Sa puissance s’exergait devant Dieu, et pour Le manifester selon I'énergie du Saint



Esprit Lui-méme. Mais la sacrificature était essentielle ici pour maintenir cette relation entre I'énergie du Saint
Esprit et le service des hommes dans lesquels Il se manifestait, afin de faire briller la lumiere (chap. 27, 20-21).
C’est pourquoi nous rencontrons immédiatement I'ordonnance pour I'établissement de la sacrificature (chap.
28).

Les vétements sacerdotaux comprennent tout ce qui se rattache a la personne de Christ dans Ses
caracteres de sacrificateur : le pectoral, I'éphod, la tunique, la ceinture et la tiare.

L’éphod était le vétement sacerdotal par excellence. |l était fait des mémes substances que le voile[26. 311,
représentant aussi la pureté essentielle et les graces de Christ. La ceinture était le signe du service. Vétu de
ses vétements de gloire et de beauté, le souverain sacrificateur portait les noms des douze tribus du peuple de
Dieu, présentés ainsi a Dieu dans leur nombre et dans leur ordre complets. Ces noms étaient placés sur les
épaules du souverain sacrificateur, pour indiquer qu’il portait le poids de leur gouvernement, et sur le pectoral,
pour marquer qu’il les avait sur son cceur, ce pectoral étant inséparable de I'éphod, c’est-a-dire de la
sacrificature et de la comparution devant Dieu. Le souverain sacrificateur portait aussi le jugement du peuple de
Dieu devant Lui, selon Sa lumiére et Ses perfections, et, par ce moyen, il maintenait le peuple en jugement
dans Sa présence, selon les exigences de cette lumiere et de ces perfections. Aussi cherchait-on des réponses
par ces urim et thummim, qui étaient sur le pectoral[Nomb. 27, 21]: car |a sagesse de la conduite doit étre en
rapport avec la position dans laquelle on est devant Dieu.

Sur le bord de I'éphod, il y avait les fruits désirables et le témoignage du Saint Esprit qui dépendaient de la
sacrificature. Je pense que Christ, en entrant dans le ciel, s’est fait entendre dans ce monde par le Saint Esprit
agissant dans Son peuple — typifié par ces bords des vétements du souverain sacrificateur (comp. Ps. 133, 2)
— et se fera aussi entendre par Ses dons quand Il sortira du ciel. En attendant, Il porte aussi, la ou Il est entré,
I'iniquité des saintes offrandes, en sainteté devant I'Eternel (cette sainteté, nécessaire pour rendre les offrandes
agréables, se trouve sur Son front méme); de sorte que non seulement eux-mémes, mais leurs imparfaits
services sont présentés selon la divine sainteté qui Lui est propre.

Les fils d’Aaron étaient également revétus; leur nudité naturelle ne devait pas paraitre, mais ils devaient
montrer la gloire et ’lhonneur dont Dieu les revétait. lls étaient en outre distingués par une ceinture de service.

Les vétements du souverain sacrificateur méritent une explication un peu plus détaillée. Ce qui le
caractérisait dans le service, c’était I'éphod, auquel était inséparablement attaché le pectoral, dans lequel
étaient placés les urim et les thummim. La description des vétements sacerdotaux commence donc
naturellement avec I'éphod. C’était revétu de I'’éphod que le souverain sacrificateur devait, portant ses
vétements de gloire et de beauté, apparaitre devant Dieu. Le tissu de I'éphod était le méme que celui du
voile[26, 311 seulement on y ajoutait de I'or, car le voile était la chair de Christ[Heb. 10, 20] chair qui cachait Dieu
présent sur la terre ; mais dans I'exercice de la sacrificature, Christ comparait devant Dieu au-dedans du voile,
c’est-a-dire, pour parler sans figure, dans le ciel méme[Heb. 9, 24] Or 3, ce qui satisfait la justice divine, ce qui
en a la nature et 'essence — en méme temps que la grace céleste et la pureté — a sa place et sa part
accomplies en Christ, ainsi qu'il est écrit : «nous avons un avocat auprés du Peére, Jésus Christ, le Juste » [
Jean 2, 1] quoique ce passage, en réalité, envisage le Seigneur d’une maniére un peu différente. La base
fondamentale de la sacrificature est donc une pureté personnelle absolue, que nous pouvons appeler la justice
humaine, dans son sens le plus élevé, une nature venant inteligemment de Dieu, et, dans la sacrificature
glorifiée, entremélée de toutes les formes de grace et de justice divine!™®. La sacrificature était un service, et le
souverain sacrificateur était ceint pour 'accomplir, mais un service rendu dans la présence de Dieu. Les reins



étaient donc ceints, mais les vétements descendaient jusqu’aux pieds. Ceci avait lieu spécialement a I'’égard de
la robe bleue. Mais poursuivons premiérement la description de I'éphod.

Le souverain sacrificateur représentait tout le peuple devant Dieu; il le présentait a Dieu, et de deux
manieres, selon la figure que fournissent ses vétements. Premiérement, il portait le peuple sur ses épaules; il
en supportait tout le fardeau et le poids lui-méme. Leurs noms étaient gravés sur les deux pierres d’onyx, par
lesquelles les deux parties de I'éphod tenaient 'une a I'autre. Le souverain sacrificateur ne pouvait donc porter
I’éphod, c’est-a-dire exercer sa sacrificature, sans porter sur ses épaules les noms des tribus d’lsraél. Ainsi,
Christ porte toujours Son peuple. En second lieu, le pectoral était attaché a I'’éphod, de maniere a ne pas
pouvoir en étre séparé. La aussi, le souverain sacrificateur portait les noms de Son peuple devant I'Eternel, et
ne pouvait, en tant que revétu de ses vétements sacerdotaux, se trouver en Sa présence, sans que le peuple
fOt présenté aux yeux de Celui devant lequel il comparaissait. Il les portait, comme le Saint Esprit I'exprime, sur
son ceceur devant I'Eternel comme mémorial continuellement. lls seront, est-il dit, sur le coeur d’Aaron, lorsqu'’il
entrera pour se présenter devant I'Eternel. Ainsi nous sommes toujours portés devant Dieu par Christ. Il nous
présente a Lui comme ce qu’ll a sur Son cceur. Il ne peut pas étre devant Lui sans le faire ; et, quel que soit le
droit des veeux et des demandes de Christ a attirer la faveur de Dieu, ce droit agit en attirant cette faveur sur
nous. La lumiére et la faveur du sanctuaire — Dieu, en tant qu’y demeurant — ne peut luire sur Christ sans luire
aussi sur nous, et cela comme sur un objet présenté a Dieu pour avoir part a ce privilege.

Ce n’était pas tout cependant : les urim et les thummim, la lumiére et la perfection, se trouvaient placés
dans le pectoral. Le souverain sacrificateur portait le jugement des enfants d’lsraél sur son coeur devant
I'Eternel, et cela selon la lumiére et la perfection de Dieu. Nous avons besoin qu’ll le fasse pour que nous
soyons bénis. Si nous étions devant Dieu tels que nous sommes, nous attirerions sur nous-mémes le jugement,
ou bien nous devrions nous éloigner de la lumiere et de la perfection de Dieu, et nous tenir dehors. Mais,
puisque Christ porte notre jugement selon cette lumiére et cette perfection, notre présentation a Dieu est selon
la perfection de Dieu Lui-méme — notre jugement est porté; mais aussi notre position, notre lumiére, la
direction que nous avons a suivre dans nos voies, notre intelligence spirituelle, sont selon cette méme lumiere
divine, selon cette méme perfection, car le souverain sacrificateur demandait a Dieu et recevait des réponses
de Lui par les urim et les thummim.

C’est un précieux privilége!'®. Introduits en la présence de Dieu, selon la justice divine dans la perfection de
Christ, nous jouissons d’une lumiére spirituelle, nous possédons des privileges, nous sommes appelés a une
marche, selon cette perfection. Notre présentation a Dieu en justice divine nous donne une lumiére qui est
selon la perfection de Celui dans la présence duguel nous sommes introduits. Christ, en portant notre jugement,
détruit I'imputation du péché et transforme la lumiére qui aurait condamné et le péché et nous, en purification et
clarté spirituelles, selon la perfection qui, comme lumiére, jette ses regards sur nous.

Le pectoral tenait en haut aux pierres d’onyx placées sur les épaules, et en bas a I'’éphod au-dessus de la
ceinture. Les noms des douze tribus y étaient inscrits, le peuple entier se trouvait lié nécessairement et a
toujours & I'exercice de la sacrificature souveraine dans la présence de I'Eternel. Le lien était divin et céleste,
figuré par des chaines d’or en haut, et des anneaux d’or avec un cordon de bleu en bas. La sacrificature,
quoique exercée dans la nature humaine, repose, ainsi que la relation du peuple avec elle, sur une base
immuable, divine et céleste.

Telle était la forme des vétements typiques dans lesquels le souverain sacrificateur se présentait devant
Dieu ; mais au-dessous de sa robe officielle, il en portait une personnelle toute de bleu. Le caractére de Christ
aussi était parfaitement et entierement céleste. C’était dans le sanctuaire que le souverain sacrificateur



accomplissait ses fonctions. Ainsi le Sacrificateur céleste doit étre Lui-méme un homme céleste; et c’est a ce
caractere céleste de Christ que se rattachent les fruits et le témoignage du Saint Esprit, comme ici en figure, les
clochettes et les grenades a la robe bleue du souverain sacrificateur. C’est de Christ, envisagé dans Son
caractere céleste, que ceux-ci descendent; ils sont attachés aux bords de Sa robe ici-bas. On entendait le son
des clochettes, lorsqu’Aaron entrait et lorsqu’il sortait : il en a été de méme a I'égard du Christ, et il en sera
encore de méme. Lorsqu’ll est entré dans le sanctuaire céleste, les dons de I'Esprit ont été manifestés dans le
bruit du témoignage, et ils le seront encore lorsqu’ll reviendra. Les fruits de I'Esprit, nous le savons, se
trouvaient aussi dans les saints.

Or, non seulement il y avait des fruits et des dons; le culte et le service de Dieu, la présentation des
offrandes a Dieu, formaient une partie de la vie et des devoirs du peuple de Dieu. Hélas ! ce culte et ce service
étaient souillés comme ceux qui les offraient. Le souverain sacrificateur portait donc aussi l'iniquité des saintes
offrandes. Ainsi, par Christ, nos louanges et notre culte montent vers Dieu, et sont agréés de Lui, en dépit de
leur infirmité, et la sainteté est toujours devant les yeux de Dieu dans les offrandes de Sa maison. Elle était
portée sur le front du souverain sacrificateur. En méme temps le peuple de Jéhovah, d’'un cété, Lui était
présenté, et, d’'un autre, était dirigé par Lui, selon Ses propres perfections, par 'intervention du souverain
sacrificateur.

La chemise de fin lin représentait mieux encore ce qui lui était entierement personnel, ce qui était intérieur
— sa pureté personnelle ; mais brodée, c’est-a-dire ornée de toute grace parfaite. Tel était, tel est Christ.

L’application de tout ceci a Christ est évidente ; seulement, il faut nous souvenir de la remarque de I'apétre,
c’est-a-dire de I'Esprit de Dieu : que tout cela était 'ombre des choses a venir, non I'image méme des
choses[Héb. 10, 1], Notre souverain sacrificateur, quoigu’ll vive toujours pour faire intercession pour nous[Héb. 7,
25], est assis a la droite de la majesté dans les cieux[Héb. 10, 12], Mais, dans I'esprit de la chose, tout est a nous.
Christ nous présente a Dieu; Il obtient grace et direction pour nous par le Saint Esprit; Il porte I'iniquité de nos
saintes offrandes. Notre service, comme nos personnes, est accepté en Lui. De fait, historiguement, le
souverain sacrificateur ne s’est jamais servi des vétements de gloire et de beauté pour entrer au-dedans du
voile[Lév. 16, 4]_ || devait les porter lorsqu’il entrait dans le sanctuaire!'”’; mais cette entrée Iui a été défenduelLév.
16, 2] sauf au grand jour des propitiations, et alors, il entrait revétu d’autres vétements, savoir, des vétements
de lin[Leév. 16, 4], Ainsi, pour nous, la mort était nécessaire, et I'entrée dans le sanctuaire a la suite de la mort :
c’est ce qui a eu lieu en Christ[Héb. 9, 11-12], Pour les Juifs aussi, Christ est entré de la méme maniére, tout le
temps actuel étant le temps ou Il reste caché dans le sanctuaire ; et les Juifs doivent attendre jusqu’a ce qu’ll en
sorte, pour connaitre I'acceptation de I'ceuvre qu’ll a présentée a Dieu dans le ciellLév. 16, 17], Nous la
connaissons d’avance par le Saint Esprit envoyé du ciel. Si le souverain sacrificateur était entré dans ses
vétements de gloire et de beauté, cette entrée aurait été le maintien, par son moyen, des relations non
interrompues avec Dieu, d’un peuple qui Lui était agréable.

En somme donc, nous jouissons des précieux bienfaits préfigurés dans ces vétements, bien que ces figures
n’expriment pas tout ce dont nous jouissons!'®.

Pour leur consécration tous étaient lavés, Aaron aussi bien que ses fils!'. Aaron et ses fils réunis

représentent toujours I'Eglise, non comme Assemblée et constituant un corps (chose cachée dans I’Ancien
Testament), mais envisagés dans de certaines positions qu’ils occupent individuellement devant Dieu. Il n’y a
gu’une seule sanctification, la méme pour tous, la vie divine. Christ, dans Sa nature, en est la source et
I'expression ; nous y participons, mais elle est une.



Mais si Aaron et ses fils sont lavés tous ensemble, Aaron est oint a part, sans sacrifice, sans du sang; mais
ses fils sont aspergés de sang sur l'oreille, le pouce de la main droite et le gros orteil du pied droit;
I'obéissance, I'action et la marche, étant mesurées et gardées par le prix et selon la perfection du sang de
Christ. Puis, ils sont aspergés de sang et de I'huile de consécration, c’est-a-dire mis a part par le sang et par
I'onction du Saint Esprit. Le lavage d’eau représente I'ceuvre de I'Esprit de Dieu dans la puissance sanctifiante
de la Parole; I'onction, la présence personnelle de I'Esprit, Son énergie en intelligence et en puissance — en un
mot, Dieu agissant en nous.

Il est important de remarquer ici que le sceau du Saint Esprit vient aprés I'aspersion du sang, non apres le
lavage d’eau. En effet, il faut que nous soyons régénérés ; mais ce n’est pas cette purification-la qui, par elle-
méme, nous place dans un état que Dieu puisse sceller de Son sceau : le sang de Christ en est seul capable.
Par ce sang, nous sommes parfaitement nettoyés, rendus blancs comme la neige, et le Saint Esprit vient rendre
témoignage du prix que Dieu attache a cette effusion de sang. C’est pourquoi, aussi, tout était aspergé avec
Aaron. Le sang de Christ et I'Esprit Saint nous ont associés a Christ, la ou Il est, en vertu de Son sacrifice
parfait (c’était le bélier des consécrations), et la ou sont la présence, la liberté, et la puissance de I’'Esprit Saint.

Tous les sacrifices étaient offerts : le sacrifice pour le péché, I'holocauste de bonne odeur, le bélier de
consécration (qui avait le caractére du sacrifice de prospérité), accompagné du gateau. Ces sacrifices se
trouvent expliqués dans le livre du Lévitique. Je ne fais qu’indiquer ici leur signification : 1¢ Christ fait péché
pour nous, premiére nécessité de 'ame ; 2° Christ obéissant jusqu’a la mort, se dévouant pour la gloire de Son
Pére et pour nous comme appartenant au Pére; 3° la communion de Dieu, du Sauveur, de I'adorateur et de
toute I'Eglise ; et 42 Christ dévoué en sainteté de vie sur la terre, mais éprouvé méme jusqu’a la mort.

Il est a remarquer que lorsque Aaron et ses fils furent oints, ses fils et leurs vétements furent oints avec lui,
non les vétements de ces derniers avec eux; tout se rapporte au chef. Aaron et ses fils mangent les choses
avec lesquelles I'expiation avait été faite. Telle est notre portion en Christ, la viande de Dieu par laquelle nous
demeurons en Christ et Lui en nous. Ensuite vient, attachée a cette sacrificature, la perpétuelle bonne odeur du
sacrifice, dans laquelle le peuple se présente devant Dieu, bonne odeur qui était continuellement au milieu du
peuple, et selon I'efficace de laquelle il était donné a celui-ci de se tenir autour de Dieu. L’holocauste était offert
a la porte du tabernacle d’assignation : Ia, Dieu se rencontrait avec le peuple. Sur I'arche Il se rencontrait sans
voile avec le médiateur, et lui donnait Ses commandements pour les enfants d’lsraél, selon Sa propre
perfection[Ex. 25, 22]. A I'entrée du tabernacle, Il se met au niveau du peuple, tout en parlant au médiateur. Cette
demeure de Dieu au milieu du peuple est sanctifiée par Sa gloire. Le tabernacle, I'autel, les sacrificateurs sont
sanctifiés, et Dieu habite au milieu du peuple qui L’entoure. C’est dans ce but méme qu’ll I'avait fait sortir
d’Egypte : précieux tableau de la maniére, bien meilleure et plus élevée, dont Dieu habite au milieu de nous.
Observons encore que Dieu n’habita jamais avec 'homme avant que la rédemption fat accomplie ; Il n’habita ni
avec Adam innocent, ni avec Abraham, ni avec d’autres. Mais dés que la rédemption est accomplie, Dieu dit :
« Et ils sauront que moi, I'Eternel, je suis leur Dieu, qui les ai fait sortir du pays d’Egypte, pour habiter au milieu
d’eux» (chap. 29, 46).

La sacrificature étant ainsi établie, et les relations du peuple avec Dieu qui demeurait au milieu de
'assemblée, réglées, le chapitre 30 nous présente aussitot I'intercession de Christ en grace (toutes Ses
perfections s’élevant vers I'Eternel comme un parfum de bonne odeur), et Son service pour faire briller la
manifestation de Dieu par I'Esprit (v. 7). Le peuple était identifié avec ce service par I'effet du rachat (v. 11-16).
Il ne pouvait ni entrer 13, ni servir?”; mais ceux qui faisaient partie du peuple y étaient tous représentés dans
leur qualité de rachetés.



Puis, nous avons la cuve d’airain, entre l'autel d’airain et le tabernacle — la purification®! pour la

communion avec Dieu et pour Son service dans le tabernacle : premiérement, le lavage de tout le corps, puis
celui des mains et des pieds (pour nous, des pieds seulement, puisqu’il ne s’agit que de notre marche ici-
bas[Jean 13, 10]), chaque fois qu’on prenait part au service.

Enfin, nous avons I'huile et I'encens. L’huile odoriférante n’était que pour les sacrificateurs ; ’homme, dans
sa nature d’homme, vu dans sa condition naturelle dans la chair, ne pouvait y participer. Le parfum aromatique
est le type des graces précieuses qui se trouvent dans la personne de Christ, la saveur des graces divines
manifestées, et une bonne odeur dans ’lhomme. Lui seul répond a ce type.

L’institution et I'obligation du sabbat®® étaient associées au tabernacle d’assignation, comme un signe entre
Dieu et le peuple, ainsi que cela était arrivé pour chaque forme nouvelle de relation que Dieu avait établie entre
Lui et Son peuple, car ce qui distingue le peuple de Dieu, c’est d’avoir part & Son repos [Heb- 4, 9],

Enfin, Dieu donne a Moise les deux tables de la loi.

Pendant que Dieu préparait les choses précieuses qui se rattachaient & Ses relations avec Son peuple®,
celui-ci, qui ne portait pas ses pensées au dela de linstrument humain de délivrance, abandonne
complétement I'Eternel : chute triste et précoce, mais certaine, du moment qu’lsraél avait fait, de son
obéissance a la loi, la condition de la jouissance des promesses![19. 8]. Aaron tombe avec eux.

Puisque tel est I'état du peuple, Dieu dit a Moise de descendre ; et, dés cette heure, tout est mis sur un autre
pied. Dieu a vu le peuple, non seulement selon Ses conseils de grace lorsqu'il était dans I'affliction [Ex- 3. 7], mais
aussi selon Ses propres voies : ¢’était un peuple de cou roide. Dieu dit a Moise de Le laisser faire, qu’ll détruira
ce peuple et fera de lui, Moise, une grande nation. Moise prend la place du médiateur, et, fidéle a son amour
pour le peuple, en tant que peuple de Dieu, et a la gloire de Dieu, manifestée dans Son peuple, avec un
renoncement qui le rend uniquement attentif aux intéréts de cette gloire, écartant toute pensée personnelle,
intercéde dans ce magnifique plaidoyer qui en appelle & la nécessité de maintenir la gloire de I'Eternel et aux
promesses sans condition faites aux péresi!. L'Eternel se repent. Le caractére de Moise reluit ici dans toute sa
beauté; il est distingué parmi ceux que le Saint Esprit s’est plu a rappeler. La précieuse grace de Dieu aime a
décrire les exploits de Son peuple et les fruits qu’il a portés, quoique Lui-méme en soit seul la source.

Mais c’en était fait de I'alliance de la loi, d’aprés laquelle le peuple avait pris 'engagement de n’avoir d’autre
Dieu que I'Eternel[20, 3]. Le premier et fondamental chainon — celui de n’avoir pas d’autres dieux — venait
d’étre brisé du c6té du peuple. Les tables de l'alliance n’entrérent méme jamais dans le camp sur le simple
terrain de la loi. Le peuple avait rompu complétement avec Dieu.

Moise, qui n‘avait pas demandé a Dieu ce qu’il fallait faire de la loi, descend. Son oreille, exercée et
prompte a discerner les dispositions morales du peuple, percoit sa joie profane et Iégére. Peu apreés, il voit le
veau d’or qui avait été élevé dans le camp avant méme le tabernacle de Dieu, et, m( d’'une sainte indignation, il
brise les tables au pied de la montagne. Comment, en effet, placer la loi de Dieu a c6té d’un veau d’or ? Et,
n‘ayant pas consulté Dieu, que pouvait-il en faire? Naguere, zélé pour le peuple auprés de Dieu, par
dévouement a Sa gloire, et dans la conscience du lien qui existait entre Israél et cette gloire, parce que c’était le
peuple de Dieu, le méme sentiment le porte actuellement a étre zélé pour Dieu auprés du peuple. Car la foi voit
plus que le fait que Dieu est glorieux, chose que chacun reconnait. La foi lie le peuple de Dieu a la gloire de
Dieu Lui-méme ; dés lors, elle compte sur Dieu pour la bénédiction de Son peuple en tout état de choses, car
cette bénédiction est dans l'intérét de Sa propre gloire, et elle insiste sur la sainteté, colte que codte,



conformément a cette gloire, afin que celle-ci ne soit pas foulée aux pieds parmi ceux qui sont identifiés avec
elle.

Lévi répondant a I'appel de Moise, dit de ses freres et des enfants de sa mere : «Je ne vous ai point
connus » [Deut. 33, 9], et se consacre & I'Eternel. Moise, maintenant plein de zé&le pour lui, mais non point selon la
connaissance, et agissant dune maniére que Dieu a permise pour notre instruction, propose au peuple de
monter de nouveau sur la montagne, dans la pensée qu’il lui sera permis, peut-étre, de faire expiation pour ce
péché. Il demande a Dieu d’étre rayé de Son livre, plutét que de voir son peuple exclu du pardon. Mais Dieu
refuse, et quoiqu’ll épargne Israél a cause de la médiation qui Lui est offerte, et le place sous le gouvernement
de Sa patience et de Son long support, Il ne laisse pas de placer, en méme temps, chaque membre du peuple
sous le fardeau de sa responsabilité envers Lui, c’est-a-dire sous la loi, déclarant qu’ll effacerait de Son livre
I’dme qui aurait péché.

Ainsi, la médiation de Moise était valable en ce sens, que Dieu, comme Souverain de Son peuple, lui
pardonne et le réintégre sous Son gouvernement, dont nous aurons bientdt I'occasion d’étudier les principes;
mais cette médiation était sans valeur pour faire I'expiation du péché des Israélites, pour les mettre a I'abri de
ses effets et les soustraire au glaive de la l0i*®. Dieu ordonne & Moise de conduire le peuple au lieu dont Il avait
parlé, et |l ajoute que Son ange irait avec lui.

Remarquons, en passant, quelle différence entre I'ceuvre de Moise et celle de notre précieux Sauveur! Le
Christ descend, du lieu de Sa demeure dans le sein du Pére, pour faire Sa volonté[Héb. 10, 9]; et tout en gardant
la loi (au lieu de détruire les tables, signes de cette alliance, aux exigences de laquelle ’'homme était incapable
de satisfaire), c’est Lui qui porte la peine de son infraction. Puis, ayant accompli I'expiation avant de retourner
en haut, au lieu de monter, avec sur les levres, un triste peut-étre que la sainteté de Dieu fait évanouir
immédiatement, Il monte en haut avec Son précieux sang, signe que I’expiation est accomplie et que I'alliance
nouvelle est confirmée ; et la valeur de ce sang ne pouvait étre douteuse aux yeux du Dieu devant qui Il allait le
présenter[Héb. 9, 12], | ’Eglise, hélas ! n’a que trop imité la conduite d’Israél, pendant I'absence du vrai Moise :
elle a attribué a la providence ce qu’elle avait faconné de ses propres mains, parce gu’elle voulait avoir sur la
terre quelque chose sur quoi elle p(t arréter ses regards.

Voyons maintenant ce qui s’est passé du c6té du peuple et de celui de Moise, témoin fidéle et zélé, comme
serviteur de Dieu dans Sa maison[Héb. 3, 5] |ci, nous trouverons une médiation nouvelle que Moise opére en
tranquillité, pour ainsi dire, en pesant saintement et par la foi les relations entre la miséricorde et la justice de
Dieu. Ce n’est plus chez Moise I'indignation et la sainte colére qui étaient bien a leur place, a la vue du péché,
tout en ne sachant que faire, car comment placer la loi de Dieu & c6té du veau d’or ? L’Eternel déclare qu’ll
enverra un ange et que Lui-méme n’ira pas au milieu du peuple, de peur de le détruire en chemin, vu qu’il est
un peuple de cou roide. La suite des faits qui ont donné lieu a cette nouvelle intercession, est d’'un touchant
intérét.

Dieu, apres avoir annoncé Son intention de se rendre au milieu des enfants d’lsraél pour les détruire, leur
prescrit d’6ter leurs ornements, ajoutant qu’ll saurait ensuite ce qu’ll aurait a faire : grace sainte de Dieu, qui
doit frapper s’ll a devant les yeux I'insolence du péché, mais qui veut que le peuple s’en dépouille, et (pour
parler le langage des hommes) Lui laisse le temps de réfiéchir au traitement qui convient au péché d’un peuple
humilié de L’avoir abandonné !

Toutefois, Dieu n’abandonne pas le peuple. Moise entre par I'Esprit, saintement et consciencieusement,
dans la pensée de Dieu; et, avant que le tabernacle fGt dressé, il quitte le camp et établit en dehors une place
pour Dieu; il prend une tente et la dresse, I'éloignant de ce lieu ou le peuple avait mis un faux dieu a la place de



I'Eternel, et avait changé sa gloire en la ressemblance d’un veau qui mange le foin[Ps. 106, 201 || donne & cette
tente le nom de «tente d’assignation », pour indiquer que c’est le lieu de rencontre entre Dieu et ceux qui Le
rechercheront®®, Ce nom en lui-méme est déja important, parce que I'idée qu’il présente n’est plus simplement
celle de Dieu au milieu d’'une assemblée reconnue ; cette idée était une de celles qui se liaient au tabernacle,
ainsi que nous I'avons fait remarquer. Moise étant hors du camp, Dieu déclare maintenant qu’ll ne montera pas
au milieu des enfants d’Israél, de peur de les détruire en chemin comme Il les en avait menacés.

Moise commence son intercession, maintenant qu’il a pris une position individuelle, la seule compatible
avec la fidélité a Dieu ; mais, par cela méme qu’elle le place plus pres de Lui, en le mettant plus exclusivement a
part en Sa présence, cette position a pour effet de I'attacher plus fortement au peuple. C’est la ce que produit la
séparation, quand elle est dictée par la fidélité, qu’elle a pour objet la gloire de Dieu, et qu’elle nous rapproche
de Lui.

Il faut remarquer ici que Dieu a pris le peuple sur parole. Le peuple, agissant selon sa foi, ou plutét son
manque de foi, avait dit «Ce Moise qui nous a fait monter d’Egypte »; Dieu dit : «Le peuple que tu as fait
monter d’Egypte s’est corrompu ». C’est pourquoi, Dieu dit & Moise : « tu», s’adressant au médiateur. Moise
dit : « Ton peuple» (chap. 32, 1, 7, 12-34). Cependant ensuite, quand le peuple s’est dépouillé de ses
ornements et que Moise a pris la position de médiateur, Dieu dit au chapitre 33, 1 : «Toi et le peuple que tu as
fait monter »#"., Tout se lie maintenant au médiateur.

Moise ayant pris place hors du camp, Dieu se révéle a lui comme Il ne l'avait jamais fait auparavant. Les
enfants d’lsraél voient que Dieu s’arréte a I'’entrée du pavillon que Moise avait dressé, et ils se prosternent
chacun devant sa tente.

L’Eternel parle a Moise face a face, comme un homme parle a son ami. On verra que c’est a cet entretien
que Dieu fait allusion, lorsqu’ll parle de la gloire de Moise®® (Nomb. 12, 8), et non & ses entretiens sur la
montagne de Sinai. Moise, comme médiateur de témoignage, va dans le camp ; mais Josué, chef spirituel du
peuple (Christ en Esprit), ne bouge pas de la tente. Moise reconnait maintenant I'ordre que Dieu lui avait donné
de faire monter ce peuple. Il est auprés de lui le médiateur de qui tout dépend. Mais il n’ose aborder la pensée
de monter seul, sans savoir qui serait avec lui. Dieu I'a pleinement reconnu en grace, et il désire connaitre qui
ira devant lui. Il demande donc, puisque Dieu lui fait grace (car Dieu le lui avait dit), de connaitre Son chemin, le
chemin de Dieu, et non pas seulement d’avoir un chemin qui le conduise lui, Moise, en Canaan, mais «ton
chemin»; ainsi il connaitra Dieu, et dans Son sentier et Sa marche il trouvera grace devant Ses yeux. Dieu
répond que Sa face ira, et qu’ll donnera du repos a Moise : les deux choses dont le médiateur avait besoin
pendant sa traversée du désert. Moise alors introduit la pensée du peuple et dit : « Ne nous fais pas monter »,
et : «que nous ayons trouvé grace, moi et ton peuple ! ». C’est ce que I'Eternel accorde aussi. Et maintenant
Moise désire pour lui-méme de voir la gloire de I'Eternel. Mais cette face qui doit aller pour conduire Moise et le
peuple, Dieu ne peut pas la faire voir a Moise. Dieu prendra soin de se cacher pendant son passage, et Moise
Le verra par derriére (apres).

On ne peut pas rencontrer Dieu dans Son chemin, comme si I'on était indépendant de Lui, et qu’on fat
capable de se faire, a Son sujet, des idées qui ne seraient pas fournies par la révélation de Sa gloire et de Ses
perfections, révélation qui se trouve dans Ses voies : une fois qu’ll est passé, on voit toute la beauté de celles-
ci. Qui aurait pu prendre I'initiative pour proposer une chose telle que la croix ? Quand Dieu a fait cette chose a
Lui seul, Sa perfection tout entiére y éclate et rejaillit sur le coeur.

Dieu pose donc deux principes, savoir : Sa souveraineté, qui lui permet d’agir en bonté envers le méchant
(car en justice Il aurait retranché tout le peuple), et les conditions de Son propre gouvernement, sous lesquelles



Il place le peuple, Son caractere se donnant a connaitre dans Ses voies a son égard.

Caché pendant que Dieu passe, Moise se prosterne a la voix de Dieu, qui déclare Son nom et révele ce qu’ll
est comme I'Eternel. Ces paroles donnent les principes contenus dans le caractére de Dieu Lui-méme, en
relation avec le peuple juif, principes qui forment la base de Son gouvernement. Ce nom n’est pas I'expression
de Ses relations avec le pécheur pour sa justification, mais celle de Ses relations avec Israél pour son
gouvernement. Miséricorde, sainteté et patience caractérisent Ses voies envers lui, mais Il ne tient pas le
coupable pour innocent. Moise, toujours préoccupé du peuple de Dieu, demande, en s’appuyant sur la faveur
qui repose sur lui comme médiateur, que I'Eternel, ainsi révélé, monte au milieu d’eux, et cela parce qu’ils sont
un peuple de cou roide. Comment pourrait-il diriger sGrement un pareil peuple sans I'Eternel ?

Les relations personnelles de Moise avec Dieu étaient pleinement établies, en sorte qu’il pouvait se faire fort
de sa propre position pour présenter le peuple tel qu’il était, et faire a la fois, des difficultés qu’il rencontrait dans
sa marche, du péché d’Israél, de son esprit de rébellion, autant de motifs pour réclamer la présence de Dieu
selon le caractére révélé par Lui : c’est |a I'effet propre de la médiation. Mais il est tres beau de voir que cela
méme que Dieu avait allégué pour motiver la destruction du peuple[32. 9-101 ou du moins le projet de s’en tenir
éloigné[33. 3, devient, par lintervention de la grace, un argument pour réclamer Sa présence. Celle-Ci
supposait le pardon; c’est aussi ce que Moise demande; et dans le sentiment de la bénédiction attachée au
nom et & I'Etre de Dieu, il ajoute : « Posséde-nous »[34. 9. Dieu, en réponse a cette priére, établit une nouvelle
alliance avec le peuple.

Le fond de cette alliance est la séparation compléte du peuple d’avec les nations que Dieu allait chasser
devant lui. Elle suppose I'entrée d’Israél en Canaan, en vertu de la médiation de Moise, et la présence de Dieu
au milieu d’eux, en vertu de son intercession. Il est ordonné au peuple de maintenir ses relations avec Dieu
dans les fétes solennelles, sous la bénédiction et la sauvegarde de I'Eternel.

Je me suis un peu étendu sur les entretiens de Moise avec Dieu, parce qu’lsraél (et c’est trés important a
remarquer) n’est jamais entré dans la terre promise sous l'alliance de Sinai, autrement dit (puisque tout ceci se
passait au pied du mont Sinai), sous la loi seule : elle avait été violée des l'instant qu’elle lui avait été donnée.
C’est la médiation de Moise qui le mit en état d’y entrer. Toutefois le peuple est replacé sous la loi, mais a la loi
est ajouté un gouvernement de patience et de grace. Au chapitre 10 du Deutéronome, verset 1, nous voyons
gu’il n’est plus question d’introduire ouvertement la loi dans le camp ou Dieu avait été déshonoré. Elle doit étre
mise dans I'arche, selon le plan prédéterminé de Dieu®, afin de permetire au peuple, malgré son état de
miseére, de s’approcher de Lui.

Moise demeure sur la montagne avec I'Eternel, tout entier & la contemplation de Dieu tel qu’ll se révéle a
ses yeux. Il n’avait pas maintenant a s’occuper de Ses instructions sur les diverses parties du tabernacle, mais
de Dieu, selon la révélation qu’ll avait donnée de Lui-méme : il ne mangeait ni ne buvait®”; il était dans un état
hors de nature ou la chair n’entrait pour rien, séparé en quelque sorte de I'humanité. L’Eternel écrit de nouveau
Sa loi sur les tables que Moise avait préparées. Cependant, I'effet de cette communion de Moise avec Dieu se
manifeste : lorsqu’il descend, son visage est resplendissant. Mais ici, c’était une gloire en quelque sorte
extérieure et 1égale, différente de la gloire du Seigneur Jésus Lui-méme. Aussi Israél ne pouvait-il arréter ses
regards sur le visage de Moise. Notre position est tout autre, car pour nous il n’y a plus de voile, et nous
contemplons la gloire du Seigneur a face découverte, c’est-a-dire sans voile[2 Cor- 3, 13, 18] | 3 gloire maintenant
n’est pas appliquée pour appuyer la loi dans la conscience, mais elle est la démonstration a la fois de I'abolition
de nos péchés et de la justice divine, car nous la contemplons en Celui qui porta nos péchés et qui est cette



justice pour nous. Sous ce rapport, nous sommes plutdt dans la position de Moise, lorsqu’il entrait dans le lieu
trés saint.

Outre la recommandation faite au chapitre 34 a Israél de demeurer séparé des peuples voisins, il y a dans
le chapitre 35 une autre partie des instructions de Moise, qu’il a données aprés étre descendu de la montagne.
Ces instructions n’ont pas rapport a la certitude pour le peuple d’entrer dans le pays, ni a la conduite qui
convient a ceux qui sont graciés, savoir : qu’ils s’abstiennent de tout ce qui pourrait tendre a ramener le péché,
lorsqu’ils jouissent des privileges de la grace ; mais Moise parle de ce que le peuple avait en partage, envisagé
sous le bénéfice de la communication avec Dieu, que le médiateur, comme chef de la grace, avait établi. Le
sabbat est ordonné®!, et en outre le peuple, a qui la grice a été manifestée, est encouragé a montrer sa
franche volonté et sa libéralité dans tout ce qui regarde le service de Dieu. Aussi trouvons-nous la manifestation
de I'Esprit de sagesse et de don dans le service, Dieu nommant ceux qu’ll désignait plus particulierement pour
I'ceuvre. Le peuple répond de bon cceur a I'invitation que lui adresse Moise : on apportait plus qu’il ne fallait, et
tous les hommes d’esprit travaillaient aux choses pour lesquelles ils étaient doués. Moise les bénit.

Ainsi, le tabernacle fut dressé, et chaque chose mise a sa place, selon I'ordonnance de Dieu. Tout fut oint
d’huile ensuite (ce que je n’ai pas fait remarquer a propos des détails relatifs a la construction du tabernacle).
Christ a été de méme consacré et oint de I'Esprit et de puissancelAct- 10, 38] Et, de plus, Christ, devant
réconcilier toutes choses, aprés avoir fait la paix par Son sang(Cel- 1, 20] (étant Celui qui premiérement est
descendu, et qui ensuite est monté[Eph. 4, 101 pour remplir toutes choses de Sa présence, selon la puissance de
Sa rédemption, en justice et en amour divins), il faut que I'onction du Saint Esprit porte aussi partout I'efficace
de cette puissance en rédemption. C’est pour cela que le tabernacle avait été aspergé avec du sang[Heb. 9, 21],
Cette onction représente la puissance de la présence du Saint Esprit, et non la régénération. Dieu prend
possession du tabernacle par Sa gloire, et la nuée de Sa présence et de Sa protection devient le guide du
peuple (actuellement gracié), béni, et trop heureux de se trouver sous le gouvernement et la conduite de Dieu,
et d’étre en méme temps Son habitation et Son héritage.

1. T Remarquez I'expression : « Car je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous »[12, 13]. |l n’est pas dit : « vous
verrez », mais « je verrai». |l arrive souvent que ’'dme d’une personne réveillée ne se repose pas sur sa propre justice,
mais sur la maniére dont elle voit le sang. Mais ce n’est pas le fondement de la paix, quelque précieux qu’il puisse étre
pour le coeur d’en étre profondément impressionné. La paix véritable est fondée sur le fait que Dieu voit le sang. Lui ne
peut manquer de I’estimer a sa pleine et parfaite valeur, comme 6étant le péché. C’est Lui qui abhorre le péché et qui a
été offensé par lui; c’est Lui qui voit la valeur du sang pour 6ter le péché. Mais quelgu’un dira peut-étre : Ne faut-il pas
au moins que j'aie foi en sa valeur ? C’est avoir foi en sa valeur, de voir que Dieu le regarde comme étant le péché;
votre estimation de cette valeur n’est que la mesure de vos sentiments, tandis que la foi regarde aux pensées de
Dieu.

2. T Le JourdainlJos- 3 et 4] gjoute & cela notre résurrection avec Christ et notre entrée dans les lieux célestes. Romains
3, 21, jusqu’a 5, 11 nous présente la mort de Christ pour les péchés et notre justification dans Sa résurrection ; depuis
le verset 12 de ce méme chapitre 5 jusqu’a la fin du chapitre 8, la mort au péché. Le péché dans la chair n’est point
pardonné, mais condamné (Rom. 8, 3); mais nous, comme étant morts, nous ne sommes plus du tout dans la chair;
nous sommes vivants a Dieu par Jésus Christ[Rom. 6, 1], | 'épitre aux Romains ne va pas plus loin que le désert,
quoiqu’elle nous montre le chrétien le traversant comme vivant a Dieu par Christ; elle ne nous le montre pas encore
comme ressuscité avec Christ, ce qui implique notre identification avec Lui la ou Il est, et ainsi I'union avec Lui. Dans
les Colossiens, nous sommes ressuscités avec LuilCol- 3, 1] mais non pas placés dans les lieux célestes. En Ephésiens
2, nous sommes ressuscités avec Lui, et assis dans les lieux célestes en Lui; puis commencent la lutte avec les
méchancetés spirituelles dans les lieux célestes[Eph. 6, 121, et le témoignage & ce qui est céleste, pour autant que c’est
le Jourdain. L’épitre aux Ephésiens seule, commence par nous voir morts dans nos péchés[Eph. 2, 11 en sorte qu'il
s’agit d’une nouvelle création et non pas de la mort au péché. Dans un sens cependant, I'effusion du sang a un
caractere plus glorieux. Par elle, Dieu est glorifié, quoique, expérimentalement, nous soyons placés plus haut par le



passage du Jourdain. Ce passage également, est le fruit de I'effusion du sang, qui ne comprend pas seulement le fait
que Christ a porté nos péchés pour satisfaire a notre responsabilité, mais encore que Dieu est glorifié en nous
amenant dans Sa propre gloire avec Christ, ce qui dépasse toute question de responsabilité.

3. T L’ordre des faits qui se rattachent & la sortie d’Egypte du peuple juif, met en évidence ces deux grandes vérités :
la premiere, que le sang de Christ garantit du jugement de Dieu, c’est le commencement de notre délivrance morale;
la seconde, que la puissance qui nous a ressuscités avec Christ nous affranchit de la puissance de Satan, et nous met
a l'abri des attaques qu’il dirige contre notre paix, en nous poursuivant, méme aprées notre conversion, jusqu’a ce que
nous ayons traversé la mer Rouge.

4. T Ceci est un avertissement solennel; car le monde, qui s’appelle chrétien, se place sur le terrain du jugement a
venir et reconnait qu’il a besoin de justice, mais non pas selon Dieu. Le chrétien traverse ce jugement en Christ,
sachant qu’autrement il est perdu et sans ressources ; I’homme du monde veut le traverser par sa propre force, et il est
englouti. — Israél voyant la mer Rouge dans sa puissance, se croit perdu; tel est le sentiment d’'une conscience
réveillée devant la mort et le jugement. Mais Christ est mort et a porté le jugement pour nous, et nous sommes délivrés
par la chose méme qui nous effrayait. L’homme du monde, voyant la délivrance, veut y arriver par sa propre force,
comme s'’il N’y avait aucun danger, et sa fausse confiance le perd.

5. T Le Seigneur adopta ce nombre dans les deux missions finales des disciples auprés d’Israél[Luc 9, 1410, 1],

6. T La mort était la sanction pénale, et aussi comme telle, la puissance libératrice en grace.

7. T Le chrétien voit la gloire sans voile dans la face de Jésus Christ[2 Cor- 3, 18] et s’approche de Lui avec hardiesse,
puisque la gloire de Sa face est la preuve de la rédemption.

8. T La mort fut le résultat de la chute de la sacrificature dans la personne de Nadab et d’Abihu[Lév. 10, 1-2] chute qui
fut immédiate, comme il en arrive pour tout ce qui est placé sous la responsabilité de 'homme; or tout, sauf
assurément la rédemption réelle, I'a été.

9. T Justice qui n’était pas séparée de Sa sainteté, et qui ne prenait pas le simple devoir comme mesure de
I'acceptation. Mais tandis que I'adorateur s’approchait du Dieu saint, il venait a un tréne de justice. La sainteté est une
nature qui prend ses délices dans la pureté, et qui repousse le mal : |a justice le juge avec autorité. Il ne s’agissait pas
seulement de la responsabilité de ’'homme, mais de ce que Dieu était.

10. T Cela est vrai; mais dans son application typique (je devrais peut-étre dire : spirituelle), non selon la lettre, mais
selon I'esprit, nous trouvons un autre élément important de la vérité. Le propitiatoire était I'endroit ou I'homme pouvait
s’approcher de Dieu, mais non celui ou Dieu s’occupait de la responsabilité de 'lhomme. Ceci avait lieu a I'autel
d’airain, lieu du sacrifice, premier objet qu’on rencontrét la ou ’homme entrait comme pécheur et ou, par conséquent, il
était question de ce qu’il devait étre vis-a-vis de Dieu, pour Dieu, mais de ce que ’homme devait étre. Au propitiatoire,
dans le lieu trés saint, il était question de ce que Dieu est. L’'homme doit étre propre pour la présence de Dieu dans le
lieu trés saint.

11. T D’une maniére générale, nous pouvons ajouter : et les chrétiens ; car il est dit : « nous sommes sa maison » (Héb.
3, 6).

12. T La description compléte des chérubins nous les montre comme les puissances de la création, et comme les
attributs de Dieu présentés, dans le trbne, par les quatre séries de la création terrestre : 'homme, le bétail, les bétes
sauvages et les oiseaux; l'intelligence, la stabilité, la puissance, et la rapidité des jugements. lls faisaient partie du
tréne sur lequel Dieu était assis. L’homme en avait fait des dieux et des idoles [Ez. 10].

13. T Il est intéressant de savoir que le mot «briler » n’est pas le méme, en hébreu, quand il s’agit du sacrifice pour le
péché, et lorsqu’il est question de I'holocauste. Dans ce dernier cas, le mot est le méme que pour briler de
I'encens(Lév. 1, 9],

J’ajouterai ici un mot sur les sacrifices.

Dans le sacrifice pour le péché, brilé hors du camp(Lev- 4 121 Dieu sortait de Son lieu pour punir, pour tirer
vengeance du péché. Christ s’est mis a notre place, a porté nos péchés, et est mort pour oter le péché par Son
sacrifice. Dans le sacrifice pour le péché, Son sang a été répandu ; mais ce sang, infiniment précieux, a été porté par le
souverain sacrificateur dans le lieu trés saint et mis sur le propitiatoire [Lév- 16, 15]. Ainsi a été posé le solide fondement
de toutes nos relations avec Dieu; car pour celui qui s’approche, le péché n’existe plus aux yeux de Dieu. Mais ce
n’est pas tout que Dieu ait pleinement atteint le péché en jugement, par 'effusion du sang de Christ : I'ceuvre que
Christ a accomplie a été parfaitement agréable a Dieu. « Je t'ai glorifié sur la terre » [Jean 17, 4] « Dieu est glorifié en
Lui » [Jean 13, 31]; Dieu devait a Christ en justice de Le glorifier auprés de Lui-méme. Tout I'Etre de Dieu, en justice et en



amour, avait été glorifié pleinement (et publiquement dans I'univers), et ainsi Sa justice devait a Christ de Le placer
dans une position qui fOt pleinement en rapport avec Son ceuvre. Certes, Son amour ne s’y refusait pas.

Toute la vérité ne consiste donc pas a comprendre que la sainteté de Dieu, aprés avoir tiré vengeance, avait été
pleinement satisfaite dans la mort de Jésus et n’avait plus rien a faire. Pour celui qui sait que, dans sa nature, comme
enfant d’Adam (et encore moins dans la loi), il n’y a point de ressource pour le péché, il importe aussi de comprendre
qu’il y a, par la foi en Jésus, la justice de Dieu Lui-méme — une justice justifiante. Nous sommes rendus agréables
dans le Bien-aimé[Eph. 1, 6]. Dieu a d{i ressusciter Jésus (en considération de ce qu’ll avait fait), et Le placer & Sa
droite; et, puisqu’ll est la maintenant et y a porté Son sang, nous aussi, objets de cette ceuvre, nous devons, en vertu
d’elle, étre acceptés de la méme maniére que Lui. Ainsi le croyant, en s’approchant comme pécheur de I'autel d’airain
ou le sacrifice est offert (le chemin lui en étant frayé par le sang), le voile étant maintenant déchiré, s’approche de Dieu
manifesté en sainteté[Heb. 10, 19-22] : majs il le fait selon la bonne odeur du sacrifice de Christ (expression qui ne peut
pas étre appliquée au sacrifice pour le péché, qui était brilé hors du camp car c’est la que Christ a été fait péché),
selon toute la bonne odeur de Son dévouement et de Son obéissance jusqu’a la mort de la croix.

En outre, c’est comme sacrificateurs que les sacrificateurs s’approchaient du lieu saint, et y entraient méme. C’est
ce dont nous parlerons plus tard.

14. T Comparez aussi Zacharie 4, pour I'état millénaire, sous ce rapport.

15. T Comparez 1 Jean 2, 29, et 3, 1-3. Remarquez comment, dans une seule personne, I'Esprit passe de la divinité &
I’humanité, d’apres la relation dont nous avons parlé. Ceci est trés beau et nous enseigne ce qu’est la nouvelle nature
en nous.

16. T Il faut nous souvenir qu’il n'est pas question ici de la relation d’enfants avec un pére, mais de 'homme
s’approchant de Dieu — Christ étant Ia pour nous. Nous sommes vus sur la terre (non dans les lieux célestes), et
Christ parait dans la présence de Dieu pour nous [Heb. 9, 24] ' assurant notre place selon Dieu (seulement, pour nous, le
voile est déchiré, ce qui fait une trés grande différence) ; cependant nous sommes encore ici-bas, sur la terre, avec une
vocation céleste (comparez I'épitre aux Hébreux).

17. T Il est parlé de leur emploi pour entrer dans le sanctuaire devant I'Eternel, lorsque cela est expressément
recommandé. La lame de pur or sur la tiare ou turban, est exceptée (chap. 28, 29-30, 35. Voyez a ce sujet v. 38). Cet
usage caractéristique était défendu (voyez Lév. 16).

18. T Il ne faut jamais perdre de vue que nous n’avons ici que 'ombre des choses & venir[Héb. 10, 1], Les grands
principes des scénes célestes nous sont présentés, mais non le changement qui, par la déchirure du voile, nous
permet d’entrer nous-mémes hardiment, par le moyen d’une rédemption éternelle, dans le saint des saints, ou Christ
est & la droite de Dieu, en gloire[Heb. 10, 19-22]

19. T Aaron est toujours uni & ses fils dans ces types; car Christ ne saurait étre séparé des siens, qui dans ce cas
cesseraient d’étre spirituellement. Mais Aaron a été oint personnellement sans du sang, chose du reste qui s’est
vérifiée par rapport a Christ, historiquement. Il fut oint sur la terre[Act. 4, 27]. Ses disciples ne I'ont été qu’apres Sa
mort[Act. 2, 3-4]. Christ a recu I'Esprit pour I'Eglise d’une maniére différente qu’au jour ou Il fut oint Lui-méme (Act. 2,
33). Cela s’est accompli aprés qu’ll a été ramené d’entre les morts par le sang de I'alliance éternelle [Héb. 13, 20]; car
c’est selon I'efficace de ce sang, en faveur de Son peuple, qu’ll a été ressuscité, comme Chef et Téte de I'Eglise. Dans
I'onction de Christ sur la terre, le Saint Esprit était le témoin de la justice propre et personnelle de Christ et du fait qu’ll
était le Fils ; pour nous, I'Esprit est le témoin que nous sommes nets par le sang de Christ, justice de Dieu en Lui, et fils
par adoption.

20. T Les places étaient marquées, mais non pas notre entrée dans ces places, avec tout ce qu’implique la déchirure
du voile.

21. T C’était le lavage d’eau par la Parole [Eph. 5, 26] |g purification du coeur de ’homme pour faire de lui un adorateur,
en nature d’abord (mais ce n’était pas la cuve : les sacrificateurs étaient lavés tout entiers pour étre tels, mais I'Ecriture
ne dit pas qu'’ils le fussent dans la cuvelEx- 29, 4], comp. Jean 13), et ensuite en pratique, selon la pureté de la vie
divine par I'Esprit, par la Parole, et particulierement lorsque I'adorateur avait failli dans sa marche; car la communion
exige non seulement I'acceptation de la personne, mais la purification. Sans cette purification, la présence de Dieu agit
sur la conscience, non pas en nous faisant jouir de Sa communion, mais pour convaincre de péché. Christ, méme
comme homme, possédait par nature cette pureté, et Il s’y maintenait par les paroles de la bouche de Dieu. Quant a
nous, il nous faut étre rendus participants de cette pureté présentée par la Parole, et aussi faire usage habituellement
de la Parole pour nous purifier. L’'idée et la mesure de la pureté sont les mémes pour Christ et pour nous : « Celui qui
dit demeurer en lui, doit lui-méme aussi marcher comme Lui a marché » [1 Jean 2, 6] ; «il se purifie, comme lui est pur » [



Jean 3, 3], Pour les relations ordinaires du peuple, considéré comme peuple d’adorateurs, avec I'Eternel, il y avait la
génisse rousse (Nomb. 19). Ses cendres étaient mises dans I'eau vive [Nomb. 19, 17] - ce qui veut dire que le Saint Esprit
applique par la Parole les souffrances de Christ pour le péché, au cceur et a la conscience de 'homme, dans le but de
le purifier. Ces souffrances pouvaient avoir toute leur force morale de purification, puisque le souvenir démontrait que
le péché avait été consumé, quant a I'imputation, par le feu du jugement de Dieu, dans le sacrifice de Christ Lui-méme.
Le sang de la génisse avait été mis par sept fois devant la porte du tabernacle [Nomb. 19, 4] "lieu ot nous venons de voir
que Dieu se rencontrait avec le peuple [29. 42-43]; mais pour rendre culte et servir Dieu, il faut posséder une purification
qui soit selon la mesure de Christ (autant du moins que nous réalisons cette mesure), afin que la conscience ne soit
pas mauvaise, et qu’ainsi il y ait progres.

22. T Voyez pour le sabbat : Gen. 2, 2-3; — Ex. 16, 5, 22, 30; 20, 8; 31, 12-17; 34, 21; 35, 2; — Lév. 23, 3; 19, 3,
30; — Nomb. 15, 32; — Deut. 5, 12; — Lév. 24, 8; — Es. 58, 13; — Ez. 20, 12; — Néh. 9, 14.

23. T Le tabernacle avait une double signification. Il était la manifestation des choses célestes (Héb. 9, 20-23), et le
moyen pour un peuple pécheur de se rapprocher la de Dieu. Mais il est intéressant d’envisager le tabernacle sous un
autre point de vue. Premierement, il signifie les cieux mémes, car Christ n’est pas entré dans le tabernacle, mais dans
le ciel mémelHéb. 9, 24] [ ’univers lui-méme, dans un certain sens, est la maison de Dieu. Mais, de plus, I'unité de
I'Eglise, comme édifice céleste, est représentée par le tabernacle de Dieu en Esprit. C’est le corps de Christ. Ces deux
sens, I'univers et I'Eglise comme maison, sont liés étroitement au commencement du chapitre 3 de I'épitre aux
Hébreux. Christ, Dieu, a bati toutes choses ; or nous sommes Sa maison[Héb- 3. 61 || remplit tout en tous [EPN- 1. 23] mais
demeure dans I'Eglise ; ce sont deux cercles concentriques, quoique bien différents dans leur nature. Comparez aussi
la priére d’Ephésiens 1, 21 et 22, qui lie ces deux choses sous Christ Chef, et encore plus clairement Ephésiens 2, 16
et 21. En Ephésiens 1, nous avons Christ Chef, non pas Sa demeure, quoique la relation soit la méme. Comparez
Ephésiens 4, 4 & 6, quoiqu'’ici ce soit sous la forme de I'Esprit, du Seigneur, et de Dieu, ce qui ne signifie pas
simplement demeurer. Ce qui répond le plus complétement & cette pensée, c’est la priére d’Ephésiens 3, ou «la
largeur et la longueur, la profondeur et la hauteur » [V- 18] ne se rapportent pas a I'amour, mais a la scéne tout entiére de
la gloire de Dieu, au centre de laquelle nous avons notre place, parce que Christ qui est le centre demeure en nous.
Sous un autre point de vue, la personne et la plénitude de Christ Lui-méme se trouvent représentées par le tabernacle ;
car Dieu était en Christ[2 Cor. 5, 19] et ainsi le déchirement du voile est appliqué par I'apétre a la chair de Christ, ou si
I'on veut le voile lui-méme : « a travers le voile, c’est-a-dire sa chair » [Héb. 10, 20]_ || est évident que la demeure de Dieu
est I'idée centrale de ces choses, comme un homme demeure dans sa maison, dans sa propriété.

24. T L’appel aux promesses inconditionnelles faites aux péres, quand il s’agit du rétablissement du peuple de Dieu,
est un principe général. Salomon[1 Rois 8, 53] Nghémie [Néh- 1, 8] Daniel [Dan- 9, 11-13] ne remontent pas & ces promesses
inconditionnelles, mais s’arrétent a Moise, ce qu'il est important de remarquer pour avoir I'intelligence des voies de
Dieu envers Israél.

25. T C’est pourquoi cette révélation de Dieu, quoique le caractére qui y est proclamé soit si riche en bonté, est
appelée par I'apétre le ministére de mort et de condamnation (2 Cor. 3, 3, 7, 9). Car si le peuple était encore sous la
loi, plus Dieu était bon, plus le peuple était coupable.

26. T Jaloux pour la gloire de Dieu, Moise anticipa le tabernacle qui devait étre dressé selon les pensées et les
ordonnances de Dieu, et qu’il avait vu, étant en communication avec Lui sur la montagne. C’était bien au fond la méme
chose; mais ce tabernacle était hors du camp, et, aux yeux des hommes, il présentait une espéce de désordre,
n’ayant ni la forme ni 'arrangement ordonné de Dieu. Dieu n’avait pas méme prononcé une parole pour dire a Moise
de le faire. Toutefois, Dieu manifestait Ia Sa présence, et la foi y trouvait ce qu’elle venait y chercher : une tente ou
Dieu se faisait voir et ou Il voulait qu’on vint Le rencontrer. On peut méme dire que la construction de cette tente fut,
pour la foi, une occasion de se montrer avec plus d’évidence que lorsque le tabernacle fut dressé régulierement. Alors
la colonne de nuée descendit comme un témoignage a la foi de Moise.

27. T Ici Moise représente réellement Christ, mais non pas Christ hors du camp.

28. T Il est de tout intérét de voir que, quelle que fit la gloire dans laquelle Dieu s’est manifesté & Moise sur la
montagne, avant la chute du peuple, ou quelle que fOt celle qui lui a été révélée plus tard, comme bases du
gouvernement de Dieu, c’est a la suite de sa séparation du camp corrompu (séparation accomplie par la foi, parce que
la conscience I'exigeait), que l'intelligence des voies de Dieu, I'intimité que lui a value cette intelligence, et par
conséquent la gloire, lui ont été accordées. C’est dans cet état de séparation qu’elles se réalisent; séparation,
souvenons-nous-en, qui découle du sentiment de la gloire de Dieu.



29. T Ainsi Christ, bien qu’ll fit ordonné de toute éternité, a été tenu en réserve. |l ne fut manifesté comme vrai
propitiatoire, qu’aprés que la loi eut été présentée et que 'homme I'eut méconnue. Elle n’existe maintenant que
comme expression des grands principes de la justice exigée de ’lhomme, mais, pour le croyant, cachés et ensevelis en
Christ, qui donne au tréne de Dieu son caractére. Mais il a fallu premiérement casser[32. 191 et ensuite cacher ces
tables[Peut- 10, 5] (si redoutables pour I’'homme) de la parfaite, mais inflexible loi de Dieu. Dieu écrira cette loi, au
dernier jour, dans le coeur d’Israél qui Lui fut jadis si infidéle [Jér- 31, 33],

30. T Ici, toutefois, on voit I'excellence du Seigneur Jésus, qui doit avoir la prééminence en toutes choses. Moise, par
nature éloigné de Dieu, sort de I'état naturel pour s’approcher de Lui. Christ, qui était naturellement prés de Dieu, et
bien plus que pres, passe quarante jours dans un état hors de nature pour avoir affaire a 'adversaire, dans I'intérét de
I’'homme [Luc 4, 2],

31. T Le sabbat intervient toutes les fois qu'il y a un principe quelconque de relation, établi entre le peuple et Dieu. Le
sabbat est le résultat de cette relation; le peuple entre dans le repos de Dieu. Il faut observer que, tandis que le peuple
est placé positivement sous la loi, le principe des secondes tables était la loi aprés le pardon et la miséricorde. C’est
exactement le terrain sur lequel les chrétiens de nos jours veulent se placer : ils veulent introduire la loi aprés la grace
et la miséricorde. Mais Paul appelle cela : le ministére de la mort et de la condamnation(2 Cor. 3,7, 9], La premiére fois
que Moise monta sur la montagne, sa face ne devint pas resplendissante, et c’est a cela que I'apbtre fait allusion en 2
Corinthiens 3.



