L’affranchissement

Romains 8,1 a 11

J.N. Darby

Le passage qui est en téte de cet article est au fond la réponse de I'ap6tre a la question du chapitre
précédent : «Misérable homme que je suis, qui me délivrera de ce corps de mort?». — Cette question
suppose un homme troublé par le triste esclavage du péché. Le désir de la sainteté une fois réveillé chez lui, il
voit le péché a la lumiére de la loi, mais, ne pouvant venir a bout de s’en débarrasser, il se rend compte, par
une pénible expérience, non seulement de 'affreuse culpabilité du péché, mais du joug terrible que ce dernier
fait peser sur lui. Son &me ainsi oppressée soupire ardemment apres la délivrance.

Toutes les &mes n’en sont pas la. Il en est de trés indifférentes au fait que le péché est attaché a elles et les
sépare de Dieu. Elles sentent bien, peut-étre, qu’il leur faut avoir affaire avec Lui — et c’est de fait le début de
tout travail d’ame — elles ne nient pas qu’il y ait un compte a régler avec Dieu, mais elles renvoient ce
reglement a plus tard : au jour du jugement. C’est a ce jour-la que, ne voulant pas avoir affaire actuellement
avec le Juge, elles remettent la question de leur acceptation ou de leur rejet. Ces personnes peuvent étre
heureuses a la pensée que Dieu est bon, mais aussi longtemps que leur conscience n’est pas atteinte, c’est un
pauvre bonheur, une joie qui passe comme la rosée du matin. Il faut un travail bien autrement profond pour jouir
de I'affranchissement.

Lorsque I’Esprit de Dieu agit dans un homme, ce qu’il éprouve, c’est que Dieu prend connaissance de son
état maintenant. Sa conscience est obligée d’acquiescer au jugement qu’ll porte, jugement invariable, en tout
temps, a I'’égard de quelque dme que ce soit. |l n'est pas question pour elle de renvoyer cette comparution a
plus tard; c’est comme si elle était déja arrivée a ce jour solennel. Qu’est-ce, en effet, que ce jour, sinon la
manifestation, devant le juste jugement de Dieu, de I'état de notre ame ? Or on le réalise déja : les péchés
commis se présentent a la mémoire, on se sent coupable, et I'on sait d’autre part que Dieu ne saurait tolérer le
péché. On prend fait et cause pour Dieu contre soi-méme. C’est Pierre disant a Jésus : « Retire-toi de moi, car
je suis un homme pécheur ! » [Luc 5, 8], | es constatations se font de plus en plus affigeantes : alors qu’on désire
étre délivré du péché, on éprouve que ce dernier est une puissance agissante au-dedans de nous-mémes. D’un
cbté Dieu qui ne veut pas le péché, de l'autre le péché attaché a mes membres! On essaie de s’en
débarrasser, d’arriver a un point tel qu’on puisse se présenter devant Dieu, et c’est la une lutte dans laquelle on
succombe. Impossible de se décharger de ce péché détestable qui sépare de Dieu. On est mécontent de soi.
Bien plus encore, on trouve ensuite quon est soi-méme ce péché; car vous étes moralement ce que vous
aimez et désirez : si vous aimez 'argent, vous étes un avare; le pouvoir, vous étes un ambitieux. Le fruit est
mauvais, parce que l'arbre est mauvais. Les luttes se multiplient en vue de se délivrer. Vains efforts; on
pratique ce qu’on hait, on trouve dans ses membres une loi qui nous rend captifs de la loi du péché. Le cceur
soupire : Qui me délivrera? On est sans force. Tout secours qu’on cherche auprés de Dieu ne change pas
cette loi du péché et la mort en nous. On se trouve, de toutes manieres, incapable de se tenir en Sa présence.

L’homme du chapitre 7 est enfin forcé de regarder a un autre que lui-méme; il dit : « Qui me délivrera? ». Il a
été amené a la découverte que tout ce qui tient a ’hnomme, au premier Adam, est entierement perdu. Il faut un



second Adam — Christ. Il a fait I'expérience humiliante de tout ce que nous sommes, il a compris que I'arbre
est mauvais, que la pensée de I’'homme est mal en tout temps, et gqu’il n’y a qu’un remede : la mort totale de tout
cela. Il prononce lui-méme la sentence : il faut la mort, la fin judiciaire de la nature dans laquelle nous nous
trouvons devant Dieu. C’est la sentence divine, la mort, salaire du péché... mais c’est aussi le triomphe de la
grace. Celle-ci rend le témoignage le plus frappant — et c’est ce que les anges désirent sonder a fond — qu’il
faut la sentence de mort exécutée sur le péché, que Dieu ne le supporte pas, mais que c’est pour cela que
Christ est mort.

Nous voici morts dans nos fautes et dans nos péchésl(Eph. 2, 11; |a loi aggrave notre terrible position, car elle
fait abonder I'offense qui entraine la mort. Cette nature rebelle contre Dieu a manifesté jusqu’au bout son vrai
caractere : plus Dieu s’est révélé, plus ’homme s’est dressé contre Lui; sous la loi, il violait |a loi; Christ étant
venu, il rejette Christ : « Voici I'héritier, tuons-le » [Luc 20, 14] Alors le jugement final de Dieu est prononcé sur le
premier Adam. Il n’y a plus rien a demander de ’hnomme naturel; Dieu présente un autre homme. C’est la
I’évangile. Loin d’abandonner ’lhomme a son triste sort, Dieu agit, travaille en bonté, et révele Sa puissance a
salut. C’est ce dont nous avions besoin : nous étions privés de toute force, et Dieu vient a nous en puissance.
Pour nous secourir ? Non certes, mais pour nous délivrer! Comment pourrait-on parler de secourir une nature
qui n’est que péché, une nature rebelle a Dieu ? Aussi longtemps que ’homme nourrit la pensée de chercher en
Dieu le secours pour se rendre juste, il n’a pas trouvé le vrai fondement et se trompe quant au moyen d’étre
délivré. Bien des ames aimeraient avoir plus de force, plus d’énergie; mais comment 'avoir ? Telle est la
question. En nous il n’y en a pas, comment alors chercher a 'augmenter ? L’évangile, lui, est la puissance de
Dieu a salut, parce que la justice de Dieu y est révélée sur le principe de la foi pour la foi (Rom. 1, 17).
Remarquez aussi que c’est la justice de Dieu, qui y est révélée. La force le sera aussi, mais comme résultat de
la révélation de Sa justice : c’est I'évangile qui est la puissance de Dieu a salut.

Nous y apprenons quel accueil Dieu fera au pécheur. Cet accueil sera, non selon ses mérites, mais selon
les mérites de Christ. Christ Lui-méme, venu dans ce monde, y a manifesté la grace parfaite. Cette gréace a
surabondé, mais envers qui? Envers une pauvre femme adultere, envers un brigand cloué sur une croix,
envers des pécheurs qui n’avaient aucun espoir quelconque de se délivrer. Christ était venu pour cela. Fatigue,
contradiction, abandon, trahison, colere de Dieu, rien n’a pu arréter le cours de I'amour divin, mobile de tout ce
gu’ll faisait. L’amour au milieu du péché, tel est Jésus. — L’effet d’une telle révélation est d’abord de réveiller la
conscience, puis de faire désirer la délivrance ; car, comment s’accommoder du péché quand on Le connait,
Lui ? La pensée s’arréte sur Lui, et quelle découverte! C’est ce que I'apbtre exprime ici, quand il considere
Christ : Il est venu «en ressemblance de chair de péché et pour le péché »[v- 31. Quelle place pour le Fils méme
de Dieu! Je vois ici ce qu’est le péché aux yeux de Dieu ! Christ vient avec une vie d’homme, dans laquelle I
peut prendre sur Lui non pas seulement nos péchés, mais le péché. |l est fait péché, |l est crucifié ; la question
du péché se regle a notre sujet entre Dieu et Son Christ. Puis Il meurt, Il quitte la vie a laquelle le péché s’est
attaché pour gqu’ll le porte, Lui qui était sans péché. « En ce qu’il est mort, il est mort une fois pour toutes au
péché »[Rom. 6,10] || en a fini avec le péché a tout jamais.

C’est la que je vois Christ. La grace L’a placé ou le péché m’avait placé. Pour abolir le péché par le sacrifice
de Lui-méme, Il a quitté la vie a laquelle le péché se rattachait. C’est bien plus que si j'avais gardé la loi tout
entiére, car la loi de Dieu ne demandait pas que le Fils de Dieu donne Sa vie pour des pécheurs. Christ I'a fait,
et c’est quelque chose d’entiérement étranger a la loi. Paul avait saisi cela, lui qui, irréprochable quant a la loi,
ne voulait cependant pas de sa justice propre. La loi ne demandait pas I'obéissance jusqu’a la mort, elle voulait
l'obéissance pour vivre. Christ a glorifié Dieu sur la terre en toutes choses, Il s’est soumis a tout, méme a
mourir. Aussi Dieu, en justice, L'a-t-1l fait asseoir a Sa droite dans le ciel. C’est la justice de Dieu, la justice



accomplie ; Christ, second Adam, est dans la gloire de Dieu. Je suis aussi certain que le second Adam est dans
la gloire céleste que je suis sOr que le premier Adam a été chassé du paradis terrestre. Désormais je vois
I’lhomme devant Dieu en vertu de cette ceuvre accomplie pour le salut; la justice de Dieu s’y révéle. Voudriez-
vous tenter d’accomplir la justice de Dieu? C’est chose impossible, mais la foi reconnait que Christ I'a
accomplie, et si pleinement qu’ll en a déja recu la récompense ; Etienne L’a vu ainsi. Avant que I’évangile soit
annonce, et pour qu’il le soit, la justice de Dieu est accomplie, et le Fils de ’'homme prend place a la droite de
Dieu.

Quand I'ame saisit cela, il n’y a plus de lutte. La justice de Dieu lui est révélée, comme une justice
accomplie. Elle le croit et jouit de la paix faite par le sang de la croix de Christ. C’est le ministére de la justice,
qui est aussi celui du Saint Esprit, car Christ, monté en haut, a envoyé le Saint Esprit ici-bas. Je recois la vie, je
recois le Saint Esprit, j'ai la force, une force qui vient a la suite de la justice, et non pour I'atteindre. La vie
chrétienne posséde la puissance de la vie méme de Dieu parce que la justice de Dieu lui appartient, et cette
puissance se montre jusque dans notre résurrection (v. 11). L’Esprit habite dans le croyant; Il est les arrhes de
I'héritage(Eph. 1, 14]; mais, remarquons-le, il n'est jamais dit qu’ll soit les arrhes de I'amour de Dieu, car
«|'amour de Dieu est versé dans nos coeurs par I'Esprit Saint qui nous a été donné » [Rom. 5, 5],

Je suis bien petit pour saisir la portée de ce que je dis la, mais j’en sais la vérité. Je suis dans l'infini; je ne
puis le mesurer, mais c’est parce que je ne puis le mesurer que je sais que j’y suis. Je suis fait justice de Dieu
en Christ; mon dme est parfaitement au large devant Dieu. Si je suis négligent, je faillirai, mais pourrai-je en
accuser I'amour divin? L’amour ne peut supporter le joug du péché, joug dont j'ai été délivré pour marcher
selon I'Esprit. Il n’est pas dit : « pour marcher droitement », quoique, évidemment, cela soit vrai, mais : «pour
marcher selon I'Esprit ». C’est /a liberté. Ma nature nouvelle aime les choses que Dieu aime ; quant a mon corps
mortel, «la vivification» I'attend. L’apbtre exprime ailleurs la conséquence pratique de cette certitude : Il ne
désire pas étre dépouillé, mais il désire que ce qui est mortel soit absorbé par la vie (2 Cor. 5, 4); il voit cette
puissance de vie en Christ. Tel est I'heureux sentiment de cette vie, le croyant ne reconnait comme vie que
celle de I'Esprit. Le fondement sur lequel tout repose, c’est I'évangile. |l est la puissance de Dieu en salut a
quiconque croit[Rom- 1, 16] parce que la justice de Dieu y est révélée.

Connaissez-vous tous, chers lecteurs, dans toute sa portée, une telle délivrance ? Je le répéte, il vous faut
commencer par connaitre votre impuissance. Aussi longtemps que vous luttez et que vous cherchez de Dieu le
secours, vous n’étes pas arrivé a la découverte qu’il n’y a pas de bien en vous. Dieu ne peut secourir le mal. Il
vous faut voir ce que vous étes devant Lui, et que tout ce que vous étes est jugé, condamné. L’homme a peine
a convenir qu’il est totalement ruiné, sans force, impie; que la mort et la condamnation sont désormais
prononcées sur lui-méme ; que Christ, ayant porté cette condamnation, en a éternellement fini avec le péché
dont nous ne pouvions nous débarrasser. C’est le second Adam qui est ma part dans le ciel, comme le premier
était ma ruine sur la terre. Vous ne vous connaissez pas, vous aimeriez étre meilleur, plus content de vous-
méme ; mais il vous faut étre définitivement mécontent de vous, pour faire place au bien qui vient de Dieu. Il
s’agit, en effet, non de votre justice, mais de la justice de Dieu. Tant que vous ne I'aurez pas, vous ne serez pas
délivré ; et ou la trouver si ce n’est en Christ ? En Lui je trouve la vraie liberté spirituelle et sainte, devant Dieu et
devant ’'Ennemi.

Je désire que I'ceuvre soit profonde en chacun de ceux qui me lisent. Ce n’est que dans la présence de Dieu
qu’on peut juger le péché; Dieu est lumiere, et la seulement je vois ce que je ne puis discerner hors de cette
présence. Lui-méme peut accomplir cette ceuvre réelle, pénétrante; nous faire juger ce que nous sommes



devant Lui, et ce qu’est le péché. Alors nous comprendrons I'amour qui a porté Jésus a étre fait péché pour
nous !



