L’affranchissement en Christ

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n°® 11]

«Car la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus m’a affranchi de la loi du
péché et de la mort ».
(Rom. 8, 2)

Qu’est-ce que le vrai affranchissement en Christ et comment y parvenons-nous? Nul chrétien ne devrait
aborder ces questions a la légére, car leur juste compréhension lui est de la plus grande importance. Notre
justification en Christ assure pour toujours notre position dans la présence de Dieu; notre affranchissement en
Christ nous fait marcher dans cette présence. Notre assurance devant Dieu se fonde sur la mort de Christ a la
croix, et notre marche devant Lui se fonde sur la vie du Christ ressuscité, Christ pour nous et Christ en nous.

Il'y a beaucoup de croyants qui ne sont pas réellement affranchis, et il y en a beaucoup qui le sont sans
connaitre le vrai affranchissement. La réalité de I'affranchissement manque a ceux-la, et la connaissance de
I'affranchissement a ceux-ci. La différence entre eux est trés grande, quoique les résultats et les expériences
soient souvent les mémes. La vérité affaiblie et mélangée, que lisent et entendent les premiers, les retient
pendant des années dans I'esclavage et dans la crainte ; la méme cause empéche les autres de marcher dans
la liberté. Dans tous les cas, la puissance de la vérité et son efficace bénie sont perdues a cet égard. Le cceur
est inquiet et accablé, la marche est affaiblie et entravée, le nom de Dieu n’est pas glorifié ; ainsi les sérieuses
exhortations de la Parole & marcher d’une maniére digne de Dieul! Thess. 2, 12] gsont sans effet et le témoignage
devant le monde est altéré et obscurci.

Tout cela sera de la plus grande importance pour le croyant dont le coeur est simple et droit, et il ne pourra
pas se tranquilliser par la triste découverte que ces expériences sont si générales parmi les chrétiens
d’aujourd’hui. Il craint et il aime le Seigneur, et il ne désire rien plus ardemment que la gloire de Son nom. I
cherche, en vérité, a étre un serviteur soumis de Celui qui I'a racheté par Son propre sang et un enfant
obéissant de Celui qui I'a fait renaitre selon Sa grande miséricorde. Il aime les traces bénies du Seigneur, et il
regarde comme son grand privilége de Le suivre et de porter Son opprobre. Mais aussi longtemps qu’il n’est
pas véritablement affranchi, ou qu’il ne connait pas le vrai affranchissement, il rencontre des difficultés
insurmontables; la chair et le péché qui y demeure élévent constamment des obstacles sur son chemin. Quelle
joie ne sera-ce donc pas pour lui de connaitre véritablement que Dieu a parfaitement aplani le chemin en
Christ, et qu’ll en a 6té tous les obstacles.

Pour ce qui regarde la doctrine de l'affranchissement, comme toute autre vérité divine, il est treés important
de reconnaitre qu’on ne peut la comprendre par I'entendement naturel (1 Cor. 1, 25). Aussi longtemps que le
chrétien apportera la sagesse humaine et l'intelligence naturelle dans I'étude de la Parole de Dieu, il en
affaiblira la vérité pour lui-méme et y mettra de la confusion. Quand Dieu a parlé, nous n’avons plus rien a dire,
plus rien a ajouter ni a considérer, mais tout simplement a croire, a croire fermement et sans réserve. Si nous
méditons Sa Parole, nous ne devons pas nous en approcher avec une opinion précongue, ni avec ce que nous
savons ou ce que nous avons entendu ou lu, si ce n’est pour éprouver, au moyen de la Parole, et nos opinions
et celles des autres hommes, pour voir et juger si tout cela est bien selon la vérité. Cette précaution, cette
sagesse divine est spécialement nécessaire de nos jours, ou tant de doctrines erronées sont en vogue, ou des
chrétiens méme enseignent et écrivent, sur les choses de Dieu, tant de principes plus ou moins mélangés



d’erreur, parce que si souvent ils élevent leur connaissance, qui devrait étre toujours soumise a la Parole de
Dieu, au-dessus de cette Parole. Oh ! 'on n’en peut calculer les tristes conséquence pour tant d’ames qui, tout
en déclarant que la Parole de Dieu est la seule régle de notre vie et de notre marche, se laissent pourtant guider
par les discours et par les livres des hommes, plutét que par la simple vérité des Ecritures, et qui aussi savent
bien mieux et plus aisément parler de ceux-la que de celle-ci. Si la pensée que c’est la Parole de Dieu nous
remplissait de vénération, chaque fois que nous la méditons, une sainte crainte nous empécherait toujours d’y
méler nos propres opinions, et plus encore de les faire prévaloir sur elle; car en agissant ainsi nous ne faisons
gu’affaiblir la vérité pour nous-mémes, et souvent méme que la rendre inefficace sur nos cceurs. La Parole de
Dieu seule est la source d’ou nous pouvons tirer la pure vérité, et I'onction du Saint Esprit y guidera
certainement celui qui est simple et droit et lui en ouvrira la vraie intelligence au moyen de la foi. Examinons
donc toutes nos opinions relativement au sujet qui nous occupe, a la lumiére du Saint Esprit, et d’aprés la
Parole de Dieu. Soyons préts a rejeter résolument tout ce qui n’est pas d’accord avec cette sainte Parole,
quelque ancien et généralement admis que cela puisse étre; et recherchons, recevons et retenons fermement
I'enseignement de Dieu sur ce sujet, ainsi que sur tout autre, avec un cceur simple et rempli de I'assurance de
la foi.

Considérons d’abord le chapitre 7 des Romains.

Il arrive souvent que de vrais chrétiens en appliquent la derniére partie a eux-mémes, a leur propre
préjudice, uniquement parce qu'ils le lisent superficiellement et adoptent trop Iégérement le commentaire des
autres la-dessus. Il est assez ordinaire de les voir dire que c’est leur propre état qui est dépeint dans des
passages tels que ceux-ci, versets 14 et 19 : « Moi... je suis charnel, vendu au péché ; — le bien que je veux, je
ne le pratiqgue pas; mais le mal que je ne veux pas, je le fais». lls en font une telle application, parce gu’ils
croient que I'ap6tre parle ici de son propre état intérieur. On hésiterait, certes, a admettre cette pensée, si I'on
se donnait la peine de rapprocher de ces paroles les nombreux passages qui rendent témoignage a la marche
de Paul. Nous lisons, par exemple, dans 1 Thessaloniciens 2, 10 : « Vous étes témoins, et Dieu aussi, combien
nous nous sommes conduits saintement, et justement, et irréprochablement, envers vous qui croyez». |l
pouvait dire hardiment aux Corinthiens (1 Cor. 11, 1) : « Soyez mes imitateurs, comme moi aussi je le suis de
Christ». Il disait encore a Timothée (2 Tim. 3, 10) : «Mais toi, tu as pleinement compris ma doctrine, ma
conduite, mon but constant, ma foi, mon support, mon amour, ma patience, etc. ».

Comment concilier tous ces passages avec ces mots : « Le bien que je veux, je ne le pratique pas », etc. ?
Je pense que personne n’aura la témérité de soutenir que, dans les passages cités ci-dessus, et tant d’autres
analogues, I'apdtre ne parle que de sa bonne volonté, et que, quant aux actes, il faisait tout le contraire. Et
qguand il exhortait si souvent les chrétiens a marcher d’'une maniéere digne de Dieull Thess. 2, 12] ou de I'évangile
du Christ[Phil. 1, 27] 'il n’entendait assurément pas par la se borner a réveiller en eux de bonnes résolutions et le
désir de marcher dignement. Comment aurait-il pu adresser de telles exhortations a autrui, s’il devait
reconnaitre que, quant a lui-méme, il ne pratiquait pas le bien qu’il voulait faire, et faisait le mal qu’il ne voulait
pas; ou, en d’autres termes, s’il e(it été encore lui-méme assuijetti a la loi du péché sans pouvoir accomplir le
bien ?

Le Seigneur Jésus dit a Ses disciples : « Celui qui a mes commandements et qui les garde, c’est celui-la qui

m’aime» (Jean 14, 21). Il ne s’agit certainement pas ici d’'une bonne disposition a garder Ses
commandements, mais de leur réelle observation. Ailleurs Il dit (Jean 15, 14) : «Vous étes mes amis, si vous



faites — non pas si vous voulez ou désirez faire — tout ce que moi je vous commande ». Voici un témoignage
de I'apbtre Jean (1 Jean 2, 3-5) : «Et par ceci nous savons que nous le connaissons, savoir si nous gardons
ses commandements. Celui qui dit : Je le connais, et qui ne garde pas ses commandements, est menteur, et la
vérité n’est pas en lui. Mais quiconque garde sa parole — en lui I'amour de Dieu est véritablement consommé ».
Dans un autre endroit (1 Jean 5, 3), le méme apétre dit : « Car c’est ici 'amour de Dieu, que nous gardions ses
commandements, et ses commandements ne sont pas pénibles ». Ces paroles sérieuses nous montrent bien
clairement qu’il est question d’'un réel accomplissement de Ses commandements et de Sa Parole, et non pas
seulement de la volonté de les accomplir.

Nous lisons encore en Hébreux 9, 14 : « Combien plus le sang du Christ qui, par I'Esprit éternel, s’est offert
lui-méme a Dieu sans tache, purifiera-t-il votre conscience des ceuvres mortes, pour que vous serviez le Dieu
vivant». Et dans Tite 2, 14 : «Notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ, qui s’est donné lui-méme pour nous,
afin gqu’il nous rachetéat de toute iniquité et qu’il purifiat pour lui-méme un peuple acquis, zélé pour les bonnes
ceuvres ». Quelque précieux et bénis que puissent étre de tels passages des Ecritures, il arrive souvent qu’on
n’y fait guere attention et qu’on ne les apprécie pas assez. La vraie et triste raison en est que nous nous
cherchons nous-mémes, et non pas la gloire de Dieu. Pour beaucoup de chrétiens, c’est I'assurance du salut
qui est la premiére et la derniere, si ce n’est I'unique affaire. lls n’ont pas a cceur l'intention du Seigneur qui a
été de s’acquérir un peuple saint pour Le servir de franche volonté, et encore moins le bon plaisir du Pere,
d’avoir des enfants qui L’honorent par une humble obéissance. Les pensées que I'ceuvre de Christ leur inspire
ne dépassent pas leur propre rédemption. Mais les intentions de Dieu et les pensées de Dieu vont plus loin.
Certainement, dans Sa miséricorde, Il pensa tout d’abord a notre rédemption ; Il avait en vue notre bonheur, en
livrant pour nous Son Fils unique et bien-aimé; mais notre bonheur est li€¢ a Son bonheur; dans notre
délivrance et notre acceptation, Son amour et Sa joie trouvent leur satisfaction.

Pierre s’adresse ainsi aux croyants (1 Pier. 2, 9) : « Mais vous, vous étes une race élue, une sacrificature
royale, une nation sainte, un peuple acquis, pour que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des
ténébres a sa merveilleuse lumiére ». L’intention de Dieu était de posséder un tel peuple. Mais Il ne pouvait pas
le trouver sur la terre, tant qu’ll ne I'avait pas préparé Lui-méme en Jésus Christ. Il avait, il est vrai, auparavant
choisi Israél pour Son peuple, mais sous la condition qu’il Lui obéirait et qu’il marcherait dans Ses voies. Israél
promit de le faire, parce que, dans son aveuglement, il ne connaissait ni sa propre faiblesse, ni la sainteté de
Dieu; aussi sa désobéissance et sa déchéance ne se manifestérent que trop tét. Dieu donna, sans doute, a ce
peuple bien des preuves visibles de Sa faveur; Il le conduisit avec patience et avec amour dans Ses
merveilleuses voies; Il le combla de toutes sortes de bénédictions, mais malgré tout cela, Israél se montra
toujours un peuple de col roide, incirconcis de coeur et d’oreilles. Ce peuple ne répondit donc pas aux intentions
de Dieu, et ne satisfit pas Son amour et Sa joie, parce que c’était un peuple qui aimait toujours la voie de
I’égarement, qui n’obéissait pas a la voix de son Dieu, et ne marchait pas dans Ses sentiers. Aussi Jéhovah fut-
Il obligé de dire : « Vous n’étes pas mon peuple » [Os- 1, 9][1].

[l voulait avoir un peuple saint, un peuple qui Le servit en vérité et qui fit «zélé pour les bonnes
ceuvres » [Tite 2, 14]» mais Israél servait le péché, il était zélé pour les mauvaises ceuvres. Leur marche entiére
sous la loi n’était qu’un fruit pour la mort; «ils étaient charnels, vendus au péché » [Rom. 7, 14],

Maintenant Dieu s’est choisi un peuple, dont I'acceptation et la slreté ne sont pas fondées sur sa propre
obeéissance, mais uniquement sur le sang de Jésus. D’aprés I'alliance du Sinai, ceux-la devenaient Son peuple,
en Le servant; mais ceux-ci Le servent, parce gu’ils sont Son peuple, «créé en Jésus Christ pour les bonnes
ceuvres » [Eph. 2, 101 Mais si ce peuple devait encore faire cette confession : « Je suis charnel, vendu au péché »,



ou : «Je ne fais pas le bien que je voudrais faire, mais je fais le mal que je ne voudrais pas faire », en quoi
consisterait la différence, pour ce qui regarde la marche ici-bas, entre I'un et I'autre peuple[2] ? Serait-ce en ce
que ceux-la ne savaient pas qu’ils ne pouvaient servir Dieu, et que ceux-ci le savent? Ce serait la une bien
pauvre différence ! Combien peu alors serait atteint le but de Dieu, d’avoir un peuple qui Le servit en vérité et
qui fOt zélé pour les bonnes ceuvres ! Le sang de Jésus n’aurait-il pas aussi manqué son but sous ce rapport ?
Son pouvoir et son efficace ne seraient-ils pas ainsi mis en question ? Et enfin le témoignage rendu par le Saint
Esprit au sujet de ce sang, qui purifie nos consciences des ceuvres mortes et qui nous rend capables de servir
le Dieu vivant, ne serait-il pas démenti ?

Ne nous laissons donc pas arréter par nos propres opinions, et ne mettons pas nos expériences, ni celles
des autres chrétiens, a la place de la Parole de Dieu. Autrement, comme nous I'avons vu, nous rendrions vaine
I'intention de Dieu, nous affaiblirions I'efficace du sang de Christ, nous déshonorerions le témoignage du Saint
Esprit et nous nous dépouillerions du privilege béni de servir Dieu et de glorifier Son nom. Ne nous laissons
pourtant pas non plus aller a nous imaginer que ce service et cette glorification sont accomplis par le désir de
vouloir faire le bien. Il n’est rien de plus contradictoire qu’une pareille affirmation, rien qui déshonore davantage
la Parole de Dieu et qui en détruise autant I'efficace sur le coeur des croyants.

Si 'on examinait de plus pres cette maxime devenue si générale : « Je voudrais ou j’aimerais pouvoir servir
Dieu », on trouverait, hélas ! que chez plusieurs ce n’est la qu’une phrase, au moyen de laquelle ils cherchent a
tranquilliser leur conscience et a éluder les exhortations du Saint Esprit. On pourrait a peine croire qu’il y a
beaucoup de chrétiens qui regardent comme un manque d’expérience et de connaissance de soi-méme, de
parler d’'une marche digne de I'’évangile, d’'un cceur droit et sincére et de I'observation des commandements de
Dieu et de Christ. lls ne voient la qu’un retour aux ceuvres de loi, une prétention de la chair, dont ils ont si
souvent éprouvé l'incapacité. Mais ils ne reconnaissent pas le caractere de la vie que toute d&me affranchie
possede dans le Christ ressuscité; ils ne comprennent pas davantage la puissance de I’'Esprit qui habite en
eux. lls font ainsi, de 'ap6tre Paul, un docteur de la loi; cependant, nous voyons avec quel zele cet apbtre
cherche a convaincre les croyants qu’ils sont completement affranchis de la loi, tout en leur adressant
beaucoup d’exhortations a marcher d’une maniére digne de leur vocation céleste. Ces dmes jugent I'Esprit par
la chair et Le contristent, elles font plier la Parole de Dieu sous leurs expériences et I'affaiblissent. Elles
estiment trop peu l'autorité de cette Parole, et voila pourquoi elles I'étudient superficiellement, aussi la
connaissance gu’elles en ont demeure toujours bien imparfaite. Le grand sujet de leurs conversations et de leur
édification consiste dans les expériences que font ces chrétiens sur la corruption et la totale faiblesse de la
chair, et ils se servent souvent bien tristement de la Parole de Dieu pour appuyer leurs expériences charnelles
sur quelques passages mal compris ou isolés de leur contexte.

Je le répéte, le but de Dieu a notre égard est d’avoir ici-bas un peuple qui, purifié des ceuvres mortes [Heb. 9,
14] par le sang de Jésus Christ, Le serve de franche volonté — un peuple zélé pour les bonnes ceuvres[Tite 2, 14]

[3].
Oh'! que ces paroles, ce privilege béni de servir Dieu et d’étre zélé pour les bonnes ceuvres, soient toujours
vivantes devant nos ames !

Il est encore beaucoup de chrétiens qui, dans la sincérité de leurs cceurs, disent : «Je désire en vérité
marcher de maniére a plaire a Dieu ; mais je ne le puis pas. J’aime le bien et je désire le faire, mais la force me
manque. Cela me cause beaucoup de peine et d’angoisse, mais aucun changement n’a lieu. Je prie le
Seigneur de m’aider, et je trouve du soulagement et des consolations auprés de Lui; mais cela ne dure pas
longtemps, je retombe bientdt dans le méme état, et je me retrouve toujours sans force ». Un tel langage est



sincere, et il y a des promesses faites a la droiture. De telles &mes trouveront sGrement qu’il vaut la peine de
sonder la Parole de Dieu a I'égard de ce sujet si sérieux et si important, et j'espére qu’elles ne liront pas ces
lignes sans profit.

* *

Retournons a notre méditation du chapitre 7 de I'épitre aux Romains. Je remarque d’abord que nous y
trouvons souvent le petit mot «loi», mais non pas toujours, comme nous allons le voir, en rapport avec une
seule et méme chose. Si je suis sous une loi, je suis sous une autorité qui m’impose des obligations, qui me
dicte des exigences. Que jaccomplisse ces obligations ou non, que je puisse les accomplir ou que je ne le
puisse pas, que je le veuille ou ne le veuille pas, que je le fasse contre ma volonté ou de bon gré — la loi exige,
et elle ne peut étre satisfaite que par son parfait accomplissement. Dans ce chapitre, I'apdtre s’adresse d’abord
a ceux qui connaissent la vraie signification d’une loi : « Je parle a gens qui entendent ce que c’est que [la] loi »
(v. 1). Ici donc le mot loi est tout a fait général. «Ignorez-vous, fréres... que la loi a de I'autorité sur ’lhomme
aussi longtemps qu’il vit?». Aussi longtemps qu’une loi subsiste ou qu’elle est en vigueur, celui qui lui est
asservi est assujetti a ses exigences; il n’y a que la mort qui puisse I'en affranchir. C’est ce que I'apbtre montre,
aux versets 2 et 3, par la loi du mariage : « Car la femme qui est soumise a un mari, est liée a son mari par la loi,
tant qu’il vit; mais si le mari meurt, elle est déliée de la loi du mari, etc. ». Nous en trouvons I'application aux
croyants, au verset 4. Mais remarquez encore que le mot «loi», dans ce passage, ne se rapporte pas
seulement aux dix commandements, mais a tout ce que Dieu exigeait du peuple d’Israél, a tout ce qui était la
condition de leur relation avec Lui; oui, a tout ce que la justice de Dieu demande a chaque homme, comme tel.
Sous cette loi, ’lhomme est nécessairement perdu. Aussi est-ce pour tous une question des plus sérieuses que
celle-ci : « Comment puis-je étre affranchi de la loi ? ». A cette question la Parole de Dieu seule nous donne,
dans plusieurs passages, une réponse pleinement satisfaisante. Il est vrai que nous ne pouvons nous
soustraire a la domination de la loi que Dieu a donnée, car tout ce qu’ll exige des hommes est parfaitement
juste. Mais Dieu nous a préparé en Christ une voie légitime pour arriver au plus entier affranchissement de la loi
— une voie qui nous en délivre complétement et pour toujours. Et cette voie est : «la mort» (v. 4). «C’est
pourquoi, mes fréres, vous aussi, vous avez été mis a mort a la loi par le corps du Christ... ». Ici, comme dans la
loi du mariage, la mort est le seul moyen de parvenir a I'affranchissement, «la mort... par le corps du Christ ». Je
reviendrai plus tard sur le caractere et la nature de cette mort; ici je ne parle que du fait. — Ainsi la mort nous
rend libres, parfaitement libres a I'égard de la loi et de ses justes exigences, car une loi n’a affaire qu’avec des
personnes vivantes et non pas avec les morts. Or le croyant est mort a la loi par le corps de Christ, comme
nous le voyons clairement ici; comme homme naturel et soumis a la loi, il est entierement mis de céte, il est,
dans ce corps, crucifié avec Christ et n’est plus du tout sous la domination de la loi. Je ne parle pas ici de la
vérité bénie, que la loi a trouvé, en Christ, sa pleine satisfaction a I'’égard de nos péchés, mais je veux dire que
nous tous qui croyons, nous ne sommes plus sous la loi et que nous n’avons donc, sous aucun rapport, a nous
placer sous la loi, pas plus relativement a ses justes exigences, que relativement a ses justes jugements. La loi
n’est, pour ainsi dire, plus la pour nous, ou plutét nous ne sommes plus la pour la loi, parce que « nous sommes
morts a son égard par le corps du Christ ».

Telle est la simple doctrine de la Parole de Dieu sur ce sujet; nous possédons par la foi cette vérité bénie et
nos coeurs reconnaissants se réjouissent de notre parfait affranchissement de la loi. Quand on discute la-
dessus, une pensée s’éléve ordinairement, c’est que I'assurance d’un si parfait affranchissement de la loi doit
engendrer de I'indifférence pour ce qui en regarde la transgression. Mais si nous considérons la seconde partie
de ce verset, nous voyons combien une telle pensée est fausse et mal fondée : « pour étre a un autre, a celui



qui est ressuscité d’entre les morts, afin que nous portions du fruit pour Dieu ». C’est en rapport avec la loi que
nous portons du fruit pour la mort (v. 5) ; mais parfaitement affranchis de la loi et en connexion avec Christ, vrai
homme, nous portons du fruit pour Dieu. C’est la pour le croyant le résultat béni d’'un réel affranchissement.
Dans le verset 5, les mots : «quand nous étions dans la chair» sont aussi a remarquer; ainsi nous ne
«sommes » plus, mais : «nous étions ». Nous lisons de méme, au chapitre 8, 9 : « Or vous n’étes pas dans la
chair, mais dans I'Esprit ». Il va sans dire qu’ici et dans plusieurs autres endroits, le mot « chair » ne signifie pas
la chair extérieure, visible, ou le corps, mais la chair dans le sens moral, I'étre naturel, I'état ou la position de
I’lhomme naturel devant Dieu et sous la loi. L’homme renouvelé en Christ n’est plus dans cette position devant
Dieu. Il est complétement affranchi de la loi, car il n’est plus dans la chair et partant plus sous la loi, mais il est
dans I'Esprit. Cependant la chair existe encore en lui, mais il n'est plus sous sa domination, et la chair ne
représente plus, comme auparavant, sa position devant Dieu. Notre service devant Lui prend aussi un tout
autre caractere, comme nous le lisons au verset 6. Comme morts a la loi, notre service ne peut étre ni dans la
chair, ni sous la loi; la mort par le corps de Christ a mis entierement de cété cette position et pour toujours.
Nous sommes renouvelés en Christ, nous sommes dans I'Esprit. Voila la vérité relativement a tous ceux qui
sont dans le Christ Jésus. Il n’est pas question ici de leur faiblesse ou de leur force, il n’est pas question de la
marche d’un chrétien, mais seulement de la nouvelle position, a laquelle tous les croyants sont parvenus — non
par eux-mémes — dans le Christ ressuscité, et qu’ils se sont appropriés par la foi. « Mais maintenant nous
avons été déliés de la loi, étant morts dans ce en quoi nous étions tenus, en sorte que nous servions en
nouveauté d’esprit, et non pas en vieillesse de lettre » (Rom. 7, 6).

Puisqu’il était donc impossible de servir Dieu sous la loi, et puisqu’il faut en étre entierement délivré et
affranchi pour servir Dieu en Christ et porter du fruit pour Lui, la pensée pouvait aisément surgir, que la loi elle-
méme est péché et qu’elle a une mauvaise influence. L’apdtre répond a une telle pensée dans les versets
suivants. Il justifie la loi de toute accusation et il en établit le vrai caractére, tout comme il met en évidence tout
'odieux du péché. Je ferai tout d’abord remarquer que Paul se sert ici du mot «je», afin de rendre son
instruction sur ce point plus simple et plus claire. C’est cependant ce petit mot qui a fait faire fausse route a tant
d’ames et qui les a empéchées de bien comprendre ce passage. Elles pensent, comme nous I'avons déja dit,
que I'apétre parle ici de lui-méme, de son propre état moral. Elles ont cette opinion, parce qu’elles ne lisent ce
passage que superficiellement, et rarement en connexion avec les chapitres qui précédent et qui suivent; et
plusieurs se plaisent a garder cette opinion, parce qu’ils y voient un motif de se tranquilliser sur leur propre état.
Mais les chapitres 6 et 8 seraient non seulement en contradiction avec cette interprétation, mais encore ils
n’auraient plus de sens, si 'ap6tre parlait de lui-méme, de son propre état devant Dieu, dans la derniére partie
du chapitre 7. Il est a remarquer que, dans cette portion du chapitre, il n’est question ni de Christ, ni du Saint
Esprit, mais seulement de la loi, de la puissance du péché, de I'impuissance et de la corruption de la chair et
des efforts inutiles de I’'homme placé dans cette position. Jésus Christ n’est introduit qu’au verset 25, comme le
seul refuge, le seul libérateur de celui qui est captif sous la loi du péché et de la mort, ou comme la seule
réponse satisfaisante a la question : « Misérable que je suis, qui me délivrera de ce corps de mort ? ». Etait-ce
réellement I'apétre qui était encore dans le cas de poser cette question ? Etait-il encore captif sous la loi du
péché et, dans sa marche tout entiére, ne produisait-il que des fruits pour la mort? Sa rédemption et son
affranchissement en Christ étaient-ils encore en doute, ou n’en avait-il ni connaissance ni conscience ? Le Saint
Esprit n’avait-ll pas fait Sa demeure dans son cceur ? Nul chrétien sans doute ne saurait hésiter a répondre a
ces questions.

En considérant de plus prés ce passage, nous trouverons qu'’il ne s’agit ici, ni de I'état de I'apbtre, ni de
celui d’un chrétien affranchi, mais précisément d’un état qui en est tout I'opposé. L’apbdtre, comme nous I'avons



dit, s’efforce d’abord de justifier la loi contre toute accusation et de mettre en lumiére le vrai caractere du péché
(v. 7-13). Il montre, au verset 7, que c’est la loi qui produit la connaissance du péché : « Je n’eusse pas connu
le péché, si ce n’elt été par la loi; car je n'eusse pas eu conscience de la convoitise, si la loi n’edt dit : Tu ne
convoiteras point ». C’est donc la loi seule qui manifeste et révéle la vraie nature du péché et de la convoitise, et
c’est par elle qu'on la reconnait. Le péché est le mauvais principe, qui demeure dans la chair et qui y opére;
c’est un pouvoir ennemi qui agit contre la loi de Dieu. Il opére justement ce que la loi défend, et parce qu’elle le
défend. La convoitise est le désir ou I'inclination qui se fait sentir dans la chair. Quand la loi dit : «Tu ne
convoiteras point », elle nous fait connaitre par la, que ces désirs et ces inclinations de la chair sont mauvais.
Que fait alors le péché ? Il engendre cette convoitise en moi, et cela précisément parce que la loi la défend.
Cela manifeste le vrai caractére du péché, ce qu’il a d’odieux, et son antagonisme contre le bien : «Mais le
péché, ayant trouvé une occasion par le commandement, a produit en moi toutes les convoitises » (v. 8). La loi
et le commandement sont, au fond, une seule et méme chose, quoique la premiéere désigne la loi dans son
entier, et le dernier plutét un seul commandement qui en est tiré. Or, on pourrait demander : N’est-ce donc pas
justement par la loi que le péché est réveillé, excité et provoqué ? Certainement non. Le péché était déja I3,
avant que la loi ft donnée : «Car jusqu’a la loi, le péché était dans le monde » (5, 13); mais «sans la loi le
péché est mort» (7, 8). La loi ne produit pas le péché, mais elle dévoile son vrai caractére. Il est toujours 1a;
mais la ou il n’y a pas de loi, la vraie nature en est cachée. Mais aussitét que parait le commandement, le péché
reprend vie et se montre dans son vrai caractére d’inimitié contre la loi de Dieu. « Or, moi, étant autrefois sans
loi, je vivais ; mais le commandement étant venu, le péché a repris vie » (v. 9).

Quand est-ce que I'apbtre a vécu sans loi ? Il n’est pas question de cela ici. L’apdtre ne parle ni de lui-
méme, ni d’'une autre personne; il se sert de cette maniére de s’exprimer pour démontrer que le péché est mis
en évidence par le commandement, et qu’il en manifeste le véritable caractere d’opposition a la loi. Nous
voyons déja chez un enfant surgir le désir passionné de faire ce qu’on lui aura défendu, bien qu’il n’elt pas eu
grande envie de le faire avant la défense. Par le commandement est vivifié, dans I'enfant, le péché, qui
jusgqu’alors avait paru mort a I'’égard de cette chose, mais qui maintenant est excité a agir contre le
commandement. Il en est de méme chez les hommes. L’ap6tre et tout chrétien affranchi peuvent s’appliquer
I'expression : « Et moi je suis mort », mais il n’est pas question de cela ici : encore une fois, 'apbtre ne veut que
mettre au jour la vraie nature du péché et ses tristes effets. Si quelqu’un est sans loi, le péché est la, sans
doute, mais il est mort; aussitdét que le commandement intervient, le péché est vivifié, et qu’est-ce qui s’ensuit ?
Il cause la mort : « Moi je mourus; et le commandement qui était pour la vie, a été trouvé lui-méme pour moi
pour la mort» (v. 10). La loi dit : «Fais ces choses, et tu vivras»[Luc 10, 28] et c’est par la loi que le péché
apporte sur moi la sentence de mort. La loi promet la vie a quiconque lui est soumis, mais elle est obligée de le
condamner ; et pourquoi ? Parce que le péché qui prend vie par le commandement I'a séduit; — le péché a
opéré en lui précisément ce que la loi défend et a fait de lui un transgresseur, conséquemment la loi qui est
juste et sainte ne peut plus que le condamner : «Car le péché, ayant trouvé une occasion par le
commandement, m’a séduit, et par lui me tua » (v. 11). Ce n’est donc pas le commandement qui a amené cette
mort, mais c’est le péché. Il est vrai que la loi a prononcé ce jugement de mort contre le péché, mais elle ne
peut faire autrement, parce que «la loi... est sainte, et le commandement est saint, et juste, et bon. Ce qui est
bon est-il donc devenu pour moi la mort ? — Qu’ainsi n’advienne ! Mais le péché, afin qu’il par(t péché, m’a
causé la mort par ce qui est bon, afin que le péché devint par le commandement excessivement pécheur » (v.
12, 13). Quelle triste chose est donc le péché! Combien il se montre mauvais et corrompu ! C’est justement la
sainte loi qui I'a amené a me placer sous son juste jugement; et c’est justement par ce qui est bon que le péché
m’a causé la mort. Cela en manifeste pleinement le vrai caractére.



On pourrait encore demander : Pourquoi faisons-nous le mal et non pas le bien ? A quoi les versets suivants
donnent une réponse des plus claires. Déja ces paroles du verset 14 : «Je suis charnel, vendu au péché »,
nous donnent la clef du triste état d’'une ame, qui fait les expériences exprimées dans les versets suivants (v.
15-24). Elle est obligée de confesser : « Je suis charnel, et |a loi est spirituelle. Je suis un esclave du péché, et
la loi demande de moi que je sois un esclave de la justice ». Quelle opposition! Méme si la conscience
renouvelée connait le bien, et approuve la loi, reconnaissant qu’elle est bonne (v. 16), a quoi me sert cette
appréciation du bien, si je fais le contraire ? Méme si la volonté renouvelée est toute disposée a faire le bien —
a quoi cela sert-il, si je ne trouve pas le moyen de I'accomplir (v. 18) ? Je sais que la loi n’exige que ce qui est
juste et bon, je sais aussi qu’elle a le droit de I'exiger de moi; je ne désire pas amoindrir ni restreindre ses
exigences ; mais je n’ai aucune force pour y répondre. Il est vrai que, quand je reconnais le bien et que je suis
prét a le faire, ce n’est plus moi qui fais le mal, mais c’est le péché qui habite en moi (v. 17). Mais quelle
consolation y a-t-il [a pour moi ? Je reconnais la laideur du péché, et pourtant je suis son esclave; je reconnais
le bien et pourtant je ne le pratique pas; je hais le mal, et pourtant je le fais. Si je suis sous la domination et la
puissance du péché avec une conscience et une volonté renouvelées, je suis plus malheureux que jamais. Les
efforts les plus ardents sont vains et ne font qu’aggraver mon état désespéré; ils ne font que mettre dans un
jour toujours plus éclatant, combien est odieux le péché, auquel je suis entierement vendu, et ils me
convainquent toujours plus, « gqu’en moi, ¢’est-a-dire en ma chair, il n’habite point de bien » (v. 18), et voila tout.
Je dois toujours faire cette confession : « Car le bien que je veux, je ne le pratique pas; mais le mal que je ne
veux pas, je le fais» (v. 19); il n’y a aucune force, aucun accomplissement du bien, et, par conséquent, aucune
vraie paix dans le coeur.

Les versets 21 a 23 ont encore divers rapports avec la loi, et servent a dévoiler toujours plus clairement
I'état d’'une ame non affranchie. Au verset 22, il est question de la loi de Dieu ; « ’homme intérieur », ¢c’est-a-dire
la conscience et la volonté renouvelées, prend plaisir a cette loi, et au verset 23, cette affection est appelée «la
loi de mon entendement ». Il est encore dit dans ce verset : « Je vois dans mes membres une autre loi », loi qui a
déja été mentionnée au verset 21 : « Je trouve donc cette loi pour moi... que le mal est avec moi». Cette «loi...
dans mes membres » est opposée a la «loi de mon entendement », et lui fait la guerre ; le mal qui habite en moi
est en absolue opposition avec les affections de I’'hnomme intérieur. Mais il y a encore, comme nous le voyons au
verset 23, «une autre loi... dans mes membres », savoir «la loi du péché» — le principe ennemi qui agit dans
ma chair — et sous la domination duquel me place le mal qui habite en moi, qui « combat contre la loi de mon
entendement ». Dans cet état, je suis donc tout a fait captif du péché. Méme en reconnaissant le bien, je ne puis
le pratiquer ; méme en haissant le mal, je dois pourtant le faire. Je suis complétement soumis au péché; je suis
son esclave, je lui suis vendu, en sorte qu’il peut faire de moi ce qu’il veut; je ne vois pas d’issue pour sortir de
la. Quel triste état! Certes la question que nous lisons au verset 24 est bien la seule qui puisse surgir d’un tel
ceeur : « Misérable homme que je suis, qui me délivrera de ce corps de mort ? ».

Mais je demande encore une fois : Etait-ce 1a I'état de Paul, ou pourrait-ce étre la I'état d’'un chrétien
affranchi ?

Est-ce la le résultat béni de I'ceuvre de Christ ? Sommes-nous encore, malgré cette ceuvre, des captifs et
des esclaves du péché, pour produire des fruits pour la mort? Le Saint Esprit qui demeure en nous n’a-t-lI
d’autre action sur notre marche que cette triste expérience de la corruption et de la faiblesse de la chair ? Oh!
que ce serait déplorable ! Et cependant nous ne trouvons, dans la derniere portion de ce chapitre, que captivité,
faiblesse absolue et fruit de mort. L’homme est renouvelé dans sa conscience et dans sa volonté — appelées
I’lhomme intérieur; mais il n’a ni affranchissement, ni force, ni aucun fruit agréable a Dieu. Néanmoins il est
avant tout a remarquer, comme nous I'avons déja dit, que dans cette partie du chapitre, il n’est question ni de



Christ, ni du Saint Esprit, la source de notre force ; aussi il est impossible qu’il puisse y étre question de I'état
d’'une ame, dans laquelle le Saint Esprit habite et qui connait le vrai affranchissement par I'ceuvre de Christ.

Nous avons donc trouvé, dans I'enseignement de ce chapitre, trois points divers : 12 L’affranchissement de
la loi par la mort (v. 1-6); 2° la connaissance du péché par la loi (v. 7-13); 3° le renouvellement de la
conscience et de la volonté, mais encore dans la chair et sous la puissance du péché (v. 13-23). Or, j'espere
aussi que tout croyant, qui aura suivi cette méditation sans préjugé, aura maintenant la conviction que, par
I'emploi du mot «je » I'apdtre ne voulait pas dépeindre son propre état actuel, mais qu’il s’est servi de cette
forme de langage, ou, si I'on veut, qu’il s’est mis dans cette position, par hypothése, et uniquement pour rendre
son enseignement plus clair et plus frappant.

Nous 'avons dit déja, beaucoup d’ames se trouvent plus ou moins dans cet état — soit parce qu’elles ne
connaissent pas encore ce que c’est que le vrai affranchissement, soit parce qu’elles ne I'ont pas encore recgu.
Si elles ne sont pas sous la loi, dans le sens littéral (car c’est a Israél seul que la loi fut donnée), elles y sont
pour le fond et en principe, et le résultat est le méme. Elles découvriront toujours plus ou moins en elles les
résultats et les expériences dont il est question dans ce chapitre, et par conséquent elles seront d’autant plus
portées a croire que I'apbtre y parle de lui-méme, parce qu’elles trouvent, dans cette pensée, un moyen de se
tranquilliser sur leur propre état, comme nous I'avons déja fait observer. Mais Dieu, dans Sa riche grace et
dans Son amour infini, nous a préparé en Jésus Christ quelque chose de meilleur qu’une vie de captivité sous
le péché, que les expériences de notre totale incapacité, et qu'une marche dans les mauvaises ceuvres, fit-elle
méme involontaire. Il nous a donné en Jésus Christ l'affranchissement et la force, Il nous a rendus
« parfaitement accomplis pour toute bonne ceuvre » [Heb. 13, 21],

On pourrait demander : A quoi peuvent donc servir les expériences mentionnées dans ce chapitre ?

Y

Je réponds : Elles sont non seulement utiles, mais nécessaires, afin de nous apprendre a renoncer
entierement et une fois pour toutes a une prétendue justice par les ceuvres et a une soi-disant sainteté dans la
chair, afin de nous faire connaitre en vérité la vraie nature du péché, la corruption et I'impuissance de la chair,
de telle sorte que nous mettions toute notre confiance uniqguement en la grace dans le Christ Jésus et en Son
ceuvre expiatoire.

Il est beaucoup plus difficile d’étre pleinement convaincu que I'on est absolument incapable de faire le bien,
que de reconnaitre que I'on a péché. Les expériences sous la loi sont le moyen de convaincre une ame de son
entiére incapacité; mais ce n’est pas selon le bon plaisir de Dieu de la laisser dans ce triste état. Aussitét
gu’elle le reconnait, aussitot qu’elle se voit sans ressource en elle-méme — qu’elle dépouille les haillons de sa
propre justice, dans la conviction qu’elle ne pourra jamais atteindre la justice de Dieu, et que par conséquent
elle n’a plus qu’a s’écrier : « Misérable homme que je suis, qui me délivrera de ce corps de mort ? » (v. 24) —
aussitét aussi Dieu lui révéle le parfait affranchissement en Christ Jésus. Alors elle connait et comprend sa
position dans le Christ ressuscité, ce qui la rend capable de produire des fruits pour Dieu, et son cceur est
rempli de louanges et d’actions de graces. Elle s’écriera avec vérité : « Je rends graces a Dieu par Jésus Christ
notre Seigneur » (v. 25). En Christ elle ne trouve pas seulement sa position, mais aussi sa liberté et sa force. On
pourrait croire pourtant que la chair n’existe plus ou que sa nature est changée; c’est pourquoi le Saint Esprit
ajoute comme conclusion du verset 25 : « Ainsi donc moi-méme, de I'entendement je sers la loi de Dieu; mais
de la chair, la loi du péché ». La chair est toujours la, toujours la méme qu’auparavant, mais notre position
devant Dieu n’est plus dans la chair, et ainsi n’est plus sous la domination du péché et sous la condamnation de
la loi ; notre position est dans le Christ ressuscité, notre position est dans I’'Esprit.



* *

Avant d’aborder cette partie de notre méditation, au sujet de laquelle nous trouvons de si précieuses
instructions dans les chapitres 6 et 8 de I'épitre aux Romains, nous voulons nous arréter encore un moment sur
certaines expériences dont beaucoup d’ames aiment a s’occuper, ce qui fait que souvent elles entravent pour
elles-mémes une marche de bénédiction. — Si les expériences sont selon I'Esprit, elles sont précieuses et
bénies ; mais si elles sont selon la chair, nous n’avons pas sujet de nous en réjouir. Il est rare que I'on sache
bien discerner ces deux genres d’expériences, ce qui est pourtant si important, et une multitude de croyants se
glorifient et se réjouissent d’expériences qui devraient les attrister et les humilier profondément. Plusieurs
parlent davantage et plus volontiers de leurs expériences, que de la Parole de Dieu, et ils connaissent bien
mieux celles-la que celle-ci. Souvent ils jugent de la Parole de Dieu d’apres leurs expériences, au lieu de juger
de leurs expériences d’apres la Parole de Dieu. De cette maniere non seulement ils mettent leurs expériences
au niveau de I'Ecriture — ce qui serait déja bien déplorable — mais ils les mettent méme au-dessus. lls disent
bien plus souvent : « J’ai fait telle ou telle expérience » que : « Il est écrit ». La triste conséquence en est, gu’ils
placent leur confiance dans ce gu’ils voient et sentent, bien plus que dans ce qu’on ne peut connaitre et saisir
que par la foi; car les expériences ont affaire avec le sentiment et les choses visibles, la Parole de Dieu avec la
foi. Il s’ensuit encore que la paix avec Dieu, la sécurité de notre position dans Sa présence et I'assurance de
notre adoption sont tres faibles, trés altérées et trés chancelantes dans beaucoup d’ames. Les sentiments et
les expériences sont soumis a des variations, aussi tout ce que I'on fonde la-dessus est instable et vacillant;
mais la Parole de Dieu est ferme et stable, et nous sommes toujours en s(reté et en assurance, quand c’est sur
elle que nous nous reposons avec foi.

L’incertitude et I'abattement, I'aridité et la langueur de tant d’ames, le manque de paix et de joie, de
louanges et d’actions de graces, la marche mondaine et charnelle — tout cela provient surtout de ce que I'on
estime trop les expériences soi-disant chrétiennes et que I'on apprécie et connait si peu la Parole de Dieu. Oh'!
nous sommes bien loin de concevoir combien le mal, qui découle de cette source, est grand. Il arrive souvent
que I'on regarde certaines expériences comme un critére du véritable état d’'un chrétien, parce que de vrais
croyants en font de semblables. Mais que cette pensée est absurde ! Est-ce qu’un homme malade et faible se
laissera persuader qu’il est fort et bien portant, parce que plusieurs de ses voisins sont dans le méme état que
lui ? Comment se fait-il que tant de chrétiens se mesurent d’apres autrui, et se tranquillisent par la ? Cela vient,
comme nous venons de le dire, de ce gu’ils estiment trop, peut-étre sans s’en douter, les expériences dites
chrétiennes, et qu’ils estiment trop peu — peut-étre a leur insu — l'autorité de la Parole de Dieu. Sa Parole
seule est « véritable et ses témoignages sont trés certains » [Ps- 93, 5] tandis que les expériences des chrétiens
sont aussi variées que leurs dispositions. Si nous comparons, par exemple, les expériences d’Abraham avec
celles de Jacob, nous apercevrons bient6t une grande différence entre elles. lls étaient tous deux croyants, et
ils avaient tous deux la méme promesse ; mais Abraham se confiait en Dieu et marchait avec Lui, tandis que
Jacob se confiait aux circonstances, a ce qui était visible, et marcha plusieurs années dans le monde, ou il
n'avait pas d’autel. Ce n’est qu’aprés une longue suite de tristes expériences qu’il reconnut ce qu’Abraham
avait reconnu des le commencement : que Dieu est le fidele et le véritable. Aussi combien les expériences
d’Abraham sont simples et bénies, et combien celles de Jacob sont variées et tristes! De méme, nous
découvrons de grandes différences dans les expériences des croyants d’aujourd’hui; mais il n’y en a que tres
peu qui marchent sur les traces d’Abraham, et il y en a beaucoup qui suivent celles de Jacob. Il en est méme
qui se glorifient des expériences de Jacob, et qui les tiennent pour utiles et nécessaires a tout chrétien. Elles
sont, sans doute, utiles et nécessaires, mais seulement pour un coeur charnel et mondain, pour un coeur qui



s’attache aux circonstances et se confie aux choses visibles, comme Jacob : mais elles ne sont pas
nécessaires pour un cceur simple et sobre, qui marche avec Dieu dans la foi, comme Abraham. Je ferai
toujours des expériences, soit, dans mon infidélité, des expériences de la corruption et de la faiblesse totale de
ma chair, de 'instabilité de tout ce qui est visible et des jugements de Dieu, soit des expériences de la fidélité
invariable, de I'amour et de la puissance de Dieu. — Mais quelle différence !

Plusieurs chrétiens s’en rapportent aussi aux lamentables expériences des enfants d’'Israél dans le désert et
mesurent les leurs d’aprés celles-la. Mais y a-t-il pour nous un sujet de consolation et de paix a leur
ressembler ? Désirons-nous comme eux moissonner les tristes fruits de l'infidélité ? Si nous avons compris le
jugement que Dieu a porté sur les errements de ce peuple dans le désert, ou si nous avons lu avec quelque
attention les sérieuses paroles de I'ap6tre, en 1 Corinthiens 10, les expériences de ce peuple ne nous
tranquilliseront certainement pas. Bien des dmes qui s’appliquent souvent si Iégerement les paroles suivantes
que Dieu adresse a ce peuple : «lls s’égarent toujours dans leur cceur » (Héb. 3, 10), seraient certes effrayées,
si elles prenaient vraiment a coeur la phrase qui suit : «Ainsi je jurai dans ma coléere : S’ils entrent dans mon
repos | » (Ps. 95). L’apbtre n’oubliait pas ces paroles, lorsqu’il avertissait les Hébreux croyants du danger qu'il y
aurait a marcher sur les traces de ce peuple, dont le coeur aimait toujours a s’égarer.

J’ai déja fait remarquer que les expériences dont il est question au chapitre 7 des Romains, sont utiles et
nécessaires, et qu’elles doivent précéder un vrai affranchissement; mais je suis bien loin d’affirmer que ces
expériences de la corruption et de I'impuissance morale de la chair se fassent ou doivent se faire par chacun,
au commencement de sa conversion. Je crois, au contraire, que nous avons tous, plus ou moins, beaucoup a
apprendre a ce sujet, pour ce qui regarde la pratique, pendant notre pélerinage dans ce désert. Mais beaucoup
de croyants s’en tiennent presque exclusivement a ces expériences de la corruption et de l'incapacité de la
chair, et voila ce qui est certes a déplorer. Cependant ils ont souvent fait I'expérience que la chair est
corrompue et sans force pour le bien : ils en parlent méme avec la plus profonde conviction, et pourtant ils font
toujours de nouveaux efforts pour accomplir, de cette maniere, ce qu’ils reconnaissent comme bon et agréable
a Dieu; mais par la ils ne font rien autre, sinon d’éprouver toujours de nouveau, que tous leurs efforts sont
inutiles et vains. Beaucoup de croyants passent leur vie ainsi. Leur cceur est le plus souvent accablé et abattu,
il est rempli de soucis et d’'inquiétude, de découragement et de crainte. lls annoncent bien au monde un
bonheur et une félicité en Jésus Christ, mais ils n’en jouissent souvent que trés peu eux-mémes. Si nous étions
témoins de leurs prieres a la fin de la plupart de leurs journées, nous entendrions beaucoup de plaintes et
d’accusations contre eux-mémes, mais rarement de joyeuses louanges et des actions de graces. Souvent ils
sont obligés de soupirer, en disant : « Encore un jour de perdu, car j’ai vécu pour moi et non pour le Seigneur ».
Et combien souvent les plaintes des chrétiens sur leur propre compte n’attestent-elles pas leur triste état moral.

C’est une grace précieuse et inestimable, que notre adoption et I'assurance de notre salut ne dépendent
pas de notre marche, mais seulement de I'ceuvre de Christ. Cependant nous perdons beaucoup, si nous ne
sommes pas affranchis, ou si nous ne connaissons pas I'affranchissement en Jésus Christ. Nous perdons plus
ou moins le privilege béni de marcher en communion avec Lui, de glorifier Son nom par un service qui Lui soit
agréable et de Lui offrir d’un coeur heureux des louanges et des actions de grace. Plus d’'une ame sérieuse
déplorera sans doute cette perte, mais elle ne sait pas comment cela pourrait aller autrement; elle a peut-étre
longtemps attendu une amélioration de son état, mais elle n’en a toujours point éprouvé, et, dans de tels cas,
on entend souvent la confession suivante : «Je n’ai pas un vrai sérieux et un vrai zéle pour le Seigneur; mon
amour et mon dévouement pour Lui sont bien faibles, et je n’éprouve pas méme une profonde douleur et une
grande inquiétude a ce sujet ». On entend souvent de nos jours des plaintes semblables parmi les croyants, et
I’'on remarque bient6t que le vrai affranchissement manque réellement ou qu’il n’est pas compris. |l se manifeste



en eux, sous d’autres formes peut-étre, les mémes principes que nous trouvons dans la derniere partie de
Romains 7 : on reconnait le bien, on a la volonté de le faire, mais on n’a point de force pour I'accomplir. — C’est
une lutte dans la chair avec la chair, un combat contre le péché, sans connaitre la force de la vie en Christ, et
par conséquent tous les efforts sont inutiles et ne font que manifester I'infirmité de la chair et la force du péché.
Et & quoi servirait-il de montrer, dans ce combat, le sérieux le plus décidé, le zéle le plus brilant? A quoi me
servirait-il méme de sentir en moi un amour si ardent que je pusse m’écrier avec Pierre : « Seigneur, avec toi, je
suis prét a aller et en prison et a la mort » [Luc 22, 3312 Ne Le renierais-je pas bientét d’'une maniére tout aussi
déplorable que I'apbtre, si j'entrais dans la méme tentation ? Tous mes soupirs, toutes mes plaintes au sujet de
mon état désespéré et de mon manque de force sont également infructueux. Oui, tout est vain, jusqu’a ce que
jaie compris qu’il y a en dehors de moi-méme, dans le Christ ressuscité, une plénitude, que je possede par la
foi en Lui. Quelgu’un dira peut-étre : « Je sais qu’il y a assez de force en Christ, mais il me faut de la foi pour
pouvoir en faire usage, et je ne trouve pas la foi en moi». Je réponds : « Celui qui parle ainsi ignore ce que c’est
que la foi, car la conviction qu’il y a en Christ assez de force pour moi, c’est précisément la foi et rien autre, et
aussitét que j’agis conformément a cette conviction, je triomphe de tout, je suis plus que vainqueur en toutes
choses ».

Pour beaucoup de croyants, qui se plaignent de leur manque d’amour, cet amour est plus ou moins une loi.
lIs reconnaissent I'amour parfait de Jésus Christ, qui a laissé Sa vie pour nous, et la pensée de cet amour les
presse de L’aimer ardemment en retour, mais ils ne tardent pas a s’apercevoir qu’il n’y a que trés peu d’amour
en eux. lls doivent aimer Jésus Christ de tout leur coeur, voila une obligation qui est parfaitement juste, mais ils
ne L’aiment pas ainsi, le péché les en empéche. Les voila donc, quoique sous une autre forme revétue du nom
de Christ, sous la méme loi qui dit : « Tu aimeras Dieu de tout ton cceur » [Deut. 6, 5]. De tels croyants pensent
aussi beaucoup plus a leur amour imparfait pour Christ, qu’a Son amour parfait pour nous; ils sont tellement
préoccupés de leur manque d’amour qu’ils ne voient presque plus la plénitude de Son amour, lors méme qu’ils
en parlent beaucoup. Quelle joie remplirait et animerait leurs coeurs, s'’ils pouvaient une fois laisser entierement
de c6té eux-mémes et leurs imperfections, pour contempler uniquement et apprendre a connaitre les richesses
de I'amour du Seigneur; car la connaissance de Son amour rend vivant et efficace I'amour qui est répandu
dans nos ceoeurs par le Saint Esprit[Rom. 5, 5], Mais tous les efforts pour L’aimer sont entiérement vains, ils ne
font que décourager et fatiguer ’'dme. Et quand on en est arrivé |1a, beaucoup de croyants cherchent un refuge
dans les expériences d’autres chrétiens, par lesquelles ils pensent se tranquilliser. lls voient que plusieurs, qui
passent pour de vrais chrétiens et qui souvent ont déja vécu bien des années de cette maniére, se trouvent
dans le méme état qu’eux. lls tirent aussi, comme nous I'avons dit, quelques consolations des expériences de
certains fidéles de I’Ancien Testament, sans méme considérer combien leurs privileges sont plus grands que
ceux de ces saints, depuis que I'ceuvre de Christ est accomplie et que le Saint Esprit est descendu. lls se
glorifient maintenant des expériences méme, qu’ils condamnaient peu auparavant devant Dieu; ils estiment
que leurs plaintes sur leurs nombreux manquements sont une preuve de bon état pour un chrétien, et ils
appellent Esprit ce gu’ils auraient appelé autrefois un triste effet de la chair : de cette fagon ils font taire leur
conscience accusatrice, ils deviennent indifférents a I'’égard du péché et ils contristent I'Esprit de Dieu.

Il'y a un autre genre de chrétiens qui ne sauraient se tranquilliser ainsi; ceux-ci font de la marche heureuse
et bénie du croyant, un devoir ardu, un fardeau insupportable, sous lequel ils se trainent en gémissant. lls ne
comprennent pas que cette marche est le privilege béni et précieux d’'un croyant, et que les exhortations
spéciales que I'apbtre adresse aux chrétiens, rappellent et expriment toujours leur position bénie, relativement
a Dieu le Pere et a Jésus Christ. Ah | quel dommage et quelles pertes doit subir ici-bas ’dme qui ne connait pas
le vrai affranchissement en Christ.



[l ne manque pas non plus, parmi les chrétiens, de gens qui se consolent de leurs efforts infructueux, en
pensant que la marche selon Dieu est accomplie d’'une maniére invisible par ’homme intérieur, par la nouvelle
vie. C’est I3, il faut I'avouer, une merveilleuse représentation de la marche d’un chrétien. Mais a quoi ne peut-on
pas avoir recours, quand le cceur est troublé et inquiet? Si I'on voit quelque part la moindre apparence de
consolation dans quelgque chose, on s’en empare aussitét. Mais je demande tout simplement : La marche du
Seigneur Jésus était-elle invisible ? Aurait-1l été hai, a cause de Sa justice, par les pécheurs, si Sa vie et Sa
marche fussent demeurées invisibles ? La marche de I'apdtre Paul était-elle invisible ? Sa marche spirituelle
était-elle moins visible que ne I'avait été sa marche charnelle dans le judaisme et sous la loi ? Le Seigneur veut-
Il parler d’'une marche invisible dans cette exhortation : « Que votre lumiere luise... devant les hommes, en sorte
gu’ils voient vos bonnes ceuvres, et qu’ils glorifient votre Pére qui est dans les cieux» (Matt. 5, 16) ? Et qui
oserait affirmer qu’il s’agit d’'une marche invisible dans une foule d’autres exhortations de ce genre ?

D’autres encore se tranquillisent, en pensant que le Seigneur Jésus, qui a tout accompli pour nous, a aussi
déja accompli a notre place ces exhortations de marcher saintement. Ne recourons pas a de tels non-sens,
chers fréres, car en le faisant, nous nous tromperions nous-mémes a notre propre préjudice et nous
amoindririons I'étendue de I'ceuvre de Christ, qui nous a rendus, nous entierement incapables par nature,
accomplis pour toute bonne ceuvre[Heb. 13, 21] Qu’il elit été absurde pour I'apdtre de se donner tant de peine
pour exciter les chrétiens a une vie sainte! Comment pourrions-nous et devrions-nous comprendre cette
exhortation du Seigneur Jésus Lui-méme : « Suivez-moi» ? ou celle de I'apdtre, quand, en Philippiens 2, et en
tant d’autres endroits, il nous dépeint la marche parfaite du Seigneur Jésus, et nous dit : «Qu’il y ait donc en
vous cette pensée qui a été... dans le Christ Jésus », et ailleurs : « Soyez... imitateurs de Dieu comme de bien-
aimés enfants » [EPh. 5, 11 ou ce qui est dit dans 1 Jean 2, 6 : « Celui qui dit demeurer en lui, doit lui-méme aussi
marcher comme lui a marché » ?

Plusieurs pensent encore que c’est la volonté de Dieu qu’ils soient dans ce lamentable état, afin qu’ils ne
s’enorgueillissent pas. Est-ce que la fidélité rend donc le serviteur orgueilleux, ou est-ce que I'obéissance éléve
'enfant a ses propres yeux ? La confiance en ses propres forces et en ses propres efforts est toujours liee a
I'orgueil ; mais non pas la confiance en la grace de Dieu et en la puissance de Jésus Christ. — D’autres,
analogues a ces derniers, cherchent précisément a montrer leur abaissement, en se glorifiant d’étre de pauvres
pécheurs. Mais qui s’est le plus abaissé : le pauvre pécheur, ou Jésus, le Fils de Dieu? Il «s’est anéanti lui-
méme », quoiqu’ll fit en forme de Dieu (Phil. 2, 6, 7). Cependant on L’accusa d’orgueil, parce qu’ll appelait
Dieu Son Pere. — Quand sommes-nous vraiment humbles et abaissés ? Est-ce quand nous ne voulons étre
que «de pauvres pécheurs », ou bien quand, avec un cceur humble et reconnaissant, nous nous tenons et nous
marchons dans la position ou Dieu nous a placés, dans Sa grace, par Christ ? Entre tous les noms bénis que le
Saint Esprit attribue aux croyants, nous ne trouvons jamais celui de « pauvres pécheurs ». S’ll fait mention de
cette position devant Dieu, s’ll emploie cette expression en parlant des chrétiens, Il le fait toujours en rapport
avec le passé. Ne cherchons donc pas notre humilité d’'une maniere si peu conforme a la vérité. Considérons,
en outre, combien d’ames sont retenues captives sous le péché par de telles fausses idées sur le vrai et bon
état d’un chrétien, et combien la bénédiction et la puissance de la Parole sont affaiblies en ceux qui ont été
pourtant rachetés a un si grand prix.

Oh! que ce serait précieux pour les croyants, de mettre une bonne fois entierement de cété toutes leurs
propres expeériences, ainsi que celles dont ils ont entendu parler par d’autres chrétiens, et de recourir
uniquement a la Parole de Dieu! Assurément, s’ils I'étudiaient et la sondaient, sous la direction du Saint Esprit
et avec priére, ils verraient bientot que tant de passages, dans lesquels des chrétiens non affranchis croient
trouver de la consolation, n’en contiennent point en réalité — mais souvent plutdt le contraire — et ils se



convaincraient que l'on fait généralement une fausse application de plusieurs déclarations des saintes
Ecritures. Et alors ils comprendraient bientét en quoi consiste la vraie liberté des enfants de Dieu, et seraient
ainsi véritablement tranquillisés. Quand le chrétien simple, conduit par le Saint Esprit dans I'intelligence de la
Parole, reconnait les privileges et les bénédictions variées qui sont pour lui en Christ et dans Son ceuvre, alors il
a trouvé la solution, pleinement satisfaisante, d’'une multitude de questions qui I'avaient souvent troublé
jusgqu’alors; il voit disparaitre entierement beaucoup d’obstacles a une marche digne de I’évangile : alors son
ceeur, libre et heureux, est rempli de louanges, d’actions de graces et d’adoration.

*

* *

Nous avons vu a combien d’états d’ame des plus affligeants peut donner lieu, chez des chrétiens, soit un
manque réel de véritable affranchissement, soit une grossiére ignorance des Ecritures et de I'ceuvre de Christ,
soit, hélas! souvent encore un manque de vrai sérieux et de vraie fidélité devant Dieu. — Poursuivons donc
notre étude sur cet important sujet d’aprés la Parole de Dieu, afin que nous apprenions a bien comprendre en
quoi consiste proprement le véritable affranchissement du chrétien.

Revenons d’abord au chapitre 7 de I'épitre aux Romains.

Au chapitre 5, 20, I'apétre dit : «Or la loi est intervenue afin que la faute abondét; mais ou le péché
abondait, la grace a surabondé». Ces paroles peuvent aisément donner lieu a la question suivante
« Demeurerions-nous dans le péché afin que la grace abonde ?» (6, 1). La grace ne se glorifiera-t-elle pas
d’autant plus richement en nous, si nous continuons a vivre dans le péché? L’ap6tre répond : «Qu’ainsi
n’advienne ! » puis il fait voir trés simplement et explicitement qu’il est impossible au chrétien de continuer ainsi
a vivre dans le péché, parce qu’il n’est plus sous la domination du péché. « Nous qui sommes morts au péché,
comment vivrons-nous encore dans le péché?» (v. 2). Ici encore, c’est la mort (comme au chapitre 7,
relativement a la loi) qui nous a entierement affranchis du service et de la vie dans le péché. Dans ce chapitre 6,
nous avons, en outre, une exposition de la nature de cette mort, et nous verrons que I'expression : « étre morts
avec Christ» n’est pas seulement une maniére de parler, mais une vérité qui a les conséquences les plus
bénies, spécialement aussi pour la marche pratique. Mais, comme nous le verrons bient6t clairement, cela ne
doit jamais étre séparé de la mort de Christ. Se tenir pour mort, en dehors de la mort de Jésus Christ, a la loi ou
au péché, ne serait qu’'une lamentable illusion. Il y a, hélas ! relativement a cette vérité si bénie, beaucoup de
confusion parmi les chrétiens. Il n’y a que le chrétien affranchi qui soit capable de comprendre cette locution :
«étre mort avec Christ»; celui qui n'est pas affranchi la sépare de la personne de Christ. Il juge toujours
d’aprés ce qu’il apercoit, ce qu’il sent, ou ce qu’il éprouve : il voit que la chair et le péché sont encore la; aussi
I'application qu’on se fait de ces paroles : « Nous sommes morts a la loi et au péché », ne peut lui paraitre que
comme l'effet de I'illusion et de I'orgueil, et par conségquent comme trés hasardée et trés dangereuse. Mais la
Parole de Dieu déclare, en plusieurs endroits, de la maniére la plus claire et la plus positive, que «nous
sommes morts avec Christ», ce qui, par conséquent, doit étre vrai (voyez Rom. 6, 4-8; Col. 2, 20; 3, 3; 1 Pier.
2,24; 4,1, etc.). Que I'esprit naturel ne puisse pas le comprendre, ce n’en est pas moins une vérité de Dieu, et
une précieuse vérité pour la foi. Elle n’est pas seulement, comme plusieurs I'imaginent, le privilege de
quelques-uns, mais elle est pour tous les chrétiens. C’est ce qui ressort surtout tres explicitement de I'épitre aux
Colossiens. La, les saints étaient exposés au danger de perdre la conscience de leur union avec Christ et de
leur accomplissement en Lui, et de retourner a de pauvres traditions. Or que fait I'apdtre ? Il ne leur dit pas :
«Je vois bien que vous n’étes pas encore morts avec Christ aux éléments du monde; car votre marche le
prouve » ; mais il en appelle a leur conscience, en leur disant : « Si vous étes morts avec Christ aux éléments du
monde, pourquoi, comme si vous étiez encore en vie dans le monde, établissez-vous des ordonnances ? » (2,



20). De méme au chapitre 3, 3 : «Vous étes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu ». Au verset 5,
I'ap6tre rattache a cette vérité bénie cette sérieuse exhortation : « Mortifiez donc vos membres qui sont sur la
terre, la fornication, I'impureté, les affections déréglées, la mauvaise convoitise, et la cupidité qui est de
I'idolatrie ». Mais cette mortification de leurs membres, ils ne devaient pas I'effectuer pour mourir, mais parce
qu’ils étaient morts et ressuscités : elle est, avant tout, le résultat béni de notre identification avec la mort et la
résurrection du Christ.

On entend parfois des enfants de Dieu répéter les paroles de Paul (dans 1 Cor. 15, 31) : «Je meurs chaque
jour », sans avoir méme I'idée que ces paroles n’ont aucun rapport quelconque avec ce qui est dit de /état de
mort dans Romains 6 et dans d’autres passages, et sans méme se douter de la vraie signification de ces mots.
Si nous les envisageons en connexion avec leur contexte (v. 30, 32), nous voyons sur-le-champ qu’ici il est
uniqguement question des dangers extérieurs, des persécutions et des autres tribulations, que Paul avait a
endurer pour I'évangile, et de rien autre. Cependant ces souffrances et ces dangers étaient aussi une mort
journaliere, comme il le dit, en d’autres termes, en Romains 8, 36, ou il parle également de ces afflictions
extérieures pour I'amour de Christ : « Pour I'amour de toi, nous sommes mis a mort tout le jour; nous avons été
estimés comme des brebis de tuerie ». De méme encore, dans 2 Corinthiens 4, 10 et 11 : « Portant toujours,
partout dans le corps la mort de Jésus... Car nous qui vivons, nous sommes toujours livrés a la mort pour
'amour de Jésus ». Assurément, bien des croyants, qui ont souvent a la bouche ces paroles : «Je meurs
chaque jour », craindraient davantage de s’en faire si |légérement I'application, s’ils en comprenaient le vrai
sens. Mais si quelqu’un les prend comme signifiant une mort prolongée et continue de la nature corrompue ou
du péché dans la chair, non seulement il en donne une explication erronée, mais encore il attend et espere
quelque chose qui ne s’est jamais accompli ici-bas et qui n’a pas le moindre fondement dans la Parole de Dieu.
La nature ou l'affection de la chair ne se changera jamais. — Entrons maintenant un peu plus avant dans
I'étude de I’enseignement que nous offre le chapitre 6 aux Romains.

Tout homme naturel est mort dans ses offenses et dans ses péchés (Eph. 2, 1), mais le fidéle est, en Christ,
mort au péché. Celui-la est, pour ainsi dire, mort pour Dieu et vivant dans le péché; celui-ci est mort au péché
et vivant a Dieu. La différence est grande et bien digne d’attention. Servir le péché ou vivre dans le péché n’est
pas pour les croyants, parce que, par la mort de Christ, ils en ont été séparés et détachés. C’est ce que nous
trouvons encore plus exactement développé dans les versets suivants :

« Ignorez-vous que nous tous qui avons été baptisés pour le Christ Jésus, nous avons été baptisés pour sa
mort ? Nous avons donc été ensevelis avec lui par le baptéme, pour la mort, afin que, comme Christ a été
ressuscité d’entre les morts par la gloire du Peére, ainsi nous aussi nous marchions en nouveauté de vie » (v. 3,
4). L’apdtre énonce ici trés clairement que nous, les croyants, sommes mis en liaison avec la mort de Christ, en
sorte que nous sommes ensevelis avec Lui, par le baptéme, pour la mort. Or il en est ainsi, en vérité, de tous
ceux qui appartiennent a Christ. Tout vrai chrétien est en Lui, mort et ressuscité avec Lui. Ainsi nous avons été
entierement retirés et mis a part de I'état ou de la position, que nous occupions devant Dieu comme hommes
naturels et dans lequel nous étions totalement assujettis au péché.

Dieu ne connait plus celui qui est dans le Christ Jésus, selon cette premiére condition en la chair, mais
seulement selon sa nouvelle position dans le Christ ressuscité. En méme temps nous trouvons aussi, dans ces
versets, le but de notre mise a part dans la mort de Christ : « Afin que comme Christ a été ressuscité d’entre les
morts par la gloire du Pere, ainsi nous aussi nous marchions en nouveauteé de vie». Dans le premier état, nous
marchions dans le péché et dans la mort; mais maintenant, parce que nous sommes en Christ, nous marchons
en nouveauté de vie.



Notre identification avec la mort et la résurrection de Christ est encore plus clairement exprimée au verset
5 : «Car si nous avons été identifiés (faits une méme plante) avec lui dans la ressemblance de sa mort, nous le
serons donc aussi dans la ressemblance de sa résurrection». Ainsi, nous pécheurs dans la chair, nous
sommes mis a part devant Dieu, parce que nous avons été identifiés avec la mort de Christ et ensevelis avec
Lui, et que, comme ressuscités ensemble avec Lui, nous sommes maintenant devant Dieu dans le Christ
ressuscité. Nous avons la méme pensée exposée encore en Colossiens 2, 12 : « Etant ensevelis avec lui dans
le baptéme, dans lequel (Christ) aussi vous avez été ressuscités ensemble par la foi dans I'opération de Dieu
qui I'a ressuscité d’entre les morts ». De méme encore, comme nous 'avons déja vu, en Colossiens 3, 1 et 2; et
en Ephésiens 2, 6, nous lisons : Il «nous a ressuscités ensemble». Tous ces passages nous montrent
également de la maniére la plus évidente que I'état de mort et de résurrection avec Christ est le privilege de
tous les chrétiens, et non pas seulement celui de quelques-uns d’entre eux. Tous, sans exception — faibles ou
forts — jeunes ou vieux — sont morts avec Christ et ressuscités ensemble avec Lui; ils sont, dans Sa mort,
séparés pour Dieu de leur ancienne condition naturelle, et ils sont, dans Sa résurrection, représentés dans une
nouvelle position devant Lui pour toujours. Mais ce n’est que par la foi que nous sommes rendus capables de
comprendre ces Vvérités bénies et de les réaliser dans la puissance de I'Esprit de Dieu; tout comme, ce n’est
que lorsque nous les connaissons réellement que nous sommes affranchis et capables de marcher comme tels.
Or il est bien a propos de remarquer qu’il s’agit ici de la position que la grace nous a faite dans le Christ
ressuscité, et non pas de ce que nous sommes dans notre marche journaliére. Relativement a notre position en
Christ, nous sommes accomplis ; mais nous ne le sommes pas dans notre marche. Aussi est-ce, non pas notre
marche qui nous introduit dans notre vraie position devant Dieu, mais uniguement I'ceuvre de Christ. Personne
ne peut dire : Il faut que je marche bien pour obtenir une position parfaite devant Dieu; — mais chacun doit
dire : Il faut que j'aie une position parfaite en Christ devant Dieu, pour pouvoir bien marcher.

Puis nous lisons au verset 6 : « Sachant ceci, que notre vieil homme a été crucifié avec lui, afin que le corps
du péché soit annulé, pour que nous ne servions plus le péché ». Qu'il est pourtant précieux et béni, pour tous
ceux qui sont en Jésus Christ, ce petit mot «avec » : crucifiés avec, morts avec, ensevelis avec, vivifiés avec,
ressuscités avec! Nous sommes devenus completement une méme plante avec Christ, dans Sa mort, tout
comme dans Sa résurrection. Relativement au vieil homme, nous avons trouvé, dans la mort de Jésus Christ, la
mort comme salaire du péché; et dans Sa résurrection nous avons été renouvelés pour la vie ; c’est comme des
ressuscités avec Christ, que nous sommes maintenant placés devant Dieu. Nous sommes non seulement
réconciliés et justifiés par Son sang; mais de plus, dans Sa mort nous sommes morts, et dans Sa vie nous
sommes vivifiés. Notre jugement a été consommé en Christ a la croix. La nous avons été jugés en Lui, et
partant nous n’avons plus de jugement a redouter. Par Sa vie que nous possédons en Lui, nous sommes
délivrés pour toujours de la colére a venir, qui doit fondre sur tous les hommes. Aussi nous lisons en Romains
5, 8 et 9 : «Mais Dieu constate son amour a lui envers nous, en ce que, lorsque nous étions encore pécheurs,
Christ est mort pour nous. Beaucoup plutét donc, ayant été maintenant justifiés par son sang, serons-nous
sauvés de la colére par lui». Le jugement n’est plus devant nous, mais derriere nous. Ce jugement nous a
entierement atteints en Christ sur la croix, et nous en sommes sortis, parfaitement libérés par Sa vie, dans la
résurrection de Christ. Tout ce qui était a redouter est derriere nous. Voulons-nous connaitre notre vraie
position devant Dieu? Nous la trouvons uniquement dans le Christ ressuscité. Tous ceux qui sont en Lui
peuvent maintenant s’écrier : « En ceci est consommé I'amour avec nous, afin que nous ayons toute assurance
au jour du jugement, c'est que, comme il est, lui, nous sommes, nous aussi, dans ce monde» (1 Jean 4, 17).
Et Lui, aprés étre ressuscité, peut dire : Les terreurs de la croix sont derriere moi, la réconciliation est
accomplie, les péchés sont expiés, la justice est satisfaite, la colére apaisée, et tout jugement a cessé pour



toujours. Cela est parfaitement vrai pour tous ceux qui sont en Jésus Christ; car tout ce par quoi Il a passé ne
Lui est arrivé que relativement a eux, et ils sont maintenant dans le Ressuscité. C’est pourquoi encore il n’est
point pour eux de malédiction, point de colére, point de jugement, point de condamnation. Tout cela est a
jamais mis de c6té pour eux dans la mort de Christ. Oh! qu’il est consolant de connaitre que nous sommes
dans le Ressuscité, qu’en Lui nous nous trouvons de I'autre cété de la croix, que tout ce qui était a craindre est
pour toujours derriere nous ; « sachant que Christ, ayant été ressuscité d’entre les morts, ne meurt plus ; la mort
ne domine plus sur lui» (v. 9). Maintenant donc nous avons, a jamais, trouvé notre place bénie dans le
Ressuscité ! Oh! comme notre cceur est heureux et tranquille quand, par la foi, nous connaissons cette place
de bénédiction et que nous en avons pris possession! Mais si ce n'est pas le cas, si nhous manquons
d’intelligence au sujet de notre position parfaite dans le Christ ressuscité, si malgré Son ceuvre, nous ne nous
connaissons encore que comme de pauvres pécheurs perdus, sans force et totalement pervertis — alors aussi,
malgré cette ceuvre a tous égards et pleinement satisfaisante, nous serons inquiets et accablés. Beaucoup de
croyants renvoient a un lointain avenir ce que la foi possede déja pleinement en Christ, ce dont elle jouit
actuellement;; ils veulent, par leurs propres efforts, acquérir ce que nous avons déja obtenu en Lui, et, ce qu’il y
a de pire, ils cherchent souvent méme en dehors de Lui, ce qui ne peut étre trouvé qu’en Lui. Combien n’est-il
pas de chrétiens qui sont toujours occupés devant Dieu de leur vieil homme et qui soupirent encore apres la
délivrance « de ce corps de mort » [Rom. 7, 24] | |Is espérent un changement ou un renouvellement de ce corps de
mort, c’est-a-dire de la chair, quoiqu’ils aient sufisamment expérimenté et souvent reconnu que la nature de la
chair demeure invariable. lls attendent ce qui n’arrive jamais, parce qu’ils méconnaissent ce qui est déja arrivé
en Christ, savoir que le vieil homme a été complétement annulé a la croix et dans la mort de Christ, qu’ainsi,
devant Dieu, il n’existe plus et n’est plus du tout en relation avec Lui. C’est ce que nous voyons aussi tres
explicitement annoncé en Galates 5, 24 : « Or ceux qui sont du Christ ont crucifié la chair avec les passions et
les convoitises ». De méme, en Colossiens 2, 11 : « En qui (c’est-a-dire en Christ) aussi vous avez été circoncis
d’une circoncision qui n’a pas été faite de main, dans le dépouillement du corps de la chair par la circoncision
du Christ ».

* *

Quel est maintenant le premier résultat de notre mort avec Christ et de notre résurrection avec Lui ? Nous
avons déja fait remarquer que le premier but de ce fait est, que « nous marchions en nouveauté de vie ». Notre
service est entierement changé et, par conséquent aussi, le fruit de ce service. Auparavant nous servions le
péché et nous portions du fruit pour la mort; maintenant nous servons a la justice, afin de porter du fruit pour
Dieu. Nous lisons en Romains 6, 6 : «...afin que le corps du péché soit annulé, pour que nous ne servions plus
le péché ». Comme hommes naturels, nous I'avons déja dit, notre service est tout entier et uniquement dans le
péché; nous sommes des esclaves qui lui sont entierement assujettis. Mais pour nous qui sommes dans le
Christ ressuscité, ce service a trouvé sa fin, parce que la le corps du péché est annulé. Nous en avons été
affranchis dans la mort de Christ, et partant nous avons cessé d’étre des esclaves du péché. La domination du
péché est brisée et anéantie pour nous dans la mort de Christ. Notre complet affranchissement de cette
domination était un des grands buts de I'ceuvre du Sauveur. Mais la réalisation de cet affranchissement en
pratique est une autre chose. Nous réalisons ce repos a I’égard du péché, et cette vie selon la volonté de Dieu,
uniquement par la foi et dans la puissance du Saint Esprit. Nous possédons la vie de Christ ressuscité; mais
nous nous trouvons dans un corps qui appartient a cette création-ci et qui nous expose a toute espece de
tentations ; c’est pourquoi notre service et notre marche ici-bas sont un combat de la foi. Nous avons besoin
d’employer constamment la pensée que nous en avons fini avec le péché, comme une arme contre toutes les



tentations. Nous trouvons cela dans la sérieuse exhortation de Romains 6, 11 et suivants : « Vous aussi, tenez-
vous vous-mémes pour morts au péché, mais pour vivants a Dieu dans le Christ Jésus ». Puis I'apétre fait aussi
cette remarque au verset 14 : « Le péché ne dominera pas sur vous, parce que vous n’étes pas sous la loi, mais
sous la grace ». Sous la loi nous sommes dans la chair, et assujettis a sa corruption et a son impuissance ; mais
sous la grace nous sommes en Christ et dans la force de I'Esprit. La vie, que nous possédons dans le Christ
ressuscité, est assujettie, non point au péché et a son service, mais a la justice ; aussi lisons-nous en 1 Pierre
2, 24 : «..Afin qu’étant morts au péché, nous vivions a la justice ». Pareillement, en Romains 6, 18 : « Ayant été
affranchis du péché, vous avez été asservis a la justice ». Depuis le verset 20 a la fin de ce chapitre, nous sont
présentés les fruits du service du péché et ceux du service de la justice : autant les premiers sont déplorables
et mauvais, autant les seconds sont précieux et bénis. La fin des premiers est «la mort », la fin des derniers «la
vie éternelle ». Oh! béni soit Dieu pour Sa grace ineffable, qui nous a affranchis, en Jésus Christ, de ce triste
service, et qui, en Lui, nous a rendus capables de servir Dieu et de porter du fruit !

Ce que nous avons dit jusqu’ici, mes freres, nous démontre déja sufisamment combien c’est une chose
bénie de connaitre notre affranchissement en Christ, et de comprendre I'immense portée de Son ceuvre. C’est
la ce qui seul rend notre cceur parfaitement tranquille et assuré devant Dieu; nous voyons que tout sujet de
crainte est a jamais écarté. D’'un autre c6té, nous ne sommes rendus capables de discerner le bienheureux
service du Seigneur et de nous y dévouer, qu'autant que nous avons appris a connaitre notre vrai
affranchissement en Christ; qu’autant que nous voyons tout ce qui jusqu’alors nous empéchait de marcher de
maniere a plaire a Dieu, entierement mis de c6té; qu’autant que nous reconnaissons que, en Christ, nous
possédons la vie et la plénitude de la force. Aussi longtemps que cela manque, c’est toujours de nous-mémes
que nous sommes occupés devant Dieu, et par conséquent nous sommes remplis d’inquiétude, et nous
n’avons ni le temps, ni la capacité de penser réellement aux choses de Dieu. Mais 'homme affranchi voit et
reconnait que Dieu a tout accompli pour lui en Christ; qu’ainsi Il a calmé toutes les craintes, écarté tous les
obstacles et satisfait pleinement a tous les besoins. Il ne reste donc plus rien de ce qui pouvait réellement
'empécher de marcher devant Dieu d’'une maniéere qui Lui soit agréable et d’étre toujours en avant dans le
service de son Dieu, qui veut bien se charger Lui-méme de tout ce qui pourrait inquiéter Son enfant, afin que
nous puissions vivre sans réserve uniquement pour Lui. Mais c’est la une vie dans la foi, car c’est la foi seule
qui reconnait et qui réalise, par la puissance de I'Esprit, tout ce que nous possédons déja ici-bas, par gréce,
dans le Christ Jésus.

Avant de conclure cette partie de notre méditation : «I’affranchissement en Jésus Christ», nous désirons
nous arréter encore un peu sur le précieux enseignement relatif a ce sujet si béni, que nous présente le chapitre
8 aux Romains. Deés le premier verset, nous entendons ces consolantes paroles : «ll n'y a donc maintenant
aucune condamnation pour ceux qui sont dans le Christ Jésus». Ni les péchés ou les transgressions, ni le
péché habitant encore en la chair, ne peuvent plus attirer, sur ceux qui sont en Lui, aucune condamnation
quelconque. Christ est mort et ressuscité pour eux, c’est pourquoi leur jugement est entierement passé, et leur
justification garantie pour toujours. Nous lisons également en Hébreux 10, 14 : « Car, par une seule offrande, il
a rendu parfaits a perpétuité ceux qui sont sanctifiés » ; et dans notre chapitre (Rom. 8, 30) : «Et ceux gqu’il a
justifiés, il les a aussi glorifiés ». Tout est déja accompli en Lui pour les siens, en sorte que ceux-ci, en tout
temps et dans toutes les tentations, peuvent dire : Plus aucune condamnation ! Dieu Lui-méme est maintenant
pour nous, qui sera contre nous ? C’est Dieu qui justifie ; qui est celui qui condamne ? Rien absolument ne peut
nous séparer de 'amour de Dieu, qui est dans le Christ Jésus, notre Seigneur (v. 31-39). Notre position dans le
Christ ressuscité est parfaite et assurée pour toujours. Toute question au sujet du péché et de la condamnation
a été, en Lui, entierement écartée. Il est venu ici-bas pour nos péchés, dont Il était chargé, en passant



volontairement sous la puissance de la mort; Il a complétement satisfait aux exigences et a la malédiction de la
loi; puis Il est ressuscité, sans ces péchés, dans la puissance d’une nouvelle vie, et Il est entré devant Dieu
dans une position nouvelle. Par notre union avec Lui, nous sommes comme arrachés a nos péchés, et
transplantés dans cette nouvelle position, dans la vie de résurrection avec Christ. Il s’est soumis, a notre place,
au jugement que méritait le péché, puis Il s’est relevé de la mort. En Lui, nous sommes morts ensemble et
ressuscités ensemble, et comme maintenant c’est par la vie de Christ que nous vivons, il en résulte qu’aucune
condamnation ne peut plus nous concerner. Elle a pris fin pour toujours désormais, avec toute notre position
dans la chair et tout ce qui s’y rattachait. — «Il n’'y a donc maintenant aucune condamnation ». Ce passage
déclare, non seulement que ceux qui sont en Jésus Christ ne seront pas condamnés, mais encore que, pour
eux, il N’y a plus aucune condamnation. L’ame a besoin d’'une assurance aussi positive et aussi complete; car
plus elle est prés de Dieu, plus la conscience est réveillée, tandis que nous sommes misérables dés que quoi
que ce soit se place entre 'ame et Dieu. Or, pour tous ceux qui sont en Jésus Christ, il N’y a pas plus de
condamnation quelconque, que pour Christ Lui-méme. Il est le Bien-aimé et le Béni de Dieu, en qui Dieu a mis
Sa joie et tout Son bon plaisir. En Lui notre position devant Dieu est mise en évidence, puisque, « comme il est,
lui, nous sommes, nous aussi, dans ce monde »[1 Jean 4, 17] Nous sommes en la présence de Dieu dans une
pleine sécurité et une paix parfaite, puisque nous y sommes dans le Christ Jésus. Rien ne peut nous troubler,
car nous sommes la, comme |l est. Ce n’est plus ici une question d’espérance, mais de compléte certitude. Je
n'espéere pas que mes péchés sont expiés, mon jugement terminé, et que je suis amené a une position nouvelle
et slre : mais j'en suis tout a fait certain; car tout cela est opéré uniquement par I'ceuvre de Christ et cette
ceuvre est accomplie. Si cela dépendait, en quoi que ce soit, de ma marche, alors je ne pourrais parler avec
assurance ni d’'une certitude ni méme d’une espérance a cet égard. Mais la foi simple se fonde exclusivement
sur I'ceuvre accomplie et éternellement efficace de Christ; aussi nous sommes parfaitement slrs de notre
délivrance, et nous nous réjouissons de notre position en Christ dans la présence de Dieu. Or, dans cette
présence bénie, il n'y a plus aucune condamnation; elle trouve la sa fin, avec I'ordre de choses tout entier
auquel elle s’appliquait, car elle a exercé et épuisé toute sa puissance sur Jésus Christ.

*

* *

Dans ce chapitre 8, nous avons ce qui ne se trouvait pas dans la derniére moitié du septieme : Christ et le
Saint Esprit. Nous lisons déja au verset 2 : « Car la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus, m’a affranchi de la
loi du péché et de la mort». — En Romains 7, nous avons la captivité; ici, la liberté; la, ’homme, renouvelé
dans sa conscience et sa volonté, est un captif du péché ; mais ici, nous avons I'affranchissement du péché et
de la mort. Nous sommes ressuscités par le second Adam qui donne la vie ; nous avons part a Sa résurrection,
et par la méme nous sommes aussi, en Lui, a I'abri de toute condamnation. Par Christ, réconciliés et affranchis
du péché, nous sommes entrés dans la vie. — |l est bien vrai que nous avons vraiment cherché un refuge en
Jésus Christ, et que nous L’avons saisi par la foi, aprés avoir senti que nous méritions la condamnation et que
nous étions complétement privés de toute force, et Dieu peut aussi agir avec nous comme le Dieu de toute
force, lorsque notre conscience est pure. Il ne permettra pas que nous ayons de la force avant que nous ayons
passé condamnation et que nous soyons dans le Christ ressuscité. En Lui nous trouvons une force vivante, qui
nous affranchit de la loi du péché et de la mort. Par notre union avec Christ, nous avons la vie et nous
possédons la force.

Au verset 3 de notre chapitre, nous voyons que ce que la loi ne pouvait faire, Dieu I'a fait : « Car ce qui était
impossible a la loi, en ce gu’elle était faible par la chair, Dieu, ayant envoyé son propre Fils en ressemblance de
chair de péché, et (comme sacrifice) pour le péché, a condamné le péché dans la chair ». — L’'impossibilité, du



c6té de la loi, git dans la totale faiblesse de la chair et non pas dans la loi méme. Elle promet la vie a ceux qui
I'observent, et comme personne ne le fait, elle ne donne donc jamais la vie. Christ seul donne la vie. Si la loi
opére en la chair, elle ne peut que I'anéantir, mais elle ne procure jamais le don de la justice. Dans ce verset,
nous voyons tres clairement ce qui est advenu du péché dans la chair, par lequel I'ame non affranchie est
toujours troublée. Dieu a envoyé Son Fils en ressemblance de chair de péché et comme victime pour le péché,
et Il a condamné «le péché dans la chair ». De cette maniére, la chair est jugée et mise de c6té. C’est ce que
Dieu a accompli dans le sacrifice de Christ pour nous. Le jugement tout entier a été exécuté en Christ. Le péché
en la chair, qui ne pouvait que nous remplir d’angoisse et d’effroi, a été, en Christ, entierement 6té de dessus
nous. Christ est mort, non seulement pour les péchés, mais aussi pour le péché. En Lui, nous avons une
rédemption réelle et complete. Quand c’est Dieu qui effectue notre affranchissement, Il le fait d’'une maniere
parfaite. Il ne nous affranchit pas de nos péchés, pour nous laisser sous le péché, ce qui ne ferait que donner
lieu a notre conscience de se travailler et se tourmenter en vain.

Il ne s’agit pas ici de pardon, mais daffranchissement, il s’agit d’étre en liberté devant Dieu. Le croyant
sincére a besoin de force contre le péché, avec lequel il a chaque jour a combattre. Il a de méme besoin d’avoir
une conscience réeellement affranchie, dans la présence de Dieu : car autrement, lors méme que les péchés
passés sont 6tés, le péché dans ses membres agirait comme une loi qui rend esclave du péché. Sans doute il
sait et il sent que la racine du péché est encore la; mais racine et rameaux sont jugés par le don que Dieu a fait
de Son Fils. Dieu Lui-méme y a pourvu; Il a envoyé pour cela Son propre Fils. Quel amour! En Lui, selon Sa
grace et Son propos arrété, Il a pleinement accompli pour nous I'ceuvre de I'affranchissement.

Au verset 4, il est question de notre marche : « Afin que la juste exigence de la loi fit accomplie en nous, qui
ne marchons pas selon la chair, mais selon I'Esprit ». La justice de la loi est accomplie en nous. Auparavant la
loi s’adressait a la chair, dont les convoitises en empéchaient I'accomplissement et méme se révoltaient contre
cette autorité ; mais maintenant une nouvelle vie est en vigueur. C’est elle qui discerne les convoitises de la
chair et les manifeste ; elle agit aussi afin que nous ne marchions pas selon la chair, mais selon I'Esprit. La chair
est la, toujours la méme, et par conséquent nous sommes exhortés a ne pas marcher selon la chair. Cette
présence de la chair ne nous excuse pas quand nous marchons selon la chair, parce que I'Esprit de Christ est
en nous. La chair doit étre jugée et comprimée par I'Esprit. Chez tout chrétien la chair est encore Ia, invariable,
et cependant le chrétien n’est pas dans la chair. Cette présence de la chair, par elle-méme, ne peut ni souiller
notre conscience, ni empécher notre communion avec Dieu. Mais si, de quelque maniére que ce soit, nous
laissons la chair agir, alors la conscience est souillée, et la communion avec Dieu interrompue. Quand cela
arrive, il est nécessaire que nous confessions nos péchés pour en étre pardonnés et purifiés.

Les quatre versets qui suivent nous présentent surtout I'état et la position de ’homme naturel et de I’'homme
spirituel ou du chrétien. L’homme naturel est « selon la chair», ’homme spirituel « selon I'Esprit ». Chacun d’eux
a sa pensée dirigée sur les objets qui correspondent a sa nature spéciale. L’'un dirige sa pensée et ses
affections vers ce qui est de la chair, et l'autre, vers ce qui est de I'Esprit. « Car la pensée de la chair est la
mort ». La pensée charnelle est sans aucun vrai fruit et git sous la mort du premier Adam. La mort est entrée
pour sceller cet état. « Mais la pensée de I'Esprit » est «vie et paix ». Elle est en parfaite harmonie avec Dieu,
tandis que la pensée de la chair est inimitié contre Dieu et ne se soumet point a Sa loi.

Au verset 9, il est expressément dit de nous, c’est-a-dire de tous ceux qui sont dans le Christ Jésus, que la
position que nous avons devant Dieu n’est pas dans la chair — non pas dans le premier Adam, non pas dans la
nature et dans sa volonté. « Or vous n’étes pas dans la chair, mais dans I'Esprit, si du moins I’Esprit de Dieu
habite en vous ». Nous sommes considérés devant Dieu comme vivant dans I'Esprit, quoique la chair et ses



convoitises soient la. La puissance de vie de Dieu a créé le nouvel homme en Christ et opére en lui. Nous
possédons la vie de Christ ressuscité, et c’est dans cette vie que nous avons notre position devant Dieu,
quoique la chair cherche encore a nous conduire. Si nous marchons dans la puissance de I'Esprit, nous
n’accomplirons pas les désirs de la chair.

Nous voyons aussi que Dieu, non seulement agit pour nous, mais encore qu’ll agit en nous. Non seulement
Il engendre une nouvelle nature, mais encore Il y habite et Il y opére. Outre la nouvelle nature, nous avons aussi
besoin de force. Si nous avons une nouvelle nature, nous désirons accomplir le bien, mais il nous manque la
force pour cela, comme nous I'avons vu en Romains 7. Mais quand I’Esprit de Dieu habite en nous, alors nous
avons non seulement de nouveaux désirs et de nouvelles inclinations, mais de plus la force vivante pour les
accomplir. C’est pourquoi, il est écrit, non pas : « Vous n’étes pas dans la chair, mais dans I'Esprit », si toutefois
vous étes nés de I'Esprit — bien que cela soit vrai — mais : «si du moins I'Esprit de Dieu habite en vous ».
C’est Dieu Lui-méme, c’est I'Esprit de Dieu, qui opere en nous avec puissance.

Nous voyons, en outre, au verset 11, que le corps méme n’est pas oublié. Il a part aussi a toute la puissance
de résurrection. Cet Esprit ne laissera pas nos corps mortels avant de les avoir rendus conformes au corps
glorifié de Christ. A la fin, nous aurons un corps qui sera en harmonie avec la vie que nous avons par le Saint
Esprit.

Il est a remarquer que la Parole de Dieu parle du Saint Esprit comme étant notre vie, et aussi comme étant a
part de cette vie et agissant en elle. Il est I'un et I'autre, Il est, a la fois, essence et force. La nouvelle nature
nous est donnée et le Saint Esprit demeure en nous. Il est toujours agissant dans nos coeurs, car nous lisons au
verset 26 : « L’Esprit lui-méme intercede par des soupirs inexprimables ». Je puis ne pas méme comprendre
mes soupirs, mais je sais une chose, c’est que c’est I'Esprit qui les produit en moi. Je puis manquer
d’intelligence, pour savoir quelle en est la vraie portée; mais Dieu voit en cette action du Saint Esprit de la
sympathie pour ce qui me concerne, selon Dieu : «Et celui qui sonde les cceurs sait quelle est la pensée de
I'Esprit ». Le Saint Esprit agit en nous et cela en rapport avec cette vie.

Le Saint Esprit est non seulement une source de vie en nous, mais Il agit sur cette vie et dans cette vie. |l
nous guide et nous conduit comme chrétiens; or ce n’est pas la chair, mais le nouvel homme qu’ll dirige et
conduit.

Nous ne devons jamais oublier que le Saint Esprit nous a été réellement donné apres que nous avons cru,
pour demeurer en nous. « Et parce que vous étes fils, Dieu a envoyé I'Esprit de son Fils dans nos coeurs, criant :
Abba, Pere ! » (Gal. 4, 6; voir encore Jean 14, 16, 17; Rom. 5, 5; 8, 9; Tite 3, 6, etc.). L’habitation en nous du
Saint Esprit, et Son efficace vivifiante sont, pourtant, deux choses différentes. La premiére ne pouvait pas avoir
lieu avant que Christ fat glorifié (Jean 7, 39). Maintenant nous sommes le temple du Saint Esprit qui est en
nous, et que nous avons de Dieu (1 Cor. 6, 19). Jésus s’en est allé, et 'autre Consolateur, Son remplacant, est
descendu pour demeurer en nous éternellement; Il est non seulement avec nous, comme Christ I'était, mais I
est en nous. Il nous rappelle les choses de Christ, et nous donne la capacité de les saisir. C’est aussi par Lui
qgue nous sommes rendus capables de jouir de ces choses, et de marcher dans la force qui est en elles.

C’est une vérité précieuse et bénie, que nous possédons le Saint Esprit comme une vertu demeurant en
nous. Nous avons la vie et le Saint Esprit, qui est la force méme de cette vie. Si nous considérons les apbtres
eux-mémes, avant et aprés la Pentecéte, nous voyons comme a I'ceil I'action de la présence personnelle et de
I'habitation du Saint Esprit en eux. Voyez, par exemple, Pierre : avant, il renie le Seigneur de la plus triste
maniere, et apres, il Le confesse avec la plus grande franchise devant le conseil des Juifs. Ce n’était pas la la
franchise de la chair, mais I'effet de la présence du Saint Esprit — qui seul produisait en eux cette énergie et



cette force spirituelles, en sorte que leur conscience pouvait étre en parfaite liberté devant Dieu et que la crainte
des hommes disparaissait.

Jésus Christ a envoyé le Saint Esprit de la part du Pére, et Il est en nous comme Esprit d’adoption, par
lequel nous crions : Abba, Pére ! Par Lui nous sommes amenés, conformément a la position actuelle de Christ,
en la présence du Pére et en communion directe avec la gloire (v. 14-17). C’est la ce qui donne a notre marche
son vrai caractére. C’est I'Esprit de Dieu qui nous conduit dans le chemin et qui occupe nos cceurs de Christ. Il
dirige nos regards en arriere et nous montre la gloire de la croix, dont Il nous a fait connaitre la puissance a
salut : nous pouvons maintenant la contempler avec une parfaite paix, parce que nous savons que nous Yy
sommes du c6té de Dieu. Dieu et le péché se sont rencontrés sur la croix dans la personne du Christ; et quel
bonheur pour nous de savoir, que la, dans les plus profondes souffrances du Sauveur pour notre salut, I'un et
I'autre — Dieu et le Christ — sont pleinement glorifiés ! Christ a enduré, en obéissant a la volonté de Son Pére,
tous ces tourments pour nos péchés, et il n’y eut pas un moment ou le regard de bon plaisir du Pére ne plt
reposer sur Lui. Si je vois que je suis en Christ; si je vois que Christ, aussi bien que le Pére, est pleinement
satisfait et glorifié, relativement a moi, alors mon coeur est pénétré et humilié par le sentiment de Son amour. Je
VOIS que je suis un des fruits du travail de 'dme du Seigneur Jésus. Sur Lui repose et resplendit I'amour de
Dieu, et je suis en Lui. « En ce jour-la — ou vous aurez regu le Saint Esprit — vous connaitrez que moi je suis
en mon Pére, et vous en moi et moi en vous » (Jean 14, 20). Nous sommes déja parfaitement un avec Lui, il ne
nous reste plus qu’a étre réellement aupres de Lui. C’est ce que nous rappelle aussi I'Esprit Saint dans ces
paroles : « Ainsi nous serons toujours avec le Seigneur » (1 Thess. 4, 17).

Le Saint Esprit nous conduit a Christ et nous entretient de Lui pendant tout le chemin que nous parcourons.
La croix est le commencement ou le point de départ de notre voyage; elle nous sépare du monde et de son
train. Sur notre route, nous serons sans doute exposés a bien des tentations; mais nous les traverserons
heureusement si nos sentiments et les affections de nos coeurs sont uniquement dirigés sur Christ. — Mais
c’est une chose bien triste quand, a I'exemple d’lsraél, le désert devient I'objet auquel nos cceurs
s’affectionnent. Nous languissons certainement toujours dans nos ames, des que nos pensées et nos coeurs
s’attachent aux choses de la terre. Ce n’était pas la ce que faisait 'apdtre Paul, car il disait : «Je fais une
chose : oubliant les choses qui sont derriere, et tendant avec effort vers celles qui sont devant, je cours droit au
but pour le prix de I'appel céleste de Dieu dans le Christ Jésus » (Phil. 3, 14).

Il est extrémement précieux de connaitre, par I'Esprit, la plénitude infinie que nous possédons en Christ, et
le vrai caractére de nos relations avec Dieu. Il a effacé tous nos péchés, Il nous a aimés, Il a fait de nous Ses
enfants. C’est la maintenant la relation dans laquelle nous sommes avec Lui. Désormais nous ne Le
connaissons que comme notre Pére, plein d’amour, et nous savons que nous sommes Ses bien-aimés enfants.
Mais encore nous sommes des héritiers, héritiers de Dieu et cohéritiers de Christ[v- 17]. C’est la notre joie et
notre espérance par I'Esprit. Nous avons, il est vrai, a passer a travers un monde ou nous rencontrons
beaucoup de miseres et de douleurs et ou regne le péché ; aussi nous y trouvons des tribulations, alors méme
que nous sommes conduits par I'Esprit de Dieu, parce que Christ aussi I'a traversé en souffrant; mais c’est la le
sentier qui méne a Jésus Christ et a Sa gloire. Or nous savons encore une chose, c’est que «toutes choses
travaillent ensemble pour le bien de ceux qui aiment Dieu » (v. 28). Dieu est non seulement en nous, ou Il agit
par le Saint Esprit, mais Il est aussi, en tout temps, pour nous. Il nous a préconnus, prédestinés a étre
conformes a I'image de Son Fils; Il nous a appelés, justifiés et glorifiés. Tel est le propos arrété de Dieu, qui est
déja accompli pour nous en Christ. Il n’y manque plus rien; nous possédons tout en Christ, dans la puissance
du Saint Esprit. Maintenant personne ne peut plus intenter accusation contre les élus de Dieu, car Dieu est pour
nous; personne ne peut nous condamner, car Dieu nous justifie; et personne ne peut nous séparer de Son



amour, car Christ est celui qui est mort pour nous, mais plutét qui est ressuscité, qui aussi est a la droite de
Dieu, qui aussi intercede pour nous (v. 29-39).

* *

Je termine ici ces considérations sur laffranchissement en Jésus Christ. Je reconnais aisément combien je
suis loin d’avoir épuisé ce sujet béni : jespere pourtant que ce que j’ai pu en dire est suffisant, pour nous faire
connaitre combien notre position est slre et élevée, et combien les bénédictions, que nous avons regues par
grace, en Jésus Christ, sont innombrables. — J’espére également que tout lecteur, conduit par I'Esprit de Dieu,
aura pu comprendre, par ce qui a été dit, en quoi consiste le vrai affranchissement d’un chrétien; et qu’il aura
été convaincu que ce que nous avons regu en Christ est bien autre chose que de pouvoir dire : « Le bien que je
veux, je ne le pratique pas »[Rom. 7, 19]; il sera convaincu aussi que, a la croix, par le sacrifice de Lui-méme,
Christ a non seulement effacé nos péchés, mais encore que «le corps du péché» est aboli dans la mort du
Sauveur, et cela, afin que nous ne servions plus le péché, mais que nous ayons a jamais devant Dieu notre
position bénie et notre service dans une vie nouvelle, dans la vie du Christ ressuscité. Nous sommes
réconciliés et nous sommes aussi affranchis; en Christ, nous avons la vie et nous avons aussi, si toutefois
I’Esprit de Dieu est en nous, la force pour marcher selon la nature de cette vie. Enfin nous comprendrons que ce
n’est que par cette voie que Dieu peut étre glorifié, et que nous répondons toujours a la position et a la relation
dans lesquelles nous sommes introduits par Jésus Christ, si par toute notre conduite, en paroles et en ceuvres,
nous annongons Ses vertus. C’est a quoi nous sommes appelés ici-bas, ayant été créés pour cela en Jésus
Christ, et ayant aussi pour cela recu I'Esprit de Dieu.

Que le Dieu de toute grace illumine toujours plus les yeux de nos ceceurs, pour connaitre a fond notre vrai
affranchissement dans le Christ Jésus et pour le réaliser par la puissance du Saint Esprit !

1. T Il est évident que je ne parle pas ici des individus fidéles en Israél, qui attendaient avec foi le Messie promis et la
rédemption par Lui et qui, ainsi, étaient comme les prémices du vrai peuple.

2. T Il faut bien remarquer ici que le peuple d’Israél n’est rejeté que pour ce qui regarde sa position sous la loi, sur le
fondement de sa propre obéissance, et non pas comme peuple de Dieu sur le fondement des promesses données aux
peres, car, les «dons et I'appel de Dieu sont sans repentir » [Rom. 11, 29] || recevra de nouveau et bénira ce peuple, qu’ll
a mis de cbté pour un temps, sur le fondement du sang de Jésus, le Médiateur de la nouvelle alliance ; sur le
fondement d’une gréce sans limites.

3. T Il est & propos de faire observer, qu’il n’est question ici que de notre position comme peuple de Dieu ici-bas, et
non pas de nos relations avec le Pére, comme enfants, et moins encore de notre position spéciale et céleste en Christ,
comme Son assemblée, comme Son corps, Sa plénitude, etc.



