L’armure

H. Rossier

Revétez-vous de I'armure compléte de Dieu.
Eph. 6, 11

Le combat chrétien occupe, dans la Parole de Dieu, une place considérable. Tout I’Ancien Testament est
rempli de guerres qui sont, il est vrai, une «lutte contre le sang et la chair » [EPh. 6, 121 mais qui «arrivérent
comme types de ce qui nous concerne »[1 Cor. 10, 6] | e Nouveau Testament ne traite jamais de nos guerres
qu’au point de vue spirituel.

La guerre, le combat, la lutte, ont pour but de nous défendre contre I'ennemi, de conqueérir, de gagner du
terrain, de nous maintenir et de résister, de délivrer les autres, enfin de juger et de chéatier les méchants et les
rebelles. Dans le Nouveau Testament, ce dernier cas, c’est-a-dire le jugement guerrier, ne revient proprement
gu’a Christ, et cela dans un temps futur, ce qui met d’autant plus en relief notre privilege d’étre actuellement
sous I'’économie de la grace. Sans doute, les chrétiens seront associés avec Christ, dans I'avenir, pour le
jugement du monde et méme pour celui des anges (1 Cor. 6, 2-3), mais cela n’aura lieu que lorsque I’économie
de la grace sera remplacée par le regne de la justice et par I'économie de la gloire.

Le combat chrétien est toujours une lutte spirituelle contre un ennemi du dehors, sauf toutefois dans le cas
d'une lutte contre soi-méme. Mais cette derniere différe, du tout au tout, de l'idée que l'on s’en fait
communément dans le christianisme professant. L'on y voit, en effet, les doutes de I'incrédulité, I'incertitude du
salut, le manque de confiance dans les promesses de Dieu, ou de foi a I'autorité de la Parole, taxées de combat
chrétien. Jamais un état pareil n’est appelé de ce nom, dans I'Ecriture. Un seul combat, celui contre nous-
mémes, y est mentionné, mais il est plutét un antagonisme, celui de I'Esprit qui demeure en nous, contre la
volonté de la chair qui est en nous (Gal. 5, 16-18). La Parole nous enseigne qu’il y a, dans le chrétien, deux
principes, la chair et I'Esprit, outre son moi. Ces principes agissent dans deux directions opposées l'une a
l'autre ; seulement le chrétien est caractérisé par I'Esprit de Christ qui demeure en lui et par lequel il vit; tandis
que, bien qu’ayant encore la chair en lui, il est considéré comme entierement affranchi de sa domination. Sans
doute la chair est Ia, et restera toujours opposée a I'Esprit; mais «|'Esprit convoite contre la chair, afin que moi
je ne pratique pas les choses que je voudrais»[Gal- 5, 171, Si donc nous vivons par I'Esprit, et tel est le cas de
chaque chrétien, sommes-nous excusables de ne pas marcher par I’'Esprit ? La victoire sur la chair en nous est
considérée, dans le passage que nous venons de citer, comme une nécessité de la présence de I'Esprit qui
nous met en liberté, nous étant toute obligation de suivre la chair ou de nous laisser dominer par elle.

Tout autre combat, celui par exemple, que nous décrit le chapitre 7 aux Romains, n’est que la lutte sans
issue d’une ame croyante sous la loi, avec elle-méme : elle posséde la vie, mais sans I'Esprit qui met en liberté.
Possédant deux natures, I'ancienne et la nouvelle, ’lhomme de Romains 7 est toujours esclave de I'ancienne. |l
veut le bien et fait toujours le mal. Finalement, réduit au désespoir, il arrive, apres tant de désolantes
expériences, au plein affranchissement, non par le combat, mais par la connaissance de I'ceuvre parfaite de
Christ qui /'a délivré a toujours. Aussi peut-il dire : « Il N’y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux
qui sont dans le Christ Jésus, car la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus m’a affranchi de la loi du péché et
de la mort» (Rom. 7 et 8).



Le combat de Romains 7 est donc, non pas une victoire, mais une défaite continuelle, jusqu’au moment ou
I’ame apprend enfin qu’un autre a vaincu pour elle. La nouvelle nature en nous est incapable d’échapper a
I'esclavage de la chair, aussi longtemps qu’elle ne posséde pas I'Esprit comme puissance de sa vie nouvelle. |l
est vrai cependant, que le chrétien, aprés avoir été placé par Christ dans la liberté de I’'Esprit, est en danger
d’étre de nouveau retenu sous un joug de servitude (Gal. 5, 1); aussi est-il exhorté a tenir ferme sur les
positions qui lui ont été acquises par I'ceuvre de Christ, afin de ne pas redevenir esclave de la loi et du péché.

*

* *

Aprés avoir dit ce qu’est le combat chrétien et ce qu’il n’est pas, considérons quel est I'adversaire que nous
avons a combattre. Cet adversaire est Satan. Il emploie contre nous des agents divers, visibles et invisibles.

Ses agents invisibles : les principautés et les autorités, la puissance spirituelle de méchanceté qui est dans
les lieux célestes, sont d’abord les anges que Satan a entrainés dans sa rébellion. Ces anges tombés ont des
«chefs » qui exercent leur influence sur les dominateurs du monde pour contrecarrer par eux les desseins de
Dieu envers Son peuple, tandis que d’autres «chefs » angéliques, tels que Micaél, I'archange, agissent sous
les ordres de Christ, pour leur résister et entraver leurs desseins aupres des mémes dominateurs (Dan. 10).

De plus, Satan lui-méme agit d’'une maniere occulte, se déguisant méme en ange de lumiere pour mieux
tromper les hommes. Il est «le chef de I'autorité de I'air » [Eph. 2, 2], Cette autorité est I'esprit du monde que
Satan domine et dirige a son gré, soit par ses séductions, soit par ses intimidations, soit par la haine qu’il souffle
au cceur des hommes contre Dieu, ou qu'il attise en les poussant les uns contre les autres. Puissance
effrayante, mais qui ne sera bientdt qu’un fétu de paille devant le Dieu de paix quand |l brisera Satan sous nos
pieds[Rom. 16, 20] |

Mais Satan a des agents visibles, appelés aussi « les principautés et les autorités ». Etablies, a I'origine, par
Dieu sur la terre, et tenant leur autorité de Lui, elles avaient été revétues par Lui de dignité et de pouvoir au
milieu des hommes (Tite 3, 1); mais elles sont devenues la proie de Satan qui les dirige a son gré, quoique
Dieu ait, malgré elles, la haute main sur leurs décisions. Elles appartiennent aux ténebres dans lesquelles le
monde est plongé, et y exercent leur action. Malgré leur éloignement de Dieu, le chrétien doit les reconnaitre
comme provenant de Lui dans leur caractere primitif, ce qui lui permet, en faisant abstraction de leur état
actuel, de prier et d’intercéder pour elles. Ces principautés et ces autorités, le diable, devenu leur chef, se sert
d’elles pour faire la guerre a Christ. Elles sont sous I'influence de la puissance spirituelle de méchanceté que
Satan possede et qui est «dans les lieux célestes », d’ou I'adversaire n’a pas encore été expulsé. Maintenant
Dieu a déja dépouillé, manifesté dans son vrai jour cette puissance spirituelle, les principautés et autorités
sataniques qui sont dans les lieux célestes, et a triomphé d’elles a la croix (Col. 2, 15).

En opposition avec Satan, Christ a aussi Ses agents et Ses instruments visibles et invisibles. Mais tout
d’abord Il a, comme homme ressuscité d’entre les morts et assis a la droite de Dieu dans les lieux célestes, la
suprématie sur eux tous. |l est au-dessus de toute principauté et autorité dans les lieux célestes; chérubins,
séraphins, archanges, tout ce qui est revétu de dignité et domine dans les armées du ciel Lui est soumis. Il est
au-dessus de tout nom que portent les hommes sur la terre. Les principautés et les autorités de Christ ont un
caractére diamétralement opposé a celles de Satan : les premiéres sont dans le ciel et du ciel, celles de
I’Ennemi sont des ténébres et dans les ténébres, et du monde et dans le monde (Eph. 1, 20, 21).

Nous retrouvons, quant a Christ, la méme pensée en Colossiens 1, 16. Ce passage nous présente Jésus
comme le créateur de toutes choses, dans les cieux et sur la terre, choses visibles ou invisibles. Les choses
visibles sont les trénes et les seigneuries sur la terre. C’est Lui qui établit les empires et qui confie la seigneurie



aux hommes qu’ll a choisis pour cela. Les choses invisibles sont ici les principautés et les autorités célestes
établies de Dieu (Eph. 3, 10). Toutefois nous avons vu que primitivement Dieu en a aussi établi sur la terre, et
que, si Satan s’en est emparé, Dieu les maintient encore et s’en sert pour retenir I'anarchie finale, car toutes
ces choses «ont été créées par lui et pour lui» [Col- 1, 16],

En Colossiens 2, 10, on voit que les principautés et autorités sont des étres célestes, revétus de ces
dignités, mais aussi des hommes auxquels rien ne manque devant Dieu et qui forment le corps dont Il est la
téte.

Ainsi, du c6té de Dieu, le terme «principautés et autorités» s’applique aux anges, aux €élus dans leur
position céleste, et aussi aux dignités terrestres a leur origine, dignités dont Satan s’empare pour en faire ses
instruments contre Christ, mais que le Seigneur reconnait parce qu’ll les a établies et dont Il se sert contre leur
gré pour accomplir Ses desseins.

Pour terminer le sujet des «dignités » établies de Dieu et soumises a Christ, citons encore deux passages :

Dans le premier, 1 Corinthiens 15, 24, nous contemplons /a fin de toute autorité, pour que toutes choses
soient finalement assujetties a Dieu. Le Seigneur remettra le royaume a Dieu, le Pére, quand Il aura «aboli
foute principauté et toute autorité, et toute puissance». Toute dignité dont peuvent étre revétus des étres
célestes ou terrestres sera mise de c6té, annulée devant l'autorité du seul Seigneur; mais Lui-méme remettra
cette autorité entre les mains de Son Peére. |l régnera jusqu’a ce qu’ll ait mis tous Ses ennemis sous Ses pieds,
hommes, esprit satanique, mort méme, dont Satan a la puissance. Mais cela va plus loin : méme les autorités
qui ne se sont pas détournées de Lui seront annulées. Ainsi toutes choses Lui seront assujetties, mais pour que
finalement le Fils, comme homme, soit assujetti a Dieu qui Lui a assujetti toutes choses.

Dans le second passage, 1 Pierre 3, 22, « anges, autorités et puissances lui sont soumis », depuis qu’ll est a
la droite de Dieu. Toutes, bons ou mauvais anges, autorités célestes ou terrestres, puissances établies de Dieu,
alors méme qu’elles seraient tombées sous I'influence de Satan, Lui sont soumises du fait de Son exaltation.
Elles sont obligées de reconnaitre Sa puissance et Ses droits sur elles. Il ne s’agit pas ici d’obéissance, mais
de I'impossibilité ou elles sont toutes de Lui résister.

Mais a part tous les agents invisibles dont le Seigneur dispose, Il a dans ce monde des hommes, |'armée
visible de Ses rachetés, pour livrer combat a 'Ennemi. C’est a elle qu’incombe avant tout la responsabilité
d’entrer dans la lutte. Ces combattants sont appelés a revétir 'armure compléte de Dieu. Le sixieme chapitre de
I'épitre aux Ephésiens nous entretient en particulier d’eux et de leurs armes.

*

* *

Si maintenant nous considérons les divers buts de 'Ennemi dans la guerre gqu’il fait a Christ et a Son
peuple, nous les trouvons illustrés par I'histoire d’lsraél depuis sa sortie d’Egypte jusqu’a son entrée en
Canaan.

Le premier but de Satan est de garder a tout prix les hommes, ses victimes, en esclavage et sous sa
domination. Quand il voit qu’il n’y peut réussir et que, par la puissance de Dieu, ses esclaves sont pres de lui
échapper, il les poursuit, comme le Pharaon, type de I'adversaire, avec toute son armée, pour les saisir et
recouvrer sur eux I'empire qui lui échappe. C’est ici gue commence le combat, mais ce combat n’est pas confié
au peuple; c’est I'affaire de I'Eternel tout seul. Il ne demande & Israél que /a foi : « L'Eternel combattra pour
vous, et vous, vous demeurerez tranquilles ». Ce sera Lui qui « précipitera dans la mer le cheval et celui qui le
montait » (Ex. 14; 15).



Une fois échappé a I'esclavage et entré dans le désert, Israél rencontre Amalek, 'Ennemi sous une autre
forme, et avec un autre but, celui de mettre obstacle au voyage du désert et d’empécher le peuple darriver a
son héritage.

Aprés la traversée du Jourdain, I'Ennemi dresse devant le peuple de Dieu un obstacle formidable, la ville de
Jéricho. Son but est de 'empécher dentrer dans son héritage.

Enfin, les murailles de cette forteresse étant tombées devant les armes de la foi, Israél trouve devant lui tous
les rois de Canaan conjurés pour 'empécher, soit de prendre possession de son héritage, soit de maintenir et
de compléter cette possession.

C’est a ce quatrieme événement que font surtout allusion les exhortations du chapitre 6 de I'épitre aux
Ephésiens. Cette épitre, assimilée tout entiére d’une maniére si remarquable au livre de Josué, nous montre le
chrétien introduit dans les lieux célestes pour y jouir de toutes les bénédictions de son héritage, mais, ces
bénédictions, Satan cherche a les lui enlever, et c’est pour les réaliser, les maintenir et les conserver, que le
croyant doit livrer bataille aux « puissances spirituelles de méchanceté qui sont dans les lieux célestes », apres
avoir revétu I'armure compléte de Dieu.

Le combat dont nous venons de parler doit faire le sujet spécial de notre méditation, mais il est nécessaire
de remarquer que la ne se borne pas notre lutte. Le chrétien a des fréres captifs et il lui faut combattre pour les
délivrer. Tel était le combat d’Abraham dont le chapitre 14 de la Genése nous entretient. Avec quelques
hommes, le patriarche poursuit les quatre rois, remporte la victoire et délivre son frére Lot devenu leur
prisonnier. Ce combat pourrait n’avoir pour objet, comme dans le cas d’Abraham, que de délivrer un seul de
nos fréres, captif du monde, et de 'amener a la liberté des enfants de Dieu. Souvenons-nous que cette victoire
obtient une grande récompense de la part de notre Melchisédec. Mais nous pouvons avoir aussi a combattre
seuls pour la délivrance de tout le peuple de Dieu, comme Jonathan contre le poste des Philisting[1 Sam. 14]
dont la défaite amena la délivrance de tout Israél.

Le combat chrétien a encore un autre but qui nous est présenté en type au premier chapitre de Josué. Les
Rubénites, les Gadites et la demi-tribu de Manassé avaient recu leur part dans le pays (il est vrai, au-dela du
Jourdain), et I'Eternel leur avait donné «du repos », mais ils ne devaient pas s’arréter la. Il leur fallait passer
armés devant leurs fréres pour les aider jusqu’a ce que I'Eternel e(it aussi donné du repos & ceux-ci. C’est ainsi
gu’une partie de I’Assemblée de Dieu est appelée a préter main forte a I'autre jusqu’a ce que cette derniére soit
arrivée par le combat a la jouissance des privileges que les premiers possedent déja.

Enfin, et il vaudrait mieux dire : tout d'abord, le combat chrétien est le « combat de I'évangile». Si, quant a
nous-mémes, nous n’edmes rien a faire, qu’a croire a 'amour et a la puissance de Dieu pour échapper a
'esclavage de Satan, il est d’autres pauvres pécheurs retenus dans les liens qui nous enlacaient autrefois.
Nous avons a combattre I’'Ennemi pour atteindre leur conscience et les amener a se confier, comme nous, dans
le Dieu Sauveur. Tel était le combat des Philippiens. lls «tenaient ferme dans un seul et méme esprit,
combattant ensemble d’'une méme &me avec la foi de l'évangile et n’étant en rien épouvantés par les
adversaires » [1. 27-28], De son c6té, I'apbtre livrait seul ce combat (2 Tim. 2, 9-10), ou bien y associait d’autres
croyants avec lui (Phil. 1,27, 28, 30; 4, 3;2 Tim. 1, 8; 2, 3). Cette lutte fait partie du « bon combat de la foi» (1
Tim.6,12;2 Tim. 4, 7).

Les armes du combat pour I'évangile sont offensives. Elles sont la Parole et la priere, sur lesquelles nous
reviendrons plus tard.



* *

Occupons-nous maintenant du combat, tel qu’il nous est décrit dans I'épitre aux Ephésiens.

Nous avons affaire avant tout aux « artifices du diable». Ceux-ci sont bien plus dangereux pour nos ames
que ses violences.

La principale de ses ruses est de nous faire redescendre dans I'atmosphére du monde dont il est le chef et
gu’il domine a son gré. En agissant ainsi, il réussit a avoir prise sur nous, car le monde est un vaste systeme
social, politique et religieux, dont Satan est le prince et dont Dieu est absent. Nous entrons a chaque instant en
contact avec ce systéme que nous devrions traverser comme étrangers, et de la a nous y associer il n’y a qu’un
pas a faire.

Le moyen employé par 'Ennemi pour nous priver de la jouissance du pays céleste sera toujours de nous
intercepter le ciel et de cacher Christ a notre vue en rabaissant notre christianisme a la terre et en
I'accommodant au monde.

Une autre des manceuvres perfides du «chef de I'autorité de I'air» consiste en fausses doctrines qu'il
répand parmi les chrétiens et par lesquelles il ruine leur espérance céleste. On en trouve de nombreux
exemples dans les épitres de Paul.

En 1 Corinthiens 15, 12, les faux docteurs disaient « qu’il n’y avait pas de résurrection de morts ». C’était la
vieille erreur des sadducéens. Cette doctrine qui amenait fatalement les &mes a nier la résurrection de Christ,
les privait de la jouissance du pays céleste que cette résurrection nous a acquise.

En 2 Timothée 2, 18, Hyménée et Philete enseignaient que la résurrection avait déja eu lieu, doctrine
néfaste qui établissait pour I'éternité 'Eglise, ou la famille de Dieu, sur la terre.

En 2 Thessaloniciens 2, 2, les séducteurs annoncaient que le jour du Seigneur était Ia et, en transportant
ainsi le chrétien au milieu de la scéne future du jugement, ils lui enlevaient I'espérance de la venue de Christ qui
aurait d0 précéder ce jour pour introduire les rachetés dans le ciel.

Lorsque Satan ne réussit pas a détourner les enfants de Dieu par de fausses doctrines, il n’est pas a bout
de ses ressources et possede des moyens plus vulgaires, plus terre a terre, de dérober le ciel a nos yeux et a
nos coeurs. Il nous persuade souvent que le christianisme consiste, avant tout, a nous bien conduire, a ne nous
méler que modérément aux distractions du monde, a partager ses ceuvres charitables, a remplir ce qu'’il appelle
ses devoirs religieux. De cette maniére, les chrétiens, tout en menant une vie correcte, mais qui ne leur attirera
jamais la haine du monde, rabaissent leur christianisme du ciel sur la terre. lls ont perdu la qualité de
combattants et se sont si bien accommodés a cette condition, qu’il faut souvent des circonstances
exceptionnelles, telles que leur lit de mort, pour que I'on découvre en eux quelques traces de la vie céleste.

Dans cet état d’abaissement spirituel, 'Ennemi n’a pas de peine a associer complétement ses victimes
avec le milieu dans lequel elles se trouvent et a leur faire aimer le monde et ses convoitises. Leur christianisme
terrestre est ainsi devenu un christianisme mondain. N’ayant pour but que les bénédictions terrestres, si
précieuses du reste et si importantes, que Dieu accorde a la piété, et négligeant «la promesse de la vie a
venir » [1 Tim- 4, 8] 'jls se sont laissés peu a peu attirer, comme «le juste Lot » [2 Pier- 2, 7] par les délices du péché,
et ne sont souvent sauvés que « comme a travers le feu » [1 Cor. 3, 15],

*



Nous sommes appelés, pour échapper a ces artifices, a user de vigilance et de sobriété, et a employer pour
les combattre toutes les armes que Dieu nous fournit.

C’est ici que nous entrons dans le sujet qui forme le titre de cet écrit, mais avant de I'aborder dans I'épitre
aux Ephésiens, il nous importe de passer en revue un certain nombre d’autres passages qui traitent du méme
sujet.

Romains 13, 11 a 14"

« Et encore ceci : connaissant le temps, que c’est déja I’heure de nous réveiller du sommeil, car maintenant
le salut est plus prés de nous que lorsque nous avons cru : la nuit est fort avancée et le jour s’est approché;
rejetons donc les ceuvres des ténébres et revétons les armes de la lumiére. Conduisons-nous honnétement
comme de jour, non point en orgies, ni en ivrogneries ; non point en impudicités, ni en débauches ; non point en
querelles ni en envie. Mais revétez le Seigneur Jésus Christ, et ne prenez pas soin de la chair pour satisfaire a
ses convoitises ».

Ce passage considére la nuit de ce monde, caractérisée par I'absence de Christ «la lumiére du
monde » [Jean 8, 12] comme trés avancée. Le jour est prés de paraitre. Ce jour est le salut, encore futur, qui est
plus prés de nous que lorsque nous avons cru. Ce salut, nous I'atteindrons a la venue de Celui que nous
attendons comme Sauveur. Il nous faut donc nous réveiller du sommeil. Ce dernier n’est pas précisément
qualifié comme une chose mauvaise en soi, voyez 1 Thessaloniciens 5, 7 et Ephésiens 5, 14, mais plutot
comme l'influence du milieu dans lequel on se trouve. Aussi n’est-il pas parlé de notre sommeil, mais du fait que
la nuit, consacrée au sommeil, est déja pres de finir. Il est temps de n’avoir en vue autre chose que le lever du
jour, le salut. En prévision de cet événement, nous avons deux devoirs a remplir : le premier est de rejeter les
ceuvres des ténébres, comme un vétement de nuit dont on se dépouille. Quand nous vivons au milieu des
ténébres, nous ne sommes pas a l'abri de leurs ceuvres. Nos pensées et notre activité sont en danger de revétir
plus ou moins les caractéres du milieu dans lequel nous vivons. Voila ce que nous avons d’abord a secouer loin
de nous pour revétir, en second lieu, les armes de la lumiere. C’est le vétement du jour. Ce vétement est celui
d’'un guerrier. Le jour doit nous trouver déja en armes, dans une attitude qui soit en accord avec lui et en
opposition compléte avec les ténébres et leurs ceuvres. Quand il rencontre les armes de la lumiére, Satan ne
peut rien entreprendre contre celui qui les porte. Elles impriment a notre conduite un cachet d’honnéteté qui est
en accord avec le jour auquel nous appartenons. La lumiére revétue par nous est une arme contre toutes les
ceuvres de ténébres par lesquelles Satan cherche a déconsidérer la conduite chrétienne. De fait, revétir les
armes de la lumiere, c’est revétir pratiquement le Seigneur Jésus Christ (v. 14). C’est de cette maniére que,
depuis Son départ, nous sommes devenus «la lumiére du monde » (Matt. 5, 14).

1 Thessaloniciens 5,4 a 10

«Mais vous, fréres, vous n’étes pas dans les ténebres, en sorte que le jour vous surprenne comme un
voleur; car vous étes tous des fils de la lumiere et des fils du jour; nous ne sommes pas de la nuit, ni des
ténébres. Ainsi donc ne dormons pas comme les autres, mais veillons et soyons sobres ; car ceux qui dorment,
dorment la nuit, et ceux qui s’enivrent, s’enivrent la nuit; mais nous qui sommes du jour, soyons sobres,
revétant /a cuirasse de la foi et de I'amour, et pour casque l'espérance du salut; car Dieu ne nous a pas



destinés a la colere, mais a I'acquisition du salut par notre Seigneur Jésus Christ, qui est mort pour nous, afin
que, soit que nous veillions, soit que nous dormions, nous vivions ensemble avec Lui ».

Nous trouvons ici une pensée quelque peu différente de celle que nous venons de voir en Romains 13. Ici le
chrétien n’est pas dans les ténébres et n’a pas de contact avec la nuit, aussi I'apparition du jour du Seigneur ne
peut pas le surprendre comme un voleur. Il est donc exhorté a ne pas dormir comme les autres qui n’ont ni
connaissance de Christ, ni espérance (voyez 4, 13; 5, 6). Deux choses caractérisent ces «autres » : le sommeil
et l'ivresse, qui appartiennent a la nuit. lls ont I'inconscience du danger dans lequel ils se trouvent,
inconscience qui caractérise leur état de mort morale. De plus, ils s’enivrent par la satisfaction des convoitises
qui les asservissent a Satan et leur font perdre tout sentiment de leur responsabilité envers Dieu. En présence
de ces ténébres, I'enfant de Dieu, fils de la lumiere et fils du jour, est exhorté a étre sobre. Il doit garder sa
pleine clarté et liberté d’esprit, fruit de I'absence des convoitises qui entrainent et asservissent le monde et font
de lui la proie de Satan. Cela le met nécessairement en lutte avec les choses par lesquelles 'ennemi cherche a
I'attirer. Cette lutte est une lutte défensive. Par elle le chrétien est gardé de tomber dans les pieges qui lui sont
tendus. Il n’aici que deux pieces d’armure, mais elles lui suffisent parfaitement. Ce qu’elles représentent : la foi,
'amour et I'espérance, caractérise au premier chapitre de cette épitre (v. 3) l'activité et la vie pratique du
chrétien. Comme armure, ces vertus caractérisent le combat.

Dans la lutte qu’un adversaire plein de ruses a entreprise contre le croyant, il cherche a I'atteindre en deux
endroits vulnérables. Il peut s’emparer du cceur, siege des affections, et lui infliger de mortelles blessures.
nous faut donc mettre notre coeur a I'abri derriere une cuirasse composée de ces deux choses : la foi et
I'amour. Nous garantissons notre cceur des coups de I'adversaire, d’abord par /a foi, par les yeux de I'ame
attachés a Christ, car la foi nous donne toujours comme objet cette personne bénie. L’amour est le second
caractere de la cuirasse. Il est ici la conscience que nous sommes aimés. La foi nous donne Christ comme
objet, I'amour le fait habiter dans nos coeurs. Toutes les fleches de Satan ne peuvent atteindre une félicité
pareille. Irais-je abandonner un objet aussi parfait, aussi excellent, une joie, une jouissance de Lui aussi élevée,
pour les boissons enivrantes et empoisonnées que le monde vient m’offrir ?

Mais s'’il ne peut atteindre le coeur, Satan cherchera a atteindre /a téte, siege des pensées, pour la
détourner de son objet. Le casque, l'‘espérance, garde nos pensées entierement attachées a Christ, comme
Celui dont nous attendons la venue. La réalisation de notre espérance sera l'acquisition du salut. Cette derniere
nous est assurée, puisque c’est a elle que Dieu nous a destinés, et non a la colére. Le dessein de Dieu a notre
égard s’accomplira. Actuellement la colére est derriere nous, car elle s’est épuisée a la croix en tombant sur
I’Agneau de Dieu; mais I'espérance est devant nous et ce salut qu’elle nous assure, nous allons I'acquérir, car
il ne pourra jamais nous étre enlevé.

Aucune fleche de Satan ne peut atteindre de semblables réalités. Elles sont basées sur I'ceuvre de Christ
«qui est mort pour nous afin que, soit que nous veillions, soit que nous dormions, nous vivions ensemble avec
Lui». Nous avons cela maintenant en Lui. Les mots : «nous vivions ensemble avec Lui» unissent aujourd’hui
dans une vie commune avec Lui les saints vivants et les saints délogés, comme ils seront unis, ressuscités et
transmués, dans un jour futur a la venue du Seigneur.

1 Pierre 5,8 et 9

«3Soyez sobres, veillez; votre adversaire, le diable, comme un lion rugissant, réde autour de vous,
cherchant qui il pourra dévorer. Résistez-lui, étant fermes dans /a foi ».



Nous retrouvons ici I'exhortation contenue dans les passages précédents. Devant les assauts de I'ennemi,
deux conditions morales sont nécessaires, sans lesquelles le chrétien ne peut remporter la victoire : « Soyez
sobres, veillez». Ne pas s’enivrer, ne pas dormir, sont des qualités purement négatives, mais Dieu les veut
positives chez les siens. On pourrait boire modérément sans s’enivrer ; étre sobre va beaucoup plus loin. La
sobriété est la qualité d’'un homme qui, par caractére, n’aime pas les boissons enivrantes. On pourrait, sans
dormir profondément, ne pas étre assez éveillé pour éviter de se laisser surprendre. Ce passage ne nous
entretient pas des ruses et séductions de Satan, si dangereuses, parce qu’elles nous environnent de toutes
parts, guettant le coété faible de notre défense; mais nous y trouvons le dernier effort de I'ennemi pour nous
épouvanter. Il en fut de méme de notre Sauveur qui, au commencement de Son ministére, rencontra tous les
artifices du diable, puis, a la fin, en Gethsémané, le lion rugissant qui cherchait a Le dévorer. Au désert, Il fut
vainqueur par la simple soumission a la Parole ; a Gethsémané, par I'entiére soumission a la volonté de Dieu.
Aussi fut-1l sauvé hors de la mort, quand le lion croyait Lui avoir broyé les os.

On ne trouve dans ce passage qu’une seule arme, la cuirasse de la foi, mais pleinement suffisante pour
anéantir tout I'effort de I'ennemi : « Résistez-lui, étant fermes dans /a foi». Nous trouvons la méme exhortation
dans I'épitre de Jacques (4, 7) : « Soumettez-vous a Dieu (c’est I'obéissance de /a foi) ; résistez au diable (c’est
le bouclier de la foi), et il s’enfuira loin de vous ». Quelle place unique, immense, est donnée ici a la foi ! Cette
seule arme défensive suffit pour mettre en fuite 'ennemi le plus formidable.

2 Timothée 2,3 a5

« Prends ta part des souffrances comme un bon soldat de Jésus Christ. Nul homme qui va a la guerre ne
s’embarrasse dans les affaires de la vie, afin qu’il plaise a celui qui I'a enrélé pour la guerre; de méme, si
quelqu’un combat dans la lice, il n’est pas couronné s’il n’a pas combattu selon les lois ».

Les souffrances mentionnées ici sont «les souffrances de I'évangile» (1, 8). Ce qui caractérise un bon
soldat de Jésus Christ, c’est de prendre sa part de ces souffrances. On ne peut aller a la guerre en
« s’embarrassant des affaires de cette vie ». Elles sont considérées dans ce passage, non comme une boisson
enivrante, mais comme un encombrement, comme une entrave a notre marche, comme un fardeau qui
empéche le libre usage de nos armes. Ce qui nous fait déposer ce fardeau, c’est le désir de plaire au Chef aimé
et respecté qui nous a enrbélés pour la guerre. L’amour est le véritable motif qui nous fait « rejeter tout fardeau,
et le péché qui nous enveloppe si aisément» (Héb. 12, 1).

Nous trouvons ensuite les lois de la lutte, car ensuite il ne s’agit plus du combat en bataille rangée, mais du
combat dans /a lice. Les chrétiens sont donnés en spectacle au monde. |l s’agit de remporter le prix. On ne
peut le faire qu’en se soumettant aux /lois établies. Il faut donc, non seulement un ceoeur libre de fardeaux, mais
encore I'observation rigoureuse de la volonté divine. Pour vaincre, nous ne devons ni enfreindre cette volonté,
ni la devancer, ni nous donner des lois a nous-mémes, mais combattre patiemment et consciencieusement
selon les directions de Dieu, consignées dans Sa Parole, jusqu’a ce que nous ayons remporté le prix de I'effort.

Ici le soldat est pourvu de son armure, mais Satan cherche a le retarder par un bagage inutile. Il est
préserveé d’'une défaite par I'affection pour son Chef. En 1 Pierre 5, nous avons vu la foi, ici 'amour, en 1
Thessaloniciens 5, les deux ensemble.

2 Corinthiens 10,3 a 6



« Car en marchant dans la chair nous ne combattons pas selon la chair; car les armes de notre guerre ne
sont pas charnelles, mais puissantes par Dieu pour la destruction des forteresses, détruisant les raisonnements
et toute hauteur qui s’éléve contre la connaissance de Dieu, et amenant toute pensée captive a I'obéissance du
Christ et étant préts a tirer vengeance de toute désobéissance ».

Ce passage nous décrit le combat de I'apétre. Accusé de marcher selon la chair, il montre que ses armes
de guerre n’étaient pas charnelles, mais que leur puissance était spirituelle, venant de Dieu, d’abord pour
détruire toute hauteur qui s’élevait contre la connaissance de Dieu, ensuite pour amener les ames captives a
Christ, enfin, pour tirer vengeance des désobéissants. Ce dernier cas relevait du pouvoir exceptionnel confié a
I'apétre inspiré, car Dieu dit : «A moi la vengeance; moi je rendrai, dit le Seigneur» (Rom. 12, 19).
L’expression : «la destruction des forteresses » fait penser a Jéricho, et nous renseigne sur la qualité des
armes dont I'apétre se servait. C’étaient des armes offensives, mais purement spirituelles. D’abord /a foi en la
Parole de Dieu qui fit faire au peuple pendant sept jours le tour de la ville et sept fois encore le septieme jour,
pour que la patience e(it son ceuvre parfaite[Jaca. 1. 4. Le combat de I'apobtre était donc le combat de la foi
contre I'obstacle que Satan mettait sur son chemin. L’obstacle était effrayant, mais non pas aux yeux de la foi.
Les trompettes du témoignage servaient aussi d’armes a Israél; enfin la présence de Christ — I'arche — au
milieu du peuple était le gage infaillible d’une puissance a laquelle rien ne pouvait résister. Telles étaient les
armes de I'apdtre. En opposant la puissance de Dieu a celle de I'ennemi, il amenait les ames captives a
I'obéissance du Christ.

2 Corinthiens 6, 7

« Nous recommandant comme serviteurs de Dieu... par la parole de la vérité, par la puissance de Dieu, par
les armes de justice de la main droite et de la main gauche ».

Ici nous rencontrons de nouveau les armes dont I'apbtre se servait dans le combat. Il avait la Parole de
Dieu, mais quel effet aurait-elle produit, sans la puissance de Dieu? Pour pouvoir faire usage de cette
puissance, I'apbtre avait des armes personnelles : «les armes de justice de la main droite et de la main
gauche », c’est-a-dire I'épée et le bouclier, armes offensive et défensive, qui sont appelées des armes de
justice. La justice est ici la justice pratique. Notre combat offensif ou défensif ne peut avoir aucun résultat sans
la justice qui est 'absence de péché dans notre conduite et dans nos voies. Il nous faut une bonne conscience
pour entreprendre la lutte, sinon la puissance de Dieu nous manquera. Une conscience pure rencontre toujours
la puissance de Dieu pour faire I'application de la Parole.

Hébreux 4, 12

«Car la parole de Dieu est vivante et opérante, et plus pénétrante qu’aucune épée a deux tranchants, et
atteignant jusqu’a la division de 'dme et de I'esprit, des jointures et des moelles; et elle discerne les pensées et
les intentions du cceur ».

Nous trouvons dans ce passage, comme nous le verrons en Ephésiens 6, la Parole de Dieu, arme offensive
de I'Esprit, pareille & une épée a deux tranchants, mais ici I'épée n’est pas employée pour combattre un ennemi
extérieur, elle est tournée contre nous-mémes, ou plutét, c’est notre vieil homme qui est I'ennemi. Cette image
nous reporte en quelque mesure a Galates 5, 16 et 17 dont nous avons parlé précédemment. La Parole nous
sonde et nous transperce afin que nous apprenions a discerner en nous ce qui est de la chair et ce qui est de



I’Esprit, et que nous soyons en état de nous juger nous-mémes. Ce jugement est douloureux et pénible, mais
I’dme, une fois « connue et sondée », ayant golté les bénédictions qui suivent le jugement d’elle-méme, n’a plus
gu’un désir, c’est que I'action sanctifiante de la Parole se continue envers elle jusqu’au bout de la traversée du
désert. « Sonde-moi, 6 Dieu! et connais mon cceur ; éprouve-moi, et connais mes pensées. Et regarde s’il y a
en moi quelque voie de chagrin, et conduis-moi dans la voie éternelle » (Ps. 139, 23-24).

1 Corinthiens 9, 25 a 27

«Or quiconque combat dans I'arene vit de régime en toutes choses; eux donc, afin de recevoir une
couronne corruptible ; mais nous, afin d’en recevoir une incorruptible. Moi donc... je combats ainsi, non comme
battant I'air ; mais je mortifie mon corps et je I'asservis, de peur qu’apres avoir préché a d’autres, je ne sois moi-
méme réprouveé ».

C’est encore dans le sens de Galates 5 et d’Hébreux 4 qu’a lieu ici le combat chrétien. Pour vaincre
I’'Ennemi du dehors, il nous faut une lutte réelle avec nous-mémes, sans hypocrisie ou faux semblant. Pour que
le combat avec Satan soit efficace, je dois commencer par la mortification de mon corps, me tenant
continuellement pour mort au péché, mais pour vivant a Dieu; car c’est un danger terrible de précher,
d’annoncer la Parole, sans I'état pratique qui y correspond.

*

* *

Ayant passé en revue les principaux passages qui nous parlent des armes du chrétien, nous abordons enfin
le chapitre des Ephésiens qui, d’une maniére beaucoup plus détaillée que tout autre, va nous entretenir des
diverses pieces de cette armure de Dieu que le croyant doit revétir.

Ephésiens 6, 10 a4 20

« Au reste, mes fréres, fortifiez-vous dans le Seigneur et dans la puissance de sa force; revétez-vous de
I'armure compléte de Dieu, afin que vous puissiez tenir ferme contre les artifices du diable. Car notre lutte n’est
pas contre le sang et la chair, mais contre les principautés, contre les autorités, contre les dominateurs de ces
ténebres, contre la puissance spirituelle de méchanceté qui est dans les lieux célestes. C’est pourquoi prenez
I’armure compléte de Dieu, afin que, au mauvais jour, vous puissiez résister, et, apres avoir tout surmonte, tenir
ferme. Tenez donc ferme, ayant ceint vos reins de la vérité, et ayant revétu la cuirasse de la justice, et ayant
chaussé vos pieds de la préparation de I’évangile de paix; par-dessus tout, prenant le bouclier de la foi, par
lequel vous pourrez éteindre tous les dards enflammés du méchant. Prenez aussi le casque du salut, et I'épée
de I’Esprit qui est la parole de Dieu; priant par toutes sortes de priéres et de supplications, en tout temps, par
I'Esprit, et veillant a cela avec toute persévérance et des supplications pour tous les saints, et pour moi, afin
gu’il me soit donné de parler a bouche ouverte, pour donner a connaitre avec hardiesse le mystére de
I’évangile, pour lequel je suis un ambassadeur lié de chaines, afin que j'use de hardiesse en lui, ainsi qu’il faut
que je parle ».

Nous avons dit plus haut que, dans I'épitre aux Ephésiens, I'armure est destinée avant tout & nous introduire
et a nous maintenir, par le combat contre Satan, dans la possession et la jouissance de notre héritage céleste
et de toutes les bénédictions qui s’y rattachent. Cet héritage nous est acquis par I'ceuvre de Christ et nous le
possédons en Lui. C’est la Canaan céleste et toutes ses richesses, dont cette épitre nous a si abondamment



entretenus. Le but de Satan, dans sa révolte contre Dieu, est de nous chasser de notre place dans les lieux
célestes et de nous enlever ainsi la jouissance de tout ce qu’ils contiennent ; le but de Dieu (toute cette épitre le
montre) est de nous y établir. Aussi la fin de I'épitre nous signale les dangers auxquels nous sommes exposes.

Pour surmonter et vaincre notre terrible ennemi, une chose nous est nécessaire : la force : « Au reste, mes
fréres, fortifiez-vous dans le Seigneur et dans la puissance de sa force ». Cette force, nous ne la trouvons pas
en nous, mais dans le Seigneur : «Bienheureux I’'hnomme dont la force est en toi... ils marchent de force en
force» (Ps. 84, 5, 7). Ce n’est pas tout de connaitre la grace, sans laquelle nous ne pourrions jamais étre
amenés a Dieu, ni introduits dans les bénédictions célestes, ni préservés de chute ; mais il nous faut encore de
la force pour le combat. Nous, chrétiens, nous devons la chercher, et Dieu la donne gratuitement a qui la Lui
demande. Elle est toujours a notre disposition et consiste en une armure que nous trouvons, toute préparée, a
'arsenal de Dieu. Pour nous permettre de remporter la victoire, cette armure doit étre complete. C’est une
panoplie; le chrétien doit étre armé de toutes piéces. C’est en outre une armure de Dieu; elle Lui appartient;
Lui seul peut la donner.

Présentons ici quelques axiomes qui trouveront leur développement dans les pages suivantes :

12 || faut avoir revétu I'armure avant le combat. Elle sera insuffisante si nous la revétons au cours de la lutte,
car il y manquera toujours quelque piece.

2° Les pieces de I'armure doivent étre prises dans un certain ordre et pour les prendre dans cet ordre, il faut
les connaitre et étre familiarisé avec elles.

32 L’armure est avant tout un état pratique de I'd4me; il est extrémement important de le savoir et d’en étre
convaincu. Elle n’a rien de théorique. On pourrait expliquer en détail la forme et 'usage de toutes les pieces de
I'armure sans que cette savante théorie servit a quoi que ce soit pour vaincre.

42 Ce qui produit en nous I'état pratique dont nous parlons, c’est, comme nous le verrons, la Parole.

5° Apres avoir été formeés par elle, et munis de toutes les graces qu’elle peut nous communiquer, nous
pouvons saisir cette méme Parole comme |'épée de I'Esprit pour attaquer et vaincre I’'Ennemi. Elle devient,
unie a la priere, I'arme offensive, apres nous avoir fourni nos armes défensives.

Aux versets 11 et 12, nous trouvons les caractéres de la dangereuse puissance que nous avons a
combattre. Elle a pour premier caractére ses artifices, ses ruses pour tromper, pour dresser des emb(ches,
pour mettre en défaut, pour aveugler sur ses intentions en prenant des déguisements divers, pour se glisser en
espion dans I'armée de Dieu, afin de la surprendre, quand, faute de surveillance, la défense a été négligée. Ces
ruses nous obligent dés I'abord a démasquer 'Ennemi et a le signaler sous son vrai nom : le diable.

Mais notre adversaire a d’autres moyens a sa disposition que des ruses. A certains moments, nous avons
affaire a son attaque brusquée. Tout a coup, il se démasque. Toute son armée, conduite par ses chefs, est
réunie contre nous. L’attaque a lieu la nuit. Les principautés, les autorités, les dominateurs de ces ténébres,
Satan lui-méme, qui n’est pas encore chassé des lieux célestes et y déploie librement son réle d’accusateur,
tous dirigent le choc, auquel il nous faut résister a tout prix. Dans la « grande guerre » qui s’est terminée par la
victoire, les bons généraux ne cessaient de le répéter a leurs troupes. Il en est de méme dans notre combat
spirituel.

Mais pour vaincre, il faut avoir revétu I'armure avant le mauvais jour. La faculté de s’en servir et d’en
connaitre les parties ne s’acquiert pas, avons-nous dit, pendant la bataille. A quoi servirait une arme, méme
quand on I'aurait entre ses mains, si I'on ne savait pas s’en servir ?



« Et, apres avoir tout surmonté, tenir ferme». Conquérir les positions de I'ennemi exige I'effort et I'énergie;
mais il faut s’y maintenir, passer en un instant de I'offensive a la défensive, afin de ne pas reperdre les positions
conquises. La jouissance des conquétes les plus élevées de la Canaan céleste, de notre position en Christ, de
notre communion avec le Pére et avec le Fils, peut étre reperdue en un instant. Il nous faut tenir ferme ces
conquétes.

Le verset 14 répete I'exhortation : « Tenez donc ferme », car on ne peut assez insister sur ce point. Chaque
piece de notre armure doit entrer en jeu, a son tour, pour maintenir notre position. La victoire nous sera ainsi
définitivement assurée, car le moment arrivera ou le combat prendra fin. Seulement, ne nous bergons d’aucune
illusion : il durera jusqu’au jour ou nous célébrerons la victoire dans les lieux célestes, a tout jamais délivrés de
la puissance spirituelle de méchanceté qui s’y trouve maintenant.

Le chant de victoire finale de David « au jour ou I'Eternel I'eut délivré de la main de tous ses ennemis et de la
main de Salil »[2 Sam- 22, 1] '|e principal d’entre eux, est bien a sa place ici, car il y est parlé de victoire finale et
les pieces de I'armure y sont mentionnées, comme ayant concouru a ce magnifique et définitif triomphe.
Ecoutez plutét : « Quant & Dieu, sa voie est parfaite; la Parole de I'Eternel est affinée; il est un bouclier & tous
ceux qui se confient en lui. Car qui est Dieu, hormis I'Eternel, et qui est un rocher, si ce n’est notre Dieu, le Dieu
qui me ceint de force et qui rend ma voie parfaite ? qui rend mes pieds pareils a ceux des biches, et qui me fait
tenir debout sur mes lieux élevés ; qui enseigne mes mains a combattre, et mes bras bandent un arc dairain. Et
tu m’as donné le bouclier de ton salut, et ta droite m’a soutenu, et ta débonnaireté m’a agrandi. Tu as mis au
large mes pas sous moi, et les chevilles de mes pieds n’ont pas chancelé. J’ai poursuivi mes ennemis et je les
ai atteints; et je ne m’en suis pas retourné que je ne les aie consumés. Je les ai transpercés et ils n'ont pu se
relever; ils sont tombés sous mes pieds. Et tu m’as ceint de force pour le combat; tu as courbé sous moi ceux
qui s’élevaient contre moi. Et tu as fait que mes ennemis m’ont tourné le dos; et ceux qui me haissaient, je les
ai détruits. lIs criaient, et il n’y a point de Sauveur; ils criaient & I'Eternel, et il ne leur a pas répondu. Et je les ai
brisés menu, comme la poussiére devant le vent ; je les ai jetés loin comme la boue des rues » (Ps. 18, 30-42; 2
Sam. 22, 31-43).

Repassons donc, avec le roi prophéte, toutes les pieces de I'armure, telles que le sixieme chapitre des
Ephésiens nous les décrit.

* *

Remarquons d’abord deux catégories d’armes : en premier lieu les armes défensives qui nous permettent
de résister a ’'Ennemi. Ce sont : la ceinture, la cuirasse, la chaussure, le bouclier et le casque.

En second lieu, les armes offensives. Ce sont : I'épée et la priere.

Ces armes sont au nombre de sept, chiffre qui indique toujours dans I'Ecriture la plénitude spirituelle et
divine a I'ceuvre pour le bien dans les choses d’ici-bas!?.

Les armes défensives

La ceinture

« Ayant vos reins ceints de la vérité ».

Nous I'avons dit plus haut : L’armure est un état pratique ; et ce qui nous forme a cet état, c’est la Parole de
Dieu.



La ceinture est la vérité. La vérité est la Parole de Dieu, comme le Seigneur le dit en Jean 17, 17 : «Ta
Parole est la vérité ». Il faut s’appliquer la vérité avant de s’en servir contre les autres.

La Parole est appliquée comme ceinture aux reins. Les reins sont ce qu’il y a de plus profond, de plus caché
dans ’lhomme : ses pensées, ses sentiments, sa conscience ; ce que I'apbtre Pierre appelle son entendement :
«Ceignant les reins de votre entendement et étant sobres» (1 Pier. 1, 13). Ceindre les reins de notre
entendement signifie donc la préparation spirituelle de notre « homme intérieur » par la Parole, a I'acte d’étre
sobres dans toute notre conduite. Cette ceinture, la Parole de vérité, nous donne la force pour la lutte, selon
qu’il est écrit : « Elle ceint ses reins de force » (Prov. 31, 17), et encore : « Le Dieu qui me ceint de force » (Ps.
18, 32).

Dans notre passage nos reins doivent étre ceints pour le combat, et nous devons puiser dans la Parole de
vérité la force nécessaire pour résister aux artifices de I’'Ennemi; mais d’autres passages nous apprennent que
nous avons besoin de cette méme ceinture pour notre marche (Ex. 12, 11); pour notre service journalier (Luc
12, 35); pour le service sacerdotal devant Dieu (Lév. 16, 4); pour le service prophétique (Matt. 3, 4; 2 Rois 1,
8). Dans tous ces services, il faut que la Parole de vérité, en nous faisant juger tout ce qui est de la chair, fortifie
nos pensées, nos sentiments, nos affections, affermisse ’lhomme intérieur tout entier, en apportant la révélation
de Christ a son coeur et a sa conscience. La Parole de vérité découvre et juge en nous tout ce qui n’est pas de
Christ, nous le fait rejeter, et apporte, en échange, a notre &me la connaissance de cette personne bénie ; dans
Sa grace et Son amour, pour nous réjouir — dans Sa puissance et Son autorité, pour nous affermir et nous
former a I'obéissance. Ainsi la Parole de vérité découvre en nous tout ce qui est incompatible avec la vie divine
et elle nous forme pour en réaliser la puissance. En d’autres mots, elle juge la chair et fagconne ’homme
intérieur pour le combat, la marche et le service.

« Etre ceints de la vérité » est donc de toute importance. C’est la premiére piéce de I'armure qu’il nous faut
revétir avant toutes les autres. Intérieurement tout doit étre en regle quant a nos affections, afin qu’elles soient
attachées a Christ seul, que rien d’étranger a la vie de Dieu, rien de conforme a la vie du monde, ne vienne s’y
méler. Ainsi notre état spirituel sera bon; Christ occupera dans notre cceur la place qui Lui est due; tout ce qui
Lui est étranger sera jugé et abandonné. L’ame, jouissant des choses excellentes, ne sera plus attirée vers les
convoitises par lesquelles Satan cherche a la vaincre. Elle y résistera, la sainte Parole lui ayant découvert tout
ce qui est incompatible avec Christ et le nouvel homme.

Combien donc il est important de rester toujours en contact intime avec la vérité : avec la Parole de Dieu!
Toutes nos chutes et nos défaites devant I'Ennemi ont leur point de départ dans la négligence de la Parole,
négligence qui ne tarde pas a nous rendre indifférents a son égard, a ne plus la méditer, et nous livre enfin sans
force aux entreprises de ’'Ennemi. En pareil cas, le vieil homme n’est pas jugé, le cceur reste sec et sans intérét
pour Christ, la puissance spirituelle fait défaut, 'Ennemi, plus fort que nous, a le dessus, et nous succombons
honteusement dans une lutte ou la victoire nous était assurée !

«Les reins ceints de la vérité » sont donc un état pratique et subjectif de notre ame, sous I'action de la
Parole, et nous allons voir qu’il en est de méme pour tout ce que nous avons appelé les armes défensives du
chrétien.

La cuirasse

« Ayant revétu la cuirasse de la justice ».



Cette tournure de phrase qui revient frequemment dans les écrits de Paul ne signifie pas «la cuirasse qui
appartient a la justice », mais : «la justice comme cuirasse », ¢’est-a-dire que cette cuirasse est la justice elle-
méme. |l s’agit ici, comme en maint autre passage, non pas de la justice parfaite, immuable, que le chrétien
posséde devant Dieu, car cette justice est Christ Lui-méme; mais il est question de justice pratique. Nous
pouvons définir cette justice comme étant /'absence de péché dans nos voies; ainsi nous trouvons au psaume
23 : « Il restaure mon ame; il me conduit dans des sentiers de justice, a cause de son nom ». Ces sentiers, le
péché n’y entre pas, car ils ont été tracés pour la brebis par le Berger qui y a marché devant elles.

La justice pratique se manifeste dans notre conduite envers Dieu, envers les hommes, et envers nous-
mémes. Dans tous ces rapports, le chrétien fidéle évite de pécher. Comment Satan pourrait-il vaincre celui qui
ne bronche pas (Phil. 1, 10) ? Ce dernier a une bonne conscience devant Dieu et devant les hommes ; non pas
gu’il soit sans péché, mais sa conscience étant toujours en éveil, il juge et confesse devant Dieu chaque péché
qgu’il commet, afin d’en étre purifié, et 'Ennemi ne peut avoir de prise sur lui. La bonne conscience dont nous
parlons ici n’est pas la conscience «rendue parfaite a perpétuité » par le sang de Christ qui I'a purifiée, en sorte
que «nous n’ayons plus aucune conscience de péchés » devant Dieu (Héb. 10, 3, 14, 17, 22); non, c’est une
conscience sans reproche, nous rendant capables de combattre I'Ennemi et de lui résister. Elle caractérisait
toute la conduite de I'apétre Paul (cf. 2 Cor. 1, 12; 1 Tim. 1, 5, 19; etc.). Il pouvait dire : « Je m’exerce a avoir
toujours une conscience sans reproche devant Dieu et devant les hommes » ; et : « Je me suis conduit en toute
bonne conscience devant Dieu jusqu’a ce jour » (Act. 24, 16; 23, 1).

Dans toutes ces choses, Jésus est notre modele parfait. Comme la justice pratique L’a caractérisé des le
début de Son ministere (Matt. 3, 15) et L’a accompagné jusqu’au bout de Sa carriere (Luc 23, 47), elle
L’accompagnera encore lorsque, comme Fils de ’homme, Il livrera le combat final et remportera la victoire :
«Son bras », est-il dit, «le sauva, et sa justice le soutint. Et il revétit /a justice comme une cuirasse, et mit un
casque de salut sur sa téte » (Es. 59, 16, 17). La cuirasse garantit notre coeur, comme nous le disions plus haut
en citant 1 Thessaloniciens 5, 4 a 10. Satan ne peut nous atteindre et nous blesser aux sources de la vie quand
nous lui opposons des cceurs réfractaires aux convoitises et aux souillures du monde, des cceurs trouvant leurs
délices dans la Parole de Dieu et leur plaisir dans tous ceux qui sont de Lui. Nous avons donc ici un état
pratique et personnel comme dans la ceinture. Cette justice pratique trouve, dans la Parole de Dieu, sa régle et
la force qui la produit, car la cuirasse, comme la ceinture, suppose la force pour résister a I'assaut de I'Ennemi.

La chaussure

« Ayant chaussé vos pieds de la préparation de I'évangile de paix ».

Nous trouvons dans ce passage la paix dans la marche, paix a laquelle la connaissance de I'évangile nous
prépare. L’évangile nous rend humbles en nous apportant la révélation de notre état de perdition et de la grace
gratuite de Dieu a notre égard. Ayant recu cet évangile par la foi, nous avons la paix avec Dieu et 'assurance
que rien ne nous séparera désormais de Sa faveur. Tout est en regle entre notre &me et Lui. Quand nous avons
trouvé la paix pour nous-mémes, toute notre marche s’en ressent. Cette partie de I'armure nous porte vers les
hommes, non pour leur faire la guerre et les combattre, mais pour leur apporter la paix que notre ame a recue
par I'évangile.

Dans ces fonctions, nous rencontrons 'Ennemi qui veut garder son empire sur les &mes et cherche a les
maintenir dans un état de guerre contre Dieu. Ceints de la vérité, protégés par la cuirasse, nous allons a lui,
mais nous ne craignons pas de proclamer hautement la paix. La paix que nous apportons nous engage



nécessairement dans le conflit avec Satan, seulement nous savons que le Dieu de paix le brisera bientét sous
nos pieds [Rom. 16, 20]

Dans la pratique, il nous faut prendre garde, pour gagner a Christ les @mes des pécheurs, de ne pas nous
présenter a eux avec des discussions qui les aigrissent, mais de leur apporter ce qu’ils ne posseédent pas, la
paix de la conscience et du cceur dans la connaissance de Jésus, la paix dont Il jouit Lui-méme et qu’ll nous a
laissée et donnée, en nous quittant, de sorte que nous pouvons I'offrir a d’autres. La chaussure est donc un état
pratique de notre &me apporté par la Parole de Christ et qui se révele dans notre marche. Un tel état résiste a
tous les artifices de Satan qui n’a jamais procuré aux hommes que le contraire de la paix. Seul le chrétien la
connait, peut y marcher et la présenter a d’autres.

Le bouclier

« Par-dessus tout, prenant le bouclier de la foi, par lequel vous pourrez éteindre tous les dards enflammés
du méchant ».

« Par-dessus tout » : en effet, parmi toutes nos armes défensives, aucune ne surpasse en valeur le bouclier
de la foi. C’est par la foi que nous sommes sauvés, justifiés, que nous avons la paix avec Dieu et une pleine
assurance devant Lui; par elle nous avons accées a Sa faveur; par elle nous réalisons les choses qui ne se
voient point; par elle Christ est devenu I'objet de nos cceurs et de notre espérance.

Dieu, parlant a Abraham, se fait connaitre a lui comme son bouclier, comme Celui qui le mettait a I'abri des
flieches de 'Ennemi (Gen. 15, 1). Les moyens par lesquels le monde cherche a échapper aux javelots de Satan,
ne pourront jamais I'en mettre a I'abri. « Sur les montagnes de Guilboa fut jeté comme une chose souillée, le
bouclier des hommes forts, le bouclier de Sall, comme s’il n’elt pas été oint d’huile». Sall, malgré sa
couronne, sa valeur et sa dignité, dut laisser tomber a terre son bouclier dans la défaite (2 Sam. 1, 21). Mais
«|"Eternel est un bouclier pour tous ceux qui se confient en Lui» (Ps. 18, 30). « Toi, notre bouclier! » [Ps. 84, 9],
« L’Eternel Dieu est un soleil et un bouclier! » [Ps-84,11]_C’est ainsi que s’exprime le roi David.

Pour nous, le bouclier est celui de /a foi, de la confiance en ce que Dieu est. Telle est la foi, en effet. Elle n’a
aucune confiance en ’homme, en ce que nous sommes. Cette confiance-la ne pourrait étre que le bouclier de
Saul présageant une ruine définitive, tandis que la foi met toute sa confiance en Dieu. Satan peut-il atteindre
Dieu ? La seule chose qu’il puisse faire, c’est de produire dans nos dmes la méfiance a Son égard. Il en fut ainsi
de nos premiers parents; une seule pensée de méfiance fit d’eux la proie de 'Ennemi qui avait juré leur perte.
Les fieches que le méchant tire contre nous ont pour but de nous faire douter de la bonté et de la puissance de
Dieu. Ce qui perdit Adam dans le paradis, perdit aussi Israél dans le désert. Ce peuple douta de Dieu : Dieu
pourrait-ll nous donner de I'eau, du pain, de la chair a manger ? Mais tous les dards enflammés du méchant,
destinés a allumer dans nos cceurs la défiance et le doute quant a 'amour et a la fidélité de Dieu, tomberont
toujours devant I'assurance en Lui, que la foi nous donne. « Abraham ne forma point de doute sur la promesse
de Dieu par I'incrédulité, mais il fut fortifié dans la foi, donnant gloire a Dieu, et étant pleinement persuadé que
ce qu’il a promis, il est puissant aussi pour I'accomplir » (Rom. 4, 20-21).

C’est par la Parole de Dieu que la foi est apportée dans nos cceurs; par cette méme Parole elle y est
entretenue.

Remarquez que la confiance en Dieu croit ou diminue en proportion de la confiance en nous-mémes. Il faut
que notre confiance ait un objet en dehors de nous, une personne divine, puissante et parfaite, sur laquelle
nous puissions absolument compter, et c’est ce que nous avons en Christ. Le méchant qui veut nous



tourmenter et nous mettre a sa merci, possede des dards enflammeés qui brilent tout ce qu’ils touchent. Sur une
seule personne, ils n'ont aucune prise et tombent a terre; ils sont consumés par eux-mémes, devant la foi en
Christ. La vipére, suscitée pour tuer Paul, devint la proie du feu, sur un simple mouvement de la main de
'apétre. La puissance de celui-ci contre elle résidait dans sa foi. Ne laissons jamais tomber le bouclier de la foi,
la confiance absolue en ce que Dieu est!

Le casque

« Prenez aussi le casque du salut ».

Si le bouclier de la foi est la confiance en ce que Dieu est, le casque du salut®™ est la confiance en ce que
Dieu a fait.

En Esaie 59, 17, Christ homme met un casque de salut sur Sa téte pour remporter la victoire finale. Ce
casque est la pleine confiance dans la délivrance que I'Eternel opérera en Sa faveur. Ici c’est la jouissance
actuelle du salut opéré pour nous par Christ. En 1 Thessaloniciens 5, 8, que nous avons examiné plus haut, le
casque est I'espérance du salut, la certitude d’'une délivrance qui est encore a venir. Nous lisons au psaume
140, 7 : «L’Eternel, le Seigneur, est la force de mon salut; tu as couvert ma téte au jour des armes». La
puissance de notre délivrance est Christ, le Seigneur Lui-méme. Notre téte, au jour du combat, est couverte,
comme d’un casque, de la conscience que cette délivrance est assurée, puisqu’elle dépend uniquement de la
force qui est en Lui.

L’ame, pleine de la joie que lui apporte I'ceuvre accomplie a la croix — ceuvre dont les résultats s’étendent
au passe, au présent et a I'avenir — est préservée de ce qui pourrait lui faire perdre courage devant I'attaque
de Satan. Celui-ci cherche a nous enlever notre assurance pour provoquer notre défaite. Cette assurance
garantit notre téte, le centre méme de notre vie et de notre activité, gardée ainsi de se porter sur d’autres objets
que sur Christ seul.

Arrétons-nous un instant, avant de considérer nos armes offensives contre I'Ennemi.

Jusqu’ici toutes les pieces de l'armure se rapportaient a I'état de notre ame. Elles supposaient
gu’intérieurement tout est en ordre 12 quant a nos affections, 22 quant a nos péchés, 3% quant a notre marche,
42 quant a notre foi, 52 quant a la certitude de notre salut devant Dieu.

La Parole de Dieu est ce qui agit en nous en vue de ces résultats. Elle a une vertu formatrice pour le
chrétien. Nous disons : «le chrétien » ; en effet, elle ne peut avoir la méme action sur une &me qui n’a pas recu,
par la foi, Jésus comme Sauveur, car il faut, avant tout, que la Parole ait produit la repentance et la foi a salut
dans le cceur et la conscience du pécheur.

Jusqu’ici, toutes les piéces de I'armure correspondent a ce qui nous est présenté dans I'épitre a Tite,
comme étant le produit de I'enseignement de la grace : «Nous enseignant que, reniant I'impiété et les
convoitises mondaines, nous vivions, dans le présent siecle, sobrement, et justement, et pieusement, attendant
la bienheureuse espérance et I'apparition de la gloire de notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ» (Tite 2, 12-
13). Aucune de ces choses n’appartient aux enfants du monde. Ce qu'il leur faut, c’est de recevoir «le salut
apporté par la grace» (Tite 2, 11). «L’enseignement» ne commence qu’aprés cela. Dans ces pieces de
I’'armure, tout se rapporte a la vie pratique du chrétien.

Considérons maintenant nos armes offensives, celles qui ne servent pas seulement a résister et a tenir
ferme contre les attaques de I'Ennemi, mais a combatire et a remporter la victoire en surmontant tous les



obstacles. Ces armes sont au nombre de deux.

Les armes offensives
L’épée
« Prenez I'épée de I'Esprit qui est la parole de Dieu ».

Ayant été formés par la Parole pour résister a I’lEnnemi, nous avons maintenant a saisir cette méme Parole,
comme épée, pour le forcer a abandonner la partie.

Il est important de remarquer que les chrétiens n’obtiennent aucun effet réel de la Parole, ne peuvent
remporter par elle aucune victoire et en connaitront a peine I'usage, s’ils n’ont pas fait I'expérience de son
efficace sur eux-mémes, et si elle ne les a pas formés individuellement pour résister aux séductions de Satan. I
faut avoir fait des expériences intérieures et personnelles de la puissance de la Parole pour pouvoir s’en servir
en faveur des autres. Les fleuves d’eau vive ne coulent de nos entrailles que lorsque, ayant eu soif nous-
mémes, nous sommes venus a Jésus pour boire. Il en est de méme dans la premiere épitre de Jean : « Je vous
ai écrit, jeunes gens, parce que vous étes forts et que la parole de Dieu demeure en vous, et que vous avez
vaincu le méchant»[2. 14l Les jeunes gens sont forts : ils se sont «fortifiés dans le Seigneur et dans la
puissance de sa force ». La Parole de Dieu demeure en eux : ils ont pris les pieces défensives de I'armure, et
subi I'effet durable de la Parole dans leur cceur, avant de prendre I'épée. Ensuite ils ont vaincu le méchant :
c’est I'épée, I'arme offensive, qui suit la préparation personnelle. Cette méme préparation intérieure est
exprimée au chapitre 3 de notre épitre (v. 16) par ces mots : «Fortifiés en puissance par son Esprit, quant a
I’lhomme intérieur ; de sorte que le Christ habite par la foi dans vos coeurs ». Et I'on voit ensuite (v. 18-19) que,
de cette puissante action de I’'Esprit en nous, dépendent nos plus hautes jouissances quant a la possession du
pays de la promesse et quant a la connaissance de Christ, de Son amour et de Ses gloires.

Le chapitre 4 de I'épitre aux Hébreux, verset 12, nous montre que cette épée est la Parole de Dieu. Aprés
gu’elle a exercé son action dans notre coeur, comme nous I'avons déja vu dans ce passage, pour nous
apprendre a nous juger entierement, nous pouvons la saisir comme arme pour atteindre la conscience des
autres. Elle est I'épée de I'Esprit. L’Esprit seul peut lui donner tout son tranchant et la faire pénétrer dans les
coeurs comme elle est entrée dans le nétre. C’est par elle que nous pouvons mettre a nu les desseins de Satan
que nous n’ignorons pas!2 Cor- 2, 1] en sorte que les « simples » soient gardés de ses attaques. C’est par elle
enfin que nous pouvons réduire a néant les subitilités et les mensonges mis en avant pour nous empécher de
maintenir nos positions dans les lieux célestes ou d’en conquérir de nouvelles.

Mais du moment que nous prenons I'épée, le combat pour I'évangile, comme nous allons le voir au sujet de

la seconde arme offensive, ne peut pas étre exclu. Répétons cependant que le combat de I'épitre aux
Ephésiens a pour but principal d’assurer aux chrétiens la possession et la jouissance de leur héritage céleste.

La priére

« Priant par toutes sortes de prieres et de supplications, en tout temps, par I'Esprit, et veillant a cela avec
toute persévérance et des supplications pour tous les saints, et pour moi, afin qu’il me soit donné de parler a
bouche ouverte pour donner a connaitre avec hardiesse le mystére de I'évangile, pour lequel je suis un
ambassadeur chargé de chaines, afin que j'use de hardiesse en lui, ainsi gqu’il faut que je parle ».



Comme le bouclier est I'expression de /a foi, la priére est I'expression de la dépendance. Comme la Parole
est I'épée de I’ Esprit agissant au-dehors en puissance contre I'Ennemi, la priére est I'expression de I’ Esprit en
nous, montant a Dieu par notre moyen, pour obtenir des résultats que Lui seul peut produire. La priére a toutes
sortes de formes, depuis la simple demande jusqu’aux supplications les plus instantes. C’étaient les formes
que revétaient les priéres de notre Sauveur bien-aimé Lui-méme, jusqu’a les offrir « avec de grands cris et avec
larmes » [Héb. 5, 7] en Gethsémané. Daniel prenait la méme attitude, quand il combattait en faveur de son peuple.
Il dit : « Et je tournai ma face vers le Seigneur Dieu, pour le rechercher par la priere et la supplication, dans le
jeline et le sac et la cendre » (Dan. 9, 3). En parcourant les Psaumes, nous y trouvons toutes les nuances et
toutes les formes de la priére, et, de fait, ce livre pourrait en grande partie étre intitulé de ce nom. Philippiens 4,
6 nous dit les mémes choses : «Ne vous inquiétez de rien, mais, en toutes choses, exposez vos requétes a
Dieu par des priéres et des supplications avec des actions de graces ». Seulement, dans ce cas, la priere a
pour sujet nos besoins personnels, tandis que, dans I'épitre aux Ephésiens, elle est destinée & soutenir les
saints, «tous les saints », dans la lutte, de méme que Paul leur capitaine, sous les ordres du Chef supréme qui
est Christ. Paul avait besoin de hardiesse dans I'évangile, et la priére, arme de I'Esprit, était a la disposition de
tous les saints pour demander qu’il f(t fortifié dans le combat.

Pensons-nous assez a la valeur de cette arme ? En usons-nous suffisamment? Par elle nous pouvons
combattre avec les serviteurs du Seigneur et pour eux (Rom. 15, 30). C’était ainsi que Paul combattait pour les
Colossiens. Epaphras faisait de méme (Col. 2, 1; 4, 12). La priére faisait certainement partie du combat des
sceurs qui étaient associées avec I'ap6tre, car la priere est inséparable du combat de I'évangile (Phil. 4, 3).

La priere est donc avec I'épée une arme offensive par excellence. Les deux piliers du christianisme ne sont-
ils pas la Parole et la priere, la Parole, témoignage vis-a-vis du monde et qui s’adresse a lui, la priére qui
s’adresse a Dieu seul ?

1. T Ayant traité ce passage autre part (voyez Messager Evangélique 1912, pages 310 et 327), nous nous bornons ici
a quelques remarques supplémentaires.
2. T En parlant ainsi nous n’oublions pas que ce nombre indique parfois dans I'Ecriture une plénitude spirituelle
mauvaise et employée pour le mal par la puissance satanique.

Voyez : Le langage symbolique de I'Apocalypse, par H.R., page 8.
3. T On a remarqué qu’ici le mot salut signifie ce qui sauve plutdt que le salut en lui-méme. Cette expression se
retrouve en Luc 2, 30; 3, 6; Actes 28, 28.



