L’assurance du salut

W. Trotter

[Série de traités chrétiens n° 8]

L’'importance d’étre assuré de son salut est, semble-t-il, tellement évidente, qu’il peut paraitre superflu de
s’arréter a la démontrer. Cependant, parmi ceux qui pourront lire ces pages, combien n’y en aura-t-il pas, peut-
étre, qui sont encore privés d’une telle assurance! C’est a ces derniers que les lignes suivantes sont tout
spécialement adressées.

Examinons d’abord cette question, chers lecteurs, relativement a votre slreté et a votre paix. Je suppose
naturellement que vous croyez a I'existence de Dieu et que vous reconnaissez que la Bible est la Parole de
Dieu; que vous croyez a un jugement a venir et désirez étre préts pour ce moment solennel; en un mot, que
vous appartenez a cette nombreuse classe de personnes qui admettent, d’'une maniéere générale, toutes les
vérités du christianisme, et qui sont, plus ou moins souvent, préoccupées des réalités éternelles, mais pour qui
la grande question de l'éternité n’est pas encore définitivement résolue. Quelquefois vous espérez étre
chrétiens, et d’autres fois vous craignez de ne pas I'étre. Mais si, en quelque temps que ce soit, I'on vous
demandait : « Savez-vous si vous étes chrétiens ? Etes-vous assurés de votre salut ? » vous sentiriez aussitot
que c’est la un point non encore réglé pour vous. C’est a la conscience de chacun de ceux qui liront ces paroles
de juger si elles décrivent fidelement son état intérieur.

Comment, cher lecteur, pouvez-vous supporter de vivre dans l'incertitude sur un tel sujet? Si vous étiez
systématiquement incrédule, vous moquant — comme, hélas ! tant d’hommes le font — du nom de Christ et de
la majesté de Dieu, traitant Iégérement le péché, et vous riant de I'idée de I'éternité ; quoiqu’on pat déplorer
votre condition, cependant on ne s’en étonnerait pas. Si vous ne croyiez pas en Dieu, il ne serait pas surprenant
que vous n’éprouvassiez aucune inquiétude a ne pas étre assuré de Sa faveur. N'attendant rien aprés cette
vie, il serait naturel que vous ne vous missiez nullement en peine de vous préparer pour un avenir auquel vous
ne croiriez pas. Ou méme, si vous étiez, sinon ouvertement incrédule, du moins tellement insoucieux des
choses qui se rapportent a I'éternité, et si entierement, si exclusivement adonné aux plaisirs de ce monde que
VOUS ne pensiez ni a votre dme, ni a I'éternité, ni a Dieu, ni a Christ, ni au jugement a venir — on pourrait
s’affliger de votre aveuglement et de votre folie, mais non s’étonner de vous voir demeurer dans l'incertitude sur
des sujets qui ne réveillent en vous que la plus grande indifférence. Mais croire a ces choses, dire que vous y
croyez, ou méme témoigner un intérét réel pour votre avenir éternel, paraitre quelquefois désirer sérieusement
le salut; puis passer des semaines, des mois, des années dans I'incertitude a ce sujet — voila, certes, une
énigme, un mystére incompréhensible !

S’il s’agissait d’autre chose, vous ne pourriez ainsi demeurer en suspens. Vous savez ce que c’est que de
veiller aupres du lit d’une personne aimée, d’'un pére ou d’'une meére, d’'un enfant ou d’'une épouse, par exemple,
lorsque, dans I'angoisse, vous attendez, comme suspendu aux lévres du médecin, I'arrét qui doit ranimer ou
détruire vos espérances, confirmer ou dissiper vos craintes. Pourriez-vous supporter longtemps une pareille
incertitude ? Qui n’a pas été témoin de I'intérét mélé d’appréhension (méme chez de simples spectateurs),
avec lequel 'audience d’un tribunal attend le verdict du jury dans une question de vie ou de mort ? Et si telle est



I'attente de personnes étrangéres, qui peut concevoir I'agonie du prisonnier lui-méme, ou, plus encore, des
personnes qui lui sont le plus attachées, et qui, les yeux fixes et le coeur défaillant, cherchent a lire sur la
physionomie de chacun des jurés quel sera le sort du prévenu, avant méme qu’un seul mot de la sentence ait
été prononcé ? Quelque solennelles que soient de semblables scénes, elles ne peuvent cependant (& moins
d’impliquer la destinée éternelle de ceux qu’elles concernent) étre comparées avec I'affaire de votre éternel
salut. Oh! si seulement vous croyiez réellement qu’il y a un Dieu, un ciel, un enfer, un Sauveur, comment
pourriez-vous vivre tranquilles sans étre assurés que ce Sauveur est aussi le vétre, que I'enfer est fermé pour
vous et que les joies éternelles des demeures célestes vous sont réservées ? Ce qui est étonnant, c’est que
VOus puissiez prendre votre nourriture, ou reposer sur votre oreiller, ou vous occuper de quoi que ce soit, avant
que la grande question de I’éternité soit résolue pour vous.

Souvenez-vous aussi, bien-aimé lecteur, que vous étes ou dans la faveur ou dans la défaveur de Dieu, et
que le sentier le long duquel vous précipitez vos pas conduit infailliblement ou au ciel ou en enfer. Votre doute
sur ce que peut étre I'issue de votre course, n’apporte pas le moindre changement au fait. Vous entrez dans un
wagon de chemin de fer au moment ou le train quitte la métropole. Peu apres, un passager s’'informe du lieu de
votre destination. «Je compte arriver & Marseille », répondez-vous. — «A Marseille, monsieur ? Vous allez
directement a Bruxelles ! » — « SOrement vous vous trompez, dites-vous; j'ai bien eu quelques doutes, je ne
suis pas méme encore bien certain de la chose, mais je pense pourtant que jarriverai a Marseille ». —
« Monsieur », réplique votre compagnon, «vous tournez le dos a Marseille, et chaque nouveau kilometre que
vous faites vous en éloigne d’autant et vous rapproche de Bruxelles. Soyez-en persuadé et descendez a la
premiére station que nous atteindrons ». Je pense, cher lecteur, que vous agiriez plus prudemment en pareille
circonstance. Vous savez bien que, si vous voyagez dans une mauvaise direction, votre incertitude sur la
question de savoir si vous étes sur la bonne ou sur la fausse voie ne change absolument rien a la chose, et
c’est pourquoi vous vous en assurez avant de partir. Mais dans cette question si importante d’une vie
éternelle ou d’'une mort éternelle, vous vous contentez d’incertitudes. Vous avancez, avec une rapidité plus
grande que celle d’'un convoi de chemin de fer, ou bien vers I'éternelle félicité ou bien vers d’éternels tourments.
Lequel des deux ? «Je n’en suis pas bien certain », dites-vous. S’il en est ainsi, il se peut donc, suivant votre
propre aveu, que vous vous trouviez sur la voie large qui mene a la perdition. « J’espére bien qu’il n’en est
rien », répondez-vous. Cette espérance peut-elle donc modifier ou changer le fait lui-méme ? Si vous étes sur le
chemin de la mort, votre fausse espérance peut vous endormir dans une funeste illusion, mais elle ne peut faire
de la voie large qui méne a la ruine le sentier étroit qui aboutit a la vie. D’un autre c6té, si vous étes réellement
sauvé et que vous tendiez vers la cité céleste, combien ne vous sera-t-il pas avantageux, pour votre paix et
votre avancement, d’étre dans une entiere certitude a cet égard !

En réalité, si votre conscience est tout a fait réveillée, si vous vous voyez en présence de Dieu et que vous
sentiez le poids de la culpabilité et de la condamnation que votre nature pécheresse et vos actions mauvaises
font peser sur vous, vous ne pourrez demeurer sans assurance au sujet de votre salut. |l se peut que vous ne la
possédiez pas immédiatement ; mais jusqu’a ce que vous I'ayez en partage vous ne connaitrez pas la véritable
paix. PI0t a Dieu qu’il y en e(t davantage qui sentissent ainsi le tourment du péché, le fardeau de leurs fautes et
de leur condamnation! La conversion, ou ce qui en usurpe le nom, ne serait pas alors quelque chose de
superficiel, de vide et de passager, comme ce n’est que trop souvent le cas de nos jours.

Lecteur, je t'en conjure, ne demeure pas plus longtemps sans I'assurance de ton salut. S’il n’était pas
possible de I'obtenir, et que Dieu I'et ainsi déclaré, ce serait autre chose. L’éternité est une affaire trop
sérieuse pour étre laissée aux chances d’'un «peut-étre » ou d’'un «j'espére ». Ne te contente pas de pouvoir
dire : «J'ai 'espérance d’étre sauvé », ou : « Je pense que je suis sur le chemin du ciel ».



Ou bien nous sommes pardonnés, ou bien nous ne le sommes pas. Nous sommes ou « enfants de Dieu par
la foi dans le Christ Jésus »[Gal- 3, 26], ou «des enfants de colére comme les autres » [Eph. 2, 3], Vous devez
pouvoir dire avec certitude quel est votre état. Oh! n'ayez pas de repos jusqu’a ce que vous le puissiez. Si
votre maison br(lait et que vous ne sussiez pas si les flammes pourront étre arrétées, quelle sorte de paix
auriez-vous avant d’en étre assuré ? Si vous receviez une lettre qui, jusqu’a I'arrivée d’un second courrier, vous
laissat dans I'indécision sur la question de savoir si vous étes en état de faillite, si votre femme et vos enfants
sont réduits a la mendicité, quelle paix pourriez-vous éprouver dans l'intervalle ? Si vous appreniez qu’un
navire, a bord duquel se trouvait quelque ami ou quelque parent bien-aimé, vient de faire naufrage, que la
plupart des passagers ont péri, mais que quelques-uns, dont on n’a pas spécifié les noms, ont pu étre sauvés,
avec quelle impatience mélée d’angoisse n’attendriez-vous pas que d’autres nouvelles plus complétes vinssent
mettre fin a votre incertitude ! Un chrétien pourra, il est vrai, demeurer en paix dans de telles circonstances et
méme dans de pires, précisément parce qu’il est chrétien et que, par conséquent, il connait son Sauveur et son
Dieu. Mais que sont toutes ces choses comparées a la question touchant laquelle vous étes encore dans
l'incertitude ? Regarder a Dieu, et ne pas savoir s’ll est votre Pére en Christ; lever les yeux vers le ciel, et ne
pas savoir si vous y avez un héritage ; penser a I’enfer, avec la conscience que vous I'avez mérité et que vous
étes exposé a y entrer, et ne pas savoir si vous étes délivré de la colere a venir ! Penser de méme a l'incertitude
de la vie et a la certitude que, dans peu de temps, soit que vous viviez ou non jusque-la, Christ viendra en
puissance et en gloire! Penser a cela et, s’ll venait subitement, ne pas savoir si ce serait pour vous prendre
aupres de Lui ou pour vous infliger une peine éternelle loin de la présence du Seigneur et de la gloire de Sa
forcel2 Thess. 1, 911 Vous coucher le soir, et ne pas savoir si vous ne vous réveillerez pas dans la perdition!
Comment peut-il y avoir aucune paix pour vous, tant que de pareilles questions restent encore sans solution ?
Le Seigneur veuille qu’elles agissent avec une telle force sur votre conscience, que vous ne vous donniez plus
un seul instant de repos jusqu’a ce que vous sachiez, comme une chose certaine, que vous étes «passé de la
mort a la vie » [Jean 5, 24]

Il n’y a rien, dans le Nouveau Testament, qui ressemble a cette incertitude si générale de nos jours parmi
ceux qui se nomment chrétiens, sur la question de savoir s’ils sont sauvés ou non, ou, en d’autres termes, s’ils
sont chrétiens ou non.

Les épitres sont adressées a des chrétiens sachant bien gu’ils étaient chrétiens et que, comme tels, ils
étaient sauvés. Toutes les instructions qui y sont contenues tendent a les affermir dans cette assurance de leur
salut. Toutes les exhortations qui leur sont adressées dans les épitres présupposent gu’ils sont chrétiens et
gu’ils ont la certitude de I'étre. Tous les motifs a une conduite chrétienne sont basés la-dessus. Les deux ou
trois passages qu’on pourrait alléguer pour prouver que les premiers chrétiens n’étaient pas si certains de ce
fait, prouvent en réalité le contraire, quand on les examine avec leur contexte. Sans cette assurance, il ne peut
y avoir ni paix durable, ni puissance sur le péché, ni force pour glorifier Dieu, ni joie dans 'attente de la venue
du Christ.

Aussitét que notre adorable Sauveur eut rassemblé autour de Lui un certain nombre de disciples, enseignés
de Dieu le Pére a discerner et a reconnaitre en Lui le Christ, le Fils du Dieu vivant, Il se mit a leur adresser des
paroles pleines de lumiere, de joie et d’encouragement, telles que les suivantes : «Ne crains point, petit
troupeau, car il a plu a votre Pére de vous donner le royaume » (Luc 12, 32). « Toutefois, ne vous réjouissez pas



de ce que les esprits vous sont assujettis; mais réjouissez-vous parce que vos noms sont écrits dans les
cieux» (Luc 10, 20). « En vérité, en vérité, je vous dis, que celui qui entend ma parole, et qui croit celui qui m’a
envoyé, a la vie éternelle et ne viendra pas en jugement; mais il est passé de la mort a la vie » (Jean 5, 24).
« Mes brebis écoutent ma voix, et moi je les connais, et elles me suivent; et moi je leur donne la vie éternelle ; et
elles ne périront jamais; et personne ne les ravira de ma main» (Jean 10, 27-28). Ces déclarations ne sont-
elles pas décisives ? Puis, aprés Sa résurrection, voici comment |l se les associe : « Mais va vers mes fréres, et
dis-leur : Je monte vers mon Pére et votre Pére, et vers mon Dieu et votre Dieu» (Jean 20, 17). Ceux qui
recevaient un pareil message pouvaient-ils avoir le moindre doute quant a leur salut? Le Sauveur ressuscité
les appelant Ses freres et leur déclarant que Son Pére était leur Pere et Son Dieu leur Dieu — comment
auraient-ils encore pu douter ?

Les épitres sont écrites & des gens qui avaient la certitude d’étre chrétiens. La premiére est adressée : « A
tous les bien-aimés de Dieu qui sont a Rome, saints appelés »[1] (Rom. 1, 7). Maintenant, qui étaient ceux qui
pouvaient recevoir cette épitre comme leur étant adressée ? Qui, sinon ceux qui avaient la conscience d’étre
ainsi appelés par Jésus Christ, d’étre les bien-aimés de Dieu ? De méme, la premiere épitre aux Corinthiens est
adressée : « A 'assemblée de Dieu qui est & Corinthe, aux sanctifiés dans le Christ Jésus, saints appelés » (1
Cor. 1, 2). La seconde épitre est : « A 'assemblée de Dieu qui est & Corinthe, avec tous les saints qui sont dans
toute I’Achaie»[1. 1. Certainement ces personnes savaient qu’elles formaient cette assemblée de Dieu a
Corinthe, ou qu’elles faisaient partie de «tous les saints qui sont dans toute I’Achaie ». Mais nous n’avons pas
besoin de nous arréter sur chacun de ces exemples; il suffira de les indiquer brievement. L'épitre aux
Ephésiens est adressée «aux saints et fidéles dans le Christ Jésus, qui sont & Ephése»[1, 11; celle aux
Philippiens, «a tous les saints dans le Christ Jésus qui sont a Philippes »[1. 1]; et celle aux Colossiens, «aux
saints et fideles freres en Christ qui sont a Colosses » [1. 2. Aux saints de Thessalonique, Paul s’adresse ainsi :
« A I'assemblée des Thessaloniciens, en Dieu le Pére et dans le Seigneur Jésus Christ»[1, 11. Evidemment,
dans chacun de ces cas, il faut admettre des gens qui savent que c’est bien a eux que I'épitre s’adresse, et les
titres qui leur sont donnés indiquent qu’ils avaient la conviction d’étre chrétiens.

Mais ce ne sont pas uniquement ces especes de formules dédicatoires qui présentent ce caractére ; nous
trouvons, dans le corps de chacune de ces épitres, une foule de passages démontrant que ceux qui les
écrivaient et ceux a qui elles étaient écrites avaient cette conviction. « Ayant donc été justifiés sur le principe de
la foi, nous avons la paix avec Dieu par notre Seigneur Jésus Christ»[Rom. 5, 1]« |l n’y a donc, maintenant,
aucune condamnation pour ceux qui sont dans le Christ Jésus » [Rom- 8, 1]« L’Esprit lui-méme rend témoignage
avec notre esprit, que nous sommes enfants de Dieu »[Rom. 8, 16]_ Ces passages, tirés d’une seule épitre, sont
cités, en passant, parmi nombre d’autres, comme les premiers qui se présentent a I'esprit. Et dans une autre
épitre : «Pour nous, nous avons regu, non I'esprit du monde, mais I'Esprit qui est de Dieu, afin que nous
connaissions les choses qui nous ont été librement données par Dieu»[1 Cor- 2, 12], « Ne savez-vous pas que
votre corps est le temple du Saint Esprit, qui est en vous, et que vous avez de Dieu ? Et vous n’étes point a
vous-mémes » [1 Cor. 6, 19]_ Que signifierait une telle question et ol en serait la force, si I'apbtre ne posait pas en
fait que ceux a qui il écrivait savaient gqu’ils étaient, comme il le dit, le temple du Saint Esprit, qu’ils
appartenaient a Christ et n’étaient pas leurs propres maitres ? — « Or celui qui nous lie fermement avec vous a
Christ et qui nous a oints, c’est Dieu, qui aussi nous a scellés, et nous a donné les arrhes de I’'Esprit dans nos
ceeurs »[2 Cor. 1, 21-22]  Etre affermi par Dieu en Christ, avoir I'onction qui nous instruit de toutes choses (1 Jean
2, 27) et par conséquent aussi de celle-la; étre scellé ou avoir la marque attestant que nous appartenons en
propre a Dieu, et avoir 'Esprit non seulement comme onction et sceau, mais aussi comme arrhes — comme
avant-golt actuel des joies futures et éternelles — comment tout cela pourrait-il se faire sans I'assurance du



salut? «Car nous savons que si notre maison terrestre, qui n’est qu’une tente, est détruite, nous avons un
édifice de la part de Dieu, une maison qui n’est pas faite de main, éternelle dans les cieux » [2 Cor- 5, 1], Lecteur,
n'est-ce pas la de I'assurance ? L’assurance pourrait-elle s’exprimer d’'une maniére plus positive et plus
absolue ? Qu’elle est différente de cette incertitude qui est si générale, et des paroles de doute qu’on entend si
communément! Ce n’est pas : «Je pense que tout se terminera bien »; ou : «Je ne suis pas entierement sans
espérance ». L’ap6tre ne dit pas qu’il « ne peut parler avec certitude — qu’il craint de montrer de la présomption
en parlant ainsi». Non; mais : « Nous savons que nous avons un édifice de la part de Dieu »[2 Cor- 5, 1] telle
est sa déclaration simple, positive, aussi claire que décidée.

En écrivant aux saints de Colosses, I'apbtre, en son propre nom et au leur, dit : « Rendant graces au Peére,
qui nous a rendus capables de participer au lot des saints dans la lumiére ; qui nous a délivrés du pouvoir des
ténébres, et nous a transportés dans le royaume du Fils de son amour, en qui nous avons la rédemption, la
rémission des péchés »[1. 12-14] Il n’y a point la de si ni de mais. Il n’y a la aucune incertitude, mais I'assurance
la plus positive. Il nous a rendus capables — Il nous a délivrés — Il nous a transportés — en qui nous avons la
rédemption, la rémission des péchés ! Assurance bénie | Heureuse certitude | Puisse-t-elle habiter sans nuages
dans les cceurs et de ceux qui lisent ces pages et de celui qui les a écrites !

La premiere épitre aux Thessaloniciens nous présente des déclarations tout aussi claires et convaincantes.
«Jésus, qui nous délivre de la colére qui vient» (1, 10). « Car Dieu ne nous a pas destinés a la colere, mais a
I'acquisition du salut, par notre Seigneur Jésus Christ » (5, 9). De méme dans la seconde épitre : « Dieu vous a
choisis dés le commencement pour le salut, dans la sainteté de I'Esprit et la foi de la vérité » (2, 13). Et encore :
«Or notre Seigneur Jésus Christ lui-méme, et notre Dieu et Pére, qui nous a aimés et nous a donné une
consolation éternelle et une bonne espérance par grace, veuille consoler vos ceeurs », etc. (2, 16-17). Ainsi, ce
que l'apbtre témoigne de lui-méme et des croyants de Thessalonique, c’est que Jésus les a délivrés de la
colere a venir, gu’ils n’ont pas été destinés a la colére, mais a la possession du salut, c’est qu’ils étaient des le
commencement élus de Dieu pour le salut, c’est que le Seigneur Jésus Christ et Dieu leur Pére les a aimés et
leur a donné une éternelle consolation et une bonne espérance par grace. Y a-t-il la 'ombre d’un prétexte pour
ces doutes continuels et ces craintes si communes parmi les chrétiens et qui, hélas! sont par plusieurs
entretenus avec complaisance comme des marques d’humilité, comme de bons signes d’une ceuvre de la
grace dans I'ame ?

Si nous continuons I'examen des épitres, nous verrons Paul parler avec assurance de Timothée comme
étant son «véritable enfant dans la foi » [1 Tim. 1, 2], C’est sans le moindre doute que ce méme apbtre parle de sa
propre conversion, se déclarant lui-méme «le premier des pécheurs »[1, 151, mais ajoutant : « A cause de ceci
miséricorde m’a été faite, afin qu’en moi, le premier, Jésus Christ montrat toute sa patience, afin que je fusse un
exemple de ceux qui viendront a croire en lui pour la vie éternelle »[1. 16]. Voici en quels termes il exhorte et
encourage Timothée : «Prends part aux souffrances de I'évangile, selon la puissance de Dieu, qui nous a
sauvés, et nous a appelés d’un saint appel »[2 Tim. 1, 8-9], Qui nous a sauvés. Telle était 'assurance dans
laguelle Paul se tenait ferme et dans laquelle il pose en fait que Timothée était aussi. Il écrit a Tite avec une
confiance tout aussi formelle : « Dieu nous sauva, non sur le principe d’ceuvres accomplies en justice, que nous,
nous eussions faites, mais selon sa propre miséricorde, par le lavage de la régénération et le renouvellement de
I'Esprit Saint, qu’il a répandu richement sur nous par Jésus Christ, notre Sauveur, afin que, ayant été justifiés
par sa grace, nous devinssions héritiers selon I'espérance de la vie éternelle » (3, 5-7).

Si nous abordons maintenant les écrits d’'un autre apdtre, nous n’y trouverons pas un témoignage différent.
La premiére épitre de Pierre commence par un essor d’actions de graces et d’expressions de joie, qui ne nous



permettent pas de douter qu’il n’edt lui-méme, ainsi que ceux a qui il écrivait, la pleine et entiére assurance
d’étre sauvé. « Béni soit le Dieu et Pére de notre Seigneur Jésus Christ, qui, selon sa grande miséricorde, nous
a régénérés pour une espérance vivante par la résurrection de Jésus Christ d’entre les morts, pour un héritage
incorruptible, sans souillure, infiétrissable, conservé dans les cieux pour vous, qui étes gardés par la puissance
de Dieu, par la foi, pour un salut[! Pier. 1, 3-5][2] qui est prét a étre révélé au dernier temps »[1 Pier. 1, 3-3] Leur
assurance était si triomphante que, en elle, ils pouvaient se réjouir quoique attristés pour un peu de temps par
diverses tentations. L’apdtre, leur parlant du Christ, dit : «lequel, quoique vous ne I'ayez pas vu, vous aimez;
et, croyant en lui, quoique maintenant vous ne le voyiez pas, vous vous réjouissez d’une joie ineffable et
glorieuse, recevant la fin de votre foi, le salut des dmes~»[1. 8-9]. Ces paroles prouvent assurément, d’une
maniere tout a fait péremptoire, que ceux a qui elles étaient adressées n’avaient pas le moindre doute au sujet
de leur salut. Et d’ailleurs, si I'on y trouvait quelque chose a désirer, le chapitre suivant comblerait la lacune. —
« C’est donc pour vous qui croyez, qu’elle a ce prix » [2; 71. Et encore : « Mais vous, vous étes une race élue, une
sacrificature royale, une nation sainte, un peuple acquis, pour que vous annonciez les vertus de celui qui vous a
appelés des ténebres a sa merveilleuse lumiére; vous, qui autrefois n’étiez point un peuple, mais qui
maintenant étes le peuple de Dieu; vous, qui n’aviez pas obtenu miséricorde, mais qui maintenant avez obtenu
miséricorde » [2, 9-10],

Le témoignage de Jean, du disciple bien-aimé, vient ensuite. Touchant sa propre assurance, lisez ses
paroles d’introduction. Elles parlent, il est vrai, d’'une chose infiniment plus précieuse que I'assurance de son
propre salut; elles parlent de Celui qui est a la fois le salut et le Sauveur, et elles témoignent du merveilleux fait
de Sa manifestation parmi les hommes. D’ailleurs I'apbtre n’aurait jamais pu écrire comme il le fait, s’il n’eGt
pas été pénétré de I'assurance la plus absolue de son salut par ce précieux Sauveur. Comme, de nécessité, le
plus grand renferme le moindre, en témoignant qu’il possédait plus que I'assurance du salut, il rend doublement
évident qu’il possédait cette derniere. Mais écoutez-le lui-méme : « Ce qui était dés le commencement, ce que
nous avons entendu, ce que Nous avons vu de nNos yeux, ce que nous avons contemplé, et que nos mains ont
touché, concernant la parole de la vie; (et la vie a été manifestée ; et nous avons vu, et nous déclarons, et nous
vous annongons la vie éternelle, qui était aupres du Pere, et qui nous a été manifestée) »[1. 1-2]. — « QOui, sans
doute, dira peut-étre le lecteur, je comprends comment le disciple qui reposait sur le sein de Jésus a pu écrire
ainsi; je le comprends méme de la part de tout autre apbtre; jadmets aussi que des chrétiens éminents et
distingués peuvent, méme de nos temps, étre parvenus en quelque mesure a une pareille certitude. Mais est-ce
bien la un privilege commun a la généralité des chrétiens ? ». Voici la réponse de I'apbtre : « Ce que nous avons
vu et entendu, nous vous I'annongons ». Pourquoi ? Est-ce peut-étre afin que nous puissions le considérer, lui et
les autres apdtres, comme jouissant de privileges auxquels le commun des chrétiens ne pourrait jamais
prétendre ? Non, c’est justement le contraire. « Ce que nous avons vu et entendu, nous vous I'annongons, afin
que vous aussi vous ayez communion avec nous » 1. 31. Ensuite, pour montrer ce qui rendrait cette communion,
ou participation avec eux, désirable, il ajoute cette étonnante déclaration : « Or notre communion est avec le
Pére et avec son Fils Jésus Christ ». On reconnaitra bien maintenant que nous avions raison de dire, que nous
avons ici quelque chose d’infiniment supérieur a la simple assurance du salut. Nous aurions pu avoir cette
assurance sans rien savoir d’un privilege tel que la « communion avec le Pére et avec son Fils Jésus Christ ».
Mais Jean et les autres disciples le possédaient, et il nous déclare ce qu’il avait vu et entendu, afin que nous y
participions et que nous ayons communion avec eux : «et (nous répétons ses paroles) notre communion est
avec le Pére et avec son Fils Jésus Christ ». Puis, comme s’il voulait mettre hors de doute que c’est la notre
privilege aussi bien que le sien, il ajoute : «Et nous vous écrivons ces choses, afin que votre joie soit
accomplie»[1, 4].



A proprement parler, ce n’est qu’au chapitre 2 que le sujet de 'assurance du salut est abordé. Et qui sont
ceux qui sont représentés comme en jouissant ? Sont-ce les chrétiens agés et avancés que I'apbtre appelle
«péres » ? Non. Sont-ce les chrétiens actifs, zélés, énergiques, qui, au milieu de la chaleur du combat et sous
la pression de I'épreuve, regoivent de I'apbtre le titre de «jeunes gens » ? Non. Ces deux classes de chrétiens
possédaient certainement I'assurance du salut, mais il n’en dit rien ni aux uns ni aux autres. Voici ses paroles :
« Je vous écris, enfants, parce que vos péchés vous sont pardonnés par son nom »[v. 12]. Et encore : « Je vous
écris, petits enfants, parce que vous connaissez le Pére » [v- 13]. Nous voyons par la que le pardon des péchés
et la connaissance du Pére sont les attributs des « petits enfants» — des nourrissons en Christ. N'est-il donc
pas évident que ce doit étre le privilege, la part de tous les croyants ?

Le chapitre 3 s’ouvre par cette exclamation : «Voyez de quel amour le Pere nous a fait don, que nous
soyons appelés enfants de Dieu ! ». Et I'apbtre dit ensuite : « Bien-aimés, nous sommes maintenant enfants de
Dieu, et ce que nous serons n’a pas encore €té manifesté ; nous savons que quand il sera manifesté, nous lui
serons semblables, car nous le verrons comme il est». Cette certitude pouvait-elle étre plus fortement
exprimée ? «Je vous ai écrit ces choses afin que vous sachiez que vous avez la vie éternelle, vous qui croyez
au nom du Fils de Dieu»[3. 131, Ainsi, en dictant cette épitre, le Saint Esprit avait, entre autres choses, pour
objet, de sanctionner I'assurance et de fortifier la foi de ceux qui croyaient au nom du Fils de Dieu. Il écrit a ceux
qui croient ainsi, afin qu’ils continuent de croire et que leur croyance s’affermisse. Bien plus, Il leur écrit afin
gu’ils sachent qu’ils ont la vie éternelle : « Nous savons que nous sommes de Dieu, et que le monde entier git
dans le méchant. Or nous savons que le Fils de Dieu est venu;; et il nous a donné une intelligence afin que nous
connaissions le Véritable; et nous sommes dans le Véritable, dans son Fils Jésus Christ : lui est le Dieu
véritable et la vie éternelle »[5. 201, Pourrait-il y avoir une assurance plus absolue ? Il n’est pas étonnant que
celui qui I'exprime ainsi, s’écrie ailleurs, au commencement du dernier livre des Ecritures, par rapport & lui-
méme et & ses fréres : « A Celui qui nous aime, et qui nous a lavés de nos péchés dans son sang; — et il nous
a faits un royaume, des sacrificateurs pour son Dieu et Pere; — a lui la gloire et la force aux siécles des
siécles! Amen »[Apoc. 1, 5-6] || est aisé, a la lumiére d’'une assurance si parfaite, de comprendre ce que nous
trouvons a la fin du livre de I’Apocalypse, ou Jésus ayant annoncé Sa prochaine venue, I'apbtre, au nom de
I'Eglise entiére, répond : « Amen; viens, Seigneur Jésus ! »[22. 201, Qui pourrait invoquer ainsi le prompt retour
et l'arrivée du Seigneur Jésus, sans connaitre avec assurance ce méme Jésus comme son Sauveur ? Et qui
est-ce qui, considérant attentivement les passages qui ont été cités, pourra encore ignorer ou mettre en doute
que I'Ecriture enseigne positivement que I'état vrai, le privilege spécial du chrétien est d’étre entiérement
assuré de son salut ?

Toutes les exhortations contenues dans les épitres supposent comme un fait, que ceux a qui elles sont
adressées sont chrétiens et qu’ils le savent. Tous les mobiles d’une conduite chrétienne ont cette assurance
pour base. Faut-il donc s’étonner de la marche misérable et mondaine des chrétiens en général, lorsqu’un si
grand nombre d’entre eux sont privés d’une assurance sereine et ferme de leur salut ?

Aussi longtemps qu’une personne, intérieurement travaillée et inquiéte de son salut, n’est pas assurée de le
posséder, le salut n’est encore pour elle qu’un objet de recherche ; quiconque aussi connait la propre justice du
cceur humain ne peut ignorer qu’en une telle personne I'espérance d’obtenir le salut sera le premier mobile de
la plupart de ses efforts, sinon de tous, pour servir Dieu. N’est-ce pas la le christianisme le plus commun de nos



jours ? Accomplir des devoirs, se conformer a des ordonnances, dans I'espérance de se ménager ainsi une
part aux mérites de Christ et a la faveur de Dieu! Mais a quoi peut aboutir une telle religion ? Si nous sommes
trompés par notre propre justice, au point de supposer que la faveur de Dieu puisse étre achetée et qu’on
puisse gagner une part aux mérites du Christ, I'égoisme de nos cceurs nous conduira a faire, pour ainsi dire,
trafic de nos craintes. Nous nous efforcerons de nous procurer le ciel ou un titre a sa possession, a un prix aussi
bas que possible. Les Juifs, en cherchant a établir leur propre justice, donnaient bien plus d’importance a la loi
cérémonielle qu’a la loi morale, et ils ajoutaient a 'une et a I'autre nombre de traditions qui annulaient les
commandements de Dieu. Il en est de méme parmi les chrétiens de nos jours. Pourquoi les questions si
souvent répétées : «Est-il mal d’agir ainsi ou ainsi? — Telles ou telles choses sont-elles essentielles au
salut ? ». Qu’est-ce que de pareilles questions prouvent, sinon que I'un des deux yeux est dirigé vers le ciel,
'autre vers la terre, et que le coeur cherche a retenir des choses du monde autant qu’il peut le faire sans
préjudice pour le droit qu’il croit avoir de posséder le ciel ? Comment le dévouement chrétien est-il produit ?
« L'amour du Christ nous étreint»[2 Cor. 5, 14] " yoila la réponse. Si nous savons réellement que Dieu nous a
sauvés gratuitement, par Sa grace ; que le Christ est mort pour nous, qu’ll est ressuscité et qu’il y a un héritage
conservé pour nous dans les cieux, nous avons un nouveau mobile d’activité et un nouvel objet en vue. Le
mobile vient d’étre indiqué; quant a I'objet, il nous est présenté par I'apbtre dans le méme passage : «Car
'amour du Christ nous étreint, en ce que nous avons jugé ceci, que si un est mort pour tous, tous donc sont
morts, et qu’il est mort pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus pour eux-mémes, mais pour celui qui
pour eux est mort et a été ressuscité» (2 Cor. 5, 14-15). Ceux qui vivent! Oui, sans doute; tous ceux qui
possedent réellement cette précieuse assurance, ont une nouvelle vie (a la vérité tous ceux qui sont sauvés
posseédent cette vie, mais tous n’en ont pas la conscience), et cette vie se manifeste en demandant, non pas :
« Par quelle petite mesure de dévouement puis-je gagner le ciel ? Ceci ou cela est-il essentiel au salut ? » mais :
« Comment puis-je glorifier Celui qui mourut et ressuscita pour moi ? Que puis-je donner en retour a Celui qui
m’a aimé et m’a lavé de mes péchés dans son propre sang ? ». Quel contraste ! L'égoisme fait tout juste ce qui
lui parait suffisant pour s’assurer I'objet qu’il a en vue. L'amour ne demande pas combien peu il devra faire,
mais il fait tout ce qu’il peut pour le service et pour la gloire de I'objet de sa gratitude et de ses délices. C’est sur
cette base que reposent toutes les exhortations, tous les préceptes chrétiens : « Si vous m’aimez, gardez mes
commandements » [Jean 14, 15],

La loi étant, en réalité, la pierre de touche de la capacité de ’hnomme a subsister par sa propre justice, avait
un fondement tout oppose. Elle exigeait 'amour et tous les fruits de I'amour, faisant dépendre la vie ou la mort
de la maniere dont on satisfaisait a cette exigence. «L’homme qui aura pratiqué ces choses vivra par
elles » [Rom. 10, 5], Voila son langage. Son premier effet était d’engager I’homme a gagner la vie par ses ceuvres;;
le second, de le convaincre, d’'une maniére écrasante, que tous ses efforts étaient inutiles. « S’il avait été donné
une loi qui et le pouvoir de faire vivre, la justice serait en réalité sur le principe de la loi » (Gal. 3, 21). Mais il n’y
en eut point et il ne pouvait point y en avoir. Toute loi, émanant d’'un Dieu saint, doit condamner des pécheurs
impies et souillés, et comme c’est la ce que nous sommes tous, il n'y a pour nous, sur une pareille base,
aucune espérance de vie. « L’Ecriture a renfermé toutes choses sous le péché, afin que la promesse, sur le
principe de la foi en Jésus Christ, fit donnée a ceux qui croient » [Gal. 3, 22]. Si nous avions été sans péché, nous
n’aurions pas eu besoin d’'un Sauveur. Penser a obtenir la vie par des ceuvres revient a dire qu’il n’était pas
nécessaire que le Christ mour(t. « Si la justice est par la loi, Christ est donc mort pour rien» (Gal. 2, 21). La
condamnation, la malédiction et la mort sont tout ce que la loi peut nous procurer. La justice, la bénédiction et la
vie sont ce que nous recevons en Celui et par Celui qui mourut et ressuscita pour nous. « Les gages du péché,
c’est la mort » [Rom. 6, 23], e péché étant la seule ceuvre que nous ayons accomplie, la mort est le seul salaire



gue nous ayons mérité. Ce salaire, Dieu en soit béni, a été payé en entier par un autre, par Celui qui s’interposa
pour nous en amour ; et maintenant «le don de grace de Dieu, c’est la vie éternelle dans le Christ Jésus, notre
Seigneur ». C’est comme ayant recu ce don, et connaissant dés lors la sécurité de notre position, aussi bien
que la riche et libre grace qui nous I'a assignée, que nous sommes exhortés par les épitres a marcher d’une
maniére digne de notre appel [EPh- 4. 1. Passons maintenant aux preuves qu’en donne la Parole de Dieu.

L’épitre aux Romains en fournit une frappante. Cette épitre est divisée en trois parties. La premiéere,
comprenant les chapitres 1 a 8, est un exposé complet de notre état naturel et de I'application, a cet état, de la
sainte loi de Dieu; puis de la rédemption par le Seigneur Jésus Christ et de tous les glorieux résultats de cette
rédemption. Cette partie du livre se termine par ces accents si connus et si triomphants : « Que dirons-nous
donc a ces choses ? Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ?... Qui intentera accusation contre des élus de
Dieu ? — C’est Dieu qui justifie ; qui est celui qui condamne ?... Car je suis assuré que ni mort, ni vie, ni anges,
ni principautés, ni choses présentes, ni choses a venir, ni puissances, ni hauteur, ni profondeur, ni aucune autre
créature ne pourra nous séparer de 'amour de Dieu, qui est dans le Christ Jésus, notre Seigneur »[8, 31-39],
C’est la certainement I'assurance du salut! Si le langage peut exprimer une pareille assurance, nous en avons
ici 'expression.

La seconde partie de I'épitre, a savoir les chapitres 9 a 11, traite de I'application du contenu de la premiére
aux relations spéciales de Dieu avec Israél, Son peuple terrestre ; et la troisieme division, du chapitre 12 a la fin,
contient de nombreuses exhortations au dévouement pratique et a l'obéissance. Mais comment ces
exhortations sont-elles amenées ? « Je vous exhorte donc, freres, par les compassions de Dieu, a présenter
vos corps en sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu, ce qui est votre service intelligent » [12. 1], Les compassions
de Dieu, Ses compassions envers nous, développées dans les chapitres 1-8 et résumées dans le passage déja
cité; Ses compassions envers Israél, décrites dans les chapitres 9-11 — voila sur quoi il se fonde pour nous
exhorter, nous, «ses fréres », a nous dévouer a Dieu dans le sentier de I'obéissance, clairement indiqué dans
les exhortations qui viennent ensuite. Comment puis-je sentir la force d’un pareil appel, si je mets en doute que
j'aie part a ces compassions de Dieu, qui en sont le fondement ? Comment ces exhortations peuvent-elles avoir
une bonne influence sur moi, si je N'ai pas I'assurance d’étre un de ces «fréres» en Christ a qui elles sont

adressées ?

Mais ce n’est pas la toute la preuve fournie par cette épitre aux Romains. Il y a des exhortations dans la
premiére partie aussi bien que dans la troisieme. Qu’est-ce qui sert de base a toutes ? « Nous qui sommes
morts au péché, comment vivrons-nous encore dans le péché ? » [6. 2. « Sachant ceci, que notre vieil homme a
été crucifié avec lui, afin que le corps du péché soit annulé pour que nous ne servions plus le péché » (6. 6.
Quelle influence de tels appels peuvent-ils avoir sur le coeur de celui qui doute s'il est uni a Christ et, par
conséquent, mort au péché; si son vieil homme est crucifié avec Christ? Ecoutez encore : « De méme vous
aussi, tenez-vous vous-mémes pour morts au péché, mais pour vivants a Dieu dans le Christ Jésus. Que le
péché donc (remarquez cette expression) ne régne point dans votre corps mortel, pour que vous obéissiez aux
convoitises de celui-ci» [6, 11-12], Puis, au verset suivant : « Livrez-vous vous-mémes a Dieu, comme d’entre les
morts étant [faits] vivants — et vos membres a Dieu, comme instruments de justice. Car le péché ne dominera
pas sur vous, parce que vous n’étes pas sous la loi, mais sous la grace». Il est évident que de pareilles
exhortations ne sont intelligibles que pour ceux qui non seulement sont chrétiens, mais encore qui savent gu’ils
le sont. Toute I'argumentation du chapitre pose en fait que ceux a qui elle est adressée sont assurés de leur
salut.



Ensuite, si nous en venons aux détails des exhortations contenues dans la derniere division du livre, nous
trouverons qu’elles sont aussi empreintes du méme caractere. Sommes-nous exhortés a I'’humilité et a un
emploi diligent des dons qui nous ont été confiés ? C’est comme étant «un seul corps en Christ, et chacun
individuellement membres I'un de I'autre »[12, 5]. Nous sommes exhortés a étre, «quant a I'amour fraternel,
pleins d’affection les uns pour les autres »[12, 10]. Qui sont ceux que I'apbtre désigne par ces paroles : «les uns
pour les autres » ? Ce sont assurément les «fréres » mentionnés dans le premier verset du chapitre, lesquels
jouissent tous de la commune assurance d’étre freres et membres les uns des autres, en étant freres et
membres du Christ. « Se réjouissant dans I'espérance » [12, 12] voila ce que ne pourraient faire ceux qui ne sont
pas certains de posséder un droit a ce qui est I'objet de I'espérance. Nous sommes exhortés a nous recevoir
les uns les autres ; mais de quelle maniére ? « C’est pourquoi recevez-vous les uns les autres, comme aussi le
Christ vous a regus, a la gloire de Dieu » [15. 7]. Qui peut douter que cela n’établisse I'assurance du salut comme
existant en ceux a qui 'ap6tre s’adresse ? Si cela n’était pas, ces exhortations seraient dénuées de sens, sans
but et sans efficace.

Dans 1 Corinthiens 3, 21 a 23, I'apétre exhorte les saints de Corinthe a ne pas se glorifier en ’'hnomme.
Pourquoi ? « Car toutes choses sont a vous, soit Paul, soit Apollos, soit Céphas, soit monde, soit vie, soit mort,
soit choses présentes, soit choses a venir : toutes choses sont a vous, et vous a Christ, et Christ a Dieu ». Ici,
de méme qu’ailleurs, les chrétiens sont présentés comme le peuple de Dieu et comme Lui appartenant, par
opposition aux inconvertis qui sont «du monde ». Quel effet une parole comme celle-ci : « Vous étes a Christ »,
pourrait-elle avoir sur les coeurs de ceux qui n'auraient pas la certitude de Lui appartenir ? En les mettant en
garde contre le danger de porter un méme joug avec les infidéles, toutes les considérations dont il appuie cet
avertissement impliquent que ceux a qui il s’adresse ont la conscience d’étre eux-mémes des croyants, des
justes, des enfants de lumiére, des membres du Christ. Enfin il dit : «Et quelle convenance y a-t-il entre le
temple de Dieu et les idoles ? Car vous étes le temple du Dieu vivant, selon ce que Dieu a dit : J’habiterai au
milieu d’eux, et j'y marcherai, et je serai leur Dieu et eux seront mon peuple » (2 Cor. 6, 16).

Si nous consultons I'épitre aux Ephésiens, nous verrons que les trois premiers chapitres traitent de la
merveilleuse vocation de I'Eglise, et que les trois derniers exposent la marche qui est en rapport avec cette
vocation. Cette derniere partie de I'’épitre commence ainsi : « Je vous exhorte donc, moi, je prisonnier dans le
Seigneur, a marcher d’'une maniére digne de I'appel dont vous avez été appelés»[4 1l. Les exhortations
contenues dans cette derniere partie, sont si complétement basées sur la jouissance consciente des privileges
développés dans la premiére, que chaque point de doctrine, dans l'une, sert, dans l'autre, de base a un
précepte ou a une recommandation. Si, dans la premiére partie, nous lisons : « En qui (Christ) nous avons la
rédemption par son sang, la rémission des fautes»; dans la derniére nous trouvons cette exhortation
correspondante : « Soyez bons les uns envers les autres, compatissants, vous pardonnant les uns aux autres
comme Dieu aussi, en Christ, vous a pardonné »[4. 32, Dans la premiére partie nous lisons : « (Dieu) nous ayant
prédestinés pour nous adopter a soi par Jésus Christ»[1. 5]; et dans la seconde : « Soyez donc imitateurs de
Dieu, comme de bien-aimés enfants» [ 11. Dans la premiére partie : « Auquel aussi ayant cru, vous avez été
scellés du Saint Esprit de la promesse » 1. 13]; et dans la derniére : « N'attristez pas le Saint Esprit de Dieu, par
lequel vous avez été scellés pour le jour de la rédemption » [4, 30, Si, dans le premier chapitre, il est parlé des
richesses de la grace de Dieu, «laquelle il a fait abonder envers nous en toute sagesse et intelligence, nous
ayant fait connaitre le mystére de sa volonté » ; dans le chapitre 5, nous trouvons cette exhortation : « Prenez
donc garde de marcher soigneusement, non pas comme étant dépourvus de sagesse, mais comme étant
sages » ; et encore : « C’est pourquoi ne soyez pas sans intelligence, mais comprenez quelle est la volonté du
Seigneur ». Ainsi, tout le long de I'épitre, nous ne voyons pas : «Faites ceci ou cela, afin que vous soyez



bénis », mais : « Dieu vous a bénis de toute bénédiction spirituelle dans les lieux célestes en Christ»[1. 3], afin
que vous marchiez « selon sa volonté ». « Car vous étiez autrefois ténebres ; mais maintenant vous étes lumiere
dans le Seigneur; marchez comme des enfants de lumiére » [5, 81, Sur qui donc, sinon sur ceux qui avaient la
conscience d’étre ainsi bénis, d’étre ainsi enfants de lumiere, ces exhortations pouvaient-elles produire de
I'effet ?

Dans I'épitre aux Colossiens, nous retrouvons la méme chose : « Comme donc vous avez regu le Christ
Jésus, le Seigneur, marchez en lui»[2. 6-7]. «Vous étes accomplis en lui»[2. 10]. « C’est en lui aussi que vous
avez été circoncis »[2, 111, « Ayant été ensevelis avec lui dans le baptéme, dans lequel aussi vous avez été
ressuscités ensemble par la foi en I'opération de Dieu qui I'a ressuscité d’entre les morts »[2, 12]. «Et vous,
lorsque vous étiez morts dans vos fautes et dans I'incirconcision de votre chair, il vous a vivifiés ensemble avec
lui, nous ayant pardonné toutes nos fautes » [2. 13]. Nous voyons par la ce qu’ils étaient et ce qu'ils avaient été.
Or, quelles sont les conclusions que tire de tout ceci I'apétre, ou plutét le Saint Esprit ? Ecoutez : « Si vous étes
morts avec Christ aux éléments du monde, pourquoi, comme si vous étiez encore en vie dans le monde,
établissez-vous des ordonnances ? »[2, 20, Puis encore : « Si donc vous avez été ressuscités avec le Christ,
cherchez les choses qui sont en haut, ou le Christ est assis a la droite de Dieu»[3. 1]. Puis : « Car vous étes
morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu. Quand le Christ, qui est votre vie, sera manifeste, alors
vous aussi, vous serez manifestés avec lui en gloire. Mortifiez donc vos membres qui sont sur la terre, la
fornication, I'impureté, les affections déréglées, la mauvaise convoitise, et la cupidité, qui est de I'idolatrie » [3. 3-
5]. Vous le voyez, il n’y a pas : « Il vous faut mourir pratiquement au monde, a vous-mémes et au péché, et vivre
pratiquement a Dieu, afin que vous soyez morts avec le Christ et que vous puissiez vivre avec Lui». Non; mais
il'y a:«Vous étes morts » ; — «votre vie est cachée avec le Christ en Dieu; — mortifiez donc vos membres qui
sont sur la terre ». Maintenant, si c’est parce que «je suis mort avec le Christ» que je dois en pratique mourir
aux choses d’en bas; si c’est parce que « je suis ressuscité avec Lui» que je dois rechercher les choses d’en
haut, alors, évidemment, je dois savoir que je suis mort avec Lui et ressuscité avec Lui, ou bien la marche qui
m’est ici prescrite, comme résultant de ces deux faits, ne sera jamais gu’illusoire. De plus, si hous en venons
aux détails de cette épitre, nous trouvons la méme chose : « Ne mentez point I'un a l'autre, ayant dépouillé le
vieil homme avec ses actions, et ayant revétu le nouveau»[3. 9-10], etc. « Revétez-vous donc, comme des élus
de Dieu, saints et bien-aimés, d’entrailles de miséricorde, de bonté, d’humilité, de douceur, de longanimite,
vous supportant I'un I'autre, et vous pardonnant les uns aux autres, si I'un a un sujet de plainte contre un autre;
comme aussi le Christ vous a pardonné, vous aussi faites de méme » [3, 12-13], Assurément, ceci est concluant.
Comment puis-je étre engagé a pardonner a mon frere, parce que Christ m’a pardonné, si je doute encore que
Christ m’ait pardonné ?

Les écrits de I'apdtre Pierre établissent cette vérité et la développent d’'une maniére compléte. « C’est
pourquoi, ceignant les reins de votre entendement, et étant sobres, espérez parfaitement dans la grace qui
vous sera apportée a la révélation de Jésus Christ — comme des enfants d’obéissance, ne vous conformant
pas a vos convoitises d’autrefois pendant votre ignorance ; mais comme celui qui vous a appelés est saint,
vous aussi soyez saints dans toute votre conduite ; parce qu'il est écrit : Soyez saints, car moi je suis saint » [1
Pier. 1, 13-16], Ceci implique nécessairement deux choses, savoir qu'ils étaient sauvés, puis aussi, qu'ils en
avaient la connaissance. Plus loin il est dit, au sujet de I'amour fraternel : «Ayant purifié vos ames par
I'obéissance a la vérité, pour que vous ayez une affection fraternelle sans hypocrisie, aimez-vous I'un l'autre
ardemment, d’un coeur pur, vous qui étes régenérés, non par une semence corruptible, mais par une semence
incorruptible, par la vivante et permanente parole de Dieu »[1: 22-23], Puis encore : « Rejetant donc toute malice
et toute fraude, et I'hypocrisie et I'envie, et toutes médisances, désirez ardemment, comme des enfants



nouveau-nés, le pur lait intellectuel, afin que vous croissiez par lui a salut, si toutefois vous avez gouté que le
Seigneur est bon»[2, 1-3], Tout dépend de cela. Mais écoutez encore : «Bien-aimés, je vous exhorte, comme
forains et étrangers, a vous abstenir des convoitises charnelles, lesquelles font la guerre a I'ame » 2, 111, Plus
loin, parlant de la conduite a observer dans des relations humaines, Pierre dit : «Pareillement, vous, maris,
demeurez avec vos femmes selon la connaissance, comme avec un vase plus faible, [c’est-a-dire] féminin, leur
portant honneur comme étant aussi ensemble héritiers de la grace de la vie, pour que vos priéres ne soient
pas interrompues » [3. 71,

Les épitres de Jean présentent le méme témoignage : « Je vous écris, enfants, parce que vos péchés vous
sont pardonnés par son nom »[1 Jean 2, 12], « Bien-aimés, nous sommes maintenant enfants de Dieu, et ce que
nous serons n'a pas encore été manifesté; nous savons que quand il sera manifesté, nous lui serons
semblables, car nous le verrons comme il est. Et quiconque a cette espérance en lui se purifie, comme Iui est
pur»1[3, 2-3], Voila une assurance de salut hors de toute espéce de doute, et quant a ses résultats touchant la
conduite, ils sont clairement et positivement établis. Quiconque posséde cette assurance et I'espérance qui en
découle, d’étre semblable a Christ lorsqu’ll paraitra, se purifie comme Lui est pur. Non, ce n’est pas la
servitude légale ou des efforts de propre justice qui peuvent produire une marche vraiment chrétienne. C’est
lorsque nous connaissons la liberté par laquelle Christ nous a rendus libres, I'amour dont le Pere nous a aimés,
et la glorieuse et bienheureuse espérance d’une parfaite conformité a I'image de Jésus lorsqu’ll apparaitra, que
nos coeurs sont sevrés de la terre, de nous-mémes et du péché; et alors «nous tous, contemplant, a face
découverte, la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image, de gloire en gloire, comme par
le Seigneur en Esprit » [2 Cor. 3, 18],

Quant au moyen d’obtenir cette assurance du salut, I'Ecriture déclare que, comme c’est « par grace, par la
foi » [Eph. 2, 8] que nous sommes sauvés, c’est de méme « par grace, par la foi », que nous recevons I'assurance
du salut. Dans cette partie de notre sujet, il y a deux choses concernant la foi, qui réclament notre attention.

D’abord, dans I'affaire de notre salut, la foi se borne a recevoir. C’est-a-dire que celui qui croit, ou dont la foi
est en exercice, ne fait rien, mais recoit. En second lieu, ce que nous recevons ainsi, c’est le témoignage de
Dieu touchant Son Fils Jésus Christ. Le manque d’intelligence de I'un ou de l'autre de ces points, est la cause
de la plupart des difficultés qu’éprouvent des chrétiens au sujet de 'assurance de leur salut.

D’abord, quand il est question de notre salut, la foi se borne a recevoir. Je dis quand il est question de notre
salut, car lorsque nous sommes sauvés, la foi devient un principe d’action, et c’est pourquoi, quant aux
chrétiens, il est parlé de «I'ceuvre de la foi», du «combat de la foi»[1 Tim- 6, 12] et de la «marche de la foi ».
Toutes ces expressions et d’autres semblables qui se rapportent a la foi, concernent des chrétiens réels, savoir
ceux qui ont été justifiés par la foi; mais nous ne considérons maintenant la foi que dans ses rapports avec le
salut et I'assurance du salut; dans ce cas elle se borne a recevoir.

Cher lecteur, vous avez probablement considéré ce sujet d’une autre maniére. Vous avez probablement
cherché la foi en vous-méme, comme si elle pouvait y étre discernée; ou bien, la considérant comme une
ceuvre a faire, vous vous étes, d’un coté, efforcé de I'accomplir, et, de l'autre, vous vous étes fatigué et
angoissé pour savoir si vos efforts avaient été couronnés de succés. Rappelez-vous gu’il n’est pas dit : « Celui
qui croit étre croyant a la vie éternelle » ; mais : « Celui qui croit au Fils a la vie éternelle » [Jean 3, 36], Vous faites



comme si le salut devait dépendre de ce que vous vous reconnaissez vous-méme comme chrétien, au lieu de
reconnaitre le Christ comme I'unique Sauveur, le Sauveur pleinement suffisant. Il est, sans doute, important que
nous ayons la conscience d’étre croyants ; mais comme, dans le sujet qui nous occupe, le propre de la foi est
de recevoir, nous obtiendrons cette certitude en dirigeant notre attention sur I'objet de la foi, sur ce que recoit la
foi, et non en séparant la foi de son objet et en recherchant si nous I'avons recue. La foi n’a pas d’existence a
part de son objet; et si elle en avait ou pouvait en avoir une, elle serait sans valeur. C’est le Christ qui est le
Sauveur; et la foi sauve seulement en tant qu'elle Le recoit. C’est Dieu qui nous rend témoignage du Christ ; et
la foi sauve seulement en tant qu’elle recoit ce témoignage. L’efficace salutaire n’est pas en notre foi, mais en
ce que la foi recoit.

Et telle est cette efficace salutaire de I'objet béni de la foi, que, sans les questions interminables que souleve
une doctrine erronée, vous, cher lecteur chrétien, vous auriez une parfaite paix et une heureuse assurance en
regardant simplement a Lui. Tournez donc vos regards vers I’Agneau de Dieu. Cessez, pour quelque temps du
moins, ces questions sur vous-méme, et voyez si elles ne se résolvent pas toutes par un simple regard porté
sur Jésus. Qui est Jésus ? |l est le Fils de Dieu et le Fils de 'homme. De toute éternité, Sa place est dans le sein
du Pére; cependant Il s’est abaissé jusqu’a devenir I'enfant sans tache d’une vierge. Quelle était Sa mission ?
Faire connaitre le Pére, et payer la rangon de I’'homme. Qu’est-ce que nous disent la naissance, la vie et la mort
de Jésus touchant le coeur du Pére ? Qu’est-ce que Ses regards, Ses accents, Ses paroles, Ses actions, Ses
voies nous révelent ? Tout ne se résume-t-il pas dans ces mots : « grace et vérité » ? Oui, sans doute ; vérité, en
effet, car si Dieu est plein de grace, Il ne peut mentir. Dieu ne pourrait souffrir que Sa sainteté rec(t aucune
atteinte, non, pas méme pour assurer I'effusion et I'exercice de Sa grace. Ce n’e(it pas été Sa grace, si Sa
sainteté elt été ternie et Sa justice compromise dans son déploiement. Mais tout cela donne d’autant plus
d’assurance au cceur du croyant. La vérité, la sainteté, la justice se trouvent réunies en Jésus, comme elles ne
le sont nulle part ailleurs. Dans Sa conception et Sa naissance, Il est déclaré «I'Etre saint » qui devait naitre de
Marie. Sa vie fut I'expression parfaite et constante de I'infinie sainteté de Dieu. Cependant, dans Sa mort, Il fut
fait « péché pour nous » [2 Cor. 5, 21]; et dans ce qu’ll endura comme chargé de nos péchés, la justice de Dieu,
aussi bien que Sa sainteté, a trouvé une réponse pleinement satisfaisante a toutes Ses exigences vis-a-vis des
hommes les plus coupables et les plus impies ; tandis que, par un tel sacrifice, la sainteté et la justice de Dieu
étaient manifestées et glorifiées d’'une maniére si éclatante, si transcendante et si infinie, qu’elles sont et seront
I'éternelle admiration des cieux et de la terre.

Mais est-ce que Dieu accepta seulement ce merveilleux sacrifice ? Est-ce qu’ll ne le prépara pas Lui-méme
dans Son amour ? Pourquoi Jésus a-t-1l di revétir un corps ? Il était un don de I'amour de Dieu, et quel don!
«Dieu a tant aimé le monde, qu’il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en Lui ne périsse point,
mais qu'il ait la vie éternelle » [Jean 3, 16]_ Croyez-vous réellement que Jésus est le Fils de Dieu ? Qu’est-ce qui
nous aurait procuré un pareil don, sinon I'amour, I'amour pour les pécheurs ? Quel autre motif que I'amour
aurait pu amener dans ce monde Jésus, le témoin, le messager, le don, I'expression de I'amour de Dieu le
Pére ? Etes-vous désireux de savoir ce qu’éprouve & votre égard le coeur du Pére ? Voici la réponse : «Il n'a
pas épargné son propre Fils »[8: 321, Pourriez-vous demander une plus grande preuve de Sa compassion ? Qui
aurait osé penser a une telle preuve, jusqu’a ce que Dieu Lui-méme I'e(it donnée ? Etes-vous désireux de
savoir ce qu’éprouve le coeur de Jésus pour vous ? C’est ce que vous dira I'histoire tout entiere de Sa vie.
L’amour ne rayonnait-il pas dans Ses yeux, ne se manifestait-il pas dans tous Ses accents, dans toutes Ses
paroles, dans tous Ses actes, pendant Sa mission de patience et de résignation ici-bas ? A-t-Il jamais repoussé
quelqu’un ? A-t-1l jamais dit qu’il y e(t quelqu’un de trop vil pour étre recu ? Auriez-vous pu assister avec Lui au
festin dans la maison de Lévi le péager, et mettre en doute s’ll vous recevrait ? Auriez-vous pu étre assis avec



la femme samaritaine prés du puits de Jacob et entendre Jésus parler du Pére (de ce Pére qui cherche, pour
en faire Ses adorateurs, des étres tels[Jean 4, 23] que cette pauvre femme coupable), puis, en réponse aux
questions de cette femme touchant le Messie, I'entendre dire : «Je le suis, moi qui te parle »[Jean 4, 26] —
I'auriez-vous pu, dis-je, et douter encore de I'amour du Christ pour les pauvres pécheurs ? Pensez-vous que
cette malheureuse femme, apprenant qui était Celui qui lui parlait, e(t besoin d’'une autre preuve de Son
amour ? La seule présence du Créateur de I'univers, qui s’abaissait jusqu’a demander a une pauvre femme
pécheresse un peu d’eau pour se rafraichir, et qui le faisait uniquement pour ouvrir le cceur de cette femme et
I'amener a s’adresser a Lui, afin qu’ll pdt lui donner, a elle-méme, de 'eau vive : comment tout cela a-t-il pu se
faire, sinon par la grace infinie qui rassure d’elle-méme le coeur des qu’elle est réellement comprise ?

Eh bien! c’est le Sauveur qui est recu par la foi. « A tous ceux qui I'ont recu, il leur a donné le droit d’étre
enfants de Dieu, savoir a ceux qui croient en son nom»[Jean 1, 12]. On est sauvé en Le recevant. Mais c’est
uniquement a cause de ce qu’est Celui qui est ainsi regu, car /acte de Le recevoir n’a en soi-méme aucune
efficace. L'ceil qui se repose sur Jésus, voit en Lui I'image du Dieu invisible et discerne en Lui que Dieu est
amour. L’oreille qui écoute Jésus recoit de Lui 'assurance d’'un amour, au bénéfice duquel tous sont invités a
participer, et dont les plus vils et les plus coupables ne sont pas exclus. Le cceur qui regoit Jésus recoit le salut
et la vie éternelle. Si seulement vous pouviez faire abstraction de vous-méme et bien comprendre ce qu’est
Jésus, et quel est le message pour lequel Il est venu ici-bas (ce qui déja suffirait pour vous faire sentir que tous
ceux qui vont a Lui sont les bienvenus, et que personne ne s’adresse a Lui en vain), alors votre cceur serait
délivré et vous vous sentiriez pleinement a I'aise en présence d’une grace et d’un amour si ineffables.

« Qui », dites-vous, « si seulement j'étais en Sa présence ! Si seulement j'avais pu me trouver parmi la foule,
lorsque la femme malade Le toucha, ou pres de la croix lorsque le malfaiteur mourant mettait en Lui sa
confiance » | Cher lecteur, ce n’était pas la vue des yeux ni I'ouie des oreilles qui alors, pas plus qu’aujourd’hui,
avaient en soi la moindre efficace salutaire. Combien n’y eut-il pas de gens qui, alors, virent et entendirent
Jésus, et qui n'apercurent rien en Lui qui Le leur fit désirer[Es- 53, 2], pas plus, hélas! que les multitudes qui
entendent maintenant parler de Lui, ou qui lisent ce qui Le concerne! L'ceil naturel a pu voir Jésus; l'oreille
naturelle a pu L'entendre ; les pensées méme ont pu étre occupées de Lui; mais ce n’était que la foi qui Le
voyait réellement, qui L’entendait réellement, qui Le recevait réellement, qui discernait réellement ce qu’ll était.
Et c’est cette foi seule qui peut donner la paix, cette paix véritable dont on a conscience.

Supposez que les habitants de certain pays se soient soulevés contre leur |légitime souverain. Celui-ci, ne
consultant que son coeur généreux, s’abstient de prendre immédiatement des mesures rigoureuses pour les
forcer a se soumettre; au contraire, il use de tous les moyens qu’'un amour patient peut suggérer pour les
ramener a I'obéissance. Il leur envoie des messagers, plus ou moins élevés en dignité, pour les avertir, les
exhorter, les conjurer de rentrer dans le devoir. Mais tout est inutile. lls persistent dans leur rébellion et
s’endurcissent de plus en plus. A la fin, le roi se décide & tenter encore un effort. Il envoie son propre fils, non
pas avec une puissante armée pour les punir de leur désobéissance et les faire périr par le fer et le feu; non; il
I'envoie pour qu’il subvienne a tous leurs besoins. Lui, le fils, prend le vétement le plus humble, et se montre
envers les rebelles plein de douceur et de débonnaireté. Il calme leurs souffrances, guérit leurs blessures,
pourvoit de toute maniere a leurs besoins et ne cesse de leur déclarer combien le roi, son pére, est ému de
compassion envers eux, combien il est disposé a recevoir en grace, avec une entiere amnistie pour tout le
passé, quiconque posera les armes et voudra accepter son pardon. En méme temps, il ne leur cache pas non
plus que tous ceux qui persisteront dans leur rébellion devront périr. Maintenant, quel sera I'effet d’'une pareille
mission ? Il dépendra entierement de la maniére dont le fils du roi sera envisagé. Adonnés au mal, endurcis
dans la rébellion et méprisant la forme humble et les manieres sans prétention de leur prince, la plupart nieront



gu’il soit le fils du roi et prendront occasion de sa débonnaireté, de son humilité et de son amour méme, pour le
mépriser et l'injurier. Peut-étre quelques-uns ont-ils désiré déja auparavant sortir des rangs des rebelles, tout
en doutant, jusqu’a I'arrivée du fils du roi, qu’il y e(t pour eux aucune perspective de pardon. Ceux-ci liront dans
ses regards, reconnaitront a ses paroles et a toutes ses voies qu’ils peuvent mettre en lui toute leur confiance,
et que, par lui, ils obtiendront du roi, son pére, le pardon de leurs offenses. Mais, pour que cela ait lieu, il est
indispensable qu’ils reconnaissent réellement en lui le fils du roi. Ah! qui a jamais connu Jésus comme
Emmanuel, Dieu avec nous — qui a jamais discerné, dans Sa mission d’amour et de miséricorde aupres d’un
monde de rebelles, que « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, ne leur imputant pas leurs
fautes »[2 Cor. 5, 191 — sans sentir sa conscience déchargée, son cceur allégé et son ame fortifiée pour
confesser Jésus comme son Sauveur, sa part, son tout !

Mais nous n’avons guere fait encore qu’aborder notre sujet. Presque tout ce qui vient d’étre dit pourrait
s’appliquer a Jésus, aussi bien lorsqu’ll était ici-bas, que maintenant qu’ll est a la droite de Dieu. Cependant,
non seulement Jésus vécut, mais Il mourut; bien plus, Il ressuscita d’entre les morts et monta au ciel ou Il est
toujours vivant pour faire intercession pour nous[Heb. 7, 25] et d’ou le Saint Esprit a été envoyé par le Pére en
Son nom, pour publier les vertus de ce nom et annoncer un salut certain et éternel a tous ceux qui y croient.
Christ avait une ceuvre a accomplir pour ’homme, aussi bien qu’un message a lui apporter de la part de Dieu.
La conscience, en laquelle le sentiment du péché est réellement éveillé, sait parfaitement bien que le péché est
péché et qu’il faut en étre délivré, sinon il N’y a point de place pour nous en la présence du Dieu saint. Si nos
yeux sont ouverts, nous voyons, sans doute, en Dieu un amour et en Jésus une grace, qui gagnent notre
confiance et subjuguent nos coeurs. Mais Dieu est saint, et Jésus est la parfaite manifestation de la sainteté de
Dieu, aussi bien que de Sa grace. Or, comment des pécheurs, tels que nous le sommes, pourront-ils subsister
devant Dieu ou soutenir I'éclat de Sa présence ? — Voila une question qui doit étre résolue, pour que la
conscience soit en paix et que le coeur soit délivré de toute inquiétude. La réponse est en Jésus; non dans Sa
vie, mais dans Sa mort; non pas dans la grace vivante qui rayonnait dans toutes Ses ceuvres, dans toutes Ses
paroles, dans toutes Ses voies; mais dans I'aspersion de Son sang et dans la preuve fournie par Sa
résurrection, que Son sang a été accepté et qu’ll a aboli le péché par le sacrifice de Lui-méme[Heb. 9, 26], Oui,
Jésus a non seulement révélé 'amour du Pere pour les pécheurs; — mais, de plus, Il s’est présenté a Dieu
comme substitut des pécheurs, et Il a terminé Sa vie d’obéissance et de soumission en étant fait péché pour
nous, en recevant dans Son ame et en Sa personne sainte et sacrée les coups de la justice que méritaient nos
péchés, et en buvant jusqu’a la lie la coupe de la sainte et juste colére, cette coupe qui devait, pour ainsi dire,
étre 6tée de nos mains pour étre mise dans celles de Jésus. En tout cela, le Fils a parfaitement glorifié le Pére.
O Sauveur béni! jusqu’ou ne t'es-tu pas abaissé! A quelles angoisses, a quelles inexprimables douleurs ton
coeur n'a-t-il pas été en proie! Et cependant tu es demeuré sans tache, ineffablement, infiniment parfait au
milieu de tant de souffrances! Cher lecteur, voila la réponse a votre question sur le péché. C’est sous le poids
écrasant du péché que Jésus a été a I'agonie et qu’ll a rendu I'esprit. « Quand donc Jésus eut pris le vinaigre, il
dit : C’est accompli. Et ayant baissé la téte, il remit son esprit»[Jean 19, 30|, C'est accompli! Telles furent les
paroles que notre divin Jésus prononga en expirant. Ne pensez-vous pas, cher lecteur, qu’ll connaissait toute
I’étendue de I'ceuvre qui Lui avait été assignée, qu’ll savait ce qu’ll devait endurer et faire en accomplissant le
salut de tous ceux qui, par grace, croient en Lui? Il dit : «C’est accompli», et Dieu mit Son sceau sur cet
accomplissement, en Le relevant victorieusement du tombeau. C’est pour nos offenses que Jésus a été livré; si
elles n'avaient pas été expiées, si tout n’elit pas été accompli ainsi que Jésus le dit, comment Dieu aurait-I
ressuscité Jésus d’entre les morts ? Or Dieu L’a ressuscité pour notre justification, puis Il L’a fait voir a des
témoins choisis dans ce but, a des hommes qui mangérent et burent avec Lui aprés Sa résurrection pendant



'espace de quarante jours, et qui, ensuite, dépenséerent le reste de leur vie en rendant témoignage a ce fait;
témoignage qu’un grand nombre d’entre eux scellérent de leur sang. lls ont pu certifier ce qu’ils avaient vu et
entendu ; mais, pour tout ce qui était au-dela, il fallait encore un autre témoin, lequel vint aussi en Son temps.
Les disciples avaient vu leur Seigneur ressuscité et entendu Sa voix sur la terre; ils L’avaient vu monter au ciel.
Ce qui suivit Son entrée dans les lieux trés hauts devait étre annoncé par le Saint Esprit qui était seul capable
d’en rendre témoignage. Et qu’est-ce qu’ll nous dit? C’est de Jésus qu’ll parle, car Son office est de Le
glorifier ; or, parlant de Jésus, Il dit que, « apres avoir fait par lui-méme la purification des péchés, il s’est assis a
la droite de la Majesté dans les lieux hauts » [Héb. 1, 3] || parle de I'espérance qui est devant nous et que nous
tenons « comme une ancre de I'ame, sdre et ferme, et qui entre jusqu’au-dedans du voile, la ou », ajoute-t-Il,
«Jésus est entré comme précurseur pour nous, étant devenu souverain sacrificateur pour I'éternité, selon
I'ordre de Melchisédec »[Héb. 6, 19-20]_ || nous dit que « Christ étant venu, souverain sacrificateur des biens a
venir, par le tabernacle plus grand et plus parfait» (que le tabernacle des Juifs), «qui n’est pas fait de main,
c’est-a-dire qui n’est pas de cette création, et non avec le sang de boucs et de veaux, mais avec son propre
sang, est entré une fois pour toutes dans les lieux saints, ayant obtenu une rédemption éternelle » [Héb. 9, 11-
2] En un mot, Il nous assure que le sang de Jésus, versé sur la terre, a été agréé dans les cieux comme ayant
un tel prix et une telle efficace, que les iniquités et les péchés de tous ceux qui croient sont non seulement
pardonnés, mais encore entierement oubliés. « Car, par une seule offrande, il a rendu parfaits a perpétuité ceux
qui sont sanctifiés. Et I'Esprit Saint aussi nous en rend témoignage ; car, apres avoir dit : C’est ici I'alliance que
j'établirai pour eux apres ces jours-la, dit le Seigneur : en mettant mes lois dans leurs caoeurs, je les écrirai aussi
sur leurs entendements, il dit : Et je ne me souviendrai plus jamais de leurs péchés, ni de leurs
iniquités » (Héb. 10, 14-17).

Tel est, cher lecteur, le témoignage de Dieu touchant la personne et I'ceuvre de Son bien-aimé Fils. C’est en
croyant ce témoignage que nous avons I'assurance du salut. On I'a observé avec justesse, la difficulté que nous
éprouvons a croire une déclaration, le degré d’évidence ou d’authenticité qu’il faut pour nous satisfaire, est
proportionné au degré d’'importance immédiate que cette déclaration peut avoir pour nous. Supposez que
quelqu’un vous dise : « Telle ou telle personne est morte dernierement en Russie, en laissant une immense
fortune dont elle a disposé par testament ». Vous écoutez cette nouvelle avec bien peu d’intérét, et vous n’avez
aucune difficulté a la croire, précisément parce qu’elle ne vous concerne personnellement en aucune maniére.
Mais on ajoute : «C’est a vous que cette fortune a été léguée». Vous voila maintenant tout oreilles, tout
attention. Cependant, plus votre intérét est excité par la nouvelle que cette déclaration se rapporte directement
a vous, plus aussi vous avez de peine a y ajouter foi : « Qui y avait-il en Russie qui p(t me laisser des biens ? Je
n’y ai ni parents, ni amis, ni aucune connaissance. Cela ne peut étre vrai». Voila ce qui ne manquerait jamais
d’arriver en pareil cas. Ce que vous avez appris peut étre vrai, mais vous resterez dans le doute tant que vous
n'aurez pas une meilleure garantie de la vérité du fait que celle du porteur de cette nouvelle. I/ en est
précisément de méme par rapport a I'évangile. Vous entendez proclamer les précieuses vérités qu'’il contient,
et vous les admettez d’'une maniere générale mais indifférente, aussi longtemps que vous ne les considérez pas
comme se rapportant directement a vous-méme. Si, au contraire, votre conscience réveillée vous fait voir votre
péché et votre ruine, si vous sentez le fardeau de votre culpabilité et que cela devienne ainsi pour vous une
question de salut personnel, alors vous éprouvez toute la difficulté que vous avez a croire I'’évangile, et vous
sentez que la plus haute autorité vous est nécessaire pour que cet évangile puisse donner un vrai repos a votre
ame. C’est justement, chers lecteurs, quand nous en sommes la, que Dieu vient a nous dans Sa grace. Il nous
faut la garantie la plus haute et la plus positive quand il s’agit de déclarations comme les suivantes : Dieu a
donné Son Fils ; Christ est mort pour nos péchés; Dieu a ressuscité Jésus d’entre les morts et L’a fait asseoir a



Sa droite; par Lui, nous (qui croyons ces faits ainsi révélés) sommes pardonnés et recus en grace, et nous
avons la vie éternelle. Il nous faut, dis-je, la garantie la plus haute pour ajouter foi a de telles révélations. Quelle
garantie voudriez-vous donc ? Pourriez-vous en avoir une plus haute que celle de Dieu Lui-méme ? Et n’est-ce
pas Dieu Lui-méme qui déclare ces choses dans Sa Parole ? Aussi vrai que «Dieu est fidéle », dit I'apbtre,
«notre parole que nous vous avons adressée, n’est pas oui et non. Car le Fils de Dieu, Jésus Christ, qui a été
préché par nous au milieu de vous, savoir par moi et par Sylvain et par Timothée, n’a pas été oui et non, mais il
y a oui en lui» (2 Cor. 1, 18-19). C’était Jésus Christ, le Fils de Dieu, qu’ils préchaient, et ces mots : « Dieu est
fidele », étaient la sanction, I'attestation de tout ce qu’ils déclaraient. Vous faudrait-il quelque chose de plus que
Jésus Christ, le Fils de Dieu, pour objet de votre foi; quelque chose de plus, pour garantie et fondement de
votre croyance, que la véracité de Dieu Lui-méme qui I'atteste ? « Dieu est fidele » | Assurément, si quelqu’un
avait dix mille &mes a sauver, elles pourraient toutes étre, sans crainte, confiées aux chances d’une telle
déclaration.

Il est bon de rappeler que la foi est la réception du témoignage de Dieu. Il doit étre regu comme Son
témoignage, autrement ce n’est pas la foi en Lui. La foi écoute ce que Dieu dit, et déclare que ce qu’ll dit est
véritable, et que non seulement ce que Dieu dit, mais que Dieu Lui-méme, de qui émane le témoignage, est
véritable. C’est sur la vérité, ou plutét sur la fidélité, sur la véracité de Dieu Lui-méme, que I'dme se repose.
Dieu rend témoignage de Jésus; celui qui recoit ce témoignage a scellé que Dieu est vrailJean 3, 33|, Quelle
base solide, quelle slre garantie de paix et de repos pour I'éternité !

Ce fut ainsi que, en ses jours, Abraham crut. Dieu lui parla, et « Abraham crut Dieu ». Un homme peut croire
gu’il existe un Dieu et que le Dieu d’Israél ou des chrétiens est le vrai Dieu. Mais ce n’est pas la le point
important. Dieu parle et la foi donne créance a la Parole de Dieu et regoit Son témoignage, parce qu’elle croit
Dieu. Voila la différence. Je puis croire toutes les vérités du christianisme, parce que ma mere me les a
enseignées dés le berceau, ou parce qu’elles sont adoptées par I'église dans laquelle j’ai été élevé, ou parce
que mon ministre de prédilection les proclame, ou parce que je les trouve exposées dans les ouvrages
d’auteurs chrétiens, ou, enfin, parce qu’elles se présentent a mon intelligence comme étant la vérité. Mais tout
cela n’est pas la foi; ce n'est pas, du moins, la foi qui vient de Dieu et qui sauve. Ce peut étre la foi en mes
parents, en I'église, en mon ministre, en mes livres, en ma propre intelligence, mais ce n'est pas la foi en Dieu,
et, par conséquent, elle ne donne pas la paix. C’est avec Dieu que j’ai affaire dans tout ce qui se rapporte a
mon salut ou a ma condamnation; ce n’est donc que la voix méme de Dieu qui peut me donner paix et
assurance. Ce n’est pas a mes parents, a I'église, a mon ministre ou a ma propre raison que j'ai a rendre
compte, mais a Dieu. Il n’y a donc que la voix de Dieu Lui-méme qui puisse me mettre en assurance. Ou puis-je
I'entendre, cette voix ? — «Dans la parole de sa grace». C’est par la puissante opération de Son Esprit, il est
vrai, que cette parole parvient jusqu’a mon ame et que mon cceur est ouvert pour I’écouter comme la propre
voix de Dieu; mais c’est par la Parole que I’'Esprit opere. « La foi est de ce quon entend, et ce qu’on entend par
la parole de Dieu » [Rom- 10, 17] Aussi est-il parlé de «I'ouie de la foi» (Gal. 3, 2). Qu’est-ce que I'ouie de la foi ?
C’est I'ouie de la Parole de Dieu — de son témoignage touchant le Christ, comme étant la propre Parole, le
propre témoignage de Dieu. « C’est pourquoi aussi nous, nous rendons sans cesse graces a Dieu de ce
gu’ayant recu de nous la parole de la prédication qui est de Dieu, vous avez accepté, non la parole des
hommes, mais (ainsi qu’elle I'est véritablement) la parole de Dieu, laquelle aussi opere en vous qui croyez » (1
Thess. 2, 13). Un apbtre, un ministre, un parent, un ami, un livre ou un traité peuvent étre employés comme
moyens de communiquer ou de faire connaitre la Parole; mais c’est le fait de la recevoir comme étant
véritablement la Parole de Dieu et non une parole d’homme, qui constitue la foi, cette foi efficace qui procure
I'assurance du salut.



«Fort bien», me direz-vous peut-étre; «mais tout cela suppose que nous sommes croyants; or c’est
précisément ce qui n’est point encore résolu pour moi. Je crains de n’étre pas un croyant ».

Alors vous vous méprenez tout a fait sur mes paroles, et cela de diverses manieres. Premiérement, la
majeure partie de ce que nous avons considéré ne suppose rien, sinon que vous étes un pécheur coupable,
perdu, ruiné et sans espérance. Il vous a été dit que Dieu a aimé des pécheurs tels que vous; qu’ll a envoyé
Son Fils au monde pour de tels pécheurs; qu’ll a accepté le sang, la mort de Jésus comme un sacrifice
expiatoire pour de tels pécheurs; qu’ll pardonne gratuitement, qu’ll justifie pleinement et éternellement tous
ceux d’entre eux qui, reconnaissant n’étre autre chose que des pécheurs, mettent uniquement leur confiance en
ce que Dieu a fait. Dieu n’a pas attendu que nous fussions des croyants pour montrer combien Il nous aimait,
ou pour donner le Christ afin que nous fussions sauvés. «Car Christ, alors que nous étions sans force, au
temps convenable, est mort pour des impies. Dieu constate son amour a lui envers nous, en ce que, lorsque
nous étions encore pécheurs, Christ est mort pour nous »[Rom. 5, 6, 8] C’est lorsque nous étions entiérement
éloignés de Lui et en état d’hostilité contre Lui, qu’ll nous a donné la plus grande preuve de Son amour.

En second lieu, qu’est-ce qu’étre croyant? Il semble que vous voudriez faire, du caractere de croyant,
quelque chose de spécial, de particulier a vous-méme, afin de trouver ensuite de la consolation et du repos en
vous fondant sur I'idée que vous étes un croyant. Serait-ce la la foi en Christ? La paix qui résulterait de la
serait-elle la paix de Christ ? Ne serait-ce pas plutdt une espece de propre justice plus raffinée ? Ce n’est pas, il
est vrai, vous persuader en vous-méme d’étre juste, comme le faisaient les pharisiens; mais n’est-ce pas vous
confier en vous-méme, vous persuader vous-méme d’étre croyant, fondant ainsi votre paix sur le fait que vous
étes un croyant, au lieu de la faire découler de Jésus en qui vous vous confiez, et du témoignage de Dieu que
vous croyez ? S’il en est ainsi, permettez-moi de vous rappeler encore une fois que, dans I'affaire de notre
salut, la foi se borne a recevoir. Un croyant est, par lui-méme, un pécheur coupable, perdu, ruiné et sans
espérance ; mais un pécheur dont le coeur a été ouvert pour voir, en la naissance, en la vie, en la mort, en la
résurrection, en I'ascension de Jésus, et dans le témoignage de Dieu au sujet de Jésus, des preuves attestant
que Dieu I'aime, lui pécheur, tel qu'il est, que Christ mourut pour lui tel qu’il est; que ce Christ qui mourut pour
lui tel qu'il est, est ressuscité d’entre les morts et qu’ll est maintenant assis a la droite de Dieu. Cette exaltation
de Jésus Christ sur le siege de la souveraine puissance, est pour nous la preuve manifeste que les péchés de
Son peuple, lesquels Il a portés sur la croix, ont été 6tés pour toujours. Un croyant est assuré de tout cela,
parce que Dieu I'a dit et qu’il a foi au témoignage de Dieu.

Troisiemement, vous dites que vous ne pouvez déterminer si vous étes croyant. Peut-étre ne I'étes-vous
pas ; c’est alors sans doute une grace pour votre &me que vous en soyez réellement convaincus.

Croyez-vous ou ne croyez-vous pas tout ce qui vient d’étre exposé? — «Oh oui! Je crois que Dieu a
envoyé Son Fils, que Jésus est le Fils de Dieu, qu’ll est mort pour nos péchés et qu’ll est ressuscité d’entre les
morts. Je crois tout cela, mais...» — Ah! ne vous inquiétez pas pour le moment de ce que vous alliez ajouter.
Pour le moment, ce que vous avez dit suffit. Vous dites que vous croyez ces précieuses vérités, ou plutbt ces
faits. Mais pourquoi les croyez-vous ? Qu’est-ce qui vous en garantit I'authenticité ? Est-ce la circonstance que
vos parents, ou votre ministre, ou I'église a laquelle vous appartenez, les ont adoptées ? Vous répondez :
«Non; je crois ces choses, parce que Dieu a déclaré gu’elles sont vraies ». Croyez-vous aussi que Dieu dit
toujours la vérité, et que toutes Ses déclarations sont aussi dignes d’étre regues les unes que les autres ? —
« Assurément! Il est impossible que Dieu mente ! » — Eh bien ! lisez maintenant dans Actes 13, 38 et 39. Vous
affirmez que vous croyez que Jésus est le Fils de Dieu, qu’ll est mort pour vos péchés, puis ressuscité d’entre
les morts; vous dites que vous ajoutez foi & ces choses simplement parce que Dieu les a dites. Ecoutez



maintenant quelle autre déclaration, fondée sur la méme autorité, nous trouvons dans le passage qui vient
d’étre indiqué : « Sachez donc, hommes fréres, que, par lui, vous est annoncée la rémission des péchés, et que
de tout ce dont vous n’avez pu étre justifiés par la loi de Moise, quiconque croit est justifié par lui». Etes-vous
encore incertain, indécis ? Avez-vous encore des doutes apres une telle déclaration ? La Parole de Dieu n’a-t-
elle pas la méme autorité pour un fait que pour un autre ? Ne venez-vous pas de convenir gqu’il en est ainsi ? Si
c’est simplement et réellement parce que Dieu I'a dit, que vous croyez I'une de ces déclarations, c'est a vous
que lautre sadresse. C’est a vous que Dieu déclare que, comme croyant, vous étes justifié. Dieu veuille, si
c’est seulement un manque de clarté dans votre esprit qui vous a jusqu’a présent empéché de comprendre ces
choses, qu’il soit maintenant dissipé. Mais si vous vous étes trompé vous-méme en supposant que vous étiez
croyant, tandis qu’en réalité vous n’avez jamais été réveillé pour vous considérer comme un pécheur perdu,
coupable et justement condamné devant Dieu, Dieu veuille que vos yeux soient maintenant ouverts a la vérité !
Il est effrayant de penser que les yeux de milliers de gens, dans les contrées soi-disant chrétiennes, ne seront
ouverts que quand il sera trop tard. Cher lecteur, puisse le Saint Esprit vous convaincre de péché, parce que
vous n’avez pas cru en Christ !

«Bien », direz-vous; «mais si je possédais réellement le Saint Esprit, il me semble que je ne devrais pas
trouver en moi une telle absence de fruits de cet Esprit. Je vois en moi, d’un cété, un tel éloignement, une telle
incapacité pour tout ce qui est bien, puis, de I'autre, un tel penchant au mal et tant d’ceuvres mauvaises, que je
crains réellement de n’étre pas du nombre des croyants ». Cher lecteur, il est parfaitement vrai qu’'un homme en
qui habite le Saint Esprit, vit autrement qu’un inconverti; cependant, quelque évidente que flt en vous la
manifestation des fruits de I'Esprit, ce n’est pas sur ces fruits que pourraient se fonder votre paix et votre
assurance. Si quelqu’un a vraiment a coeur les intéréts de votre ame, il ne cherchera pas a vous convaincre de
votre salut en vous persuadant que vous produisez les fruits de I'Esprit. L’évangile n’est pas un message
adressé a ceux qui ont I'Esprit, pour leur certifier qu’ils sont sauvés; c’est un message envoyé de Dieu aux
pauvres pécheurs, pour leur faire annoncer Jésus comme leur Sauveur ; lorsque nous avons réellement regu ce
message comme venant de Dieu, nous recevons le Saint Esprit, cet Esprit qui, agissant par le message et
pénétrant avec lui dans nos dmes, en assure ainsi la réception. Alors seulement nous comprenons aussi la
merveilleuse beauté du message lui-méme, de la grace de Dieu qui I'a envoyé, et de 'amour du Christ dont il
nous révéle I'ceuvre et la personne.

II'y a deux effets produits dans une &me par la présence de I'Esprit, savoir la sainteté et la liberté.
Cependant ce n’est pas la sainteté qui est produite la premiere; I'Esprit produit d’abord la liberté. «La ou est
I'Esprit du Seigneur, la est la liberté » [2 Cor. 3, 17], Un homme en qui I'Esprit demeure, ou, en d’autres termes, un
croyant, voit Dieu tellement manifesté en Christ, et tellement glorifié par le sacrifice parfait que Jésus a offert,
que (quelque indigne, souillé et méchant qu’il soit en lui-méme) il se sent a I'aise et en liberté en la présence de
Dieu. Par la foi, il contemple «la gloire de Dieu dans la face de Jésus Christ»[2 Cor. 4, 6]; ce qui en résulte
d’abord, c’est la paix et la liberté ; mais cette grace a aussi un effet sanctifiant : « Et nous tous, contemplant, a
face découverte, la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image, de gloire en gloire,
comme par le Seigneur en Esprit» (2 Cor. 3, 18). Tel est, je le répete, I'ordre dans lequel ces effets de la
présence de I'Esprit sont produits. D’abord Ia liberté, ensuite la sainteté. Vous cherchez a renverser cet ordre.
Vous aspirez a la sainteté afin de jouir de la liberté. Portez donc, par la foi, vos yeux sur Jésus a la droite de
Dieu; la présence, en ce lieu, de Celui qui a porté tous vos péchés, vous fera comprendre que ces péchés sont
completement effacés et que vous étes devant Dieu dans un état de parfaite acceptation. Si vous persévérez a
regarder a Jésus, vous serez, par I'Esprit qui vous rend capable de contempler I'objet de votre foi et qui vous le
révele, transformé graduellement a la méme image. Quel que soit le degré de cette transformation, ce ne sera



jamais en détournant les yeux de Jésus pour les porter sur Son image en vous-méme, que vous réaliserez la
liberté qui est votre privilege : «Voila I’Agneau de Dieu qui 6te le péché du monde»[Jean 1, 29] En Le
contemplant, vous étes libre; et si vous persévérez dans votre contemplation, vous recevrez toujours quelque
reflet de la gloire qui resplendit en Sa personne.

N’y a-t-il pas, direz-vous, des signes bibliques, par lesquels on distingue les chrétiens des inconvertis ? —
Oui, sans doute, il y en a. Toutefois un homme n’obtient pas la paix de I'ame et I'assurance du salut, en croyant
gu’il est un chrétien, mais en reconnaissant qu’il est, par nature, un pécheur perdu sans espoir; puis, que Jésus
est un Sauveur pleinement suffisant pour ceux qui sont tels. L’Ecriture indique des marques auxquelles on peut
reconnaitre les vrais chrétiens. Quelquefois ces marques sont données pour démasquer les hypocrites : « Mes
fréres, quel profit y a-t-il, si quelqu’'un dit qu’il a la foi, et qu’il n‘ait pas d’ceuvres? La foi peut-elle le
sauver ? »[Jaca. 2, 14]. Sj quelqu'un dit qu’il a la foi. Sans doute un homme peut dire qu’il a la foi, tandis que ses
ceuvres prouvent le contraire. Une pareille foi peut-elle le sauver? — Ces marques sont aussi données
quelquefois pour prémunir de vrais chrétiens contre ceux qui voudraient les séduire. Combien de fois ne
sommes-nous pas, par exemple, attaqués par des personnes, qui veulent absolument qu’un homme
appartienne a la vraie église, c'est-a-dire a la leur, ou qu'il ait passé par certaines formalités ou recu certains
sacrements des mains de ceux qui sont charnellement autorisés a les administrer | Qu'il est précieux de trouver
dans les Ecritures que la foi et I'amour sont les seules marques essentielles au chrétien. « Car vous étes tous
fils de Dieu par la foi dans le Christ Jésus » (Gal. 3, 26). Puis encore : « Nous, nous savons que nous sommes
passés de la mort a la vie, parce que nous aimons les freres ». « ... Gar 'amour est de Dieu, et quiconque aime
est né de Dieu et connait Dieu» (1 Jean 3, 14; 4, 7). Ce ne sont pas des miracles ou des ordonnances, ou de
nouvelles visions et révélations qu’il faut, mais simplement la foi et 'amour. Alors souvenez-vous aussi que
Jean dit : « Je vous ai écrit ces choses touchant ceux qui vous égarent » [1 Jean 2, 26],

Mais ne nous est-il pas dit : « Examinez-vous vous-mémes, [et voyez] si vous étes dans la foi» (2 Cor. 13,
5) ? Lisez ce passage avec son contexte ; vous verrez que la question n’était pas de savoir si les Corinthiens
étaient des croyants, mais si Paul était un ap6tre. Lisez comme une parenthese, ce qui évidemment en forme
une, savoir depuis le milieu du troisieme jusqu’a la fin du quatrieme verset, et vous verrez aussitdét que le
passage en question n’a point du tout la signification que vous lui attribuez : « Puisque vous cherchez une
preuve que Christ parle en moi,... examinez-vous vous-mémes, si vous étes dans la foi; éprouvez-vous vous-
mémes. Ne reconnaissez-vous pas a I’égard de vous-mémes que Jésus Christ est en vous ? a moins que vous
ne soyez des réprouvés ! ». Il en appelle a leur propre christianisme comme étant la preuve de son apostolat,
car ils étaient le fruit de ses travaux dans le Seigneur. S’ils pouvaient mettre en doute gqu’ils fussent chrétiens,
ils pouvaient aussi mettre en doute que Paul fat un apdtre. Mais comme vous le voyez, cela établit le fait qu’ils
avaient la certitude d’étre chrétiens.

Mais n’est-il pas dit encore : « Que chacun s’éprouve soi-méme, et qu’ainsi il mange du pain et boive de la
coupe »[1 Cor. 11, 28] ? Assurément; des vrais chrétiens sont ainsi exhortés, non pas a s’examiner eux-mémes
pour savoir s’ils sont chrétiens, mais si, étant chrétiens, ils se sont laissés aller a quelque chose d’incompatible
avec la sainteté de la table a laquelle ils prennent part.

« Mais », direz-vous peut-étre encore, « il faut bien qu’'un homme sache qu’il a cru en Christ, pour savoir qu'il
est sauvé ». Quant a moi, je n’oserais le dire; c’est ainsi et méme le plus souvent ainsi qu’on en acquiert la
connaissance ; c’est un moyen tout a fait scripturaire ; mais je n’oserais dire que ce soit ni I'unique, ni le meilleur
moyen.



« Qu’entendez-vous par la ? Quel autre moyen peut-il y avoir ?» — Supposez un cas. Un prévenu de haut
rang et de noble origine se trouvant sous le poids d’'une condamnation a mort pour crime de haute trahison, voit
que, au lieu de le conduire au supplice, on lui présente un document portant la signature et le sceau de son
monarque et contenant un pardon complet et gratuit; il apprend, en méme temps, qu’il sera immédiatement
relaché, s’il accepte ce document. Il n’hésite pas longtemps, comme vous pouvez le comprendre. Il saisit le
papier et le presse contre son coeur. Les portes de sa prison sont immédiatement ouvertes, et il est conduit de
la en la présence de son souverain, qui le recoit cordialement, le fait asseoir a table a ses cétés, entre en
conversation familiére avec lui, lui confére des charges plus élevées qu’il n’en e(it jamais remplies auparavant,
et le comble d’honneurs. Pourriez-vous dire, en pareil cas, que ce dignitaire a la certitude d’étre pardonné,
uniquement parce gu’il sait qu’il a accepté le document qu’on lui avait apporté dans la prison ? Ne pouvons-
nous pas raisonnablement supposer, que les nombreux témoignages d’affection qu’il a regus, que la série non
interrompue de faveurs étonnantes et inattendues dont il a été I'objet depuis sa mise en liberté, I'ont tellement
pénétré et convaincu de la bonté de son souverain, que le simple acte d’avoir accepté le document ne lui est
pas méme revenu a l'idée ? Doute-t-il, pour cela, de la faveur de son souverain? Tout ce qui I'entoure le
proclame; il en voit chaque jour les preuves qui ne lui permettent pas d’en douter. Il en est de méme, pour
quelques-uns, quant au sujet qui nous occupe : I'évangile de la grace de Dieu parvient jusqu’a eux dans la
sombre et lugubre prison du péché, de la culpabilité et de la condamnation ou ils se trouvent; alors, la
jouissance de leur élargissement et du pardon que cet évangile proclame, par le moyen de Christ, dépend
naturellement de la disposition de leurs cceurs a le recevoir. Alors, les nouvelles qu’il apporte, les choses qu'il
annonce sont si opportunes, si bien adaptées a son état, si précieuses; elles satisfont si pleinement la
conscience et le coeur ; ceux qui les recoivent y découvrent de plus en plus de si grandes merveilles; ils sont si
bien revétus des propres perfections du Christ pour étre introduits en la présence de Dieu; ils y sont entourés
d’un tel éclat de lumiere et d’amour ; Dieu jette sur eux, Ses enfants, des regards d’une si ineffable tendresse,
que le cri de : «Abba, Peére », s’échappe spontanément de leurs lévres, poussé par I'Esprit d’adoption qui est
en eux. En effet, tout ce que la foi contemple leur apprend d’'une maniere certaine qu’ils sont plus que sauvés,
gu’ils sont adoptés, scellés, oints, couronnés — en sorte que leur dire gu’ils ne sont sauvés que parce gu’ils
savent qu’ils ont cru en Christ, serait vraiment hors de question.

Cependant il y a un moyen meilleur et d’'un ordre plus élevé, de s’assurer qu’on posséde le salut, que celui
que vous spécifiez en disant : « Il faut qu’'un homme sache qu’il a cru en Christ pour savoir qu’il est sauvé ». Ce
dernier moyen est sans doute parfaitement conforme a I'Ecriture ; mais comment un homme saura-t-il qu’il est
un croyant ? Comment saurai-je si j’ai la faculté de voir ? Sera-ce en tournant mes prunelles du cété de I'orbite
intérieure de mes yeux et en cherchant a y plonger mes regards ? Nous n’agissons pas d’'une maniére si
absurde dans les choses naturelles que dans les spirituelles. Nous savons parfaitement bien qu’en agissant
ainsi, nous nous priverions de la lumiére et tournerions les organes de la vision vers une région de compléte
obscurité. Que fais-je donc ? J’ouvre les yeux a la lumiére du ciel ; puis, jouissant par mes yeux de la perception
des choses qui sont en haut, je sais que je les vois. Cher lecteur, c’est Christ qui est I'objet de la foi; mais
Christ tel qu’ll est révélé dans la Parole de Dieu. Je lis cette Parole; j'écoute ce témoignage. Ne sais-je pas
alors si je le crois ? Il faut nécessairement que je le sache. Il peut y avoir un grand nombre de questions qui
m’inquietent, qui m’agitent, et privent ainsi mon ame de la paix que, par lui-méme, ce témoignage lui
procurerait; mais je dois savoir si je crois, oui ou non, ce témoignage. « Celui qui croit au Fils de Dieu, a le
témoignage au-dedans de lui-méme »[1 Jean 5, 10] Cette foi peut étre plus ou moins ferme, plus ou moins
vivante, suivant les individus ; mais partout ou elle existe, quelque faiblement que ce soit, elle est accompagnée
de la vie éternelle. A I'appui de ceci, je citerai encore une fois un passage déja cité, et qui est intimement lié



avec celui que vous venez de lire; le voici : « Je vous ai écrit ces choses afin que vous sachiez que vous avez la
vie éternelle, vous qui croyez au nom du Fils de Dieu» (1 Jean 5, 13). L’apbtre pose en principe que ceux a qui
il s’adresse, ont la certitude de croire au nom du Fils de Dieu, et il leur écrit afin qu’ils sachent qu'ils ont la vie
éternelle.

Dieu veuille que ce soit |a I'effet béni de ces pages sur tout chrétien entre les mains de qui elles pourraient
tomber et qui ne posséderait pas encore I'assurance du salut !

1. T C’est-a-dire « saints par appel [divin] ». (Trad.)

2. T Le terme salut a un sens trés étendu dans les Ecritures. Il embrasse la condition du pécheur qui croit, sous
différents aspects et dans diverses circonstances. C’est pourquoi il est aussi trés diversement appliqué. Et d’abord, si
le pécheur croit au témoignage de Dieu concernant la rédemption accomplie par Son Fils, il recoit «la fin de sa foi
(c’est-a-dire I'objet pour lequel il a cru), a savoir le salutd’ames » (1 Pier. 1, 9), « prét a étre révélé au dernier temps »
(v. 5). ll est alors, dans le sens le plus strict, sauvé de la perdition ; il recoit la rémission de ses péchés;; il est passé de
la mort & la vie et ne viendra point en jugement [Jean 5, 24], Etant ainsi agréé de Dieu, il a la perspective certaine d’étre
éternellement avec Lui; et pendant son pélerinage ici-bas, et en attendant d’étre introduit en Sa présence, il est
«gardé par la puissance de Dieu » [1 Pier. 1, 5] et préservé de la crainte d’étre accablé par les dangers, les difficultés,
les épreuves ou les ennemis du dedans et du dehors. — Cette préservation est aussi appelée salut. « Car si, étant
ennemis, nous avons été réconciliés avec Dieu par la mort de son Fils, beaucoup plutét, ayant été réconciliés, serons-
nous sauveés par sa vie » (Rom. 5, 10). « Nous espérons dans le Dieu vivant, qui est le conservateur de tous les
hommes, spécialement des fidéles » (1 Tim. 4, 10). |l est «lui-méme le Sauveur du corps » (Eph. 5, 23). « Il peut sauver
entiérement » (Héb. 7, 25). A la résurrection, lorsque le croyant est revétu d’un corps spirituel et glorieux et qu'il est
introduit dans le royaume préparé pour lui, son salut est consommé, car alors il est sauvé non seulement des ceuvres
de sa propre chair, des tentations du monde et de Satan, mais de la puissance du tombeau. — Cette condition
éternelle est aussi spécialement appelée « salut» dans la Parole (Héb. 9, 28; 1 Pier. 1, 5; Apoc. 12, 10).



