L’inspiration des Saintes Ecritures

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 13]

Le péché est entré dans ce monde, et a séparé I’'homme de Dieu, seule source de la bénédiction et du vrai
bonheur. Comment regagner Sa faveur; comment retourner a Lui ? Question qui a toujours préoccupé I'esprit
des hommes : toutes les classes et toutes les capacités, tous les pays et tous les adges en ont cherché la
solution, mais en vain. Cette recherche devait étre sans résultat; car, livré a lui-méme, I'esprit de ’lhomme ne
pouvait atteindre ces sommets. «Le monde, par la sagesse, n'a pas connu Dieu»[1 Cor- 1, 21]: mais, ce qui
échappe a l'investigation de ’'homme, Dieu nous I'a révélé par Son Esprit et I'a consigné dans Sa Parole écrite.

Cette Parole a toujours été le point de mire des attaques de I’Ennemi, dont I'activité ouverte ou insidieuse a
pour but de la supprimer ou de la détruire, de la corrompre ou d’en saper I'autorité. C’est ainsi qu’il cherche la
ruine de ’'homme. Celui-ci faillit des I'origine pour avoir prété l'oreille au mensonge qui mettait en question
autorité de la Parole de Dieu; Satan cherche maintenant encore a ruiner et a détruire, en attaquant cette
Parole qui nous parle de rédemption ; qui nous présente la grace et la gloire.

Le christianisme est la révélation que Dieu fait de Lui-méme, en puissance et en gréce, pour le salut et pour
la bénédiction de ’'homme. Les grands faits que le christianisme dévoile sont les voies de Dieu en grace. Dieu
ne pouvait confier a 'agence de ’homme la communication de ces faits, sous forme de tradition orale ; aussi a-
t-1l déposé la vérité dans Sa Parole écrite. Les ténébres ont régné durant des siecles, alors que cette Parole
était ensevelie sous des monceaux de superstitions humaines. A peine la Réformation I'e(it-elle remise au jour
gu’on vit renaitre la lumiere, la joie, la sainteté, partout ou I'Esprit de Dieu appliquait les vérités vivifiantes de
I'Ecriture. — Dés lors la tactique de I'Ennemi s’est trahie de bien des maniéres. Les uns ont ni¢ les faits du
christianisme ; d’autres ont mis en question I'authenticité des Saintes Ecritures ; d’autres enfin, qui ne rejetaient
ni les faits, ni 'authenticité des livres sacrés, ont cherché et cherchent encore, hélas ! avec trop de succes, a
annuler la vérité en I'adaptant & la raison humaine. lIs représentent les faits de I'Ecriture comme des allégories
et se débarrassent du surnaturel en I'expliquant selon la sagesse supposée de ’'homme. Outre ces attaques
ouvertes de I'esprit humain contre la vérité, il est une maniéere plus insidieuse, mais non moins dangereuse, de
la combattre. Tout en admettant ces grands faits du christianisme, une partie considérable de ses doctrines, et,
tout au moins, 'authenticité de la plus grande portion des Ecritures, on nie leur divine inspiration et, par
conséquent, leur autorité divine. Je me propose d’attirer I'attention du lecteur, dans les pages qui vont suivre,
sur cette forme particuliére de 'erreur.

La question spéciale, qui nous est posée, est donc celle-ci : Existe-t-il une révélation écrite de la part de
Dieu, revétue, par conséquent, de Son autorité ?

by

Nous ne voulons pas réduire la question a celle du caractéere et du degré d’inspiration que nous
revendiquons pour les Ecritures. Nous n’entrerons pas dans la discussion sur I'inspiration verbale, question
intéressante pour ceux qui croient a une révélation de la part de Dieu. Notre tdche actuelle n’est pas non plus
de défendre les faits et les doctrines du christianisme. Plusieurs, sans rejeter ces vérités, nient qu’elles nous
aient été communiquées immédiatement de la part de Dieu. Ce que nous voulons considérer, c’est I'existence



dune révélation écrite de la part de Dieu, et revétue de Son autorité comme étant Sa Parole. |l faut bien tenir
ferme la question sous cette forme-la : car, ce que I'on nie, c’est que nous ayons une communication de la
vérité divine qui posséde une autorité divine.

Or, pour nous, s’il n'y a pas d’inspiration de Dieu, il 'y a pas de vérité divine; parce que, une vérité qui
n’est pas communiquée avec une certitude divine n’est pas une vérité divine pour nous : ou, pour parler plus
exactement, un fait qui existe et qui n’est pas de cette création; un fait que ’'homme ne peut connaitre d’une
maniere naturelle, ne peut pas étre une vérité pour mon ame, s’il N’est pas communiqué avec une certitude
divine. Dans ce but, il pourrait y avoir une révélation immédiate a chaque individu, en chaque cas; sinon, il doit
y avoir une communication inspirée, par le moyen d’autres personnes, soit de bouche, soit par écrit. Je ne parle
pas de vérités révélées auparavant et appliquées a la conscience par I'Esprit, mais du moyen de posséder la
certitude divine de la vérité, en sachant qu’elle est venue de Dieu. Un homme non inspiré peut étre le moyen de
communiquer la vérité qui existe déja comme révélation de Dieu; et cette vérité, communiquée de cette
maniére, peut agir par la puissance de I'Esprit sur le cceur et sur la conscience; mais cet instrument de
communication non inspiré, que ce soit par exemple un prédicateur ou un traité, ne constitue pas, pour
I'auditeur, une base divine de foi. Cette base existait déja auparavant dans le fait que Dieu avait daigné
accorder une communication inspirée ; ainsi I'effet produit par Dieu dans I’dme est que l'auditeur est amené a
reconnaitre cela. Autrement, bien qu’il puisse dire : «Voila ce que je crois»; si je lui demande : « Pourquoi
croyez-vous cela ? » il n’a aucune réponse. Il ne peut pas rendre raison de sa foi.

Souvenons-nous donc que lorsqu’on parle d’autorité, en disant qu’il N’y a pas dautorité en matiére de foi, on
peut remplacer le mot par certitude divine, et que la doctrine que nous combattons, c’est qu’il n’y a pas de
certitude divine dans les choses de la foi, c’est-a-dire qu’il n’y a aucune garantie pour la foi. « Celui qui a regu
son témoignage, a scellé que Dieu est vrai; car celui que Dieu a envoyé, parle les paroles de Dieu » [Jean 3, 33-
34], Or cette réception d’'un témoignage divin n'existe plus dans le systéme qui nie I'inspiration. Tout
témoignage de Dieu est exclu; il n’y a plus de place pour la foi. On me dira : Ceci est un argument a priori. Non,
je ne fais que constater la vraie question, ce qui souvent la décide pour une dme sincére. Si quelgu’un
contestait I'interprétation d’'un passage, et que je fisse voir que sa maniére de I'envisager, I'effet de son
raisonnement, est de faire Christ méchant, ou de prouver qu’ll n’est pas le Fils de Dieu; constater la question
serait en effet la décider pour celui qui connait Christ.

Au reste, il y a deux genres d’arguments a priori qu’il est important de distinguer, qui différent du tout au
tout, et qui méme sont moralement I'opposé I'un de l'autre. Je suppose que quelgu’un voudrait prouver que
Dieu est menteur. Je réponds : « Cela ne se peut pas. Je juge votre raisonnement faux a priori». Dans ce cas
mon jugement est sain, parfaitement logique et philosophique, si vous voulez parler ainsi : parce qu’il est
beaucoup plus sdr, plus infailliblement sir que Dieu ne peut pas mentir, tandis qu’il est trés possible que votre
raisonnement soit faux, lors méme que je ne saurais pas en découvrir la fausseté. Combien n’y a-t-il pas de
choses sur lesquelles le premier venu aura un jugement juste, bien que la capacité de raisonner juste lui
manque. C’est la une sauvegarde que Dieu a accordée aux simples; c’est-a-dire une conviction divine sur des
choses au-dessus de leur portée et de la portée de I’'homme, tandis que le philosophe qui prétend les résoudre,
s’enfonce.

C’est aussi ce qu’on appelle raisonner a priori, que de dire : « Dieu ne devrait pas étre ou faire telle ou telle
chose ». Mais la différence est du tout au tout. Dans le premier cas je mesure la folie de ’'homme par la certitude
de ce que Dieu est; dans le second, je mesure ce que Dieu devrait étre ou faire en prenant la pensée de
’lhomme pour mesure, ce qui est nécessairement faux. « Tu pensais, dit Dieu, que j'étais comme toi-méme,



mais je te reprendrai, et je mettrai devant tes yeux les choses que tu as faites » (Ps. 50, 21). Dans le premier
cas, je dis : « Dieu est vrai; votre raisonnement qui le nie, ne peut pas I'étre » ; dans le second : « Voila ce que je
pense; et Dieu devrait étre ou devrait agir selon mes pensées ». Mesurer ’'homme par la certitude de ce que
Dieu est, et mesurer Dieu par '’homme, sont deux choses bien distinctes. On peut appeler cela des
raisonnements a priori. Il est vrai que le premier suppose qu’on connait Dieu, et tous les hommes n’ont pas

cette connaissance. Dieu cache ces choses aux sages et aux intelligents, et Il les révele aux petits enfants [Matt.
11, 25]

Revenons a notre sujet : — Il est évident que nier l'inspiration directe et lui substituer la compétence des
témoins (quelque fideles et versés qu'ils soient dans la connaissance des faits qu’ils relatent), c’est substituer
un témoignage purement humain au témoignage divin. Le but d’un tel systéme est d’exclure Dieu. Ce systeme
prétend (car il ne serait, sans cela, que 'incrédulité ouverte) accepter la révélation, mais pas l'inspiration, c’est-
a-dire que les apbtres, ou autres, employés pour communiquer la vérité, ont eu une base divine pour leur foi,
mais que les autres fidéles n’en ont point. Car c’est 13, tout simplement, I'effet de cette supposition. D’apres ce
systéme, la vérité a été révélée du ciel, c’est-a-dire divinement communiquée aux apbtres, etc., mais dés lors il
n’y a plus eu qu’un témoignage humain, quelque pieux qu’il soit : aucune base divine en fait de témoignage,
qui, de la part de Dieu[1], garantisse I'Eglise d’erreur. Or, ce serait presque assez de formuler cette doctrine
pour la réfuter; mais de plus, nous avons la contradiction formelle de cette supposition dans la Parole méme.
« Mais Dieu », dit I'apétre, qui tenait a constater le contraire de la these que nous combattons, « Dieu nous les a
révélés par son Esprit»[1 Cor. 2, 10][2]. La raison que donne I'ap6tre, pour cette révélation, est bien frappante :
« Car quel est celui d’entre les hommes qui connaisse les choses de 'homme, si ce n’est I'esprit de ’'homme qui
est en lui ? Ainsi personne ne connait les choses de Dieu non plus, si ce n’est I'Esprit de Dieu. Mais nous, nous
avons regu, non I'esprit du monde, mais I’'Esprit qui est de Dieu, afin que nous connaissions les choses qui nous
ont été données par Dieu»[1 Cor. 2, 11-12] J'allais insister sur ce méme point, en raisonnant, oubliant que
apétre avait dit la chose. Je ne fais maintenant qu’insister sur la force de ce qu’il dit : «Sans une
communication divine, il n’y a pas de foi». Nul homme ne connait ce qui, non exprimé, se trouve dans I'esprit
d’un homme, si ce n’est son propre esprit. Ainsi personne ne connait ce qui est dans la pensée de Dieu, si ce
n’est 'Esprit de Dieu; mais cet Esprit, dit I'apdtre, nous a été donné afin que nous connaissions les choses qui
nous ont été données par Dieu. Ce qui est du ressort de 'homme — ce qui se trouve dans les limites de son
intelligence — I’homme peut le connaitre par le moyen des sens, du raisonnement, ou par le témoignage de
I’'homme; mais il n’en est pas ainsi des choses de la foi, des pensées et des vérités divines. Dieu seul les
connait, et Dieu seul peut les faire connaitre ; par conséquent ’'homme les ignore entierement, si Dieu ne les
révele pas. Or, Il les fait connaitre par Son Esprit, c’est-a-dire par révélation, donnant le Saint Esprit Lui-méme,
qui les révele dans le coeur. Je parle de I'ceuvre apostolique.

La question reste donc dans des limites trés étroites. La voici : Les apbtres ayant recu d’une maniére divine
la connaissance de ces choses, nous les ont-ils communiquées d’une maniéere divine, ou bien d’une maniere
excellente, sans doute, mais non inspirée ? Dieu les leur avait révélées par Son Esprit; comment les ont-ils
communiquées ? Leur inspiration était-elle « purement religieuse » ? N’était-ce, chez eux, que cette opération
de I'Esprit, que I'on trouve chez un prédicateur pieux et qui ne 'empéche pas d’étre sujet a I'erreur ? Rien de
plus précis que le témoignage de I'apbtre & ce sujet. A la suite du passage déja cité, il dit : « desquelles aussi
nous parlons, non point en paroles enseignées de sagesse humaine, mais en paroles enseignées de I'Esprit»[1
Cor. 2, 13], |’idée de I'inspiration, pourrait-elle étre formulée d’'une maniére plus absolue que par I'expression
« des paroles enseignées de I'Esprit» ? Ici donc, il n’y a rien d’équivoque. Lorsque I'apbtre proposait les vérités
que le Saint Esprit lui avait enseignées, il le faisait avec des paroles que le Saint Esprit lui avait aussi



enseignées; c’est-a-dire que c’était Dieu Lui-méme parlant par la bouche de ’homme. D’autre part rien n’est
plus absurde que I'idée d’une vérité révélée, sans qu’elle soit communiquée d’une maniére inspirée. Dieu
révele a un homme — disons a Paul — pour la bénédiction de 'homme, la parfaite vérité divine ; mais Paul n’a
pas la capacité de la communiquer plus loin : il ne peut le faire que selon I'imperfection de son propre esprit et
de ses pensées. Trouve-t-on le sens commun dans cette conception ?

Quant a I'idée de réduire toute inspiration quelconque a «l'inspiration religieuse », elle est renversée par le
fait, qu’il est question d’inspiration la ou «I'inspiration religieuse » était impossible; comme dans le cas de
Balaam, lorsqu'’il « proféra son discours sentencieux » [Nomb. 23, 7, 18] ayant « entendu les paroles de I'Eternel».
De plus, Esaie, Jérémie et tant d’autres qui nous ont dit : « Ainsi a dit I'Eternel » ; « La parole de I'Eternel m’est
venue, en disant..» etc., sont tout autant d’exemples d’inspiration positive. Les prophetes proclament
hautement leur inspiration; et nous en avons les résultats sous une forme écrite. lls étudiaient leurs propres
prophéties aprés les avoir émises. D’ailleurs, on doit se souvenir que, si I'on veut appliquer les arguments qui
nient l'inspiration, il faut le faire d’une maniere universelle : I’Ancien et le Nouveau Testament restent debout
ensemble, ou bien tombent ensemble. On ne peut, sans mauvaise foi, laisser de cété I’Ancien Testament,
parce que les raisonnements, sauf peut-étre en ce qui regarde le canon, s’appliquent a tous deux. Mais
I’Ancien Testament a-t-il de l'autorité, et le Nouveau n’en a-t-il point? Est-ce que I’Ancien Testament est la
Parole de Dieu, et le Nouveau ne I'est-il pas ? Il est tres commode a nos adversaires de raisonner sur un sujet,
et de laisser de cété la partie dont les preuves sont incontestables. Car, si I’Ancien Testament est inspiré,
l'inspiration est une réalité ; et nous avons lautorité absolue de la Parole de Dieu elle-méme. Les prophetes
I'ont affirmée ; le Seigneur I'a reconnue; Il a reconnu 'inspiration de I’Ancien Testament, tel qu’il est écrit, et Il a
déclaré que rien ne pouvait en infirmer 'autorité. L’apbtre aussi, a déclaré que ces écrits sont «divinement
inspirés » et capables de «rendre sage a salut » [2 Tim. 3, 15]. Donc, le principe de I'autorité est vrai, le principe de
I'inspiration est vrai.

Saisissons bien cela. L’'inspiration de I’Ancien Testament est certaine ; son autorité divine, incontestable. |l
reste donc seulement ceci : — Le Nouveau Testament est-il aussi inspiré ? On nous dit qu'’il ne I'est pas, mais
que c’est un compte-rendu humain de ce que les écrivains pouvaient connaitre, soit par leurs sens, soit par des
révélations qui leur étaient personnellement adressées; mais qu’ils n’étaient pas inspirés pour les écrire.
Souvenons-nous que ce gqu’on nie, c’est I'inspiration elle-méme. Mais celui qui nie I'inspiration, nie ce que le
Seigneur et les apbtres maintiennent, car ils maintiennent l'inspiration de I’Ancien Testament. Un tel homme a
donc perdu tout droit a ma confiance, et je ne puis admettre que son jugement vaille quelque chose, lorsqu’il
me dit que le Nouveau Testament n’a pas I'autorité de I'inspiration.

Je ne multiplierai pas les citations pour démontrer que les prophétes donnent leurs prophéties comme
inspirées, parce que cela se retrouve presque au commencement de chaque prophétie distincte; mais
jindiquerai des passages dans le Nouveau Testament, qui reconnaissent les écrits de I’Ancien comme ayant
cette autorité : «|Il fallait que toutes les choses qui sont écrites de moi dans la loi de Moise, et dans les
prophétes, et dans les Psaumes, fussent accomplies» (Luc 24, 44). Jésus reconnait «le recueil » appelé
I’Ancien Testament, dans ses trois parties, encore ainsi intitulées dans les Bibles hébraiques d’aujourd’hui. Le
Seigneur les place sur le méme pied d’autorité au verset 27 : «Et commengant par Moise et par tous les
prophétes, il leur expliquait dans toutes les Ecritures les choses qui le regardent ». « Sondez les Ecritures, car
vous, vous estimez avoir en elles la vie éternelle, et ce sont elles qui rendent témoignage de moi » (Jean 5, 39).
« Et I'Ecriture ne peut étre anéantie » (Jean 10, 35). Ces passages montrent que les Ecritures de I’Ancien
Testament étaient un recueil reconnu du Seigneur, et cela, dans les détails de ses divisions actuelles ; reconnu
comme ayant une autorité absolue. Mais en outre, les avoir par écrit — avoir la vérité communiquée sous cette



forme — c’est quelque chose de plus, que d’avoir la vérité dite de bouche, quoique cette bouche soit celle du
Seigneur Lui-méme. «Si vous ne croyez pas ses écrits, comment croirez-vous mes paroles ? » (Jean 5, 47).
Les écrits étaient donc I'objet de la foi, et par conséquent avaient I'autorité de la Parole de Dieu : « Ills ont Moise
et les prophétes; qu’ils les écoutent». «S’ils n'écoutent pas Moise et les prophetes, ils ne seront pas
persuadés non plus, si quelqu’un ressuscitait d’entre les morts » (Luc 16, 29, 31). Lorsque I'apbtre précha a
Bérée et leur communiqua la vérité, les Juifs, ses auditeurs, « examinaient chaque jour les Ecritures pour savoir
si les choses étaient ainsi»; c’est-a-dire qu’ils employaient les Ecritures, comme une autorité, pour juger
I'enseignement méme d’un apbtre, et ils sont approuvés (Act. 17, 11). Nous avons donc 'inspiration de I’Ancien
Testament constatée, son autorité reconnue par le Seigneur, et le recueil, tel que nous le possédons, déclaré
authentique et reconnu comme revétu de cette autorité que rien ne pouvait infirmer.

«Les Ecritures» sont reconnues de Dieu, comme un ensemble, une catégorie d’écrits & part, jouissant
d’une autorité, savoir celle de Sa Parole. Comme il est dit : Proverbes 30, 5 et 6. — « Toute la Parole de Dieu
est épurée; il est un bouclier a ceux qui ont un refuge vers lui. N’ajoute rien a ses paroles, de peur qu'’il ne te
reprenne, et que tu ne sois trouvé menteur». Enfin, 'apbtre Paul (2 Tim. 3, 16-17) rend un témoignage
remarquable a ce sujet, et qui signale ce genre d’écrits de la maniére la plus précise. « Toute écriture est
inspirée de Dieu, et utile pour enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour instruire dans la justice, afin
que ’'hnomme de Dieu soit accompli et parfaitement accompli pour toute bonne ceuvre ». |l ne s’agit donc que de
savoir si le Nouveau Testament est une partie des « Ecritures», ou si 'Eglise est entiérement privée d’'une
communication inspirée qui lui ait été confiée, et si elle ne jouit que de I’Ancien Testament.

Ici, je releve la folie d’un principe posé par quelques-uns de ceux qui nient I'inspiration. lls disent que la
prétention a 'inspiration se borne nécessairement a I'écrit qui la met en avant, ou au moins aux écrits du méme
auteur. Cette assertion n’a pas de sens. Pourquoi un auteur inspiré, ou le Seigneur, ne pouvait-il pas déclarer
tous les autres livres ou quelques-uns d’entre eux inspirés ? Il n’y a aucune nécessité d’autre part, que d’autres
écrits du méme auteur soient inspirés, parce qu’il y en a un qui I'est. Le Seigneur met Son sceau sur tout
I’Ancien Testament, et Paul déclare que toute écriture est inspirée de Dieul2 Tim- 3, 16] Est-ce que cela prouve
seulement I'inspiration de I'épitre a Timothée ou le passage se trouve ? Ceux qui cherchent a renverser les
fondements de la vérité par des raisonnements pareils, méritent la répréhension plutét que la réfutation.

Mais il est un autre point a noter dans cette discussion. On affirme que nous ne pouvons pas profiter du
Nouveau Testament avant de régler le canon. Pourquoi ? Supposons, ce que je ne crois pas a I'égard de la
Parole, qu’un sauvageon se trouve dans mon jardin, est-ce que je ne peux pas profiter des bons arbres qui s’y
trouvent ? Si la seconde épitre de Pierre est fausse, qu’est-ce que cela dit quant aux épitres de Jean, ou a
celles de Paul ? Je pourrais admettre qu’une épitre soit douteuse — ce que je n’admets pas — sans douter le
moins du monde des autres.

J’en reviens aux preuves directes. Nous avons vu linspiration, I'autorité, le canon méme de I’Ancien
Testament constatés, et les principes qui nient I'inspiration renversés de fond en comble ; mais nous avons vu
davantage. Paul a regu les vérités qu’il a annoncées, par révélation, et il les a communiquées par des paroles
enseignées par I'Esprit; c’est-a-dire, par inspiration. Or il est certain, par conséquent, que les premiers
disciples avaient la vérité communiquée par inspiration, pour étre le fondement de leur foi; et le raisonnement
qui refuse 'inspiration au Nouveau Testament, s'il était fondé, ne prouverait rien que ceci, c’est que Dieu aurait
changé de maniere d’agir, laissé les siécles suivants sans ce fondement, et leur foi sans base divine, différence
assez incroyable. Mais lorsque Paul dit : «desquelles aussi nous parlons »[1 Cor. 2, 13] veut-il appliquer ces
mots seulement a ce qu’il a dit de bouche, et n’a-t-il rien proposé par écrit? Nous savons bien qu’il a proposé



par écrit ce qui lui a été révélé, c’est-a-dire que ses écrits, dans ce but, ont été inspirés. Il le dit méme, ce qui
n'aurait pas été nécessaire apres ce que nous avons trouvé dans le passage cité des Corinthiens. Mais Dieu
nous a accordé cette preuve additionnelle : « Comment », dit-il, « par révélation, le mystere m’a été donné a
connaitre, ainsi que je lai déja écrit en peu de mots, d’ou vous pouvez comprendre en le lisant quelle est mon
intelligence dans le mystere de Christ». On me dira : Cela se peut, lorsqu’il s’agit de vérités fondamentales,
mais pour d’autres choses, non. Ce refuge méme, I'Ecriture le leur 6te. En parlant des détails des réglements
intérieurs d’une église (1 Cor. 14, 35-37), I'apbtre dit : «La Parole de Dieu est-elle procédée de vous, ou est-
elle parvenue a vous seuls ? Si quelgu’un pense étre prophéte ou spirituel, qu’il reconnaisse que les choses
que je vous écris, sont le commandement du Seigneur ; et si quelqu’un est ignorant qu’il soit ignorant !». Donc,
les communications de I'Esprit & I'Eglise ou au monde étaient la «Parole de Dieu», et ce qui était écrit par
'apétre, pour diriger les saints, était «le commandement du Seigneur». « Et c’est pourquoi », dit 'apbtre aux
Thessaloniciens (1 Thess. 2, 13), «nous rendons sans cesse graces a Dieu de ce que, ayant recu de nous la
parole de la prédication de Dieu, vous avez accepté non la parole des hommes, mais (ainsi qu’elle I'est
véritablement) la Parole de Dieu laquelle aussi opéere en vous qui croyez ». Or nous avons vu que I'apétre met
ses écrits sur le pied des «commandements du Seigneur », avec cette triste consolation pour ceux qui ne
peuvent pas le discerner : « Si quelgu’un est ignorant qu’il soit ignorant! ». Or est-ce que quelqu’'un me dira
que I'apbtre, agissant dans ce méme caractere, et s’adressant de la méme maniére, en vertu de sa sanction et
de son autorité apostoliques, aux Romains ou aux Galates, est moins inspiré que lorsqu’il s’adresse aux
Corinthiens ? Un tel raisonnement ne mérite pas une autre réfutation que celle-ci : « Si quelgu’un est ignorant,
qu'’il soit ignorant ! ». Dire que Dieu a voulu que la foi des Ephésiens et des Corinthiens reposat sur I'inspiration
divine, et celle des Romains et des Galates sur une base humaine, ne mérite pas une réponse de la part d’un
homme sérieux.

Nous avons un genre d’écrits, et ce genre d’écrits est inspiré, et s’appelle «les Ecritures ». Le chapitre 16
des Romains constate, je n’en doute pas, ce principe d’'une maniere claire, au verset 26. « Mais qui (le mystere)
a été manifesté maintenant, et qui, par des écrits prophétiques, a été donné a connaitre a toutes les nations,
selon le commandement du Dieu éternel, pour I'obéissance de la foi». Ce passage signale encore le genre
d’écrits que nous appelons «les Ecritures », comme des écrits qui ont I'autorité d’une révélation, d’un oracle de
Dieu; ce sont des écrits prophétiques. Enfin, pour terminer cette partie des témoignages que nous possédons,
Pierre, dans sa seconde épitre, reconnaissant ce genre d’écrits en I'appelant «les Ecritures », nous dit en
parlant de toutes les épitres de Paul, que «les ignorants et les mal affermis les tordent, comme aussi les autres
Ecritures »[3, 16], constatant que les épitres de Paul font partie des « Ecritures»; terme trés bien compris et
ayant la force que nous lui donnons aujourd’hui, ainsi que les paroles du Seigneur le montrent. Je sais que
plusieurs rejettent cette épitre, mais je n’accepte pas leur dire comme une autorité.

L’existence des écrits prophétiques, des écrits du Nouveau Testament, qui ont I'autorité de la « Parole de
Dieu », des «commandements de Dieu », est dont constatée de la maniere la plus claire. Celui qui trouve les
paroles de 'apbtre que le Seigneur a envoyé, de plus d’autorité que celles des adversaires de I'inspiration —
celui qui respecte la Parole de Dieu et les révélations de Dieu, ne peut en douter. Or, s’il y a des écrits de Jean
ou de Pierre ayant les mémes prétentions, s’adressant de la méme maniére aux chrétiens, et cela parfaitement
selon I'administration divine qui a été confiée a ces apétres; comme, par exemple, ceux de Pierre a la
circoncision ; est-ce que le chrétien dira : Les écrits de tel apbtre sont inspirés; mais ceux de tel autre, tout en
étant parfaitement du méme genre, ne le sont pas, quoique I'écrivain parle expressément au nom de son
apostolat, et comme exercant I'autorité de sa mission ? Je suppose maintenant leur authenticité, et qu’ils sont
vraiment les écrits qu’ils prétendent étre. Il ne s’agit pas de trouver les mots : je suis inspiré; ce qui s’y trouve



est 'expression non équivoque de I'autorité. La foi des chrétiens les revét, par conséquent, de cette autorité. lls
annoncent la vérité, comme ayant le droit d'imposer leurs pensées a I'acceptation des chrétiens ; et, de fait, les
imposant ainsi. Prenez la premiére épitre de Pierre. Ne s’adresse-t-il pas avec une pleine autorité comme
apdtre ? Lorsque Paul dit : « Et si quelqu’un n’obéit pas a notre parole renfermée dans cette lettre, notez-le, et
n'ayez pas de commerce avec lui» [2 Thess. 3, 14] "|'écrit n’était-il pas d’une autorité apostolique ? Lorsque Jean
dit : «Nous sommes de Dieu, celui qui connait Dieu nous écoute, celui qui n’est pas de Dieu ne nous écoute
pas» (1 Jean 4, 6), exercant ainsi une autorité divine sur la conscience, croyez-vous qu’il voulait faire entendre
que ces paroles prononcées avec tant de solennité, dans son épitre, n’avaient point du tout une autorité
pareille ? Ce serait une contradiction flagrante, car, si I'on refusait ce qu'il disait, on ne I'écoutait pas. On ne
peut pas attribuer cette autorité a ses paroles prononcées ailleurs, sans I'attribuer aux paroles mémes qui la
réclament. Si je dis : — «Je vous ordonne de m’obéir », I'ordre que je donne et 'autorité de ce que j'ai déja
commandeé, subsistent ou tombent ensemble. — Je ne puis croire que I'autorité de Pierre soit moins grande
que celle de Jean ou de Paul; il a été envoyé avec la méme autorité de la part du Seigneur.

Maintenant, qu’est-ce que nous avons démontré ? Qu'il y a un genre d’écrits appelés «les Ecritures » — qui
sont inspirés — qui ont une autorité absolue comme la Parole de Dieu — qui sont reconnus par le Seigneur et
Ses apobtres, et mis en avant par eux, constamment, avec la plus grande solennité. Nous avons trouvé qu’une
trés grande portion du Nouveau Testament fait partie de ces Ecritures; qu’il y a un corps d’écrits attachés a
I'ceuvre apostolique, « des écrits prophétiques », employés par le commandement de Dieu, corps d’écrits qui a
I'autorité de la Parole de Dieu. La question reste ainsi réduite a de tres petites dimensions : L’assertion qu’il n’y
a pas d’inspiration, ni d’autorité divine de «la Parole», a été démontrée entierement fausse. Elle est en
opposition flagrante avec I'autorité du Seigneur et des apbtres, et cherche a renverser ce qu’ils maintiennent.
La question qui reste est celle-ci : Est-ce que tel ou tel livre fait partie de ce recueil inspiré ? Question tres
sérieuse, mais qui, par le fait méme qu’elle se pose ainsi, suppose I'existence et I'autorité de la Parole de Dieu,
cherchant seulement a ne pas confondre les prétentions humaines avec l'autorité divine qu’elle respecte, et
dont elle cherche a conserver toute la valeur intacte et sans alliage.

Ce n’est pas ici le lieu de donner en détail les preuves de I'authenticité de chaque livre du Nouveau
Testament; ce serait écrire une introduction au Nouveau Testament. La grande question est vidée. Elle ne
consiste pas a s’enquérir si tel ou tel livre est authentique, en admettant l'inspiration des autres, mais a mettre
en doute I'inspiration elle-méme. Or l'inspiration a été démontrée : la vérité révélée a éte communiquée par des
paroles enseignées par le Saint Esprit. S’il en est ainsi (faites-y bien attention), le systéme qui nie I'inspiration a
le caractere, non seulement d’un principe faux, mais d’un principe hostile a Dieu, a Sa bonté, aux fondements
de la vérité qu’ll a daigné nous communiquer, aux bases mémes de la foi. C’est une chose bien importante de
discerner la source et le caractére de ce qui se présente comme la vérité : — «Ne croyez pas a tout esprit,
mais éprouvez les esprits pour voir s’ils sont de Dieu, car beaucoup de faux prophétes sont sortis dans le
monde » [1 Jean 4, 1] Je juge solennellement en agissant d’aprés cette direction de I'ap6tre — du Saint Esprit —
que I'esprit en question vient du démon. Ce qui sape les fondements de la foi, en opposition aux déclarations
expresses de I’Esprit de Dieu, vient de I'ennemi; or j’ai toujours trouvé que traiter publiquement, ouvertement,
ce qui est de I'ennemi, comme étant de lui, est la sagesse de Dieu, et est accompagné de Sa force et de Sa
bénédiction. Je traite ainsi la doctrine qui nie I'inspiration de I'Ecriture.

Il'y a un genre de preuves de l'autorité des Ecritures, c’est-a-dire d’un recueil d’écrits ayant I'autorité de la
Parole de Dieu, difficile a produire par cela méme, et qui fait sa force : c’est I'appel continuel, en écrivant aux
fideles, a la Parole écrite, comme a une autorité reconnue. Elle est employée comme une autorité que personne
ne songeait a contester, sinon un incrédule avoué. Ouvrez le Nouveau Testament, presque a quelle page vous



voudrez, vous trouverez la preuve de ce que je dis. — « [l est écrit, il est écrit», décidait toute question et
terminait toute controverse. Il ne s’agit pas de prouver les Ecritures ; elles servent de preuve absolue et finale.
C’est le témoignage le plus fort qu’on puisse avoir. Si je dis, en raisonnant sur quelque question d’affaires
humaines : les lois disent ceci, et les lois disent cela, comme décidant la question ; cela suppose leur existence,
leur autorité, comme dominant toute controverse, et une autorité que personne ne peut mettre en question. Il en
est ainsi de I'emploi des Ecritures : «Ceci est arrivé afin que les Ecritures soient accomplies » [Matt. 26, 56],
« Jésus, afin que les Ecritures fussent accomplies, dit : J’ai soif » [Jean 19, 28]« Le Saint Esprit a bien parlé & vos
péres par le prophéte Esaie »[Act. 28, 25] « Promis par les prophétes dans les Saintes Ecritures »[Rom. 1, 2],
« Christ est mort pour nos péchés, selon les Ecritures; et il a été enseveli et ressuscité, selon les Ecritures » [1
Cor. 15, 3-4] « Aussi I'Ecriture prévoyant que Dieu justifierait les Gentils par la foi » [Gal- 3, 8], « Or I'Ecriture ne peut
étre anéantie » [Jean 10, 35] « Laissez agir la colére, car il est écrit » [Rom. 12, 19]_« Afin que par la consolation des
Ecritures nous ayons espérance » [Rom. 15, 4],

C’était le grand avantage des Juifs, par-dessus tout, que les oracles de Dieu leur avaient été confiés[Rom. 3,
2], « Car, que dit I'Ecriture ? » [Gal. 4, 30]. « Les Ecritures peuvent nous rendre sages & salut » [2 Tim. 3, 15], |es Juifs
«anéantissaient la Parole de Dieu par leur tradition»[Marc 7, 13]. «II leur ouvrit I'esprit pour entendre les
Ecritures, et il leur dit : Il est ainsi écrit»[Luc 24, 45-46]. Est-ce en s’accommodant & ’homme, que le Seigneur
ouvre I'entendement pour faire comprendre des choses qui n’ont pas une autorité divine ? Non, les Ecritures
sont traitées par les apbtres, par le Seigneur Lui-méme, comme ayant une autorité incontestable et divine,
comme les oracles de Dieu, comme la Parole de Dieu. Ceci est tellement vrai, que lorsque le Seigneur, pour
I'accomplissement de Sa mission divine, a di subir la tentation de I'ennemi, I'Ecriture fut 'arme qu’ll employa
comme étant d’une trempe divine contre laquelle Satan n’avait aucune force, et ses ruses aucun succes
possible. Il suffisait de dire : Il est écrit. Le tentateur se serait trahi, s’il avait mis en question I'autorité absolue
de ce qui était cité. Sa meilleure ressource est de citer I'Ecriture & sa maniére ; mais elle ne fait pas défaut a
cette épreuve. Le second Adam répond encore : « Il est aussi écrit»[Matt. 4, 7] On peut, sans blame, préférer la
sagesse et la perfection de son Sauveur a la suffisance et a I'incrédulité du doctorat humain. Faites encore
attention a 'importance de cet emploi de la Parole de Dieu, des Saintes Ecritures, des oracles de Dieu, par les
apdtres et par le Seigneur.

On dit : «Mais il y a des variantes, de mauvaises traductions, des choses que des connaissances plus
avancées démontrent impossibles, de sorte qu’on ne peut pas prendre les Ecritures comme une autorité ». Le
Seigneur avait donc tort. Il y avait des variantes, de mauvaises traductions (celle en particulier des Septante),
des inconséquences qu’on prétend montrer, au temps ou le Seigneur a dit que «les Ecritures ne peuvent étre
anéanties » [Jean 10, 35], | orsqu’ll vide Sa controverse avec Satan, par leur moyen, Satan, pour ne pas paraitre
Satan sans voile, n'ose pas les mettre en question. Il y en avait, lorsque I'ap6tre les appelle « les oracles de
Dieu». Aucune de ces choses n‘empéche le Seigneur de reconnaitre leur autorité absolue dans toutes les
occasions. « La folie de Dieu est plus sage que les hommes » [1 Cor. 1, 25],

A I'égard des preuves de lautorité de la Parole, elle porte sa démonstration avec elle, comme tout
témoignage de Dieu. C’est la le principe fondamental. Elle n’exige pas de preuves, elle fournit des preuves de
tout a I'dme. Le soleil n’a pas besoin d’étre éclairé pour qu’on le reconnaisse; il éclaire. La Parole de Dieu n’est
pas jugée; elle juge. Si Dieu parle, et nous avons vu que les Ecritures sont appelées Sa Parole, malheur & celui
qui ne sait pas que cest Lui qui parle. Il y en a, bien sGrement, qui ne reconnaitront pas que c’est Lui. Si ce
refus de croire est absolu, ils seront perdus; leur jugement est écrit : « La lumiére est venue et les ténebres ne
I'ont pas comprise »[Jean 1, 5], «La Parole de Dieu est vivante et opérante et plus pénétrante qu’une épée a
deux tranchants, atteignant jusqu’a la division de I'dme et de I'esprit, des jointures et des moelles, et jugeant



des pensées et des intentions du coeur » [H€b- 4, 12]_On la regoit, de bouche ou par écrit, comme étant la Parole
de Dieu; si on la rejette, eh bien, I'on est perdu. Si I'on ignore quelques détails, ou si 'on se méprend sur
quelque livre, on en perd d’autant par son orgueil : « Le témoignage de I'Eternel est assuré, donnant la sagesse
aux simples... aussi ton serviteur est rendu éclairé par eux»[Ps- 19, 7, 11] « | ’entrée de tes paroles illumine, et
donne de l'intelligence aux simples ». Lisez tout le psaume 119.

Cette conviction que la Parole se démontre elle-méme, est de toute importance. Elle seule maintient le vrai
caractere de la Parole de Dieu. Comme Jésus, elle «ne regoit pas un témoignage de la part de ’homme » [Jean
5, 34]. Celui qui ne croit pas au Fils de Dieu sera condamné. Celui qui ne regoit pas le témoignage que Dieu a
donné de Son Fils, fait Dieu menteur, et n’a pas la vie; car selon les paroles du Seigneur Lui-méme, les
Ecritures Lui rendent témoignage. Le principe fondamental c’est que la Parole de Dieu doit étre recue par /a foi;
or le raisonnement de ’'homme ne saurait étre le fondement de la foi; s’il I'était, ce ne serait pas la foi en Dieu,
ni la foi en Sa Parole. « Il a cru Dieu»[Rom. 4, 3], «lls seront tous enseignés de Dieu» ; « Quiconque a entendu le
Pere et a appris de Luivient a moi » [Jean 6, 45],

Ayant posé ce principe, j'entre dans quelques détails sur les voies de Dieu a cet égard. Nous avons vu le
Seigneur, sur la terre, mettre Son sceau sur les Ecritures ; mais remarquez, qu’en faisant cela, Il a mis Son
sceau sur la foi de tous ceux qui les avaient regues avant qu’ll ait fait cela. Ce n’est pas parce qu’ll a dit cela,
que les fidéles ont cru. Leur cceur, leur foi, avaient été mis a I'épreuve auparavant. Leur foi existait en ce gqu’ils
ont recu le témoignage des Ecritures avant que celles-ci eussent été ainsi sanctionnées, au moment ou elles
ont été proposées a leur foi, sur le pied de leur propre autorité. Lorsque Jérémie parle, il ne s’ensuit pas que
tous recoivent son témoignage; il y en avait qui n’avaient pas «d’oreilles pour entendre », mais qui écoutaient
les faux prophétes. C’est une question morale ou il s’agit de reconnaitre Dieu. Mais les fidéles, dans tous les
ages, ont recu les témoignages de Dieu, et les infidéles n’ont pas pu discerner Dieu dans ces témoignages.
Cela n’est pas changé aujourd’hui. Dieu donne, dans Sa Parole, une évidence morale assez grande pour la
légitimer a la conscience. Lorsqu’ll a établi quelque chose de nouveau, Il a ajouté des preuves extraordinaires
suffisantes. Mais avec cela vient la responsabilite morale de celui qui écoute; c’est ce que Dieu ne détruira
jamais ; et en méme temps vient la grace qui agit pour donner et affermir la foi. La réception de la Parole, et plus
tard, I'intelligence de cette Parole, est une chose présentée a la responsabilité de 'lhomme. La grace seule peut
I'amener a la recevoir et la lui faire comprendre. Rien ne peut déplacer cette responsabilité, ni éter la nécessité
de cette grace, ou en détruire I'efficace. L’autorité du témoignage apostolique le plus positif, et qui exige la
soumission de la maniére la plus tranchante, ne peut pas changer cela. « Si quelqu’un pense étre prophete ou
spirituel, gqu’il reconnaisse que les choses que je vous écris sont le commandement du Seigneur. Et si
quelgu’un est ignorant, qu’il soit ignorant »[1 Cor. 14, 37-38] Un ap6tre ne peut pas dépasser ces bornes. Car les
choses communiquées par des paroles enseignées par I’'Esprit se discernent spirituellement. Il en était ainsi du
temps de tous les prophétes. « Ecoutez, dit Jérémie, et prétez I'oreille, ne vous élevez point, car I'Eternel parle...
que si vous n’écoutez ceci, mon ame pleurera en secret a cause de votre orgueil » [Jér- 13, 15, 17] Or, ce qui
distingue I'état qui améne le jugement sur la maison de Dieu, c’est que Sa Parole perd son autorité, sauf dans
le résidu gardé par Lui. « Et toute vision vous sera comme les paroles d’un livre cacheté qu’on donnerait a un
homme de lettres, en lui disant : Nous te prions, lis ceci; et il répondrait : Je ne saurais, car il est cacheté. Puis,
si on le donnait a quelgu’'un qui ne fut point homme de lettres, en lui disant : Nous te prions, lis ceci, il
répondrait : Je ne sais point lire. C’est pourquoi, parce que ce peuple s’est approché de moi de sa bouche, et
gu’ils m’honorent de leurs levres, mais qu’ils ont éloigné leurs coeurs de moi, et parce que la crainte qu’ils ont
de moi est par un commandement d’hommes » [Es- 29, 11-13] etc. Voila I'état du peuple et la cause de son
jugement. Alors le Seigneur dit : « Empaquette le témoignage, cachette la loi parmi mes disciples... A la loi et au



témoignage » [Fs- 8. 16, 20]. — || en est de méme dans le Nouveau Testament : «Dans les derniers jours il
surviendra des temps facheux »[2 Tim- 3, 1] Quelle est alors la ressource ? « Mais toi, demeure dans les choses
que tu as apprises et dont tu as été pleinement convaincu, sachant de qui tu les as apprises, et que des
'enfance tu connais les saintes lettres, qui peuvent te rendre sage a salut, par la foi qui est dans le Christ
Jésus. Toute Ecriture est inspirée de Dieu»[2 Tim. 3, 14-16] | g ressource, aux derniers jours, c’est le respect
pour les Saintes Ecritures, et I'assurance de leur suffisance : « Toute Ecriture est inspirée de Dieu ». Ainsi, soit
parmi les Juifs, soit dans I'Eglise, la ressource des mauvais jours, ¢’est la confiance dans la divine inspiration
des Saintes Ecritures. Le Seigneur I'a signalée et sanctionnée; mais cette confiance dans l'autorité de la
Parole, existait avant qu’ll I'edt sanctionnée. C’est cette foi, sans autre sanction que la Parole méme, qu’ll a
sanctionnée. Témoignage précieux pour les temps qui viendraient apres Lui, car ainsi, cette méme sanction
s’applique aussi a ceux-la! L’apbtre, nous annoncant les mauvais jours, dirige d’avance nos pensées sur le
méme moyen d’assurer I’ame. Ceux qui ont eu foi aux Ecritures, avant le témoignage du Sauveur, ayant su, par
gréace, distinguer ce qui était la Parole, avant que Jésus et mis Son sceau sur le tout, ont été ainsi approuvés
de Lui. Ceux qui le font aprés, ont déja cette sanction.

Il'y a un autre principe que je ferai remarquer ici : c’est que les «oracles de Dieu» sont confiés a Son
peuple. L’Eglise ne peut pas nous imposer son autorité, mais elle a la responsabilité de garder le dépét qui lui a
été confié. Ainsi Rome a manifesté son infidélité en ajoutant les livres apocryphes. Or, quoique I'Eglise puisse
manquer & sa responsabilité, en détail, il est impossible pour le fond que Dieu manque a Son Eglise, ou que
Christ ne la nourrisse et ne I'entretienne pas. Dieu surveille tout cela, non pas afin que les docteurs ne s’égarent
pas, mais afin que les fidéles aient une nourriture de Sa part, et une régle de vie parfaitement sdre. Ce ne sont
pas les petits et les colporteurs qui trouvent la difficulté. Dieu leur a accordé et conservé la Bible, et leur
conscience rend témoignage, par I'Esprit, que Dieu agit en eux-mémes par cette Parole. Le Saint Esprit les
rend capables, selon la mesure de leur spiritualité, de 'employer et de la comprendre. Un coeur plein de joie,
parce qu’il est enseigné de Dieu, discerne la Parole. lls la lisent dans une mauvaise traduction peut-étre; ils y
perdent sans doute quelque chose, mais Dieu a pris soin qu’il en reste assez pour que leurs coeurs apprennent
avec certitude la doctrine et les voies de Dieu. Cette Parole est «I'épée de I'Esprit » [Eph. 6, 17]; elle porte sa
conviction avec elle, la ou I'Esprit 'emploie selon l'efficace de Sa gréce. Elle laisse 'homme sous la
responsabilité de I'avoir rejetée, partout ou elle est présentée a sa conscience.

Un homme peu instruit dans la science, mais enseigné de Dieu, est beaucoup plus en mesure de saisir
toute la vérite, lors méme qu’il se servirait d’'une traduction imparfaite, que le docteur qui prétend juger du
canon tout entier. Voici pourquoi : L’Eglise lui présente le Nouveau Testament, car les oracles de Dieu sont
confiés & I'Eglise; cela ne donne pas la foi, il est vrai, mais c’est un moyen que Dieu emploie. L'Eglise les
présente, non pas avec autorité, comme pronongant sur la Parole, mais comme fidele dépositaire de ce qui lui a
été confié; cela se fait par des parents, des amis, des ministres, et il y a une foi générale, dans I'église
professante, que c’est la Parole de Dieu. L’ame simple ne se met pas a juger de tout le canon du Nouveau
Testament, avant que de le lire; elle le lit, et cette Parole produit la foi.

Un homme regoit par I'enseignement de Dieu telle vérité, et encore telle autre. La Parole I'a jugé, la Parole
lui a révélé Jésus. Pour lui, I'histoire de Jésus est toute divine; elle communique a son ame ce qu'il recoit par
une science divine, car ces choses se discernent spirituellement. Les épitres lui développent la doctrine divine.
Il jouit de la Parole avec une certitude divine que Dieu lui a parlé. Il profite de tous les livres du Nouveau
Testament sans savoir ce que le mot canon signifie. Si un savant docteur veut lui ravir son trésor, savoir
l'autorité et I'inspiration de la Parole qu’il sait étre de Dieu, cette Parole devient, dans sa main, «I'épée de



I’Esprit », pour lui faire voir la folie de la science humaine. Il plaint le savant de manquer de tout ce dont il jouit
divinement.

Celui qui a mangé du pain, sait ce que c’est que le pain, sans étre inspecteur des boulangers. Si, par la
grace, un croyant fait des progrés dans la connaissance divine, il voit ’harmonie de I'ensemble, I'adaptation
des parties. Il a non seulement la «pleine assurance de la foi», mais encore la «pleine assurance de
I'intelligence ». Il voit la divine sagesse de la Bible, et non pas seulement la vérité divine qui est en elle. Il trouve
peut-étre un texte faussé par une mauvaise traduction; cela ne s’accorde pas bien avec ce qu’il sait étre la
vérité de Dieu; il vous dira : Je ne comprends pas ce passage (je le suppose privé de tout secours spirituel, ce
qui n’est pas le cas, selon les voies de Dieu dans Son Eglise), mais, humble dans son coeur, il I'attribuera & son
ignorance. Que fait le docteur ? Il raisonne sur le canon; il veut en juger avant de le lire, et il ne regoit rien.
L’esprit de ’lhomme ne se crée pas les choses de Dieu. La raison humaine ne peut pas prononcer sur I'autorité
de la Parole de Dieu. On me dira : C’est se fier au sentiment; non, c’est se fier a Dieu. lls seront tous
« enseignés de Dieu»[Jean 6, 45]. On ne connait jamais I'autorité de la Parole qu’en y croyant.

Celui qui n’a que les pensées de 'homme, me dira : « Mais il faut savoir d’avance si c’est la Parole de Dieu,
avant d’y croire». Je réponds : «Vous ne le pouvez pas». Il est vrai, heureusement vrai, qu’on recgoit le
Nouveau Testament, comme la Parole de Dieu, sur la foi de ses parents ou de son éducation, mais on ne la
recoit réellement comme telle, que lorsqu’elle est « mélée avec la foi» [Heb- 4, 2] en ceux qui la lisent. Je regois,
pour ma part, avec une pleine assurance, le Nouveau Testament, tel qu'il est adopté par I'Eglise universelle.
Les circonstances m’y ayant appelé, j'ai examiné les témoignages extérieurs et je les trouve satisfaisants ; mais
cela ne produit pas la foi ; cela peut étre utile, pour écarter les objections de ceux qui ne vivent pas de la Parole
et ne peuvent pas en juger. L’autorité de Dieu n’est pas du ressort de I'intelligence humaine. Je sais que
certaines épitres ont été mises en question dans les premiers siecles, au moins en de certains endroits ; mais je
ne doute pas que I'Eglise de Dieu, en recevant comme inspirés les livres qui forment le Nouveau Testament,
n'ait été dirigée de Dieu. Les moyens de communication ne sont pas la regle de I'autorité, mais ces moyens
peuvent étre employés selon la certitude de la régle : Une mére instruit son enfant dans la vérité ; elle n’en est
pas la regle; ainsi le pauvre chrétien recgoit le Nouveau Testament tel qu'il est distribué. Peut-étre qu’il ne peut
pas démontrer I'authenticité du recueil, mais il profite heureusement du fait que I'Eglise recoit ce recueil.
Lorsqu’il I'a lu, il le trouve divin. Dieu emploie ainsi des moyens pour communiquer la vérité et le livre qui la
contient. La masse des croyants en profite. C’est Dieu qui agit ainsi. S'il faut répondre a des incrédules qui
contestent l'autorité de ce dont d’autres jouissent, il se peut que quelques-uns seulement sachent convaincre
les contredisants, mais cela n’empéche pas Dieu d’employer ces moyens, et de donner la foi a ceux qui s’en
servent.

J’ai dit que 'homme exercé dans la Parole, selon Dieu, trouve non seulement dans I'application de passage
apres passage a sa conscience, la preuve de sa divinité, mais, dans I'intelligence qu’il acquiert de la plénitude
de Christ par ce moyen, il recoit la conviction la plus profonde de la perfection de I'ensemble. Je prendrai un
exemple dont on se sert parfois pour démontrer que le Nouveau Testament renferme des choses qui
n’appartiennent pas a la sphére de lintelligence spirituelle. L'Esprit de Dieu, dit-on, ne peut pas nous faire
sentir la force d’une généalogie. Ce n’est que l'ignorance de la Parole — de Christ Lui-méme — qui se trahit
dans une telle remarque. Pour faire ressortir la gloire variée de Jésus, d’aprés les conseils de Dieu a Son
égard, il importe de manifester les divers caractéres qu’ll revét; c’est le fond de la révélation de Dieu. Or Sa
relation avec Abraham et David, et Sa relation avec Adam, forment des points capitaux dans cette révélation;
c’est ce qui nous est présenté dans ces généalogies. Mais ce n’est pas tout. Elles correspondent exactement
aux caracteres des évangiles auxquels elles sont respectivement attachées. — L’évangile de Matthieu, dont la



généalogie a pour point de départ Abraham et David, s’occupe spécialement du Messie — des relations du
Christ avec les Juifs, de I'accomplissement des prophéties en Lui, et en méme temps de Son rejet comme
Messie, et de la transition a d’autres voies de Dieu. — Celui de Luc nous présente les grands traits de la grace
venue dans «le second Adam», et les grands principes moraux qui s’y rapportent. Dans cet évangile, la
généalogie remonte jusqu’a Adam. — Jean, au contraire, nous donne la personne du Sauveur, qui est au-
dessus de toutes les questions des voies de Dieu en économie sur la terre. Les Juifs sont partout mis de cété
comme réprouvés, ainsi il 'y a pas de généalogie. « La Parole était Dieu»[Jean 1, 1], [ ’évangile de Jean
commence avant la Genése; a la fin, nous ne trouvons ni 'agonie en Gethsémané, ni 'abandon sur la croix,
mais d’autres choses qui ne se trouvent pas en Matthieu ni en Luc. Ainsi les diverses gloires de Christ sont
manifestées, et peu a peu la perfection admirable de la Parole brille dans toute sa splendeur. Les remarques
des critiques palissent et s’effacent comme les étoiles devant le soleil, qui les fait disparaitre avec les ténébres
qui permettaient qu’on les apercat.

La Bible présente une perfection, dans ses parties et dans son ensemble, qui ne laisse aucun doute dans
I'esprit de celui qui I'a goltée, que cet ensemble ne soit divin dans son entier.

J’ai déja parlé de la divinité de la Bible en détail, comme épée de I'Esprit, qui fait sentir sa force a 'ame, en
la jugeant et en lui révélant Christ; maintenant je veux parler du tout; de ce qu’on appelle le canon. — Si
Matthieu manquait, on n’aurait pas le Messie fils de David, fils d’Abraham. — Si Marc manquait, on n’aurait
pas le serviteur fait a la ressemblance des hommes, un prophéte sur la terre. — Si c’était Luc, on n’aurait pas
le Fils de ’'hnomme; enfin, si c’était Jean, on perdrait le Fils de Dieu. — Dans les Actes, on trouve la fondation
de I'Eglise, par I'énergie de I'Esprit de Dieu; le commencement et le développement de I'Eglise & Jérusalem par
instrumentalité des douze; puis les Gentils greffés sur le franc olivier par Pierre, apbtre de la circoncision;
lorsque Jérusalem a enfin rejeté le témoignage, I'Eglise, pleinement révélée, et appelée par le ministére de
Paul, apétre des Gentils. — L’épitre aux Romains nous fournit les principes éternels des rapports de Dieu
avec ’'homme; le croyant établi en bénédiction, par le moyen de Christ mort et ressuscité, et la conciliation de
ces choses avec la spécialité des promesses faites aux Juifs, par Celui qui ne peut manquer a Ses promesses.
— Dans les Corinthiens se trouvent les détails de ce qui concerne I'intérieur d’'une église ; sa marche, son
ordre, son relevement lorsqu’elle va mal, la patience et I'énergie de la grace; le tout tracé par I'Esprit de Dieu,
agissant par le moyen d’un apdtre, et déclarant I'autorité divine de ce qu'il ordonne. — Dans les Galates, le
contraste entre la loi et la promesse, ainsi que la source du ministére ; en un mot, le jugement du judaisme dans
ses racines. — Dans les Ephésiens, la relation du croyant avec le Pére et avec Christ; la plénitude des
priviléges de I'Eglise, corps de Christ; se relation avec Lui, et le mystére caché depuis les siécles, dans lequel
tous les conseils de Dieu, pour Sa gloire, sont développés. — Dans les Colossiens, la plénitude qui se trouve
dans la Téte pour le corps, et I'avertissement solennel de ne pas se séparer en pratique de cette position
d’union avec la Téte, en laissant glisser au sein de I'Eglise les apparences d’humilité. — Dans les Philippiens,
I'expérience faite par I'apbtre, c’est-a-dire la vraie expérience spirituelle de ce que Christ est pour le chrétien,
ou plutét dans le chrétien, comme suffisant a tout, quelle que soit sa position; Sa suffisance immédiate, lors
méme que celui-ci serait privé du soutien de I'apostolat; et la marche de I'Eglise dans I'unité de la grace, dans
I'unité maintenue par la grace, lorsque I'énergie spirituelle de ses chefs humains viendrait a lui manquer. C’est
une précieuse épitre sous ce rapport. — Dans les Thessaloniciens, I'attente de I'Eglise dans la fraicheur de
ses affections, et le mystére d’iniquité aboutissant & I'arrivée du méchant; mystére a travers lequel I'Eglise
aurait a maintenir cette attente et ces affections. — En Timothée et Tite, les soins qu’on peut appeler
ecclésiastiques, pour le maintien, soit de la doctrine, soit de I'ordre. La premiere épitre a Timothée nous parle
de I'ordre normal de I'Eglise; la seconde du chemin individuel, quand I'Eglise est en désordre et qu'il y a une



y 2 A

fausse profession générale de christianisme. Ces trois épitres présentent le salut et la vie. — Dans I’épitre aux
Ephésiens, I'Eglise avait été vue assise, comme un tout dans le ciel ; dans I'épitre aux Hébreux, les fidéles sont
considérés comme cheminant en faiblesse sur la terre, et Christ, par conséquent, est vu a part, pour eux, en la
présence de Dieu dans le ciel, en contraste avec les figures terrestres qui en avaient été données au milieu
d’'Israél. Ceci donne lieu a un développement magnifique de la personne du Seigneur, comme Dieu créateur,
comme homme, et comme Fils sur Sa propre maison, créateur de toutes choses; enfin, particulierement
comme sacrificateur, selon I'ordre de Melchisédec, quant aux droits de Sa personne; selon la ressemblance
d’Aaron, ou plutdt en contraste avec Aaron, quant a I'exercice actuel de la sacrificature. Ceci donne lieu au
développement de la vie de la foi qui est celle de tous les croyants, et a la séparation finale des Juifs croyants
d’avec le camp de la religion terrestre, comme étant venus a la Jérusalem céleste. — En Jacques nous est
présenté ce ceinturon de la justice pratique, qui bride la tendance naturelle du cceur a abuser de la grace (il faut
que la foi soit réelle, une foi vivante) ; et les derniers rapports de Dieu avec les douze tribus (comme en Jonas
avec les Gentils), lorsqu’un nouvel ordre de choses éclipsait par sa clarté et par sa perfection I'ordre auquel ces
tribus avaient été infidéles. — Les épitres de Pierre nous parlent du gouvernement de Dieu : dans la premiére
épitre en bénédiction pour les saints, selon la mesure dans laquelle ce gouvernement s’applique a eux; dans la
seconde épitre, en rapport avec les méchants. La premiére épitre nous présente le chrétien pélerin sur la terre,
dans la position ou I'efficace de la résurrection de Christ I'a placé, selon une élection, non pas d’un peuple
terrestre, mais pour la vie éternelle. Cette épitre s’adresse aux Juifs de la dispersion (Pierre était apbtre de la
circoncision), et leur convenait particulierement, en les délivrant de I'idée d’un établissement terrestre, pour étre
pélerins, par la grace, sur la terre, en vue de I'héritage incorruptible. La seconde épitre de Pierre est écrite en
vue de son départ et de I'irruption du mal; elle les exhorte au progrés. D’un c6té, elle présente le tableau et
'assurance de la gloire du royaume a venir, dans sa partie céleste, mais manifesté sur la terre ; de l'autre, la
corruption qui allait dégrader et ensevelir le nom de chrétien; puis les conséquences de cela en jugement.
Pierre ne voit jamais I'Eglise comme un tout dans le ciel, ainsi que I'envisage Paul; elle est, ou plutdt ses
membres sont sur la terre, et ils y sont pélerins. L’exactitude de tous les détails en rapport avec ce point de vue,
méme jusque dans la maniere de présenter la gloire, montre, au premier chapitre de la seconde épitre, une
perfection qui déclare son origine divine. — Jude développe d’'une maniére admirable tous les traits de cette
apostasie, considérée comme corruption intérieure qui change la grace de Dieu en dissolution[3], son
commencement et ses conséquences, en nous conservant ce qui aurait été perdu sans cela, la prophétie
solennelle d’Enoch, preuve de la clarté des témoignages de Dieu avant le déluge ; de Dieu, constant dans Ses
desseins, depuis le commencement jusqu’a la fin. — Jean nous présente tous les traits de la nature divine;
premierement ces traits manifestés en Jésus, et puis comme caractéristiques de la famille tout entiere : cette
épitre est ainsi une sauvegarde contre toute prétention qui chercherait a séduire les fideles, et a laquelle
manqueraient ces traits. Elle développe le vrai caractere d'une pleine apostasie qui abandonne le
christianisme, qui nie le Pére et le Fils; et elle fait allusion a I'infidélité juive qui nie que Jésus est le Christ. Elle
est aussi le moyen de nourrir et de rassurer les fidéles, par le développement de ces qualités qui appartiennent
a la nature de Dieu, avec qui, Pere et Fils, si la lumiére est en eux, ils ont communion; en qui, si 'amour est en
eux, ils demeurent, et Lui en eux. — Philémon et les deux petites épitres de Jean nous font voir que, si le
mystére de Dieu nous est révélé par I'un des apétres, et la nature de Dieu mise en évidence par l'autre, s’ils
nous élévent a la hauteur de Ses conseils et de Son étre — ils peuvent aussi s’occuper des rapports d’'un
esclave évadé avec son maitre ; des anxiétés, des difficultés pratiques d’une excellente dame qui devait rejeter
ceux qui n'apportaient pas la vérité; enfin d’un bon et estimable frére, que I'épitre instruit a recevoir les
personnes auxquelles la charité chrétienne pouvait ouvrir la porte, insistant en méme temps sur la vérité, mais
reprenant la jalousie d’un certain personnage égoiste, qui désirait accaparer I'autorité a son profit. Ces épitres



nous font voir que cet amour qui demeure en Dieu, que Dieu Lui-méme est dans Sa nature, qui se manifeste
dans I'ceuvre glorieuse du Christ — cette sagesse qui arrange tous les mystéres pour Son éternelle gloire, ne
dédaigne pas de pourvoir a la délicatesse parfaite des rapports difficiles d’'un maitre avec son esclave, ni de
manifester les soins les plus tendres a I'’égard des détails de la vie. Cet amour, dans la perfection de sagesse et
de gréce, lie la plénitude et la perfection de Dieu a tous les mouvements du cceur humain, a toutes les
circonstances de la vie d’ici-bas, sanctifie un peuple qui doit demeurer avec Dieu, par la révélation de ce qu’ll
est, et les forme pour Sa présence, en créant des affections pures, et en faisant d’'un amour saint le ressort de
toute leur vie.

Dans I’Apocalypse, I'Esprit de Dieu, aprés avoir, dans une revue admirable de I'état de sept églises d’Asie,
donné les éléments d’un jugement parfait de tous les états dans lesquels celui qui se trouve en rapport avec
I'église professante peut étre placé ; apres avoir en méme temps encouragé la fidélité de celui qui écoute, par
des promesses de bénédiction en haut, spécialement convenables a la difficulté de chacun de ces états; apres
avoir annoncé que cette bénédiction est préparée pour « celui qui vaincra » dans le combat ou le place le déclin
de I'Eglise — (déclin déja commencé, du temps de I'apétre, par I'abandon de la premiére charité[2, 4], et qui
finira en forgant Christ de vomir de Sa bouche ceux qui portent Son nom[3. 16]; — aprés avoir fourni ainsi ce qui
est nécessaire pour le chrétien, au milieu des difficultés que présente I'état de I'église professante, et révélé le
jugement de Christ, et cela avec une perfection et une adaptation de détail admirables — le Saint Esprit tire le
voile pour montrer ou tout cela aboutira dans le jugement du monde. — Il révele premierement des chatiments
dans les circonstances, puis plus directement sur les hommes ; ensuite, tous les traits de I'apostasie affreuse
de 'homme ; I'organisation diabolique de ses forces contre Christ, et enfin le jugement qui éclatera par I'arrivée
de Christ Lui-méme, Roi des rois, et Seigneur des seigneurs. Ce jugement fera place a un gouvernement de
bénédiction et de bonheur (Satan étant lié), qui ne sera interrompu que par la mise en liberté de ce dernier,
pour mettre a I'’épreuve ceux qui auront joui de ce bonheur, et pour amener ainsi le jugement final des morts,
puis I'état éternel ou Dieu sera tout en tous. C’est le développement coordonné et complet de ce dont Jude, 2
Pierre, 2 Thessaloniciens, en s’adressant a I'Eglise, nous avaient communiqué les éléments moraux.

A la fin du livre, les rapports de I'Eglise dans le ciel avec Christ, de I'Eglise avec le temps de bonheur dont
on jouira sous le régne de Christ, sont plus particulierement développés.

Il'y a un autre trait frappant de la perfection de I’Apocalypse, qu’on peut ajouter ici; savoir son unité
morale. La position de I'Eglise est bien constatée dans I'exorde et dans la conclusion, par I'expression de ses
propres sentiments; mais il N’y a jamais, dans tout le livre, une pensée qui se rattache a la communication
vivante de la grace aux membres, de la part de la Téte. C’est un livre prophétique de jugement : premiérement
de I'Eglise, vue dans sa responsabilité sur la terre, dans les chapitres qui en parlent. Il y a promesse, menace,
avertissement, jugement exprimé sur I'état de I'Eglise, révélation des caractéres du Fils de ’homme, tout ce qui
tient a la responsabilité. La Téte, source de vie et d’intelligence pour le corps, ne se trouve pas dans ces
chapitres. Aprés le jugement de I'Eglise, vient celui du monde — I'Eglise étant vue dans le ciel — jugement
progressif en sévérité, jusqu’a I'excision du méchant. Il se trouve, dans cette partie du livre, tout ce qui est
nécessaire pour que les fideles reconnaissent les voies de Dieu, et trouvent le chemin qu’ll leur a tracé pendant
ces temps difficiles ; mais jamais Christ, source vivante de grace. Tout est a sa place, car c’est I'ouvrage de
Dieu.

Le Nouveau Testament nous présente donc, depuis la manifestation de Christ homme, en humiliation sur la
terre, jusqu’aux temps éternels ou Dieu sera «tout en tous », le développement parfait de toutes les voies de
Dieu et de ce qu’ll est Lui-méme, afin que ’homme jouisse de Lui, Le connaisse et Le glorifie ; que le fidéle soit



gardé a travers toutes les difficultés et tous les dangers de la route, par la sagesse et les avertissements de
Dieu, et qu’il comprenne Sa sagesse et Son amour infini. L’homme n’aurait pu composer ce tout; il n’aurait pas
pu prévoir la nécessité de chaque partie. On y sent la spontanéité énergique de la vie, c’est-a-dire de I'Esprit de
Dieu. Otez une seule partie, maintenant que nous possédons le tout, la lacune sera instantanément sentie par
celui qui I'a vu et I'a goGté. La perfection du tout se manifeste comme en tout ce que Dieu a fait, depuis I'insecte
qui s’égaie dans l'air, jusqu’a '’homme lui-méme, créé a I'image de Dieu avec un corps admirablement
construit, lié a une intelligence capable de jouir de Dieu, d’entrer en communion avec Lui, et méme, par la
grace, d’exprimer quelgue chose de Son caractere et de Ses voies.

La Parole n’est pas informe ; c’est le corps complet des pensées révélées de Dieu, plus parfait que I’'homme
méme auquel elle est adressée, parce qu’elle est plus immédiatement divine. L’homme qui fait le savant ne le
comprend pas, ce corps, parfois il ne le voit pas : il en juge un membre selon la petite et mesquine histoire des
faiblesses et des débats ecclésiastiques, les plus mesquins de tous les débats. Les choses de I'Esprit se
discernent spirituellement. La perfection divine éclate a chaque page pour celui qui est spirituel, et I'unité de
'ensemble, la perfection de la liaison de ses détails, les rapports de ces détails entre eux et avec toutes les
voies de Dieu, avec la personne de Christ, avec I’Ancien Testament, avec le cceur de I’'homme renouvelé, avec
les besoins de 'homme pécheur, avec les dangers et les difficultés de I'Eglise survenus longtemps aprés —
tout se réunit pour couronner d’une gloire divine la démonstration de la source et du vrai auteur du livre ou ces
choses se trouvent. L’auteur en est d’autant plus évidemment Dieu, que les instruments humains sont plusieurs
et divers. Mais son unité et I'union intime de ses diverses parties par-dessus tout, démontrent un corps complet
et parfait. Si une seule articulation d’'un doigt manque a un homme, ce n’est pas un homme tel que Dieu I'a fait;
on le voit, il peut avoir la vie, mais il est imparfait. Otez un livre du Nouveau Testament, tout le reste est divin
sans doute, mais ce n’est plus le Nouveau Testament dans sa perfection divine. Comme dans un noble arbre,
I’énergie intérieure, la liberté de la puissance souveraine qui y agit, produit des formes variées, ou, en détail,
I'ordre humain peut sembler manquer, mais ou une beauté se trouve, qu’aucun art humain ne saurait copier.
Coupez-en une branche, la lacune se voit a I'ceil; la liaison minutieuse avec le reste est détruite ; le vide qui se
fait dans I'entrelacement des plus tendres feuilles, fait voir que la main spoliatrice de I’hnomme a été la.

Voila donc comment le chrétien jouit de la Parole : chaque partie agit divinement en lui; et a mesure qu'il fait
des progres, le tout se déploie dans son ensemble, aux yeux de sa foi, avec une évidence divine qui se rattache
a tous les éléments de sa foi, aux gloires diverses de la personne de Christ, et a la perfection universelle des
voies de Dieu, perfection dont le chrétien n’a pas jugé a priori, mais qu’il a apprise dans la Parole méme.

Quand je vois un homme, ai-je besoin de quelqu’un pour me dire que sa forme est complete ? Plus je
connais I'anatomie, plus j'en admire la structure ; mais c’est la vue de 'homme méme qui me fait comprendre
sa perfection. Il en est ainsi de toutes les ceuvres de Dieu; seulement Sa Parole exige, comme elle produit,
I'intelligence spirituelle. Si quelqu’un est « prophéte ou spirituel » qu’il la reconnaisse. Et savez-vous comment
cette Parole dispose de ceux qui ne la reconnaissent pas ? « Si quelqu’un est ignorant, qu’il soit ignorant » [1 Cor.
14, 38], Il est humiliant, sans doute, d’avoir tout son savoir traité ainsi, mais c’est ce qui convient entre Dieu et
’lhomme. Je ne doute pas, je le répéte, que les preuves extérieures ne confirment le jugement spirituel.
L’homme savant qui se crée des doutes a besoin de preuves pour les lever. Le chrétien simple se nourrit de ce
qui est divin, sans s’occuper des difficultés que le petit savoir de ’lhomme se crée.

Toutefois, comme il y a des ames que préoccupent ces difficultés, je repasserai, pour en démontrer la
futilité, quelques-uns des arguments dont on se sert pour nier l'inspiration. C’est une triste corvée, aprés avoir
eu ses pensées dirigées vers la perfection de la Bible.



La premiére chose qui frappe, c’est que les arguments eux-mémes sont tous pris en dehors des Ecritures.
On a substitué, nous dit-on, au temps de la Réformation, une autorité a une autre. Ce n’est donc pas par le
moyen de ce qui a été trouvé dans la Parole que I'incrédulité juge de son autorité. — On veut que la foi se base
sur une certitude historique et une évidence morale extérieure. Cela indique qu’on ignore entiérement ce que
c’est que la foi; qu’on n’a jamais eu une conviction divine, qu’on ne sent pas le besoin d’une foi divine, et qu’on
ne connait pas sa nature ; car aucune certitude historique ni certitude morale ne peut étre la foi, ni plus ni moins.
La foi vient de Dieu, et recoit un témoignage a I'occasion duquel elle met son sceau que Dieu est véritable. Le
rationaliste, qui n’a pas I'Esprit, ne peut envisager I'Ecriture que comme le témoignage de 'homme qui I'a
composeée. Cela se comprend. Il perd I'Esprit et la Parole a la fois, pour se réduire a sa propre raison. — On
insiste sur 'imperfection du texte du Nouveau Testament; sur ce qu’il est écrit dans une langue morte, qu’on le
lit dans des traductions, et enfin I'on nous dit que les auteurs ont suivi les idées de leur siécle. Cette derniere
objection n’est aussi qu’un jugement porté d’apres les idées du siecle de ceux qui la présentent, et ne vaut pas
une réfutation. C’est une accusation et non pas une preuve; or, cette accusation n’est qu’une calomnie. Le fait
est, que si elle était fondée, il faudrait en dire autant des discours du Seigneur, ou rejeter toute I'histoire comme
fausse (voyez Jean 3, 33, 34; 8, 47). Quant aux autres objections, j'ai déja montré que le Seigneur met Son
sceau sur les Ecritures de I’Ancien Testament, malgré les mémes difficultés, de sorte que j'ai une certitude
divine de la futilité de ces objections. J’ajoute quelques mots. Ceux qui raisonnent ainsi confondent la régle de
foi avec les moyens de sa communication ; ceux-ci se ressentent de I'imperfection des instruments. Personne
ne prétend qu’une traduction soit divine, mais ce n’est que dire, que la diligence humaine est employée pour
profiter d’'une ceuvre divine. Le dépbt, la regle de la foi, reste intact.

J’ajoute que si les nuages, formés par les vapeurs qui se levent de la terre, obscurcissent le soleil, ils ne
font, aprés tout, que démontrer, tout en I'obscurcissant, la force de la lumiére qui suffit pour toute ceuvre
humaine, quoiqu’on ne voie pas cette lumiére dans toute sa splendeur. Cette objection ne dit donc rien que
ceci, que lorsque Dieu bénit, on profite de cette bénédiction selon sa diligence.

Mais on va plus loin. On dit qu’on ne posséde pas méme l'original dans sa pureté. Ce n’est au fond que le
méme principe. Tout ce que Dieu donne, Il le place dans les mains des hommes pour qu'ils s’en servent, et les
hommes ne savent jamais le garder comme ils devraient le faire. La révélation de Dieu a été placée entre les
mains des hommes ; de I'Eglise. L’homme ne I'a pas conservée dans une perfection absolue, soit. Dieu permet
que ’'homme fasse I'expérience de ce qu’il est : mais la foi sait que derriére tout cela il y a la fidélité de Dieu qui
veille sur I'Eglise, et que Christ la nourrit et I'entretient. L’expérience apprend, et le jour du jugement
démontrera, que la foi en Dieu a toujours raison. Ainsi le croyant suppose bien qu’il est possible que la
négligence de ’homme ait pu admettre quelques défauts en ce qui lui a été confié ; mais il a pleine confiance
dans la fidélité de Dieu. Son expérience, ainsi que nous I'avons vu, confirme sa foi; car il trouve la Parole divine.
Le jugement de Dieu décidera, pour I'incrédule, la question que la foi divine a déja décidée pour le fidele.

L’examen du texte, par les savants, n’a pas manqué de montrer la témérité du savoir incrédule, mais n’a
laissé de doute sérieux que sur un infiniment petit nombre de passages, ou plutbt de mots, et aucun passage
de la plus légere importance pour la vérité, n’a une nuance d’obscurité. On apprend que Dieu a été |a, dans Ses
soins ainsi que dans Son don de la Parole, quoiqu’ll ait tout laissé extérieurement a la responsabilité de
’lhomme.

Dire que le sens de plusieurs passages est incertain, pour en nier I'inspiration, est un raisonnement trop
absurde pour le répéter. C’est dire que 'ignorance et I'incapacité de ’hnomme sont une preuve que Dieu n’a pas
agi dans une chose que 'homme ne comprend pas. Il y a une impudence superficielle, dans un tel



raisonnement, qui décele vraiment la valeur du savoir humain. Le sens est incertain ! Incertain a qui, je vous en
prie ? A celui qui refuse d’étre enseigné de Dieu.

On dit que les écrivains du Nouveau Testament ont été dominés par la traduction des Septante. Le
contraire est la vérité. Lorsque cette traduction donne le sens, ils s’en servent. La moitié de leurs citations sont
des traductions exactes de I'’hébreu, et s’il se trouve des passages ou il se sont éloignés du texte actuel de
I’hébreu, les recherches des savants ont démontré qu’ils sont appuyés par le témoignage des plus anciennes
traductions. En bien des cas, ils donnent le sens sans s’arréter aux paroles. Une recherche consciencieuse sur
ce point confirme puissamment I'inspiration divine des auteurs du Nouveau Testament.

On nous dit qu’il y a des inexactitudes, des erreurs et des contradictions. Je nie ces contradictions et ces
inexactitudes. La mesure pour en juger est la certitude des connaissances de celui qui fait I'objection ; faites-y
bien attention. Or je ne m’y fie pas. J’ai trouvé bien des choses ou 'homme veut émonder le fruit de la
spontanéité de I'Esprit qui agit, et faire un carré ou un rond de ce bel arbre. Pour ma part, j’ai vu, dans sa forme
actuelle, la perfection divine. Tout est divinement adapté au but que le Saint Esprit se propose. Nous avons vu
que Jean ne dit rien de la priere de Jésus en Gethsémané ; Matthieu ni Luc, rien de ce dont Jean parle. Qu’est-
ce que cela me démontre ? Que Jean n’y était pas ? Non. Mais que I'Esprit est I'auteur des deux récits, et non
pas Jean et Matthieu. L’homme aurait raconté ce que ’homme avait vu. Le Saint Esprit me présente dans I'un
des évangiles 'hnomme et le Messie souffrant; dans l'autre, la personne divine qui s’offre, et a qui personne
n’6te la vie. Je trouve la perfection divine ou la sagesse humaine trouve des défauts. — Luc place I'offre des
royaumes de la terre avant la tentation qui a eu lieu sur le faite du temple, et omet par conséquent « Va arriere
de moi, Satan » [Matt. 4, 10], Erreur, s’écrie le docteur mondain. Quelle perfection ! dit le chrétien : Matthieu donne
I'ordre historique, Luc I'ordre moral, car la tentation spirituelle, par la Parole écrite, était d’un ordre plus avancé
que la tentation de I'offre du monde entier. L’hnomme — le Messie Fils de ’hnomme — le Saint s’appuyant sur les
promesses, ont successivement leur place. Or cet ordre moral caractérise une multitude de passages de
I’évangile de Luc, la ou I'ordre historique n’est pas nécessaire a la vérité du récit. C’est le Saint Esprit qui écrit.

J’ai trouvé des difficultés dans la Parole ; cela ne m’a pas étonné, ignorant que je suis; mais j'ai trouvé ces
difficultés les unes apres les autres, et comme le moyen d’une introduction plus compléte dans la perfection,
dans la sagesse et dans la beauté divine de la révélation de mon Dieu. Si j’en trouve encore, et j’en trouve, je
m’attends a Lui pour me les résoudre, et je ne dis pas : le sens est incertain; mais : le sens est incertain pour
moi. Je ne dis pas : il y a de I'inexactitude, et moi je suis assez exact en dehors de la lumiéere divine pour la
juger ; mais : moi, je suis ignorant, et Dieu m’éclairera dans Son temps.

On a été jusqu’a dire que les Ecritures elles-mémes ne parlent pas de leur inspiration. C’est une ignorance
ou une inattention qui rend, spécialement sur un sujet pareil, tous ces raisonnements indignes de I'attention
d’'un homme sérieux. L’apbtre dit tout le contraire, de la maniére la plus nette et la plus absolue. Nous avons vu
la maniére dont la Parole parle des Ecritures comme principe : je n’y reviens pas. J'ai déja exposé la folie du
raisonnement qui veut qu’une déclaration d’inspiration ne puisse s’appliquer qu’au passage qui prétend étre
inspiré ; je dis la folie, car pourquoi un passage ne pourrait-il pas dire : tous ces écrits sont inspirés ? Le fait est
que les passages qui en parlent ne s’arrétent ni au livre qui les contient, ni aux écrits du méme auteur. lls
établissent un principe, ou s’appliquent aux écrits d’'un autre pour les placer sur le pied des Ecritures. lls
constatent I'existence d’'un genre d’écrits ayant une autorité divine; ils attribuent cette autorité a tout I’Ancien
Testament.

L’Eglise a pu se tromper, dit-on encore. Soit; mais n’y a-t-il point de Dieu ? Est-ce qu’ll a permis que nous
soyons trompés sur ce point essentiel ? Ceux qui ne connaissent pas Sa bonté, disent que oui. lls prononcent



hardiment sur des livres qui ont édifié I'Eglise pendant des siécles. Mais que vaut ce jugement ? Voila ce qu'il
faut décider avant de mettre en question le livre duquel on parle. Je n’admets nullement 'autorité de I'Eglise,
mais je reconnais qu’il est de son devoir de garder le dépbt qui lui a été confié, et je crois a la fidélité de Dieu.

Dans un certain sens, tout est nécessairement remis au jugement de chacun : c’est-a-dire on est soi-méme
soumis a sa responsabilité. Un socinien réclame le droit de nier la divinité de Christ et I'expiation. Si j'étais le
pape, je ne pourrais pas I'empécher de penser ainsi; mais, si je suis chrétien, je sais qu’il est perdu s’il reste
dans cet état. Je ne peux pas faire croire a 'inspiration du Nouveau Testament. Chacun en jugera; mais si
quelqu’un rejette la Parole, la Parole le rejettera. Il est plus hardi qu’'un homme ne devrait I'étre ; il ne sera pas
plus fort que Dieu. Le salut ne dépend pas de la foi dans l'inspiration du Nouveau Testament. Un homme peut
étre sauvé sans savoir que le livre existe, par la vérité qu’il contient, parvenue a son coeur par la bouche de
quelque croyant. Rejeter la Parole de Dieu lorsqu’elle est devant nous, c’est tout autre chose.

J’admets qu’il y a une différence entre I'inspiration du Nouveau Testament et celle de I’Ancien, non pas
dans son autorité, mais dans son caractére. Les anciens prophétes disaient : «Ainsi a dit I'Eternel »; et ils
annoncaient les pensées de I'Eternel avec Ses propres paroles, sur un sujet particulier, au moment ou Sa
parole leur était adressée. Or, le Saint Esprit, descendu comme Consolateur pour conduire en toute vérité, est
autre chose que I'Esprit prophétique, quoique le méme Esprit (voyez 1 Pier. 1, 11, 12). « Il sonde toutes choses,
méme les choses profondes de Dieu » [1 Cor- 2, 10], « Vous avez I'onction de la part du Saint, et vous connaissez
toutes choses »[1 Jean 2, 20]_ Christ étant glorifié, le Saint Esprit demeure dans les disciples, et peut ouvrir tous
les trésors qui se rattachent a la gloire du Seigneur, toute la tendresse de Son amour, de Ses relations comme
homme, avec les siens. Dieu est devenu homme, et Dieu le Saint Esprit demeure dans I'Eglise; et, si j'ose le
dire, s’humanise ainsi Lui-méme ou, tout au moins, I'expression de Ses pensées, en ne cessant pas d’étre
Dieu; Il s’épanche en grace et en bénédiction dans tous les détails, dans toutes les circonstances de la vie
humaine. Il subvient a nos infirmités. « Celui qui sonde les cceurs sait quelle est la pensée de I'Esprit, car il
intercéde pour les saints, selon Dieu » [Rom. 8, 27],

L’inspiration du Nouveau Testament partage ce caractére. Elle se développe dans I'unité de I'Eglise, en des
sentiments, des affections; elle supplée aux besoins, en parlant de 'amour et des voies de 'homme-Dieu, au
milieu d’'un monde de pécheurs. Mais, si le Saint Esprit a ainsi agi dans I'Eglise unie au Chef qu’ll glorifiait, ce
gu’ll disait, ce qu’ll faisait écrire, n’en était pas moins la Parole de Dieu, les pensées de Dieu communiquées
par des paroles enseignées de Dieu. Comme Christ ne cessait pas d’étre I'Eternel parce qu’ll était homme,
celui qui recevait Son témoignage mettait son sceau que Dieu est véritable. Il ne faut pas abandonner (hélas!
trop de docteurs humains 'ont abandonnée) cette présence du Saint Esprit dans I'Eglise, qui produit
I'inspiration religieuse, c’est-a-dire I'’énergie qui agit dans les chrétiens en puissance et en bénédiction, sans les
constituer eux-mémes en autorité. Il ne faut pas abandonner non plus I'autorité de ce qui a été communiqué,
soit de bouche (si nous avions été présents pour en profiter), soit par des écrits inspirés par le Saint Esprit.

Remarquez aussi qu’il ne s’agit pas seulement de I'autorité apostolique, mais de I'autorité de la Parole de
Dieu. Un prophéte, qui parlait par inspiration, et qui pouvait dire : «le Saint Esprit dit : Séparez-moi Barnabas et
Saul » [Act. 13, 2] gvait la méme autorité en cela que Paul ou Barnabas. Il n’était que la bouche de Dieu, comme
ce que Paul et Barnabas disaient par la méme inspiration, était la parole de Dieu. C’est pourquoi, alléguer que
les évangiles ne sont pas écrits par des apétres, n’a aucune valeur. Si un apbtre avait écrit sans étre inspiré,
son écrit n'aurait pas plus valu que celui d’un homme pieux. Si le plus petit dans I'Eglise a été employé par
I'Esprit, son écrit a l'autorité¢ de la Parole de Dieu. La valeur infinie de I'Ecriture ne provient pas de la
personnalité subordonnée de ses auteurs humains, en aucun cas, mais de son divin auteur.



Les deux évangiles qui n’ont pas été écrits par des apbtres n’en sont pas, pour cela, moins parfaits dans la
maniere dont ils nous présentent Dieu manifesté en chair, selon I'aspect particulier que I'Esprit Saint avait en
vue. L’instrument employé pour nous donner I'histoire de notre Sauveur est sans importance; le seul point
essentiel est celui-ci : « Christ nous est-Il fidelement présenté, comme Dieu voulait Le présenter ? ».

On a surtout élevé des doutes sur I'épitre de Jude, la seconde épitre de Pierre et I’ Apocalypse. Examinons
brievement ces trois livres. Je trouve dans I'épitre de Pierre I'assertion qu’elle est écrite par lui. Un ton de
sainteté profonde et spirituelle, une dignité de conviction qui ne porte aucune apparence d’imposture, ce qui
aurait lieu pourtant si elle n’était pas I'épitre de I'apétre Pierre. J’y trouve des allusions minutieuses a ce qui est
arrivé a I'apbtre, dont le récit se trouve ailleurs et qui ne seraient pas suggérées a un imposteur. Aucun écart
quant a la doctrine divine. La solennité et I'autorité qui ne se trouvent nulle part que dans les écrits inspirés. Une
application directe a 'dme, de la part de Dieu, de I'autorité des choses écrites, qui est la caractéristique de
l'inspiration. On y discerne un emploi de la Parole qui a un caractére divin, ainsi que des faits de la vie de
Christ; une connaissance et un emploi des grands principes de la vérité divine, qui sont d’'une originalité
incontestable, et en méme temps d’une force divine qui se lie a toute la Bible ; une absence d’amplification qui
n’est que dans la Bible, et qui tient a la conscience d’autorité avec laquelle parlait celui qui était inspiré ; ou qui
était plutot la conséquence naturelle de la divine autorité de Celui qui parlait. Ceux qui ont lu I'épitre de
Barnabas, que certains rationalistes voudraient comparer a celle de Pierre, sauront juger de la différence, et du
discernement de ceux qui ont pu la mettre au rang de celle de I'ap6tre. Au reste, il n’est guere douteux que
cette épitre, dite de Barnabas, ne soit une imposture, bien gu’elle soit contemporaine de ce dernier. On n'a qu’a
lire les épitres des péres dits apostoliques, pour voir que Dieu a gardé le témoignage de Sa Parole par la
contre-épreuve de la futilité des écrits des compagnons mémes des apétres. On ne trouverait guere,
aujourd’hui, autant de non-sens dans les livres religieux faits pour des enfants. Nous avons une épitre de
Clément, assez bonne et aimable, écrite pour faire la paix a Corinthe, mais elle est la seule supportable, et
cependant aussi loin du Nouveau Testament que, sans doute, I’humilité de I'auteur de la lettre aurait voulu la
placer.

On accuse I'épitre de Jude de faire usage de fables et de livres apocryphes. Ou en est la preuve ? L’épitre,
en général, est une profonde et admirable instruction sur les caracteres de I'apostasie prédite en d’autres
passages de la Parole; cette instruction fournit des éléments qui, tout en se liant avec le reste de la Parole, ne
se trouvent nulle part ailleurs. Elle renferme des principes profonds de vérité éternelle et divine, et trace avec
une étonnante clarté, en quelques mots, la progression morale de I'apostasie de ’'homme, aussi bien que ses
commencements historiques dans I'Eglise, commencements confirmés doctrinalement, auxquels il est fait
allusion en d’autres passages du Nouveau Testament. Elle porte les mémes marques d’inspiration et d’autorité
divine que j’ai signalées en Pierre ; le méme contraste aussi, avec ce que nous savons étre humain. Mais elle
contient des fables, dit-on. Lesquelles ? Est-ce la chute des anges ? Le Seigneur méme assure que Satan est
un étre déchu. Nous savons, par Pierre, qu’il y a des anges réservés pour le jugement![2 Pier. 2, 4] | g témérité de
la science appelle fable tout ce qui est au-dessus de sa portée. Je crois Jude et Pierre appuyés, si cela était
nécessaire, par d’autres passages. Toute révélation est une fable pour celui qui ne croit pas. — Peut-étre est-
ce Michel combattant avec le diable ? Mais ceci, comme principe scripturaire, est reconnu non seulement dans
I’Apocalypse et 2 Pierre, mais aussi dans le livre de Daniel (10, 20, 21) que le Seigneur a cité. Le méme
passage fait voir que Michel s’intéresse spécialement a Israél; il est appelé leur «prince ». Nous trouvons la
méme chose en Daniel 12, 1, chapitre dont une partie est spécialement signalée comme digne d’attention, par
le Seigneur Jésus. Ce chapitre déclare aussi que Micaél est l'instrument de Dieu en faveur d’lsraél. On
comprend facilement I'usage que les Israélites auraient fait du corps de Moise, comme ils ont fait pendant des



siécles du serpent d’airain. Nous savons aussi que I'Eternel I'a enseveli[Peut. 34, 6] prenant soin que personne
n’edt connaissance de I’endroit ou Il le mettait. N’emploie-t-1l pas les anges dans Son service, pour ces choses,
et Micaél en particulier, pour Israél, et contre Satan qui s’oppose a ce service en faveur de ce peuple ? De sorte
gu’il n’y a pas un élément de ce qui est dit en Jude qui ne soit appuyé en principe par le témoignage de la
Parole de Dieu en général. Qu’il ait été donné a Jude d’ajouter un seul fait a tout cela, ne présente aucune
difficulté a celui qui est imbu de la Parole. Il y a, au contraire, beaucoup de solennité dans I’enseignement. Rien
de ces détails curieux et oiseux qui se trouvent dans les fables des livres apocryphes. Mais il y a ce qui jette
une grande clarté sur ce monde de providence invisible, que, par une foule de passages, nous savons exister,
et dont le rideau sera tiré quand nous connaitrons comme nous sommes connusl! Cor. 13, 12] " Sj je raisonne
ainsi, ce n’est pas que je doute de l'inspiration de Jude; non, car son épitre a toute 'empreinte de I'amour, de
la sainteté et de l'autorité de Dieu, et sa place évidente dans I'ensemble des livres du Nouveau Testament. Je
montre, non la certitude de ce que Jude dit par inspiration, mais la Iégéreté des objections que I'on oppose a
cette épitre.

Quant a I'accusation de tirer des choses des livres apocryphes, quelle en est la preuve ? Voici a quoi (je le
suppose) on fait allusion. La prophétie d’Enoch se trouve dans un livre apocryphe, portant le nom d’Enoch, qui
a été publié en Angleterre il y a quelques années, et qui existe dans la langue éthiopienne. Mais il n’y a pas la
moindre trace de preuve que Jude I'ait tirée de ce livre éthiopien. Que I'auteur de ce prétendu livre d’Enoch ait
eu connaissance de cette méme prophétie, cela n’a rien d’extraordinaire. La prophétie elle-méme est confirmée
par une foule de passages de I’Ancien et du Nouveau Testament. La vérité divine en est démontrée par des
passages sans nombre et sous toutes les formes. Est-ce une preuve de ne pas étre dirigé de Dieu, que de
conserver ce qui est certainement vrai et rien d’autre, tandis que celui qui compose le livre reconnu pour étre
une imposture y ajoute une masse de crudités ? N’est-ce pas plutdt une preuve du contraire, si preuve est
nécessaire ? Jude nous donne une prophétie qui est vraie, et rien que cela. Un homme qui en a connaissance
emploie le crédit de cette vérité pour y attacher une masse d’erreurs ; on emploie cela comme une preuve que
le premier n’a pas été dirigé de Dieu, et qu’il a di tirer la prophétie vraie de celui qui en a fait un si mauvais
usage. Et on appelle cela raisonner, et sagesse, et savoir! Pour le chrétien la préservation de cette prophétie
est d’'un touchant intérét. En ajoutant le fait, & une vérité enseignée ailleurs, qu’Enoch I'a prononcée
prophétiguement, nous avons le témoignage, qu’avant le déluge méme, ’'homme de Dieu qui marchait avec
Lui, qui a été retiré du monde comme I'Eglise le sera plus tard, a annoncé, déja a cette époque-Ia, le jugement
du monde qu’il quittait[4].

« Toutes les voies de Dieu lui sont connues depuis la fondation du monde » [Act 15, 18], Ses desseins sont
arrétés d’avance, quelles que soient Sa patience et Ses voies de support et de jugement avec ’homme, avant
d’arriver a 'accomplissement de Ses desseins.

Enfin, dire que ce passage a été tiré d’un livre apocryphe, c’est une assertion dénuée de tout fondement. La
date du livre apocryphe d’Enoch est controversée. Cette question devrait étre résolue, avant qu’on ait une
raison quelconque pour alléguer que Jude lui a emprunté sa prophétie. En examinant la question, j’ai acquis la
conviction absolue que tel n’a pas été le cas.

Considérons maintenant I’Apocalypse. Ce livre, au fond, n’est rejeté que parce qu’il n’est pas compris.
L’ignorance s’arroge les fonctions d’un juge et décide avec la témérité qui lui est naturelle. Le style de
I’Apocalypse est obscur, en effet, pour celui qui n’est pas familiarisé avec la Parole ; et le contenu offre la méme
difficulté parce qu'il traite de sujets qui tendent a le rendre obscur. Cependant il n’y a pas un livre du Nouveau
Testament dont la date et I'auteur soient constatés par des témoignages plus précis, plus anciens et plus



compétents : pas un qui ait agi d’'une maniére plus sainte et plus solennelle sur la conscience des vrais
chrétiens, qui se lie d’'une maniére plus admirable a toute la structure du Nouveau Testament, en complétant
tout I'édifice ; et dont, a cet égard, I'absence serait plus sensible ; pas un qui se lie autant a I’Ancien Testament,
par les révélations qu’il développe en empruntant les figures qu’emploient les prophétes, tout en y mettant la
différence qui était nécessaire pour le Nouveau Testament.

Cette maniéere d’employer I’Ancien Testament forme la plus parfaite liaison entre les choses célestes et les
terrestres, liaison constatée par la doctrine positive du Nouveau Testament. Elle rend l'intelligence du langage
symbolique plus facile et le but du livre plus évident. Il n’y a guére un point, depuis le premier chapitre de la
Genese, avec lequel I'’Apocalypse ne se lie sans effort, et d’'une maniere entiérement au-dessus de tout art
humain. C’est un livre qui montre 'empreinte, I'essor et la perfection des pensées divines, précisément dans
ces représentations et ces symboles ou ’homme a voulu, en dehors de la Bible, emprunter quelque chose a
Dieu pour donner un caractere plus élevé aux créations idolatres de son propre coeur. La création, les Juifs,
I’lhomme, sa puissance dans le monde, I'ceuvre de Satan, celle de Christ dans ses résultats glorieux pour lui et
pour la terre, I'Eglise, I'état des saints, dans leurs relations avec Dieu et avec la terre; le gouvernement et la
patience de Dieu; les anges — tous ces sujets sont traités, placés dans leurs relations les uns avec les autres
et avec I'Eternel, sans que le livre manque cependant, en quoi que ce soit, & une seule doctrine révélée dans la
Parole ; n’en copiant pas les doctrines, mais les exprimant en de nouvelles formes, et dans des circonstances
toutes nouvelles qui jettent sur les anciennes de nouvelles clartés et en regoivent a leur tour.

Admirable terminaison d’un volume tel que le livre divin! On comprend qu’un livre qui, comme la Bible,
donne toutes les voies de Dieu depuis la création, jusqu’a la rentrée de cette création (longtemps rebelle et
misérable, mais maintenant rachetée), dans I'ordre et la bénédiction ou la plénitude de la grace divine la place
en slreté, en ne laissant dehors que ce qui est incompatible avec la bénédiction elle-méme; on comprend
gu’un livre qui révele le Fils éternel de Dieu, qui était avant la création, au milieu de toute cette scéne, pour en
tirer la gloire de Son Pére et un ordre plus admirable que celui qui était perdu; on comprend, dis-je, qu’un tel
livre ne se termine pas sans résumer tous les fils de ce merveilleux procédé divin, dans des résultats qui
introduisent (lorsque I'ceuvre du Fils est amenée a sa perfection et toutes choses assujetties) le regne complet
et parfait du Dieu éternel ; la bénédiction du Dieu qui s’est fait connaitre en Jésus. — Voila ce que I’Apocalypse
nous présente.

Qui est-ce qui (pour descendre dans quelques détails d’'une autre partie de ce livre), en choisissant sept
églises (nombre qui, a lui seul, suggere un ensemble parfait), aurait pu nous donner, en deux courts chapitres,
toutes les positions morales dans lesquelles I'Eglise (et méme chaque individu qui a des oreilles pour écouter)
peut se trouver engagée depuis le commencement a la fin de sa carriere ? Qui est-ce qui aurait pu avec cela
nous donner la révélation la plus précieuse des bénédictions célestes, adaptées comme encouragement
spécial aux difficultés de chacune de ces positions respectivement, et en méme temps, des révélations de la
gloire diverse et variée de la personne du Fils de Dieu, gloire qui rayonne sur toutes les parties du sujet avec
une clarté pénétrante, et cela avec des détails propres a faire la force de ceux qui se trouvent dans les positions
dont ces chapitres traitent ? C’est ce que font les chapitres 2 et 3 de I’Apocalypse. — On comprend aussi que
lorsque les communications inspirées, faites a I'Eglise, prenaient fin; lorsque ceux qui veillaient, de la part de
Dieu, s’en allaient, et que le mal, comme toute la Parole le témoigne, devait entrer a grands flots ; on comprend,
dis-je, que I'Esprit de Dieu ait ainsi laissé a I'Eglise, aux fidéles qui en ont besoin, un résumé moral qui pat
répondre a leurs besoins dans les ténebres morales qui devaient les envelopper ; résumé qui, si Dieu réveillait
les siens, expliquerait le cours des événements qui avaient eu lieu pendant ce temps de ténebres, et ferait voir
que si I'Eglise dormait, rien n’était arrivé sans Dieu; — un résumé qui fournirait aussi un avertissement du



jugement qui tombera sur I'Eglise professante (résultat de cet abandon de Dieu et de Sa lumiére), et fraiera le
chemin a Ses voies envers le monde. Ce jugement terrible suit la réjection et la corruption de la derniere et de
la plus miséricordieuse manifestation de Dieu a ’'homme. Le déploiement final de l'iniquité de ce qui professe
étre 'Eglise, ne laissera lieu qu’au jugement, et lorsque le jugement sera exécuté, ce dernier livre de I'Ecriture
nous dit que la justice sera établie dans le monde, par la puissance divine.

On comprend qu’un tel livre puisse clore les révélations de Dieu. Le rationalisme n’y voit que des
spéculations historiques ! Qu’il y ait des choses difficiles a comprendre dans une telle révélation, cela n’est pas
étonnant. Il est vrai que son langage est figuré, mais il est plein d’instruction morale pour celui qui est spirituel.
Dieu voulait que ce livre fat une lumiere pour Son peuple, car une bénédiction spéciale y est attachée pour ceux
qui le gardent (chap. 1, 3). Ce n’est qu’a mesure que I'Eglise se réveille, qu’elle prend sa place en s’humiliant,
et qu’elle comprend sa propre relation avec Dieu, qu’elle entre aussi dans I'intelligence divine de ce riche dépét
de tout ce qui éclaire sa position extérieure, et qu'elle comprend la maniere dont Dieu reprendra le
gouvernement du monde pour le placer dans les mains du Premier-né devant lequel tout genou devra se
ployer [Phil. 2, 10]. Le rationalisme préfere I’homme a Dieu; au moins il préfére I'entendre, et c’est vraiment le
préférer. On criera a la calomnie; j'en suis content, car au moins cela montre que la conscience sent que, Si
cela est vrai, c’est une horreur; et qu’un systeme qui a cela pour racine et pour principe se condamne lui-
méme. Eh bien, je le répete, le rationalisme préfére ’'nomme a Dieu, et il 'avoue. — La Bible n’est plus pour lui
la Parole de Dieu. La raison humaine prononce sur elle, sur sa vérité, sur sa valeur morale ; mais il est évident
que si elle était reconnue pour la Parole de Dieu on ne pourrait, on n’oserait faire une telle chose. Il est
également certain que le rationaliste juge ainsi de la Bible et préfere se fier a sa propre raison, que de
reconnaitre une autorité divine, dans quelque livre que ce soit. Un auteur qui a récemment exposé cette
doctrine, s’exprime ainsi : « La Bible n’est plus la Parole de Dieu, et je ne sais pas quel dommage il y a pour la
piété, d’échanger la lettre d’'un code contre les vivants produits de I'individualité apostolique, une autorité contre
une histoire, et pour dire toute ma pensée, une ventriloquie cabalistique contre le noble accent de la voix
humaine». — Si ce n’est pas préférer les communications de ’'homme a celles de Dieu, qu’est-ce donc que
cela ? L'inspiration qui fait de ’'homme la bouche et la voix de Dieu, est « une ventriloquie cabalistique » !

L’auteur préfére la voix humaine, elle est plus noble pour lui. Pauvres rationalistes | admirateurs d’eux-
mémes, pour lesquels la voix de Dieu trop clairement entendue est une frayeur de mort, un son inconnu qui fait
trop voir ce qu’ils sont! Mais écoutez-la, méme vous docteurs humains, tentés par Satan a explorer le bien et le
mal tout seuls; écoutez-la, vous trouverez que c’est une voix de grace qui saura vous restaurer si elle vous
convainc, et couvrir votre nudité morale de la perfection et de la gloire du second Adam, du Fils de Dieu.

On prétend (c’est une des formes que prend I'erreur dans ces dernieres années) que rejeter 'inspiration de
la Bible et son autorité sur les croyants, permet au Saint Esprit de reprendre Sa vraie place. Que I'Eglise ait
méconnu d’une maniére affigeante la présence et l'autorité du Saint Esprit demeurant en elle, c’est ce que je
reconnais pleinement. Mais je ne comprends pas comment le rejet de I'autorité de ce que le Saint Esprit a déja
dit, reléve cette autorité. Il me semble que c’est plutdt ouvrir la porte a des prétentions humaines et a des ruses
sataniques. J’ai vu ce dernier effet produit par cette méme cause, et, dans les écrits qui recommandent ce
systéeme, on se trouve livré a des prétentions humaines, sous I'apparence spécieuse d’'une plus grande
spiritualité. — « Au lieu de I'autorité de la Parole », dit le méme auteur que nous venons de citer, « nous aurons
la parole de l'autorité; au lieu de renvoyer le pauvre prosélyte aux articles d’'un code, aux formules d’une
dogmatique » (C’est ce que je ne veux pas plus que I'auteur en question), «ou aux feuilles de je ne sais quels
mystérieux oracles! nous le renverrons a tous les grands prophetes de tous les temps, a I'enseignement vivant
de I'Eglise, a la Parole de Dieu personnifiée dans ses serviteurs, a I'Esprit et & Ses manifestations, en un mot,



au contact immeédiat du coeur avec la vérité ». — Comment mon coeur est plus en contact immédiat avec la
vérité, en écoutant «la voix humaine », qu’en écoutant les « paroles enseignées par le Saint Esprit», on a de la
peine a le comprendre. « Les manifestations de I'Esprit », s'il ne s’agit que de I'exercice des dons spirituels pour
I'édification de I'Eglise, et de I'énergie de I'Esprit manifesté dans ces dons, jaccepte : mais j'engage le fidéle a
bien se mettre sur ses gardes contre de fausses prétentions a ces «manifestations». J’en ai vu, et j'y ai vu
clairement I’ennemi, la puissance évidente et démonstrative de Satan. — Tout esprit n’est pas I'Esprit de Dieu,
et Satan se déguise en ange de lumiére[2 Cor. 11, 14] Ces « manifestations », accompagnées du rejet de la
Parole et de son autorité directe sur I’'dme, sont de I'ennemi des ames. C’est le cas des Irvingiens, etily en a eu
d’autres. Il est probable que I'ennemi prépare des entreprises plus hardies encore en ce genre, si Dieu ne
I'arréte pas. Je ne crois pas que I'Eglise en général reconnaisse assez le Saint Esprit pour avoir de la vraie
force contre des prétentions pareilles. Et, ce n’est pas en abandonnant la Parole, que I’'Esprit nous a donnée,
gue nous trouverons cette force.

Remarquez bien que vous étes appelés a abandonner ce que l'auteur cité appelle : «je ne sais quels
mystérieux oracles », mais qu’Etienne appelle «des oracles vivants»IAct. 7, 38] et Paul, «les oracles de
Dieu»[Rom. 3, 2] (et faites-y attention, «les oracles vivants » sont la lettre de I'Ecriture), pour vous livrer «a tous
les grands prophétes de tous les temps », c’est-a-dire a tous les vagabondages de I'esprit humain, sans Dieu,
peut-étre sous I'influence de I'ennemi, et pour étre ballottés sur la mer agitée de I'incertitude, sans carte et sans
boussole, car, dit 'auteur, il N’y a pas de Parole de Dieu, mais, «le noble accent de la voix humaine », et «une
parole d’autorité»! Que ce soit un individu, ou un corps, qui assume cette autorité, il nous faut nous
abandonner a la conduite de ’'homme et non pas a celle de Dieu !

Le mal que ce systeme attaque, je le reconnais. C’est une des ruses les plus ordinaires de I'ennemi,
lorsqu’un mal vieillit et perd son influence sur I'esprit de ’lhomme, de I'attaquer, pour fonder un autre mal plus
en rapport avec I'état des esprits. Ainsi I'idolatrie romaine a été attaquée par l'incrédulité moqueuse, aussitot
gu’elle a été ébranlée par le christianisme. Le rationalisme moderne suit la méme voie; il attaque cette théologie
dogmatique sans vie, qui se sert du nom de Dieu pour mettre des menottes, non sur ’homme, mais sur I'Esprit
de Dieu. Mais en faisant cela, au lieu de nous ramener a I'autorité de Dieu, il releve celle de ’'nomme ; au lieu de
rendre la liberté et Ses droits a I'Esprit, il nous livre a I'esprit de ’lhomme en publiant son incrédulité a I'égard de
la Parole, et en minant tant qu’il peut tout ce qui est certainement de Dieu. Cela une fois 6t€, et alors qu’il n’y a
plus d’autorité, c’est-a-dire d’autorité de Dieu, seul moyen de la vraie liberté de 'homme, qu’il n'y a plus
d’autorité que celle de celui qui parle, ou de I'Eglise, qui est-ce qui sera libre? On allégue que la foi en la
personne du Sauveur demeurera ; c’est, en effet, le centre et la force du christianisme, mais je ne sais pas trop
ce que sera la foi, et a quel Sauveur elle s’adressera, si la Parole de Dieu nous est 6tée.

Ce systeme parle aussi du Saint Esprit. Je reconnais de plein coeur la maniere dont on a contristé et oublié
le précieux Consolateur envoyé d’en haut; mais ceux qui nient I'autorité de la Parole écrite, entendent par
«'Esprit» quelque chose de mystique, de vague, qui ne répond nullement a ce que l'inspiration dit du
Consolateur, dont I'ceuvre est de glorifier le Sauveur. C’est une espéce de principe qui forme une communauté ;
non pas le révélateur de Christ et la puissance d’une personne divine dans I'Eglise.

Le Saint Esprit est la source de force, de puissance et d’intelligence dans I'Eglise et dans le chrétien ; mais
séparer la notion du Saint Esprit de I'inspiration et de l'autorité de la Parole écrite, c’est s’abandonner aux
imaginations de son propre esprit, ou a une autorité purement humaine, quelles que soient les prétentions de
cette derniére, ou la forme ecclésiastique dont elle se puisse revétir. C’est I'autorité, et non pas la vérité, qui est
établie. La Parole de Dieu est I'autorité de la vérité et de Celui qui la révele.



Il'y a un point important que je n’ai pas développé, et sur lequel je désire ajouter quelgues mots. C’est
lautorité de la Parole, indépendamment de l'effet qu’elle produit dans le coeur. Je puis étre amené a
reconnaitre 'autorité de la Parole de Dieu par I'effet qu’elle produit sur moi; mais il est évident que ce n’est pas
cet effet qui lui communique son autorité. Si la Parole produit cet effet, c’est qu’elle posséde I'autorité que je
suis amené a reconnaitre, avant méme que je l'aie recue. Je la reconnais, parce gu’elle existe. Si Christ a
prononceé les paroles de Dieu, Ses paroles avaient de 'autorité quelle que fat I'incrédulité de Son auditoire :
c’est-a-dire, elles avaient une autorité intrinséque. Elles ne I'ont pas perdue en étant écrites. Le Seigneur place
« les écrits» en premiére ligne, comme moyen de communication. Si I'apdtre nous a fait connaitre la volonté de
Dieu, avec «des paroles enseignées par le Saint Esprit», les révélations qu’il a regues et qu’il a ainsi
communiquées, ont une autorité divine sur la conscience, lors méme qu’elles seraient rejetées par ’lhomme.
L’autorité de la Parole est indépendante de sa réception par celui qui I'écoute ; ce n’est pas /ui qui en jugera,

sauf a ses propres périls : «Les paroles que je vous ai dites seront celles qui vous jugeront au dernier
jour »[Jean 12, 48],

Nous ne discutons pas ici I'authenticité du témoignage, mais son autorité, en le supposant authentique. —
QOu git cette autorité ? — Supposons que deux personnes lisent un livre de la Bible : le cceur de I'une est touché
et convaincu de l'autorité divine de ce qu’elle lit; I'autre reste incrédule. Est-ce que I'autorité de la Parole
dépend de la foi du croyant, ou est-elle la méme pour les deux personnes, tout en étant méconnue par celle qui
ne croit pas ? Il est évident, ou que celle qui croit s’est trompée, ou, si elle a raison, I'autorité du livre, tout en
étant méconnue par I'incrédule, est aussi grande pour lui que pour la personne qui s’y soumet. Donc I'autorité
réside dans la Parole méme, indépendamment de I'effet produit par elle, ou du jugement que ’homme en porte.
Elle a une autorité intrinséque. C’est le jugement du dernier jour qui le démontrera : « Les paroles que je vous ai
dites vous jugeront au dernier jour ». Il ne peut en étre autrement de la Parole de Dieu, mais il est important de
constater clairement ce principe.

La Parole elle-méme I'établit : « Tu leur prononceras donc mes paroles, soit qu’ils écoutent, ou gu’ils n’en
fassent rien ; car ils ne sont que rébellion » (Ez. 2, 7 ; comp. 1 Jean 2, 11-27). — « Celui qui croit au Fils de Dieu,
a le témoignage au-dedans de lui-méme »[1 Jean 5, 10], — Voila la puissance intérieure du témoignage. « Mais
celui qui ne croit pas Dieu, I'a fait menteur ». — Voila la culpabilité de celui qui ne croit pas. L’autorité de tout
témoignage de Dieu est donc indépendante du jugement que ’homme peut porter sur ce témoignage. C’est le
témoignage qui le jugera.

L’autorité intrinséque du témoignage des Ecritures est donc clairement constatée; c’est une autorité
indépendante de la réception du témoignage par celui qui I'entend, et tellement indépendante, que la Parole
jugera celui qui ne lui obéit pas. Cela nous montre que Dieu I'a accompagnée d’'une évidence morale assez
grande, pour rendre coupable celui qui ne recgoit pas le témoignage, et qui fait Dieu menteur. Toutefois c’est la
grace de Dieu seule, qui peut vaincre la résistance morale du cceur de ’homme, incrédule de nature et de
volonté, lorsqu’il s’agit de Dieu, et rempli de crédulité lorsqu’il s’agit de I’'hnomme.

[l'y a un autre point que je n’ai fait qu’effleurer, et que je désire mettre en évidence un peu plus clairement.
Plusieurs circonstances témoignent que les récits des évangiles n'ont pas seulement des hommes pour
auteurs, mais le Saint Esprit. Jean était un des trois apbtres qui ont accompagné Jésus dans le jardin de
Gethsémané, tout prés de I'endroit de Son agonie : il n’en dit pas un mot. Rien de plus touchant et de plus
solennel que I'agonie du Sauveur, et bien certainement Jean ne I'a pas oubliée, car il se rappelle bien d’autres
circonstances qui ne se trouvent pas dans les autres évangiles ; par exemple, que les gens qui vinrent prendre
Jésus reculérent et tombérent par terrel18. 6l. Jean a aussi accompagné Jésus jusqu’a la croix, mais il ne dit



pas un mot sur le fait qu’ll a été abandonné de Dieu, tandis qu’il raconte une foule de circonstances qui
montrent que le Sauveur était aussi calme qu’il nous L’avait fait voir dans le jardin. Un homme, écrivant
I'histoire des souffrances du Sauveur, n’aurait pas manqué de raconter des choses si profondément
intéressantes, dont il avait été le témoin oculaire. Matthieu, apétre aussi, aurait raconté l'incident remarquable
qui s’est passe dans le jardin de Gethsémané, dont il fut témoin oculaire, savoir que toute la bande est tombée
par terre, mais il n’en dit rien, tandis qu’il raconte I'agonie de Jésus et Sa priere, quoiqu’il ne f(t pas I'un des
trois qui accompagnerent Jésus dans ce moment-la. Or, si 'on examine ces évangiles, on trouve que cette
maniere de faire, inexplicable si la Parole n’est pas inspirée, est parfaitement claire et intelligible si les
évangiles sont inspirés. Un seul et méme auteur les a écrits. Le Saint Esprit, dont I'ceuvre est de prendre les
choses de Christ et de les communiquer, nous fournit en Jean, les circonstances de I'histoire de Jésus,
propres a faire ressortir la gloire de Sa personne comme Fils de Dieu — la gloire de Celui qui s'offre Lui-méme
a Dieu pour nous ; et en Matthieu, ce qui est nécessaire pour faire connaitre le Messie souffrant. Il en résulte,
non seulement une harmonie entre les parties de chaque évangile, mais aussi de tous les évangiles entre eux,
qui produit un ensemble complet et qui montre le dessein et 'ceuvre d’un seul et méme auteur. Ce principe
s’applique a tout le contenu des quatre évangiles. J’ai appelé I'attention du lecteur sur le jardin de Gethsémané
et sur la croix, comme étant des exemples frappants. Une personne bien versée dans les évangiles, et ayant de
I'intelligence spirituelle, saurait dire par la maniére dont un sujet est présenté, quel est I'évangile ou tel passage
doit se trouver. Comparez la liaison de la fin de Matthieu 21 et la parabole du commencement du 22 ; la maniere
dont la parabole analogue en Luc 14, 16 est introduite, et celle des vignerons, Luc 20 : I'on trouvera que le
contenu, la forme, les diversités de ces paraboles, se rapportent avec une perfection admirable au dessein de
chaque évangile : En Matthieu, le rejet de Christ en rapport avec les relations du Messie avec les Juifs ; dans
Luc, 'ordre moral des faits et les voies d’'un Dieu de gréce, fondées sur la base plus large, plus morale et moins
officielle, du caractére de Fils de ’'homme. On peut voir la méme chose en comparant Matthieu 24 et Luc 21.

Il'y a un autre témoignage de l'inspiration, dont le caractere tout particulier mérite d’attirer I'attention du
lecteur. Il s’applique spécialement a I’Ancien Testament, mais il fait ressortir la différence entre I'inspiration de
I’Ancien Testament et celle du Nouveau d’'une maniére tres claire : Les prophétes ne comprenaient pas leurs
propres prophéties, et les étudiaient comme nous pouvons le faire nous-mémes. Nous lisons (1 Pier. 1, 11) :
« Recherchant soigneusement quand, et en quel temps I'Esprit de Christ qui était en eux, rendant par avance
témoignage, déclarait les souffrances qui devaient arriver a Christ, et les gloires qui les devaient suivre. Et il leur
fut révélé que ce n’était pas pour eux-mémes, mais pour nous, etc. ». lls étudiaient ce que le Saint Esprit avait
dit par eux-mémes. Leur inspiration était tellement absolue et indépendante de I'action de leur propre esprit,
gu’ils recherchaient la portée de ce qu’ils disaient, comme lI'un de nous pourrait le faire. Ce n’est pas la
précisément le caractere de l'inspiration du Nouveau Testament; mais elle n’en est pas moins réelle. Elle est
signalée dans les mots qui suivent, dans le passage cité : «lesquelles vous sont maintenant annoncées par
ceux qui vous ont préché I'évangile, par le Saint Esprit envoyé du ciel ».

«Le Saint Esprit envoyé du ciel » conduit en toute vérité, et ainsi I'inspiration agit dans l'intelligence et par
I'intelligence ; mais elle n’en est pas moins I'inspiration. Au contraire, I'apbtre Paul préfére I'inspiration qui agit
par l'intelligence, a l'inspiration en apparence plus en dehors de I'homme (1 Cor. 14, 14-19). «Si je prie en
langue, mon esprit prie, mais mon intelligence est sans fruit ». Daniel 12, 8 nous donne un exemple de ce dont
parle Pierre. «Ce que j'ouis, mais je ne I'entendis point, et je dis : Mon seigneur quelle sera I'issue de ces
choses ? Et il dit : Va Daniel, car ces paroles sont closes et cachetées jusqu’au temps déterminé ».

Le lecteur se souviendra, que le passage que je cite est celui auquel le Seigneur Lui-méme renvoie Ses
disciples, pour qu’ils le comprennent[Matt. 24, 15] QOr, si le prophéte n’a pas compris la révélation qu’il a



communiquée, si les prophétes ont étudié leurs propres prophéties pour les comprendre, il est de toute
évidence que ces prophéties étaient le fruit dune inspiration directe et positive.

Je désire ajouter une considération qui tend a confirmer la vérité que je cherche a maintenir, et qui
s’applique a I'ensemble de toute la Bible. On dirige notre attention sur le fait que la Bible n’est pas un livre, mais
un recueil des productions de divers auteurs. C’est précisement sur ce fait que je fonde mon argument, mais en
ajoutant a la circonstance que ce Livre a été écrit par divers auteurs, celle-ci : qu’il a été écrit en des siécles
trés éloignés les uns des autres. Malgré cette grande diversité d’époques et d’auteurs, il y a une parfaite unité
de dessein et de doctrine, un ensemble de parties tellement liées entre elles, qui s’adaptent si parfaitement
I'une a l'autre, que I'ceuvre est évidemment celle d’'un seul Esprit, d’'une seule intelligence, dans un but
poursuivi depuis le commencement jusqu’a la fin, quelles que soient les époques de la composition des
diverses parties. Et cela nullement par une simple uniformité d’idées, car les promesses sont tout a fait
distinctes de la loi, et I'évangile de gréce, distinct de tous les deux. Néanmoins, les parties sont tellement
corrélatives, et forment un tout si harmonieux, que si I'on y fait tant soit peu attention, on ne peut manquer de
voir qu’une seule intelligence en est I'auteur. — Or, il N’y en a qu’une qui a traversé les siécles pendant
lesquels les divers livres de la Bible ont été écrits, savoir le Saint Esprit.

Prenez la Genese. Vous trouverez des doctrines, des promesses, des types qui sont d’un accord parfait
avec ce qui se trouve plus développé dans le Nouveau Testament; des événements qui, dans ce livre, ne sont
que des histoires racontées avec la plus grande simplicité, mais de maniére a fournir le tableau le plus parfait
de ce qui devait arriver des siecles plus tard. Des sentiments naturels a la piété, historiquement parlant, sont
racontés de maniére a avoir une signification qui, lorsque nous en avons la clef, projette sa lumiére sur les
doctrines les plus précieuses du Nouveau Testament, et sur les événements prophétiques les plus
remarquables. — Prenez I'Exode, vous trouverez la méme chose. Tout est fait selon le modele présenté a
Moise sur la montagne ; tout fournit I'explication la plus claire que nous possédions des voies de Dieu en Christ.
En méme temps la loi est donnée, loi qui N’est pas imitée dans I'’évangile (lequel ne renferme pas une copie ou
un arrangement humain), mais qui se lie a cet évangile, de maniéere a rendre leur séparation impossible, et a
donner a 'autorité de cette révélation, un caractére divin et absolu. Sans cela, Christ serait mort pour subir les
conséquences d’une institution a moitié humaine, car Il a porté la malédiction de la loi. Faites-y bien attention :
— c’était «la malédiction de la loi » [Gal- 3, 13] révélée a ’hnomme, et dont Il avait dit : qu’un seul iota ni un trait de
lettre ne passerait pas, jusqu’a ce que tout fit accompliMatt. 5, 18] Et de plus, ce n’est pas en raisonnant avec
les Juifs, sur leur propres principes, qu’ll 'a dit, mais en enseignant Ses disciples d’apres Sa parfaite sagesse
a Lui, et en exposant solennellement les principes de Son royaume. — Prenez le Lévitique. Les détails des
sacrifices nous fournissent une lumiere, qui jette sur I'ceuvre de Christ des rayons de clarté que rien ne saurait
remplacer, et nous donnent la clef de tous les mouvements du coeur de ’homme, et la réponse a tous ses
besoins, tels gu’ils se trouvent méme chez les paiens. Ces détails préfigurent I'ceuvre de Christ sous tous ses
aspects, ainsi que cela est doctrinalement exposé dans le Nouveau Testament, soit par le Seigneur, soit par
Ses apbtres, et cependant, pour l'auteur inspiré, c’étaient des ordonnances judaiques. — Prenez les
Nombres, histoire de la marche du peuple de Dieu a travers le désert. « Toutes ces choses, dit 'apbtre, leur
arriverent comme types, et elles ont été écrites pour nous servir d’avertissement, a nous que les fins des siecles
ont atteints » [1 Cor. 10, 11]_ Qui est-ce qui les a écrites pour nous ? Certes ce n’est pas Moise, quoiqu’il en ait été
I'instrument humain. C’est Celui qui connait la fin dés le commencement|[Es. 46, 101 et qui dispose de tout selon
Son bon plaisir.

Tous les événements de la vie chrétienne sont déposés, dans ces oracles, d’'une maniére si compléte, que
I'ap6tre peut nous dire qu’ils « peuvent nous rendre sages a salut, par la foi qui est dans le Christ Jésus » [2 Tim.



3,15]

D’un autre cété, le Nouveau Testament est loin de répéter seulement le contenu de I’Ancien, ou d’annuler
son autorité. Il introduit une lumiére toute nouvelle qui, tout en mettant de cété une foule de choses, dont
I'accomplissement 6te de la valeur, jette une clarté sur le contenu de I’Ancien Testament, qui seule, lui donne
sa vraie portée. Tout ceci s’applique a la loi morale, a la loi cérémonielle, a I'histoire des patriarches, a la
royauté de David et de Salomon, aux sentiments exprimés dans les Psaumes, ainsi qu’a d’autres sujets. —
N’est-ce pas un seul Esprit qui a fait tout cela ? Est-ce I'esprit de Moise ou de Paul ? Non, certainement non.
Faites aussi attention que tout cela se rapporte a Christ, et a toutes les gloires de Christ; gloires que Dieu seul
a connues, pour les révéler d’avance, et pour donner dans I'histoire, dans les ordonnances de Son peuple, et
dans ce qui est raconté du monde méme, précisément ce qui se rapporte au développement de tout ce qui
serait manifesté dans Son Fils Jésus. Ainsi, que dit Pierre (Act. 2) ? <« Hommes fréres, qu’il me soit permis de
vous dire avec liberté, touchant le patriarche David, et qu’il est mort, et qu’il a été enseveli, et que son sépulcre
est au milieu de nous jusqu'a ce jour. Etant donc un prophéte, il a dit de la résurrection de Christ, en la
prévoyant, qu’il n’a pas été laissé dans le hades, et que sa chair non plus n’a pas vu la corruption ».

Je ne pense pas parcourir ici tous les livres de la Bible, pour faire voir les preuves de cette unité de dessein,
manifestée dans une ceuvre faite par des instruments si différents et a des époques si éloignées, unité réalisée
dans I'accomplissement d’'une tache qui 6te toute idée de cette intention chez les personnes qui I'exécutaient.
Je ne me sers de cette considération, que comme confirmation de la doctrine que je maintiens ; mais pour celui
qui connait un peu la Parole de Dieu, cette preuve est d’'une évidence incontestable.

Je n’ajouterai plus qu’'un mot. En jugeant de I'inspiration par la précision du compte-rendu, on se trompe
entierement sur ce qu’on doit chercher. Le Saint Esprit ne cherche pas I'exactitude qu’on demanderait pour
reconnaitre qu’un homme a dit la vérité. Le Saint Esprit a toujours un but moral ou spirituel ; la révélation de
quelque principe éternel de vérité et de grace. Toute circonstance qui ne se rapporte pas a ce but est omise,
sans que I'Esprit s’occupe de I'exactitude, sous ce rapport-la. Mais I'exactitude morale n’en est que plus
grande, et le tableau présenté a la conscience beaucoup plus parfait. L’'introduction d’une chose nécessaire a
I'exactitude humaine, gaterait la perfection de I'ensemble, comme témoignage de Dieu. Dieu ne cherche pas a
amuser I'esprit de I’'homme par des histoires sans but, mais a enseigner son cceur par la vérité. Cela peut
rendre quelquefois un récit difficile a coordonner, comme récit; mais il y a deux moyens d’expliquer la source
des difficultés : I'ignorance de celui qui trouve une difficulté, ou I'impossibilité de la chose qui a fait naitre son
embarras. Or '’homme attribue volontiers a cette derniére cause, ce qui provient de la premiére. Celui qui
comprend le but du Saint Esprit dans ce qu’ll dit, saisit la perfection de la Parole, la ou I'esprit de ’'homme est
arrété par mille obstacles.

1. T Je dis : de la part de Dieu, parce que personne ne conteste la possibilité que ’'homme tombe dans I'erreur par sa
folie ou sa négligence.

2. T Ce qui est vrai sous ce rapport d’un apétre ou d’un écrivain sacré doit &tre également vrai des autres. Je ne pense
pas qu’on prétende que les communications faites par le moyen de Paul, soient d’'un autre caractére ou d’'une autre
nature que celles faites par la bouche de Pierre ou de Jean, ou d’un prophéte quelconque.

3. T L’épitre de Jude et la seconde épitre de Pierre offrent une différence morale profonde, dans les points mémes ou
elles se ressemblent. Pierre parle de 'iniquité dans ses rapports avec le gouvernement de Dieu ; Jude présente
I’'apostasie d’'un premier état.

4. T Le fait est, qu’en comparant le passage de Jude avec celui du «livre d’Enoch », on a la preuve que Jude ne I'a
pas emprunté a ce livre. Ces deux passages différent essentiellement quant a la doctrine et sont adaptés a leurs écrits
respectifs.



