L’'intercession de Christ

(Lisez I'épitre aux Hébreux et 1 Jean 2, 1 et 2)

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 2]

La doctrine de l'intercession de Christ semble entourée, dans I'esprit de beaucoup de chrétiens, d’une
certaine obscurité qu’il serait utile de chercher a dissiper. Les uns en effet, et c’est le plus grand nombre,
faussent cette doctrine en en faisant le moyen d’obtenir la justice et la paix, et affaiblissent ainsi le vrai
caractéere de la rédemption qu’ils paraissent ignorer ; les autres, comprenant que la rédemption est parfaite et
complete, suppriment I'intercession comme étant incompatible avec cette perfection qu’a leurs yeux elle affaiblit
ou renie.

Tous ces chrétiens sont dans I'erreur, et méconnaissent le vrai caractére de I'intercession de Christ. Cette
intercession, en effet, n’est pas le moyen d’obtenir la justice et la paix. En user a cette fin est funeste et nous
empéche de comprendre que nous sommes faits justice de Dieu en Christ. Il est également funeste de
supprimer l'intercession quand nous avons connu Christ comme notre justice parfaite : on fait ainsi de cette
justice une froide sécurité dans laquelle le cceur n’entre pour rien, et on détruit dans I'ame le profond et doux
sentiment du constant amour de Christ pour nous et de notre dépendance de I'exercice journalier de cet amour.

Le plus grand nombre des chrétiens, je viens de le dire, n’étant pas assurés de I'amour parfait de Dieu en
justice, vont a Christ pour obtenir de Lui qu’ll se charge de leur cause et intercéde auprés de Dieu pour eux,
afin de mettre toutes choses en régle. Sans qu’ils s’en rendent compte et qu’ils veuillent I'avouer, ils voient de
fait 'amour en Christ et le jugement en Dieu; et ils vont a Christ pour qu’ll émeuve Dieu a avoir compassion,
miséricorde et pardon. Il est trés naturel que nous passions par un tel état d’ame, particulierement avec
I'enseignement que nous entendons habituellement autour de nous : mais dans cet état, nous ne sommes pas
réellement dans notre position de chrétiens. L'amour de Dieu est la source de tous nos privileges et des
espérances de notre salut, et cet amour s’exerce pleinement en justice, a cause de I'ceuvre de Christ dans
laguelle Dieu a été glorifié. La grace regne par la justice (Rom. 5, 21) ; nous sommes la justice de Dieu en Christ
(2 Cor. 5, 21), nous n'avons pas a la chercher. Christ est notre justice, toujours et constamment. Cette justice
est aussi parfaite qu’elle est constante et perpétuelle, et aussi constante et perpétuelle qu’elle est parfaite. Dieu
a etée — |l est parfaitement glorifié a cet égard, et Son amour se répand librement et justement sur le chrétien
comme sur Christ Lui-méme. La position est une position ferme et établie devant Dieu, une position et une
relation qui ne changent pas. L’intercession de Christ est fondée sur elle. En parlant, un peu plus bas, de
I'épitre aux Hébreux, nous verrons jusqu’a quel point I'acte qui a complété ce fondement de notre place devant
Dieu a été I'acte du sacrificateur.

D’un autre coté, il est également vrai que nous sommes de pauvres, faibles créatures sur la terre, qui
faillissons souvent (Jacq. 3, 2). Notre place, notre seule place devant Dieu est dans la lumiére, comme Lui est
dans la lumierel? Jean 1, 7] par la justice divine dont j'ai parlé plus haut, et c’est l1a que nous sommes acceptés
dans cette justice; mais notre place actuelle est dans un monde de tentation, dans un corps qui n’est pas



racheté ; nous sommes des étres faibles et dépendants, sujets a faillir, vivant dans un monde ou nous avons
besoin de grdce — de miséricorde et de grace pour avoir du secours au temps opportun[Heb. 4, 16] | e
meilleures affections aussi sont éveillées et mises en jeu par nos besoins journaliers, par la confiance de
chaque jour et le sentiment journalier de la fidélité du Seigneur, non pas par le sentiment de notre sécurité,
quoique celui-ci soit le fondement et la base de I'autre, et qu’il lui soit nécessaire et provoque par lui-méme
'action de grace et la louange. Mais il est évident que la dépendance et tout ce qui s’y rattache n’est pas
provoquée et entretenue par le fait que nous sommes parfaits et parfaits a perpétuité. Si je perds le sentiment
que je suis ainsi parfait devant Dieu a perpétuité, mes craintes seront serviles, je ne regarderai a Christ que
pour ma sécurité, lorsque Dieu est un juste juge. Si je perds le sentiment de ma dépendance dans la faiblesse,
je suis satisfait de me savoir en sdreté ; c’est mon aspiration la plus haute, que je n’atteins méme jamais aprées
tout ; et les meilleures affections et les graces les plus excellentes restent endormies.

Considérons maintenant en quoi consiste réellement I'intercession, et quelle est la place qui lui appartient
dans le systéeme chrétien.

L’intercession de notre Seigneur revét deux caractéres différents : Christ est Sacrificateur devant Dieu, et
Avocat aupres du Pere. Sous ces deux caractéres, |l comparait devant Dieu ou devant le Pére pour nous, afin
gue nous recevions la bénédiction dont nous avons besoin ; mais le premier de ces caractéres est plus général
que l'autre. Comme Sacrificateur, Christ est devant Dieu, en sorte que nous approchons de Dieu et que nous
pouvons nous approcher, Il intercede en méme temps pour nos besoins. Comme Avocat auprés du Pére, |l
intervient davantage en vue du rétablissement de la communion.

Quelques difficultés préliminaires se présentent ici. Il y a des personnes qui nient que le mot d’intercession
implique l'intercession ou l'intervention active en notre faveur; ils veulent que I'expression grecque
« EVTUYXAvw » désigne seulement la présence personnelle ou I'apparition du Seigneur devant Dieu et notre
Pére pour nous. Mais c’est la une erreur. Ce verbe est employé pour exprimer 'intervention ou I'intercession
active. Ainsi nous lisons dans I'Ecriture que Christ est toujours vivant pour faire cette ceuvre (Héb. 7, 25).
Assurément, Il n’est pas toujours vivant, afin d’étre présent seulement entre Dieu et nous. L’épitre aux
Romains, chapitre 8, 34 ne nous dit-elle pas aussi : « Qui aussi est a la droite de Dieu, qui aussi intercéde pour
nous » ? Et ce qu’elle dit un peu plus haut dans le méme chapitre, relativement au Saint Esprit, versets 26 et 27,
montre clairement que I'expression dont il s’agit est employée dans le sens simple et ordinaire d’une
intercession active en notre faveur : « Il intercéde (Umtepevtuyyxdvel) pour nous par des soupirs inexprimables ».
Or le Saint Esprit n’apparait en aucune maniére dans la présence de Dieu pour nous ; mais Il intercéde, Il plaide
en nous par des soupirs inexprimables. Cet emploi du mot « evtuyxdvw » est donc incontestable.

y L. A

D’autres personnes n’ont pas craint, quelque étrange que cela puisse paraitre, d’avancer que I'épitre aux
Hébreux ne s’appliquait pas aux chrétiens, mais au résidu juif. Sans doute, il y a dans cette épitre des
déclarations qui peuvent, comme les branches d’un arbre fertile qui s’étendent par-dessus le mur, atteindre
jusqu’a ces fideles-la, pour leur profit et leur bénédiction ; mais I'épitre est adressée a des chrétiens. En effet (et
c’est la un argument qui suffit par lui-méme, car I'épitre en question est une lettre et non une prophétie), a qui
I'épitre fut-elle adressée lorsqu’elle fut écrite... a des chrétiens ou non ? Il n’y a pas d’hésitation possible : elle fut
adressée a des chrétiens. Il n’y avait pas alors d’autre résidu juif a qui I'adresser que les chrétiens. L’erreur,
dans laquelle on est tombé a cet égard, est venue de ce que I'épitre ne se place pas sur le terrain
ecclésiastique proprement dit, c’est-a-dire sur le terrain de I'union des saints avec Christ, mais qu’elle voit les

saints sur la terre et Christ dans le ciel pour eux, a part, séparé d’eux, dans la présence de Dieu pour eux



individuellement — non pas les saints assis dans les lieux célestes (comp. Eph. 1, 3-6, 22; 2, 5-7), mais les
saints affligés, exercés et éprouvés dans le désert. L'épitre est adressée aux saints freres d’alors, alors
participants de I'appel céleste, Christ étant I'apbtre et le souverain sacrificateur de leur profession (Héb. 3, 1).
Elle ne s’appliquait donc alors qu’aux chrétiens, car eux seuls jouissaient de cette position, et ne s’applique
réellement jamais directement a qui que ce soit d’autre. Dieu amenait « plusieurs enfants a la gloire », et Christ
est le capitaine et le chef de leur salut (Héb. 2, 10-11) : d’'un bout a l'autre de I'épitre nous retrouvons cette
méme vérité. Elle se rapporte a ceux qui furent alors faits participants du Saint Esprit et goGterent du don
céleste (Héb. 6, 4-5); — ils avaient alors servi les saints; alors accepté joyeusement I'enlévement de leurs
biens, sachant qu’ils avaient pour eux-mémes dans les cieux des biens meilleurs et permanents (Héb. 6, 10;
10, 32-34). Je ne pense pas que personne puisse mettre en doute que ceux dont on pouvait alors dire ces
choses, étaient des chrétiens, c’est-a-dire que c’est aux chrétiens et a eux seuls que I'épitre s’adresse
directement. Leur espérance était au-dedans du voile, ou Christ était entré comme précurseur de I'écrivain et
de ceux auxquels il écrivait (Héb. 6, 18-20). L’écrivain n’était-il pas un chrétien ? — lls s’approchaient alors de
Dieu, je suppose, comme croyants, c’est-a-dire comme chrétiens, et un souverain Sacrificateur élevé plus haut
que les cieux leur convenait (Héb. 7, 26; 8, 2), parce qu’ils entraient la en esprit. Le chapitre 9 tout entier
suppose une rédemption alors éternelle, un héritage éternel, les choses célestes elles-mémes, et la
comparution au temps d’alors de Christ dans le ciel, lorsque I'épitre fut écrite, pour ceux a qui elle était alors
adressée. Leurs consciences étaient purifiées (Héb. 9, 11-14), tandis que celles du résidu juif ne le seront que
lorsqu’ils verront Christ apparaitre de nouveau. Christ est assis a perpétuité a la droite de Dieu (Héb. 10, 12) ; et
le chemin des lieux saints était ouvert pour eux alors par le chemin nouveau et vivant (Héb. 10, 19-22). lIs
avaient a tenir ferme le commencement de leur profession sans chanceler (Héb. 3, 6, 14; 4, 14;6, 11; 10, 23).
lls étaient des croyants, c’est-a-dire ceux qui avaient accés dans le saint des saints.

L’épitre tout entiére suppose que ceux a qui elle s’adresse étaient des croyants alors, qu’ils avaient une part
connue dans les lieux célestes et que c’était la leur appel. Elle ne parle pas seulement de quelques-uns qui,
ayant été mis a mort, auront une place dans le ciel (comp. Apoc. 6, 9-11; 20, 4); le ciel est la vocation de tous
ceux a qui I'épitre est adressée : c’étaient donc des chrétiens, des chrétiens juifs sans doute, mais des
chrétiens. L’épitre ne s’adresse qu’a ceux qui sont tels, alors méme que, par le langage dont elle se sert, elle
s’étende a ceux qui seront épargnés sur la terre, car il reste un repos pour eux.

Il est réellement incroyable qu’on puisse lire I'épitre aux Hébreux et ne pas s’apercevoir qu’elle parle a des
chrétiens ; et en m’exprimant ainsi je ne veux pas dire que les chrétiens puissent seulement profiter de ce qui
était adressé a d’autres, comme nous faisons de I’Ancien Testament; mais je veux dire que I'épitre a été
adressée a des chrétiens et seulement a des chrétiens, seulement a des personnes alors appelées au ciel et
dont la profession était telle. J’admets volontiers que I'épitre n’est pas adressée a I'Eglise comme telle : elle y
perdrait toute sa valeur et I'Eglise également, parce que I'Eglise est unie & Christ dans le ciel, et qu'ici les
chrétiens ne sont pas envisagés a ce point de vue et que I’épitre ainsi serait hors de place, puisqu’elle enseigne
que Christ est pour nous dans le ciel pendant que nous marchons et combattons sur la terre, faisant de notre
condition terrestre I'occasion de la grace céleste. Mais la grace d’en haut qui nous trouve dans une condition
terrestre, tandis que nous sommes appelés au ciel, nous initie a la connaissance de I'amour, de la tendresse,
de la sympathie, de la fidélité, qui se trouvent en Christ, et de l'intérét qu’ll nous porte dans la condition et les
circonstances ou nous sommes placés ici-bas, ce que ne fait pas notre perfection en Lui. La grace nous forme
ainsi a la dépendance, a la confiance en Lui; elle nous apprend a compter sur Sa fidélité, nous fait saisir
I'intérét qu’ll nous porte a chaque moment, et nous fait entrevoir le temps ol nous Le verrons comme |l estl
Jean 3, 2] ce que ne fait pas notre présence en Lui dans le ciel.



Quant au passage de I'épitre de Jean (1 Jean 2, 1-2) et a celui de I'épitre aux Romains (chap. 8, 34), ils
s’appliquent incontestablement aux chrétiens : la communion avec le Pere et le Fils est assurément la part des
chrétiens, et le chapitre 8 de I'épitre aux Romains n’a pas besoin de commentaire a cet égard. Si on appliquait
le passage, 1 Jean 2, 2, a d’autres qu’a des chrétiens, il s’appliquerait aux incrédules, mais on tomberait ainsi
dans une vue tout a fait fausse de I'intercession. L’intervention du Seigneur comme avocat est donc fondée sur
le fait que Jésus Christ le juste est I’Avocat, et qu’ll est la propitiation pour nos péchés. La divine et parfaite
justice et la parfaite propitiation pour nos péchés nous ont placés dans la lumiére, comme Dieu est dans la
lumiére, afin que nous marchions la; et comme nous manquons — «si quelgu’un a péché » — cette justice et
cette propitiation étant toujours devant Dieu, il n’y a et ne peut y avoir aucune pensée d’'imputation ; la chose est
impossible ; les péchés ont été portés et la justice subsiste. Toutefois Dieu ne peut pas tolérer le péché dans
ceux qu’ll aime; et ainsi, en vertu de Son ceuvre et de ce gu’ll est notre justice devant Dieu, Christ intercéde
pour nous et I'dme est restaurée.

Ce fondement de I'ceuvre de Christ comme avocat m’améne a parler du fondement analogue ou réellement
pareil de la sacrificature. Sur la terre, Christ ne pouvait pas étre sacrificateur ; mais il y avait une ceuvre que le
souverain sacrificateur accomplissait, en dehors, a proprement parler, de I'exercice de sa sacrificature qui avait
lieu dans le sanctuaire, une ceuvre qui posait le fondement pour cet exercice, une ceuvre dans laquelle il était
substitut et représentant du peuple, et qui constituait le fondement de ce qui était proprement son service
sacerdotal pendant I'année, je veux dire le sacrifice du grand jour des expiations dans lequel le sang était placé
sur le propitiatoire et les péchés confessés sur la téte du bouc azazel (voyez Lév. 16). La réconciliation ou la
propitiation pour les péchés du peuple était faite ainsi, et sur cette base reposait tout I'exercice de la
sacrificature ; et a cette base, aussi bien qu’a la sacrificature, I'épitre aux Hébreux se rapporte. Sa vie terrestre
mettait Christ a méme de sympathiser, quoiqu’ll soit maintenant dans le ciel ; et le sacrifice accompli sur la terre
(en Otant pour toujours, quant a la culpabilité, les péchés qu’ll avait portés) formait la base de I'intercession
pour la bénédiction journaliere et I'accés journalier auprés de Dieu par Lui. C’est pourquoi, en méme temps
gu’elle déclare expressément que, s’ll était sur la terre, Christ ne serait pas sacrificateur (chap. 8, 4), I'épitre
aux Hébreux dit (chap. 2, 17) : «Il a d{, en toutes choses, étre rendu semblable a ses fréres, afin qu’il fat un
miséricordieux et fidéle souverain sacrificateur dans les choses qui concernent Dieu, pour faire propitiation pour
les péchés du peuple». Sur cette base reposent Sa miséricordieuse et continuelle sacrificature et Son
intercession. Il est devenu impossible, a cause du sacrifice de Christ, que le péché nous soit imputé ; et Sa vie
de souffrance et de tentation met Christ a méme (parce qu’ll sait ce que c’est que de souffrir et d’étre éprouveé)
de secourir ceux qui sont tentés (Héb. 2, 17-18; 4, 15). C’est pourquoi, au chapitre 4, nous chrétiens, nous
sommes exhortés a tenir ferme notre profession!’, «car nous n'avons pas un souverain sacrificateur qui ne
puisse sympathiser a nos infirmités, mais nous en avons un qui a été tenté en toutes choses comme nous, a
part le péché ».

Nous avons donc un sacrificateur aupres de Dieu et un avocat aupres du Pére — qui est 1a, en vertu d’un
sacrifice dans lequel Il a, une fois pour toutes, porté nos péchés, et est apparu pour abolir le péché par le
sacrifice de Lui-méme ; qui est la dans une «acceptation » parfaite, a laquelle nous avons part, Lui Jésus Christ
le juste, la propitiation pour nos péchés, capable de sauver entierement (/itt. : jusqu’a I'achevement) ceux qui
s’approchent de Dieu par Lui, étant toujours vivant pour intercéder pour eux, qui méme est a la droite de Dieu
apres qu’ll a fait la purification de nos péchés, un grand souverain Sacrificateur assis a la droite de la Majesté
dans les cieux (Héb. 8, 1-2; 9, 11-14, 24-28; 10, 5-22; 1 Jean 2, 1-2) !

Ceci nous conduit a un autre point : Nous ne nous approchons pas du souverain sacrificateur, mais nous
venons a Dieu par Lui, devant un trébne de grace. Je ne doute pas que la condescendante bonté de Dieu a pu



user de patience envers la faible foi qui, en sincérité de coeur, s’approchait de Christ comme sacrificateur ; mais
tel n’est pas I'enseignement de la Parole de Dieu. Christ apparait dans la présence de Dieu pour nous; nous
nous approchons de Dieu par Lui. Il n’y a & cet égard ni incertitude, ni exception dans I'Ecriture. Ce n’est pas
davantage a la suite de notre retour vers Dieu ou de notre repentance, que Christ intercéde ; mais Il intercéde
pour nos infirmités, nos besoins et nos péchés. Sa grace est en exercice, Son activité ayant cette grace pour
source, et ayant Son ceuvre et Sa position auprés de Dieu en justice pour base, comme nous I’'avons vu.

Si nous nous approchons de Christ comme nous venons de dire, nous n’avons jamais encore appris I'amour
de Dieu, ni notre place, ni notre relation avec Dieu dans la lumiére, comme Lui est dans la lumiere[1 Jean 1, 7],
pour parler le langage de Jean, ni la pleine liberté d’entrer dans les lieux saints par le voile déchiré, pour parler
comme I'épitre aux Hébreux[10, 19-20]; nous n’avons pas appris encore le «aucune condamnation » pour ceux
qui sont en Jésus Christ, ni de séparation, du chapitre 8 de I'épitre aux Romains.

La sacrificature de Christ, Son intercession et Son ceuvre comme avocat, supposent que nous avons notre
place dans le ciel, et que nous avons été ou que nous sommes en danger d’étre inconséquents a ce privilege
sur la terre. Or d’'un cété, Dieu ne peut tolérer aucun mal dans ceux qui sont en relation avec Lui, quelque
agréables qu'ils soient d’ailleurs devant Lui; il faut qu’ll les ait devant Lui avec leurs pieds et leurs cceurs nets,
parce qu’ils sont tels. D'un autre céte, Il les exerce ici-bas; et Christ, d’'une maniére particuliére, entre dans
toutes leurs souffrances et leurs infirmités, recherchant leur progres, pourvoyant a leur faiblesse et obtenant
miséricorde, purification et restauration pour leurs fautes. Toute cette intervention de Christ n’a rien a faire avec
notre acceptation devant Dieu, mais elle a pour but de nous garder ou de nous ramener a la jouissance actuelle
de la communion avec Dieu, dans cette relation dans laquelle nous nous trouvons vis-a-vis de Lui. La sécurité
n'est pas la fin, mais le commencement du christianisme. Le christianisme nous place en relation et en
communion avec Dieu, tel qu’ll est, et avec notre Pére et Son Fils Jésus Christ. La sacrificature et I'ceuvre
d’avocat nous maintiennent, nous aident, nous raménent 1a, alors que notre relation, selon la justice divine,
subsiste déja, mais que nous nous trouvons dans une scéne de tentations et d’épreuves qui tend, par notre
faiblesse et par les exercices d’ame, par lesquels nous devons y étre formés plus intimement, a interrompre
cette communion. Mais ce n’est pas nous qui obtenons que notre grand souverain Sacrificateur intervienne
pour nous : c’est Lui qui le fait dans Sa grace, de Son propre mouvement. Ainsi, dans un cas ou Il anticipait Sa
sacrificature, mais ou Il la manifestait dans ses principes, lors de la chute de Pierre, nous voyons Christ prier
pour Pierre avant que celui-ci et méme commis le péché, et demander exactement ce dont Pierre avait besoin,
non pas qu’il ne fat pas criblé, mais que sa foi ne défaillit pas et qu’il ne tombat pas dans le désespoir. Au
moment convenable, par la propre grace et I'action de Christ, le cceur de Pierre est touché, et Pierre pleure
ameérement sur sa faute. Or ce retour de Pierre n’est pas la cause, mais I'effet de I'action de Christ. Plus tard, le
Sauveur restaure entierement 'ame de Son disciple. Pareillement, quand il s’agit de I'ceuvre d’avocat, nous
lisons dans la premiere épitre de Jean : «Si quelgu’'un a péché», non pas : Si quelqu’un se repent, «nous
avons un avocat auprés du Pére». Il en est de méme au chapitre 13 de I'évangile du méme apbtre, ou
I'application du principe nous est présentée : Christ, déja reconnu Fils de Dieu, Fils de David, Fils de 'homme,
prend maintenant Sa place en haut dans le ciel, et montre qu’ll est encore notre serviteur pour nous rendre
nets, afin que nous ayons une part avec Lui la ou Il est, puisqu’ll ne pouvait pas demeurer avec nous ici-bas.
C’est de I'action de Christ qu’il est question, non pas de quelque chose que les disciples recherchent : ceux-ci,
nets en tant que lavés par la Parole, sont I'objet du service de Christ; Il lave leurs pieds (étant mG par Sa propre
grace) de la boue qui s’y est attachée dans leur marche.

Remarquez de plus que l'intercession de Christ s’exerce en faveur de ceux qui sont en relation avec Lui :
« Je ne fais pas des demandes pour le monde, mais pour ceux que tu m’as donnés » [Jean 17, 9] et || ajoute : « Je



ne fais pas seulement des demandes pour ceux-ci, mais aussi pour ceux qui croient en moi par leur
parole » [Jean 17, 20] Dans I'épitre aux Hébreux, il est également évident que Christ est sacrificateur pour ceux
qui sont en relation avec Dieu, seulement tout se rapporte davantage a la profession ou au peuple que dans
I'épitre aux Romains ou dans les écrits de Jean : toutefois I'épitre aux Hébreux parle de nous. Dans ce qu’elle
nous dit de I'activité de Christ pour nous, elle parle moins de nos manquements que Jean. Son grand objet est
de présenter la nature et le caractére particuliers de la sacrificature, mise en contraste avec ce a quoi la loi se
rattachait, savoir la disparition de la sacrificature terrestre et I'établissement de la sacrificature céleste.
Toutefois il n'est pas question de la pensée que ce soit au sacrificateur qu’on aille. Nous allons a Dieu par Lui;
nous nous approchons avec une pleine liberté du trone de la gracel4: 161 en vertu de ce que Christ est devant
ce trébne; mais il n’y a pas trace de la pensée que nous allions a Lui, mais bien que nous nous approchons avec
confiance de Dieu Lui-méme. Il n’y a pas trace davantage, dans toute I'épitre, de la pensée que nous obtenions
la justice par le moyen de la sacrificature ; elle ne laisse a ce sujet aucune incertitude : « Par une seule offrande,
il a rendu parfaits a perpétuité ceux qui sont sanctifiés », et ils sont sanctifiés par I'offrande également (Héb. 10,
14, 10). |l s’est offert une fois pour toutes (Héb. 7, 27; 9, 25-26). Sa sacrificature est pour ceux qui sont tentés.
Il est a méme de les secourir, étant toujours vivant pour intercéder pour eux (Héb. 7, 23-25). |l est touché par le
sentiment de nos infirmités, ayant été tenté comme nous, a part le péché (Héb. 2, 17-18; 4, 15-16). Il vient en
aide a ceux qui sont sanctifiés (qui sont rendus parfaits par I'offrande de Christ une fois pour toutes) pendant
gu’ils traversent le désert; Il est Celui par qui ils s’approchent de Dieu.

La sacrificature de Christ s’exerce donc afin de nous faire trouver miséricorde et secours devant le tréne de
la grace. Ce besoin, que nous avons individuellement de la miséricorde, ressort d’'une maniere remarquable du
fait bien connu que les épitres, adressées a une personne individuellement, font mention de la miséricorde,
tandis que celles qui sont adressées a des assemblées n’en parlent pas (comp. Rom. 1,7; 16,24 ;1 Cor. 1, 3;
2Cor.1,2;etc.;1Tim. 1,2;2Tim. 1, 2; Tite 1, 4; etc.).

Tout cela rend trés simple pour nous le caractere de I'intercession de Christ, de Sa sacrificature et de Son
intervention comme avocat. Elles s’exercent toutes en faveur de ceux qui sont en relation avec Dieu, et ne sont
pas la pour les y amener. Elles s’exercent pour ceux qui sont déja la justice de Dieu en Christ, et qui sont assis
dans les lieux célestes en LuilEph- 2, 6], Christ intervient comme avocat en faveur de ceux qui marchent dans la
lumiére, comme Dieu est dans la lumiére[! Jean 1, 7] Son intercession est pour ceux qui ont Dieu pour eux, et a
la charge desquels nul ne peut rien mettre ; elle est la pour leurs chutes et leurs infirmités dans leur sentier ici-
bas, non pas pour leur obtenir une place dans les lieux célestes, mais pour faire face, lorsque nous sommes la,
a toutes nos inconséquences dans notre marche au travers du désert, pour nous secourir dans nos infirmités,
et nous mettre a méme, pauvres et inconséquents que nous sommes de fait ici-bas, de nous approcher avec
confiance du tréne de la grace pour trouver miséricorde et secours au temps opportun (Héb. 4, 16).

Ainsi I'intercession maintient vivant en nous le sentiment de notre dépendance et en méme temps d’une
confiance entiére. Si Christ n’était pas la devant le tréne, nous ne pourrions pas nous en approcher avec cette
confiance. S’il s’agissait encore d’obtenir la justice, il s’agirait de culpabilité et d’acceptation, non pas de
secours. Si nous venions a Christ, le Sacrificateur, cela impliquerait que nous ne pouvons pas aller a Dieu, ce
qui serait exactement le contraire de ce que le christianisme enseigne. Mais il ne s’agit de rien de tout cela.
Nous allons hardiment a Dieu (Héb. 7, 19), parce que Christ est devant Lui comme notre souverain
Sacrificateur. Nous n’avons aucune pensée que rien puisse nous étre imputé ; mais le fait que nous sommes la
justice de Dieu en Lui, ne nous fait pas tenir peu de compte de nos inconséquences dans le chemin que nous
traversons. Lui en prend connaissance et est notre Avocat, en vertu de ce qu’ll est le Juste et la propitiation
pour nous. Le sentiment personnel de la faute est ainsi maintenu, renforgant, non pas affaiblissant le sentiment



de la grace, et cependant notre acceptation devant Dieu n’est jamais mise en question, de maniére a nous
ramener en arriere et a nous replacer sous la loi, ou a mettre jamais en question la justice de Dieu, ou a affaiblir
jamais en nous la conscience de notre relation avec Dieu. Tout est fondé sur ces choses ; et en méme temps la
sainteté de Dieu est pleinement maintenue en rapport avec notre conduite, et nous sommes gardés dans un
vrai esprit de confession quand il nous arrive de faillir; notre jugement intérieur quant au bien et au mal est
conservé vivant, et croit sans la moindre trace de crainte servile, et une bienheureuse confiance est maintenue
dans I'dme a cet égard.

J’ai déja fait remarquer la différence gqu’il y a entre l'intervention de Christ comme avocat, en vue de nous
ramener ou de nous maintenir dans la communion avec le Pére, et la sacrificature qui s’exerce en vue du
privilege que nous avons de nous approcher de Dieu, et du secours dont nous avons besoin comme hommes.
Mais relativement a leur fondement et a leur nature, les deux offices, I'ceuvre d’avocat et la sacrificature, sont
les mémes, ayant pour base la relation positive dans laquelle nous nous trouvons avec Dieu en justice, et
s’appliquant a notre marche dans la faiblesse ici-bas, quand nous sommes dans cette relation. Si Jean nous
montre I’Avocat auprés du Pére lorsque nous avons péché, I'épitre aux Hébreux nous présente Celui qui sait
sympathiser a toutes nos infirmités, qui peut étre touché par le sentiment de ce qu’elles sont, quoique
maintenant toute puissance dans le ciel et sur la terre Lui soit donnée [Matt. 28, 18], || est continuellement occupé
de nous et de notre état, et ainsi le saint jugement du péché est maintenu dans notre &me, et en méme temps le
sentiment de la gréce reste intact, la confiance dans l'invariable amour de Celui qui a été rendu en toutes
choses semblable a Ses fréres, afin qu’ll fit un miséricordieux et fidéle souverain sacrificateur [Héb. 2, 17], | es
affections de la dépendance et de la confiance sont ainsi maintenues et cultivées, et cela, non pas comme si
nous recourrions au sacrificateur dans une difficulté, en nous précipitant vers Lui pour avoir du secours, mais
dans la libre et bienheureuse activité et I'exercice plein de sollicitude de Son propre amour : non pas qu’il se
ralentisse quand nous revenons dans un juste sentiment d’humiliation ; car si nous nous sentons justes, c’est le
fruit de Sa précieuse activité en grace.

Je n’ajoute rien de plus. Mon but n’était pas de m’étendre sur cette grace et sur les fruits qu’elle produit en
nous, mais de faire ressortir la place scripturaire de la sacrificature de Christ et de Son ceuvre d’avocat. J’ai
voulu montrer que toutes deux sont fondées sur I'établissement de la justice divine et 'accomplissement de la
propitiation, et sur la place que celles-ci nous ont faite devant Dieu, ni I'un ni 'autre de ces offices ne voilant ces
choses, mais au contraire étant fondés sur elles, et ayant pour objet de concilier notre faiblesse et nos
manquements d’ici-bas avec cette place glorieuse, en sorte qu’elle ne soit pas incertaine en grace, et qu’en
méme temps rien ne soit toléré qui soit incompatible avec elle, bien que rien ne puisse étre imputé. Ainsi, au
lieu d’'une froide et insensible certitude quant au salut, les sentiments de dépendance, de confiance et
d’affection s’unissent dans le cceur a la sécurité en Lui qui est notre objet, jusqu’a ce que nous entrions la ou
I'exercice de ces deux offices ne sera plus nécessaire.

1. T Et remarquez ici, comme toute I'épitre le démontre, que ceci est en contraste avec retourner au judaisme, tant est
éloignée la pensée que I'épitre soit seulement applicable au résidu juif.



