La discipline
J.N. Darby

La discipline et I'unité de 'assemblée

La discipline est une chose grave, solennelle. Nous ne devrions parler de I'exercer qu’en nous rappelant ce
gue nous sommes en nous-mémes. Si je réfléchis que je ne suis qu’un indigne et misérable pécheur, sauvé
uniquement par grace, et ne subsistant devant Dieu que par I'efficace de I'ceuvre de Christ, il est évident que
I'exercice de la discipline me paraitra une chose effrayante. Quel autre que Dieu peut juger ?... Telle sera ma
premiere pensée.

Au milieu de personnes chéres au Seigneur, que je dois considérer et estimer comme plus excellentes que
moi-méme, si j’ai la conscience de mes propres miséres et de mon néant devant Dieu, la seule pensée
d’exercer la discipline me paraitra extrémement sérieuse, parfois méme accablante pour mon cceur. Une seule
considération pourra contrebalancer ce sentiment de mon incapacité : c’est la possibilité de regarder la
discipline comme une prérogative de lamour.

L’amour, réellement en activité, ne s’inquiete d’aucune chose, sinon de I'accomplissement de I'objet qu’il a
en vue. Voyez le Seigneur Jésus. Rien ne peut jamais empécher ni arréter I'action de 'amour dont Il est rempli.
Oui, c’est bien la ce qui seul peut soulager I'esprit du sentiment si pénible d’'une position completement fausse :
I'exercice de la discipline sans amour.

Dés l'instant que je sors de I'amour, la discipline me parait étre une chose monstrueuse ; et vouloir I'exercer
autrement que par un principe d’amour, c’est une chose qui me révele un état spirituel tout a fait mauvais.

Il ne suffit pas ici que la régle de conduite soit selon la justice; il faut encore qu’elle soit mise en ceuvre par
'amour ; — par I'amour en activité, pour sauvegarder, quoiqu’il puisse lui en codter, la bénédiction de sainteté
dans I'Eglise. Il ne s’agit pas du tout de prendre une position de supériorité dans la chair (voyez Matt. 23, 8-11).
Il ne nous convient nullement de mettre la discipline en vigueur en prenant le caractére de maitre. Et, lors méme
que nous serions poussés par I'amour a maintenir I'ordre, et stimulés par une sainte et vigilante jalousie a
veiller les uns sur les autres, nous devons toujours nous souvenir qu’apres tout, si notre frére se tient debout ou
s’il tombe, c’est & I'’égard de son propre Maitre (Rom. 14, 4). A I'égard de I'individu qui en est I'objet, I'amour
seul doit étre notre mobile dans I'accomplissement de ce devoir, qui ne doit étre, au fond, qu’un service de
I'amour.

C’est comme Maitre que Jésus exerca la discipline quand Il prit un fouet de petites cordes pour chasser du
temple les profanateurs (Matt. 21; Jean 2); mais Il revétait alors, par anticipation, un caractére qu’ll aura
lorsqu’ll viendra pour exécuter le jugement.

On confond ordinairement, parmi les chrétiens, deux ou trois genres de discipline, qui sont pleins de
consolation en ce qu’ils sont un témoignage de I'union des individus a tout le corps et a Dieu.



En Angleterre, beaucoup plus qu’ailleurs, un grand nombre de difficultés se lient a la question de la
discipline, a cause de certaines maniéres d’agir qui ont eu pour effet de faire considérer la discipline comme un
acte purement délibératif et judiciaire. Des personnes se sont volontairement associées, ce qui a conduit a
établir des régles considérées comme essentielles au crédit du corps formé en vertu de cette association
volontaire. Et, comme on pense que chacun doit se garantir soi-méme, chaque société se donne, dans ce but,
ses réglements particuliers. Mais, dans I'Eglise, ce principe est aussi éloigné de la vérité que le monde I'est de
I'Eglise, ou la lumiére des ténébres. Nous ne pouvons admettre aucun principe d’association volontaire, ni
aucune regle d’invention humaine, imaginée comme moyen préservateur. La volonté de I'homme, voila ce qui
conduit a la perdition éternelle. C’est un principe tout a fait mauvais, quelque modification que, du reste, on
puisse lui faire subir. Dans les choses de Dieu, il n’'y a aucune place pour une action volontaire de la part de
’homme; il faut agir par le Saint Esprit sous la dépendance de Christ. Dés qu’'un homme obéit a sa volonté
propre, il est au service du diable et non a celui de Christ. Son action a une foule de conséquences facheuses,
et produit une masse de difficultés pratiques qui ne peuvent étre senties par ceux du dehors. Si j'entretiens
I'idée d’une sorte de proceés judiciaire qui, comme une cause criminelle, doit étre poursuivi en vertu de certaines
lois, je me trouve entierement en dehors du terrain de la grace ; j’ai confondu les choses les plus opposées.

*

* *

Quoique souvent cité a I'occasion de la discipline publique en général, le passage de Matthieu 18, 15a 17
ne s’y rapporte pas directement, a ce qu’il me sembile. Il est question, dans ces versets, d’un tort fait par un
frére & un autre frére, et il n'est nullement dit que I'Eglise ait, dans ce cas, & exclure le coupable. Il est
seulement dit : « Qu’il te soit comme un homme des nations et comme un publicain ». |l peut arriver ensuite que
I'Eglise ait aussi & le considérer comme tel ; mais ce n’est pas a ce point de vue que la discipline est envisagée
ici. Il y a simplement : « Qu’il te soit », etc. ; c’est-a-dire, n’aie plus rien affaire avec lui.

Nous le répétons. Ce passage suppose qu’un frere en a offensé un autre. C’est un cas analogue a celui qui,
sous la loi, exigeait le sacrifice pour le délit dont il est parlé en ces termes : Quand quelque personne aura
péché et aura commis un crime contre I'Eternel, en mentant & son prochain pour un dépét, etc.!" La
souveraineté de la grace est la pour pardonner, méme jusqu’a soixante-dix fois sept fois [Matt. 18, 22] Mais il y a
aussi : « Tu ne manqueras pas a reprendre ton prochain », et tu ne souffriras point de péché en lui (Lév. 19, 17).

Si quelqu’un m’a offensé, qu’ai-je a faire ? Je n’aurai pas recours a la discipline du Pere, ni a celle du Fils
sur Sa propre maison ; mais, si j'agis en amour envers celui qui m’a fait tort, j’irai a lui et je lui dirai : « Mon frere,
tu as péché contre moi », etc. Avant tout, il faut cette représentation qui est selon la justice. Il faut la faire, et il y
a moyen de la faire sans sortir du sentier de la grace. Si, apres avoir fait ce premier pas, mon frere ne veut pas
m’écouter, je prends avec moi une ou deux personnes, «afin que par la bouche de deux ou de trois témoins
toute parole soit établie » [Matt. 18, 16]. Si ce moyen échoue encore, je dois alors en informer toute 'assemblée ;
et, si le frere qui m’a offensé refuse d’écouter 'assemblée, alors «qu’il te soit», etc. Ce que nous donne ce
passage, c’est une régle de conduite individuelle, et le résultat en est une position individuelle d’un frere vis-a-
vis d’un autre frére. Il se peut faire que la chose en vienne au point de nécessiter la discipline de I'Eglise, mais il
n’en est pas toujours ni nécessairement ainsi. Je vais a mon frere, espérant le gagner en I'amenant a la
repentance, et le replacer ainsi dans sa relation normale de communion avec moi et avec Dieu; car,ou il y a
atteinte a I'amour fraternel, la communion avec le Pére doit nécessairement en avoir souffert. Si mon frere est
gagné, I'affaire ne va pas plus loin. Sa faute doit étre oubliée. Je ne dois jamais la rappeler. L’Eglise n’en saura
rien, ni qui que ce soit non plus, a la seule exception de nous deux. Si ma démarche fraternelle échoue, j'agirai



ensuite dans le but et avec le désir de relever mon frére, et de le rétablir dans la jouissance de la communion
avec tous.

* *

Quant a la discipline du Pere, elle est beaucoup plus encore un privilege individuel selon la grace. Je doute
trés fort qu’elle puisse impliquer la sollicitude de tout un corps de chrétiens; elle est bien plutot I'exercice
individuel de cette sollicitude. Je ne vois pas que I'Eglise doive prendre la place du Pére. Dans un sens, 'idée
de supériorité est juste, puisqu’il y a diversité de graces, comme il y a diversité de dons. Si j'ai plus de sainteté,
je dois aller et redresser mon frere qui est tombé (Gal. 6, 1). Mais c’est la une action individuelle en grace, et
non une discipline d’Eglise. Il est trés important de bien comprendre et de distinguer soigneusement ces
choses, afin que si, d’'un c6té, tel frére est tout disposé a se soumettre a deux ou trois témoins, d’un autre coté,
I’énergie individuelle ne soit pas du tout restreinte, mais demeure intacte et a sa place. Le Saint Esprit doit avoir
toute Sa liberté. Je pourrais supposer un cas ou un individu ddt aller, et en reprendre plusieurs, comme
Timothée a qui I'apétre écrivait : « Convaincs, reprends, exhorte, avec toute longanimité », etc. (2 Tim. 4, 2). —
C’est 1a de la discipline, et cependant I'Eglise n’a pas a s’en occuper. C’est un acte individuel.

Mais, dans d’autres occasions, I'Eglise peut étre obligée d’exercer la discipline, comme c’était le cas des
Corinthiens (1 Cor. 5). Les Corinthiens n’étaient pas du tout disposés a exercer la discipline, et Paul insiste sur
la nécessité ou ils sont de le faire. Mais il y a, je le répete, ce qu'on peut appeler I'exercice individuel de
I'énergie de I'Esprit sur les d&mes des autres, dans le ministére de grace et de vérité; ce qui n’implique
nullement I'action de I'Eglise. C’est une grave erreur que de considérer la discipline de I'Eglise comme I'unique
discipline. Ce serait une chose effrayante que d’étre obligé d’amener toute espece de mal a la connaissance de
tous. Telle n’est certainement pas la tendance, tel n’est pas I'effet de 'amour; au contraire, «I’amour couvrira
une multitude de péchés » [1 Pier. 4, 8] Avec de I'amour dans le coeur, si I'on voit un frére péchant d’un péché qui
n’est point a la mort, on va et I'on prie pour lui; et ce péché peut ne jamais venir au jour, ne jamais devenir une
question dont I'Eglise ait & s’occuper.

Je crois qu’il N’y a jamais eu un cas de discipline d’Eglise qui ne soit & la honte de tout le corps. Aussi, en
écrivant aux Corinthiens sur un sujet semblable, Paul leur dit : « Vous n’avez pas mené deuil, etc. » [1 Cor. 5, 2], [Is
étaient fous identifiés avec le mal qui avait été commis. De méme, lorsqu’un ulcére atteint un des membres
d’'un homme, cela témoigne de I'état maladif de tout le corps, de toute la constitution. Une assemblée
quelconque ne pourra, ni ne saura jamais exercer la discipline, si elle ne s’est pas tout premierement identifiée
avec le péché de I'individu.

Si I'Eglise veut agir d’une autre maniére, elle prend une forme judiciaire qui ne saurait étre le ministére de la
grace de Christ. Christ n’a pas encore revétu entiérement Son caractére de juge. Dés que I'Eglise en vient a
dire : «Que celui qui commet l'injustice la commette encore »[Apoc. 22, 1] glle s’est tout a fait éloignée de la
position gqu’elle doit garder. Elle a completement oublié que son caractére sacerdotal, pendant I'économie
actuelle, est un caractére de grace.

Quel est le caractére de la discipline paternelle? Comment le pére I'exerce-t-il ? Le principe de cette
discipline est sa qualité de pere. Il n’est pas dans la méme position que I'enfant. Il y a ici quelqu’un de supérieur
en grace et en sagesse; il en voit un autre se tromper, s’égarer; il va et lui dit : «J’étais autrefois dans votre
position, n’agissez pas de telle ou telle maniere ». Ce sont des invitations, des supplications. C’est un tableau
fidele des écueils et des dangers du chemin, mais dépeints avec amour. Dans des cas d’endurcissement, la
répréhension peut aussi trouver place. Le pére peut avoir beaucoup d’indulgence pour la faiblesse et pour



inexpérience, en se rappelant que lui-méme a passé par la. Faites-vous toujours, autant que possible, le
serviteur d’autrui, mais que le principe du pére soit maintenu : ¢’est un principe de supériorité individuelle, mais
accompagnée de grace. Aucune considération humaine ne doit m’empécher de retenir ce privilege de I'amour
individuel, qui peut faire dire : « si méme, vous aimant beaucoup plus, je devais étre moins aimé » [2 Cor. 12, 15] ||
découle de 'amour du Pére, se reporte sur mon frére, et, par amour pour lui, ne me permet pas de le laisser
dans le mal. Et je ne parle pas d’un cas d’offense contre moi, mais d’un cas de marche ou de conduite, dans
lequel il manque a son caractere d’enfant. Nous manquons a cet €gard, parce que nous craignons la peine et
les ennuis qu’une pareille démarche peut nous procurer. Si je vois un saint s’égarer, je suis tenu de chercher a
le ramener par un moyen ou par un autre. Il est une brebis de Christ. Je dois avoir a coeur qu’il marche
fidelement. Il me dira peut-étre, si je I'avertis : « Cela ne vous concerne pas, vous n‘avez pas a vous occuper de
mes affaires », ou telle autre parole semblable ; mais je dois, s’il le faut, me mettre a ses pieds pour le tirer hors
du piege dans lequel il se trouve, lors méme que par la je m’exposerais a ses reproches et a son blame. Cela
requiert un esprit de grace, et assez d’amour pour qu’on cherche a prendre sur sa propre ame tout le fardeau
de son frére.

* *

Un autre genre de discipline est celle de Christ en qualité de «Fils sur sa propre maison » [Héb. 3, 6], Le cas
de Judas est ici d’'une grande importance. S’il y a de la spiritualité dans le corps, il arrivera toujours que le mal
n’y pourra durer. Il est impossible que I'’hypocrisie, ou quelque autre iniquité, demeure longtemps la ou il y a de
la spiritualité. Dans le cas de Judas, c’est la grace personnelle de Jésus qui surmonte tout; et, pour nous, il en
sera toujours comparativement de méme. C’était avant tout contre cette grace que le mal se manifestait :
«Celui qui mange le pain avec moi, a levé son talon contre moi... » [Jean 13, 18] Ayant donc recu le morceau
(C’est la grace parfaite de Jésus qui s’est montrée au moment ou Judas a été manifesté, car c’était contre Lui
que Judas péchait), Judas « sortit aussitét» (Jean 13, 30).

La discipline de Christ ne s’applique qua ce qui est manifeste; elle ne va jamais au-dela. C’est pourquoi
nous voyons les disciples se questionnant I'un I'autre sur ce que signifiaient les paroles de Jésus. Avant que le
péché fit commis, cela ne touchait pas la conscience de I'assemblée. La discipline du Pére s’exerce ou rien
n’est encore manifesté, a I'égard d’un mal secret, ou qui peut-étre ne sera mis en évidence que longtemps
apres. Si je suis un frére ancien, et que j’en voie un plus jeune en danger, je dois agir avec lui selon cette
sollicitude paternelle, et aller lui parler de son mal; mais c’est |a tout autre chose que la discipline de I'Eglise.

Dés que j'exerce une discipline paternelle, il est sous-entendu que je suis moi-méme en communion avec
Dieu, relativement a la chose en question ; que je sais discerner la cause du mal existant dans un frére, qui ne
sait pas se juger lui-méme, qui n’a pas la perception a laquelle je suis parvenu par mon expérience spirituelle,
expérience qui m’autorise et me pousse a agir selon un amour fidéle envers ce frére, quoique peut-étre je ne
puisse expliquer ce que je fais a aucun étre humain.

La confusion et le mélange de ces trois choses : I'avertissement individuel — la discipline du Pére dans une
sollicitude paternelle — et la discipline de Christ «comme Fils sur sa propre maison», ou la discipline
ecclésiastique, ont conduit a bien des méprises.

* *

La discipline doit avoir essentiellement pour but de prévenir 'excommunication ou I'exclusion d’une
personne. Dans les neuf dixiemes des cas, c’est la seule discipline individuelle qui devrait avoir cours.



S’il s’agit de la discipline « du Fils sur sa propre maison », I'Eglise ne devrait jamais I’entreprendre que dans
un esprit d’identification avec celui qui a péché, en confessant le péché comme commun a tous, et en
s’humiliant de ce que le mal ait pu en venir a ce point. Cette discipline ne présenterait donc pas du tout I'aspect
d’une cour de justice, mais bien celui d’'une flétrissure pour le corps. La spiritualité purgerait I'Eglise de
I’hypocrisie, de la souillure, de toutes choses malséantes, sans jamais prendre les allures d’un tribunal, tout en
jugeant le mal pour s’en purifier. Rien ne devrait nous étre plus odieux que la pensée que, dans la maison de
Dieu, un mal pareil ait pu se présenter. Supposons que, dans une de nos maisons, il se passat quelque fait
ignominieux et déshonorant : toute la maison n’en serait-elle pas compromise ? Quelgu’un de ceux qui
composent la famille pourrait-il étre indifférent a cet opprobre, et dire que cela ne le concerne pas ? Il pourrait
arriver que quelque fils perverti dit étre mis dehors pour 'amour des autres. Tous les efforts pour le ramener au
bien ont échoué. Il est incorrigible. Il corrompt la famille. Il ne reste donc aucun autre parti a prendre qu’un parti
extréme. On se trouve dans la nécessité de lui dire : «Je ne puis vous garder ici. Je ne dois pas supporter que
vous exerciez sur les autres une funeste influence par vos meeurs et par vos vices ». Ah | ne serait-ce pas la un
sujet de pleurs, de deuil et de brisement de coeur, de douleur et de honte pour toute la famille ? Les autres
enfants n’aimeraient pas a parler de ce sujet. Leurs amis s’en abstiendraient aussi par ménagement pour leurs
peines. Le nom du coupable ne serait pas méme mentionné.

Tel est le tableau de ce qui doit avoir lieu dans la maison du Fils. On doit y éprouver une grande répugnance
a la pensée d’en repousser un membre. Quelle honte commune, quelle angoisse, quelle tristesse, cette pensée
ne doit-elle pas produire ! Rien n’est moins selon Dieu qu’un procés judiciaire dans I'Eglise.

Il est vrai que I'Eglise est plongée dans un état de faiblesse et de corruption ; mais cela n’affaiblit point ce
que nous venons de dire. Au contraire, plus il y a de mal dans I'Eglise, plus est grande la responsabilité de ceux
qui ont quelque don pastoral ; plus ils doivent s’affectionner aux saints, et les soigner avec sollicitude.

Rien ne me tient plus a cceur, dans mes priéres, que de demander a Dieu qu’ll donne des pasteurs aux
assemblées de Ses enfants. Par pasteur, j'entends un homme qui peut porter sur son propre coeur toutes les
douleurs, toutes les inquiétudes, toutes les miseres et tous les péchés de son frere, les présenter a Dieu, et
rapporter d’auprés de Dieu tout ce qui doit procurer le relévement et la délivrance de cette dme, sans qu’il soit
nécessaire de requérir I'intervention de quelque autre fréere.

Il'y a encore une chose a remarquer. Le résultat de I'exercice de la discipline peut étre le retranchement.
Mais lorsqu’on en vient a un tel acte collectif de jugement, la discipline cesse entierement dés l'instant que celui
qui a péché est retranché. « Ne jugez-vous pas ceux qui sont de dedans ? Mais ceux de dehors, Dieu les juge »
(1 Cor. 5, 12-13).

De l'autre c6té, je ne dois pas méme mettre en question si je puis m’asseoir avec telle ou telle personne qui
est du dedans. C’est une chose vraiment extraordinaire qu’un frére se prive de la communion, a cause de la
présence de tel ou tel autre dont il n’a pas bonne opinion, ou avec lequel, comme on dit, il n’est pas au large.
C’est la s’excommunier soi-méme pour un autre ! « Car nous qui sommes plusieurs, sommes un seul pain, un
seul corps, car nous participons tous a un seul et méme pain» (1 Cor. 10, 17). Me tenir a I'écart de la céne,
c’est comme si je disais que je ne suis pas un chrétien parce qu’un autre a mal marché. Ce n’est pas ainsi qu’il
faut agir. Il se peut que jaie quelque démarche a faire a ce sujet; mais je ne dois pas avoir la folie de
m’excommunier moi-méme, dans la crainte qu’un pécheur ne se glisse dans une assemblée d’enfants de Dieu.
Si 'on n’envisage pas le cas ainsi, c’est la présomption de prendre sur soi la discipline de toute la maison, et
juger non l'individu, mais toute l'assemblée.



* *

Jusqu’a son dernier acte, toute discipline doit avoir pour but de restaurer. L’acte de retrancher ou
I’'excommunication n’est pas, a proprement parler, de la discipline, mais une maniere de dire que la discipline
est inefficace et qu’elle a une fin. Exclure, c’est dire : I'Eglise ne peut plus rien faire pour celui-ci.

Peut-on concevoir quelque chose de plus effrayant que de réclamer le droit d’exercer la discipline ? C’est
transformer la famille de Dieu en une cour de justice. Supposons qu’un pere soit sur le point de mettre un
méchant fils a la porte, et que les autres enfants disent : « Nous avons le droit d’aider notre pére a chasser notre
frere de la maison »; ne serait-ce pas une chose affreuse ? L’apétre était obligé de forcer les Corinthiens a
exercer la discipline, quand ils n’étaient pas disposés a le faire. Mais il leur dit : « Il y a de la fornication parmi
vous... et vous n’avez pas plutdt mené deuil, afin que celui qui a commis cette action fOt 6té du milieu de
vous ! »[1 Cor. 5,1, 2] || les contraint d’abord de reconnaitre que le péché dont il est question est le leur, aussi
bien que celui de cet homme; puis il termine en leur disant : « Otez le méchant du milieu de vous-mémes » [1
Cor. 5, 13], ’Eglise n'est pas en état d’exercer convenablement la discipline, aussi longtemps qu’elle ne
reconnait pas que le péché de I'individu devient le péché de I'Eglise.

Voici ce qu’il y a a faire par ceux qui peuvent s’y croire appelés : « Ceux qui péchent, convaincs-les devant
tous, afin que les autres aussi aient de la crainte » (1 Tim. 5, 20). « Freres, quand méme un homme s’est laissé
surprendre par quelque faute, vous qui étes spirituels, redressez un tel homme dans un esprit de douceur » [Gal.
6. 11, etc. Mais, si le mal est d’un caractére tel qu'il nécessite le retranchement, I'Eglise doit I'effectuer, non
comme usant d’'un droit, mais comme forcée d’agir ainsi. Les saints doivent montrer qu’ils sont purs dans cette
affaire. Cet acte contraint ceux qui sont dans I'humiliante nécessité de I'accomplir, a reconnaitre leur état
misérable, a le confesser et a avoir honte d’eux-mémes. lls s’éloignent de ’homme coupable et impénitent,
lequel est laissé seul dans I'ignominie de sa faute (voyez 2 Cor. 2, 7).

Telle est la maniére dont I'apdtre obligeait les Corinthiens d’exercer la discipline. Toute I'Eglise n’étant qu’un
corps, elle était coupable en tant que le péché commis y était. Il fallait aussi qu’elle fit tout entiére purifiée par la
discipline. Et quelle peine n’eut-elle pas a s’exécuter ? C’est 13, je le pense, ce que montrent ces paroles de
I'apétre : «A celui & qui vous pardonnez quelque chose, moi aussi je pardonne; car moi aussi, ce que jai
pardonné, si j’ai pardonné quelque chose, je I'ai fait a cause de vous, dans la personne de Christ; afin que nous
ne soyons pas circonvenus par Satan, car nous n’ignorons pas ses desseins » [2 Cor. 2, 10-11]_ e fait, ce que le
diable cherchait & faire, était ceci : I'apétre avait insisté sur le retranchement (1 Cor. 5, 3-5), et I'Eglise
répugnait a le faire. L’apdtre les y oblige; alors ils le font d’'une maniére judiciaire, ne s’inquiétant pas de
restaurer le coupable (2 Cor. 2, 6, 7). C’est pourquoi, Paul veut qu’ils marchent aussi maintenant d’accord avec
lui dans 'acte de la restauration : « A celui & qui vous pardonnez ».

Le dessein de Satan était d’introduire le mal au milieu des fréres, et de les y rendre indifférents ; puis de les
pousser a s’ériger en tribunal pour le combattre ; enfin de produire ainsi une occasion et un sujet de désaccord
entre Paul et 'assemblée des saints de Corinthe. L'ap6tre s’identifie avec tout le corps, premierement en les
obligeant a se purifier; puis il veut que celui qui a été censuré soit relevé par tous, en sorte qu’il y ait une
parfaite unité entre lui et eux. Il agit avec eux; il les associe a lui en tout cela; et ainsi, il les a avec lui, soit pour
la censure, soit pour le relevement. Si la conscience du corps n’est pas amenée a sentir ce qu’il fait en se
purifiant lui-méme par I'acte de 'excommunication, je ne sais pas a quoi celle-ci est bonne. Elle fait des freres
des hypocrites.



La maison doit étre conservée pure. Les soins du Pere envers Sa famille, et les soins du Fils « sur sa propre
maison », sont deux choses différentes. Le Fils remet les disciples a la garde du Pére saint (Jean 17). Ce n’est
pas la méme chose que d’avoir la maison en ordre. En Jean 15, Il dit : « Je suis le cep ; vous étes les sarments;;
mon Pére est le vigneron », etc. Ce sont la les soins du Pére. Il nettoie les branches, afin qu’elles puissent porter
autant de fruits que possible. Mais, dans le cas du Fils agissant sur Sa maison, il ne s’agit pas d’individus ; c’est
la maison qui doit étre gardée pure. « Si nous nous jugions nous-mémes, Nous ne serions pas jugés » [1 Cor. 11,
31], etc.

Il'y a donc ces trois sortes de discipline :

12 Celle qui est purement fraternelle : Je vais a une personne qui m’a offensé ; mais il faut que j’agisse avec
grace.

22 Celle qui est paternelle. Elle doit étre exercée avec tendresse et miséricorde. On doit agir comme le ferait
un bon pere envers un enfant qui s’égare.

3¢ Celle du « Fils sur sa propre maison», par laquelle nous avons a agir sous la responsabilité de conserver
la pureté dans la maison, de telle sorte que ceux qui sont dans la maison aient leur conscience en harmonie
avec la nature de cette maison. Dans cette discipline, ce n’est pas seulement l'individu qui doit agir; c’est la
maison, 'assemblée, la conscience de I'assemblée.

L’effet peut en étre la restauration de l'individu; mais, quoique cela soit une grace précieuse, ce n’est
pourtant pas le but essentiel de la discipline. Quand on en vient 1a, il y a quelque chose de plus que la
restauration d’un individu, il y a la responsabilité de garder la maison exempte de toute souillure. La conscience
de tous y est intéressée, et cela peut parfois donner lieu a bien de la douleur.

*

* *

Quant a la nature de tout ceci, je pense que c’est dans un esprit sacerdotal que la discipline doit étre
accomplie. Les sacrificateurs mangeaient dans le lieu saint I'offrande pour le péché (littéralement : le péché)
(Lév. 10). Je ne pense pas qu’un individu quelconque, ou un corps de chrétiens quelconque, puisse exercer la
discipline a moins d’avoir soi-méme la conscience pure, et d’avoir senti devant Dieu toute la puissance du mal
et du péché, comme s’il 'avait lui-méme commis. Alors il agit comme s’il éprouvait le besoin de se purifier lui-
méme. |l est clair que tout cela n’a lieu que pour des cas de péchés positifs.

Quel est le caractére de la position maintenant occupée par Jésus ? C’est celui du service de sacrificateur,
et nous sommes associés a Lui. S’il y avait dans I'Eglise plus de cette intercession sacerdotale, symbolisée par
I'action de manger dans le lieu saint I'offrande pour le péché, on n'aurait pas I'idée d’une Eglise érigée en
tribunal judiciaire.

Quelle angoisse et quelle amertume, quelle anxiété et quelles vives douleurs n’excite pas chez tous les
membres d’une famille un acte honteux commis par I'un des enfants ! Et Christ ne se nourrit-1l pas de I'offrande
pour le péché ? Ne sent-Il pas I'affliction ? Ne s’en charge-t-Il pas ? Il est la téte de Son corps, I'Eglise; par
conséquent, n’est-1l pas blessé et affigé dans un de ses membres ? Oh oui! Il I'est.

Si je suis dans la nécessité d’adresser a quelque frere en chute une remontrance individuelle, je dois me
souvenir que je ne serai capable de le faire d’'une maniére bénie, qu’autant que mon dme s’y sera préparée par
un service sacerdotal a ce sujet, comme si j'eusse été moi-méme dans ce péché. Que fait Christ? Il porte le
péché sur Son cceur, et intercede devant Dieu pour que Sa grace vienne y remédier. De méme, I'enfant de Dieu



porte aussi le péché de son frére sur son propre cceur en la présence de Dieu. Il plaide avec Dieu le Pére, afin
que la breche faite au corps de Christ, dont il est membre, soit réparée.

Tel est, je n’en doute pas, I'esprit dans lequel la discipline doit étre faite. Mais c’est en cela méme que nous
manquons. Nous n’avons pas assez de grace pour manger I'offrande pour le péché.

*

* *

Quand c’est 'assemblée en corps qui est appelée a agir, il y a quelque chose de plus encore. Il faudrait que
I'assemblée s’humiliat elle-méme, jusqu’a ce qu’elle fat elle-méme purifiée. Telle est, a mon sens, la force de
ces mots de I'apbtre : « Et vous n’avez pas plutét mené deuil » [1 Cor- 5, 2] etc.

Il N’y avait pas assez de spiritualité a Corinthe pour se charger du péché, et c’est comme si I'apbtre leur elt
dit : «Vous auriez d(i en étre navrés; vous auriez d(i avoir le coeur et I'esprit brisés et humiliés de ce qu’une
telle chose n’était pas retranchée ; vous auriez di avoir a cceur la pureté de la maison de Christ ».

Séparer le pur de I'impur est un autre attribut du service sacerdotal. Les sacrificateurs ne devaient boire ni
vin ni cervoise, afin de se conserver dans un état spirituel en harmonie avec les offices du sanctuaire, étant
ainsi capables de distinguer entre le pur et le souillé. Cette nécessité existe aussi pour nous. Quand nous avons
affaire avec le mal, il doit y avoir communion de pensées et de vues entre nous et Dieu. Notre objet doit étre
I'objet de Dieu. Sa maison est le lieu, la scéne ou se manifeste I'ordre de Dieu. Il est dit a la femme d’avoir sur la
téte une autorité (une couverture) «a cause des anges» (1 Cor. 11, 10), et cela parce que I'ordre de Dieu doit
étre manifesté dans I'Eglise. Rien de ce qui choquerait ces étres habitués & contempler I'ordre qui, de si prés,
convient a la présence de Dieu, ne doit étre toléré dans la maison de Dieu. Tout y est en compléte ruine. La
gloire de la maison sera pleinement manifestée quand Jésus viendra dans Sa gloire, et le sera seulement alors.
Mais nous devons, au moins, désirer qu’il y ait, autant que possible, par I'’énergie du Saint Esprit, une
correspondance entre son caractére actuel et sa condition future.

Quand Israél revint de la captivité, aprés que Lo-Ammi eut été prononcé sur eux, que la gloire se fut
éloignée de la maison, et que la publique manifestation de la présence de Dieu au milieu d’eux s’en fut allée,
Néhémie et Esdras n’en cherchaient pas moins a agir selon les pensées de Dieu. Notre position actuelle est la
méme que la leur. Et nous avons, nous, quelque chose qu’ils n'avaient pas. Nous flmes toujours un résidu.
Nous datons de la fin. — Et voici ce qui est pour nous : «La ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je
suis la au milieu d’eux» (Matt. 18, 20). En sorte que, lors méme que tout le systeme est réduit a néant, je
pourrais me retenir a certains principes invariables et bénis, dont tout est dérivé.

C’est a la réunion de «deux ou trois» que Christ a attaché non seulement Son nom, mais aussi Sa
discipline, le pouvoir de lier et de délier. Tout découle de la. Quelle consolation incomparable! Le grand
principe de I'unité demeure vrai, au milieu méme de la chute.

Deux principes qu’il est bon de signaler semblent étre a I'ceuvre aujourd’hui. Nous vivons dans un temps ou
tout est mis en question et ou se répandent des principes de toute espéce. S’il s’en présente qui soient de

nature a ruiner la position méme des saints, comme témoignage conscient et intelligent au milieu de la
chrétienté, il n’est pas inutile d’attirer sur eux I'attention. Ces deux principes, les voici :

D’abord, on nie qu’une assemblée chrétienne soit obligée de maintenir la pureté pour étre reconnue comme
telle, ou plutdt, on nie qu’elle soit souillée si elle admet le mal dans son sein.



Et secondement, on nie I'unité du corps pour ce qui concerne I'Eglise sur la terre.

Ayant entendu affirmer si souvent, soit au sujet des mceurs soit au sujet de la doctrine, qu’une assemblée de
chrétiens ne peut point étre souillée par le mal qu’elle contient, et qu’elle doit laisser au Seigneur le soin de
mettre la main sur le mal et de I'6ter — je dois en conclure que ce principe est généralement admis. Ce qui
jusqu’a présent n’avait été allégué que sous forme d’arguments individuels relativement au second principe ci-
dessus mentionnég, se trouve maintenant défendu dans un traité qui m’a été spontanément envoyé (pour mon
édification, je suppose), et que je vais examiner. J'ignore qui en est I'auteur, et j'en discuterai rapidement les
principes, car c’est un sujet digne d’attention.

Un traité m’est aussi parvenu sur le premier point; je crois en connaitre I'auteur, mais ici je me borne a
discuter ses principes. Voici les deux questions : 12 Un corps de chrétiens peut-il étre souillé par la tolérance du
mal en fait de moeurs ou en fait de doctrine ? 22 Existe-t-il une unité de I'Eglise de Dieu sur la terre ?

*

* *

On a soutenu publiguement que si la fornication était tolérée dans un corps de chrétiens, ce ne serait pas un
motif pour s’en séparer. D’autres ont déja répondu. Certes la meilleure réponse était de produire cette assertion
au grand jour. Dire que les chrétiens doivent se séparer du monde, qu’ils doivent se détacher du grand corps
de I'Eglise professante & cause de la corruption ecclésiastique ; affirmer ensuite que la communauté a laquelle
on appartient n’est point souillée par une immoralité positive, et que les saints sont tout de méme obligés de
reconnaitre une pareille réunion; c’est une proposition si monstrueuse, une telle préférence accordée aux vues
ecclésiastiques sur I'inaltérable moralité de Dieu dans I'évangile, qu’il y a lieu de s’étonner que des chrétiens
puissent tomber dans un pareil état de ténebres morales. C’est un témoignage solennel des ravages produits
par de faux principes. Naturellement nous n’avons rien affaire avec ces personnes ou leur réunion, sauf ce que
demande la charité de Christ. Nous nous occupons des principes : voyons ou ceux-ci conduiraient.

Il ne sera pas permis a ceux qui font partie d’'une pareille réunion chrétienne de rompre avec elle. lls seront
tenus d’accepter la compagnie du péché — tenus d’accepter la désobéissance & cette régle de I'apétre : « Otez
le méchant du milieu de vous-mémes » [1 Cor. 5, 13] || faudra qu’ils demeurent en communion constante avec le
mal, et qu'ils affirment constamment, dans I'acte le plus solennel du christianisme, la communion entre la
lumiere et les ténebres. Mais ce n’est pas tout. Dans ces sortes de réunions, I'assemblée d’'un endroit recoit,
ainsi que le faisaient les églises dont parle I'Ecriture, ceux qui sont en communion dans une autre, et, quand on
agit régulierement, sur des lettres de recommandation. Supposez que le fornicateur, ou quelqu’un de ceux qui
ont maintenu son droit de rester dans I'assemblée (autre maniére de tolérer le mal), soit recommandé, ou
vienne de I'assemblée en question, comme étant en communion. Si on le recoit de propos délibéré, il faut
naturellement qu’on lui donne, autant que possible, le méme droit au-dehors. Cette personne est donc regcue
ailleurs, et ainsi la méchanceté réfléchie de la majorité de la réunion dont elle fait partie, ou de toute la réunion,
si vous voulez, oblige chaque assemblée chrétienne — si I'Eglise de Dieu était en ordre, nous dirions chaque
assemblée de Dieu dans le monde — a mettre son sceau a la communion avec le péché et le mal, a déclarer
que le péché peut étre admis librement a la table du Seigneur, et que Christ et Bélial s’accordent parfaitement
bien ensemble. Dans le cas contraire, il ne reste qu’a rompre avec cette réunion ou église, c’est-a-dire a lui nier
absolument le caractére d’église. Or, si les assemblées doivent agir de la sorte, les individus de la réunion
souillée, qui ont quelque conscience, le doivent aussi.



L’établissement national (anglican) vaut incomparablement mieux que cela. Il n’a pas de prétention a la
discipline ; chacun est pieux pour son propre compte; tandis qu’ici, on sanctionne en principe le péché et la
communion avec le péché a la table du Seigneur. On admet bien qu’il ne doit pas étre toléré, mais on déclare,
d’un autre c6té, que s’il est toléré de propos délibéré, chacun doit s’y soumettre ; la réunion n’est point souillée,
et des pécheurs désobéissants ont droit de forcer toute I'Eglise de Dieu & accepter le péché, sinon en principe,
du moins dans la pratique, et & renier ainsi ses principes. C’est I'Eglise de Dieu affirmant comme telle, en vertu
de son privilege et de son titre spéciaux, les droits du péché contre Christ. En fait de principes, je ne saurais
concevoir quelque chose de pire. Et ce ne sont pas simplement les habitudes d’une classe particuliere de
chrétiens, qui ménent a cela. L’'ordre scripturaire de I'Eglise de Dieu, telle qu’elle nous apparait dans les
Ecritures, implique la sanction du péché si cette théorie est vraie.

Personne ne peut nier que les saints passaient d’'une assemblée a 'autre, et que si on appartenait a 'une,
on était recu dans les autres. Ce n’était point une organisation d’églises, telles que le presbytérianisme ou
I’épiscopalisme (je ne les nomme ici que pour me faire comprendre), mais c’était une pleine reconnaissance
des églises comme expressions de 'unité du corps de Christ. Nous voyons les saints partant d’'une assemblée,
étre recus comme tels dans une autre, et cela en vertu de lettres de recommandation. Chaque assemblée étant
reconnue comme représentant, dans sa localité, le corps de Christ, ceux qui en faisaient partie devaient étre
recus comme membres de ce corps par les autres assemblées. Chaque assemblée locale était responsable de
maintenir dans son sein I'ordre et la piété qui conviennent a 'assemblée de Dieu, et on devait compter sur elle
pour cela. Ce n’est pas contester la compétence de I'assemblée locale, mais la reconnaitre, que de recevoir
une personne parce qu’elle en fait partie. Si je ne la regois pas, je nie par la que cette assemblée soit un témoin
convenable de I'unité du corps de Christ.

Or, c’est précisément cette place-la que I'Esprit de Dieu donne a 'assemblée locale de Corinthe : bien loin
de nier I'unité en un seul corps de tous les saints qui sont sur la terre, Il reconnait 'assemblée locale comme
représentant le corps, dans sa mesure. « Vous étes le corps de Christ, et ses membres chacun en particulier » [1
Cor. 12, 27]Sj donc je reconnais que I'assemblée locale de Corinthe, ou de tout autre lieu, occupe cette position,
je dois recevoir, comme membre du corps de Christ, quiconque lui appartient, et je n’admettrai pas qu’on
puisse étre membre d’autre chose, ce que I'Ecriture n'admet pas non plus. Aussi, quand I'apétre dit : « Vous
étes le corps de Christ, et ses membres chacun en particulier », et nous sommes tous «un seul corps, car nous
participons tous a un seul et méme pain»[1 Cor. 10, 17] " je suis obligé de reconnaitre I'assemblée comme
représentant le corps, et ceux qui participent a ce seul pain comme membres du corps. Si je ne le fais pas, je
tombe dans le principe d’'une association volontaire, qui se donne elle-méme ses regles et fait ce qu’elle veut.

Dois-je donc tenir comme représentant I'unité du corps, et agissant par I’'Esprit avec I'autorité du Seigneur,
une assemblée qui sanctionne le péché et déclare gu’elle n’en est point souillée ? D’autre part, supposez
gu’une assemblée, celle de Corinthe, par exemple, ait retranché le méchant, et qu’une autre assemblée le
recoive, cette derniere nie par cela méme, que la premiére ait agi dans le caractére d’une assemblée de Dieu,
représentant le corps de Christ; elle nie I'action du Saint Esprit dans I'assemblée, ou que ce qui a été lié sur la
terre ait été lié dans le ciel.

C’est un pur sophisme de supposer que, parce qu’on ne reconnait pas de systeme d’églises organisées en
un corps, on ne reconnait pas non plus la responsabilité de chaque assemblée a I'égard du Seigneur, ou sa
capacité pour agir par le Saint Esprit dans les affaires de I'Eglise de Dieu. Si une personne retranchée a
Corinthe, était recue & Ephése, ou bien I'assemblée d’Ephése niait I'action du Saint Esprit & Corinthe, ou bien
elle rejetait I'action et niait I'autorité du Saint Esprit et de Christ; c’est-a-dire que les assemblées étaient



reconnues parce que chacune d’elles, dans sa localité, agissait sous la dépendance du Seigneur et par le Saint
Esprit. Sans doute elles pouvaient faillir; Corinthe elt failli sans l'intervention de I'Esprit par le moyen de
'apétre; mais je parle du principe scripturaire, et de ce que nous avons a attendre dans une assemblée.
L’assemblée est reconnue parce qu’elle agit par le Saint Esprit sous I'autorité du Seigneur.

*

* *

Ce point éclairci (et la premiére épitre aux Corinthiens me semble ne pas laisser 'ombre d’'un doute a ce
sujet), je passe a un autre — la responsabilité qui en résulte pour les chrétiens qui composent 'assemblée. lls
doivent agir pour Christ par le Saint Esprit. « Otez le méchant du milieu de vous-mémes »[1 Cor. 5, 13]. C’est
'assemblée que Paul charge de cela. Pareillement dans les cas de tort fait a quelqu’un, c’est devant
'assemblée que I'affaire est finalement portée, et c’est relativement a elle qu’il est parlé du «dedans » et du
«dehors ». En d’autres termes, je trouve que le corps est responsable aussi bien que compétent. Le Seigneur
qui connaissait toute I'histoire future de Son Eglise, a transmis cela dans Sa grace a une réunion de deux ou
trois assemblés en Son nom, lorsqu’ll parlait de I'exercice de la discipline et de I'exaucement des priéres.
Lorsque deux ou trois sont assemblés en Son nom, Il est la au milieu d’eux. Ainsi, tout en admettant pleinement
que ce soient tous les saints d’une localité qui constituent 'assemblée de cette localité; s’ils ne veulent pas
s’unir, la responsabilité se trouve, de méme que la présence du Seigneur, avec ceux qui le font. Leurs actes ont
Son autorité, s’ils sont faits réellement en Son nom : ¢’est-a-dire qu’une autre assemblée doit reconnaitre cette
assemblée et ses actes, ou nier sa connexion avec le Seigneur. Je ne veux pas dire que si 'assemblée s’est
trompée en quelque cas particulier, on ne puisse lui faire des représentations, I'engager a revenir sur sa
décision ; mais, dans le cours régulier des choses, une assemblée reconnait I'action de I'autre, conformément a
la promesse de la présence du Seigneur, parce qu’elle reconnait dans 'autre I'action du Seigneur, I'action de
son propre Seigneur a elle, et 'assemblée du Seigneur. Ce n’est point une église volontaire, c’est une
assemblée de Dieu selon I'Ecriture. Si I'assemblée n’est pas réunie sur ce pied-1a, et ne reconnait pas I'unité du
corps, le pouvoir et la présence du Saint Esprit et la présence de Jésus, en tant que réunie en Son nom
seulement, je ne reconnais pas cette assemblée, quoique je puisse reconnaitre les saints qui la composent.
Dans le cas opposé€, je suis tenu de la reconnaitre.

* *

Mais nous voyons, en outre, que I'assemblée de Corinthe n’6tait pas le méchant, et que I'apbtre était bien
décidé a y mettre ordre. Méme, tant qu’elle demeurait dans cet état, il n’y serait pas allé sinon pour agir avec
séveérité et rigueur. Ce qu'il dit dans la seconde épitre fait voir qu’il les considérait comme impliqués dans le mal
par le fait qu'ils le toléraient. «Vous avez montré que vous étes purs dans cette affaire»[2 Cor. 7, 11] || |es
accusait d’avoir du péché, du levain — non pas simplement un pécheur, mais du péché parmi eux. Ignorants
gu’ils étaient de la discipline, ils ne s’étaient pas affligés de maniere a ce que Dieu 6tat du milieu d’eux celui qui
avait commis cette action; et il leur commande d’'éter le vieux levain (non pas simplement de retrancher la
personne, ce qui constituait bien la direction pratique qu’il leur donnait), afin qu’ils pussent étre une nouvelle
pate, comme ils étaient sans levain. Par leur acquiescement au péché, ils étaient impliqués dans le péché. lls
étaient considérés comme étant en Christ, et leur véritable position comme une position sans levain; mais ils
devaient oter le vieux levain afin qu’ils fussent une nouvelle pate, afin que leur condition présente fit en
harmonie avec leur position. Sinon, ils n’étaient pas, I'assemblée n’était pas, une nouvelle pate.

De la vient que, dans la seconde épitre, apres que la premiere e(t produit son effet, I'apbdtre déclare « qu’ils
avaient montré qu’ils étaient purs dans cette affaire»; mais s’ils toléraient le mal, ils n’étaient pas purs.



L’assemblée n’était point une nouvelle pate, et ses membres n’étaient point purs, s’ils acceptaient au milieu
d’eux le principe de la tolérance du mal. Faire servir le privilege de notre position a la sanction du péché dans
'assemblée, en disant qu’elle ne saurait étre souillée, c’est une des plus funestes, des plus pernicieuses
doctrines. Prétendre que ceux qui font partie de 'assemblée, n’étant pas personnellement coupables du péché
commis, sont purs quoiqu’ils y participent en le tolérant, c’est un principe radicalement mauvais et formellement
contraire & I'Ecriture.

Il'y a plus encore. Une assemblée qui a admis un principe pareil est déchue de son droit d’étre reconnue
dans le caractére dont jai parlé plus haut. Un point que nous avons reconnu, c’est que toute assemblée
particuliere, réunie véritablement au nom du Seigneur, représente le corps de Christ, et qu’on doit s’attendre a
la présence de Christ au milieu d’elle. Mais je ne saurais reconnaitre comme représentant le corps de Christ, ou
réunie au nom de Christ, une assemblée qui admet le péché ou le tolére, qui a pour principe que le péché ne la
souille point. C’est faire participer Christ au péché — c’est Le faire « ministre de péché » [Gal. 2, 17], Dieu nous en
garde! Le corps de Christ (et nous déclarons par notre participation a «un seul pain» que nous sommes un
seul corps) est un corps saint : je ne puis dire que je suis un seul corps avec des pécheurs. Qu’un pécheur ou
un hypocrite ait pu se glisser dans I'assemblée, c’est ce que tous nous admettons ; mais je ne tolére point le
pécheur. Mais si un corps admet des pécheurs, ou tolere leur présence, il cesse complétement d’avoir le
caractere de corps de Christ, sinon le corps de Christ est compatible avec le péché connu; c’est-a-dire que le
Saint Esprit et Christ étant présents admettent et tolérent le péché.

Cette doctrine, que I'assemblée n’est point souillée par la présence dans son sein d’'un péché connu, est
une dénégation positive de la présence du Saint Esprit qui forme en un seul corps ceux qui sont réunis, et de
I'autorité du Seigneur présent. Le Seigneur accepte-t-1l le péché dans les membres du corps ? S’ll ne I'accepte
pas, ceux qui le font agissent comme une réunion volontaire, d’apres leurs propres regles, et n'admettent pas la
puissance du Saint Esprit qui anime I'assemblée, car ce serait un blasphéme de dire qu’ll admet le péché en
ceux qui Lui appartiennent. Une assemblée qui tient cette doctrine, n’est nullement une assemblée de Dieu. lI
peut y avoir de la négligence — elle doit étre reprise; mais quiconque, en principe, reconnait I'existence du
péché dans I'assemblée, et nie qu’elle soit souillée, nie son unité et la présence du Seigneur. En d’autres
termes, ce n’est nullement une assemblée réunie au nom du Seigneur. Ce que jestime essentiel en cette
affaire, c’est la présence du Seigneur selon Sa promesse, et I'action de I'Esprit de Dieu. S’il en est ainsi, si je
reconnais le Seigneur, je dois reconnaitre I'assemblée et ses actes : si elle accepte un principe contraire a la
présence du Seigneur et a I'action du Saint Esprit, je ne saurais la reconnaitre comme étant a Lui.

*

* *

L’autre question que j'ai signalée en commencant, c’est s'il existe une unité du corps de Christ sur la terre.

Or, jai déja fait remarquer la responsabilité de chaque assemblée locale d’exercer une discipline fidele et
de maintenir I'unité, comme représentant d’'une maniere locale tout le corps, parce que I'Esprit et le Seigneur
sont la; de sorte qu’elle agit en vertu d’'une autorité qui, si elle est une véritable assemblée, oblige toutes les
autres assemblées (sauf la part a faire a I'infirmité humaine). La question est s’il y a «un seul corps » reconnu
sur la terre.

La mission des ap6tres ne renferme pas un mot au sujet de I'Eglise ou d’églises, d’'une communauté ou de
communautés. La mission ou les missions que leur confia le Sauveur ressuscité n’ont rien a faire avec cela. I
s’agit de précher I'évangile a toute créature[Marc 16, 15] 3 salut ou & condamnation, ou bien de précher la



repentance et la rémission des péchés parmi toutes les nations(tuc 24, 47 ou bien encore de faire disciples
toutes les nations [Matt. 28, 19],

Il est parlé d’une Eglise ; mais c’est le Seigneur qui la batit, ou qui y ajoute : cela n’est jamais dit des églises.
Méme quand il est parlé de I'ceuvre des apbtres sous ce rapport, c’est d’'une maniére générale; il est question
de toute 'assemblée de Dieu, et non d’assemblées particuliéres, quoique nous sachions qu’il y en avait, et que,
dans un sens pratique, elles représentaient dans leur sphére propre I'assemblée tout entiere. Mais la négation
d’'une assemblée comme un tout sur la terre constitue une grande et pernicieuse erreur.

L’Ecriture n’enseigne jamais rien de semblable ; on était ajouté a /'assemblée, et il n’y a rien dans I'Ecriture
qui suggeére le moins du monde 'idée qu’on se joignit a une église. On ne saurait demander a qui que ce soit de
prouver une négation, mais nous verrons que I'Ecriture parle tout autrement 1a-dessus. Les disciples étaient
ajoutés au Seigneur et faisaient ainsi partie de 'assemblée.

*

* *

Prenons I'Ecriture et voyons comment elle s’exprime sur ce sujet. Le premier passage ou il soit fait mention
de I'’Assemblée se trouve en Matthieu 16. « Sur ce roc je batirai mon assemblée, et les portes du hadés ne
prévaudront pas contre elle ». Or, batir 'Assemblée, ce n’est point former une union mystique d’individus avec
la Téte dans le ciel. Cela suppose un systeme établi sur la terre, un batiment : — I’Assemblée. La fin de la
déclaration du Seigneur en est la preuve la plus manifeste. On dit que c’est une promesse que les portes du
hadées ne prévaudraient pas contre I'union mystique avec Christ dans le ciel et qu’il ne s’agit pas des conditions
d’une Eglise sur la terre. Cette interprétation se réfute elle-méme. Les portes du hadés n’ont rien & faire avec
I'union mystique individuelle avec Christ dans le ciel. En Matthieu 18, comme nous I'avons vu, il suffit de deux
ou trois, réunis au nom de Christ, pour administrer la discipline avec autorité.

Prenons les Actes. Nous y voyons comment I’Assemblée fut formée : il n’y avait pas encore de différence
entre ’Assemblée et les assemblées. Le Seigneur avait déclaré qu’ll batirait Son Assemblée, et Il le faisait.
Nulle trace de l'idée que ce fit un devoir pour un homme de se joindre a une communauté de disciples. Un Juif,
ou un paien (ce qui eut lieu pour la premiére fois lors de I'appel de Corneille), était converti pour avoir part aux
promesses et a la vocation de Dieu. Il était introduit (je ne souléve point ici de questions particuliéres sur ce
sujet) par le baptéme trés certainement, non point dans quelgque assemblée particuliere, mais dans
I'Assemblée; il était publiguement admis par les chrétiens. Remarquez maintenant, comme il est parlé de
I'ceuvre elle-méme : « Le Seigneur ajoutait tous les jours a I'assemblée ceux qui devaient étre sauvés » [Act. 2,
471, Le Seigneur ajoutait. C'était Son ceuvre, et Il ajoutait a ’Assemblée. C’est la ce qu’ll faisait du résidu
réservé selon I'élection de gréace. Il ne rétablissait pas Israél; Il les ajoutait a I'Assemblée, la nation étant sur le
point d’étre retranchée. lls étaient placés sur la terre dans cette position nouvelle; aussi était-il évident que
I’Assemblée était sur la terre. Cela avait lieu conformément a cette parole : « Il est mort pour rassembler en un
les enfants de Dieu dispersés »[Jean 11, 52] Qr, g’il s’agissait seulement d’'une unité mystique, ils n’avaient pas
besoin, s’ils étaient croyants, d’étre rassemblés en un. lls ne pouvaient pas étre dispersés; leur unité était
permanente et invariable. Pourtant Jésus s’est donné Lui-méme pour les rassembler en un. Le fait que le
baptéme est le moyen par lequel ils étaient admis publiquement, rend impossible I'idée qu’ils dussent se joindre
a une église. L'Eglise avait mis publiquement sa sanction sur eux; elle les avait recus; ils avaient une place et
étaient tenus de la prendre, partout ou ils allaient, dans I’Assemblée de Dieu.

Examinons maintenant de quelle maniére I'Eglise en agissait avec eux quand ils y étaient entrés : la
premiere épitre aux Corinthiens nous apportera sur ce point une lumiére divine.



Ici, il est important de remarquer (car il est question dans cette épitre d’une assemblée locale, représentant
pratiguement, sous certains rapports, toute ’Assemblée de Dieu), que la premiere épitre aux Corinthiens est
adressée a tous les croyants en tout lieu — a tous ceux qui en tout lieu invoquent le nom de notre Seigneur
Jésus Christl[1, 2]. L’épitre a un caractére ecclésiastique, mais en I'écrivant, 'apbtre a soin d’associer tous les
chrétiens avec ceux de Corinthe. De la vient que, si quelqu’un était retranché comme un méchant par
I'assemblée de Corinthe, il était « dehors », c’est-a-dire en dehors de toute I'Eglise de Dieu; non pas vitalement
hors du corps de Christ, mais hors de I’Assemblée sur la terre. Impossible de lire I'épitre tout entiére sans voir
que ce qui fut dit par I'apbtre, et fait par 'assemblée de Corinthe, était un acte valable pour tout le corps des
saints sur la terre, et qu’ils sont tous considérés comme impliqués dans cet acte, étant d’ailleurs expressément
mentionnés dans I'épitre. Prétendre que lindividu retranché était seulement en dehors de I'assemblée
particuliere, c’est une interprétation d’un caractére aussi monstrueux que pernicieux. C’est en vain que I'on
explique les paroles de I'ap6tre : « Ne jugez-vous pas ceux qui sont de dedans ? Mais ceux de dehors, Dieu les
juge »[1 Cor. 5, 12-13] comme s’il ne voulait parler que d’un corps particulier. C’est évidemment «dedans » ou
«dehors », sur la terre, et il ne parle pas d’'une assemblée particuliere : la différence est entre chrétiens et
hommes du monde. Les expressions «dedans » et «dehors » s’appliquent donc a toute I'Assemblée de Christ
sur la terre. Il s’agissait des fornicateurs de ce monde, ou de quelqu’un appelé frére. A Corinthe, pour étre de
I’Assemblée, il fallait qu’on f(t de 'assemblée locale, a moins d’étre en état de schisme ; mais si I'on s’appelait
«frére », on était de '’Assemblée, non pas parce qu’on s’était joint a ce corps particulier, mais parce qu’on était
un chrétien non exclu par une juste discipline.

J’en viens maintenant au chapitre 12 qui rendra le sujet aussi clair que possible; car, tout en montrant
gu’une assemblée locale (envisagée dans son association avec tous les chrétiens, en tout lieu, sur la terre),
représente pratiquement tous les saints et agit pour eux avec I'autorité du Seigneur si elle est réunie en Son
nom, ce chapitre nous fait voir que I'apétre a dans I'esprit /Assemblée et non une assemblée. « Mais le seul et
méme Esprit opere toutes ces choses, distribuant a chacun en particulier comme il lui plait. Car de méme que le
corps est un et qu’il a plusieurs membres, mais que tous les membres du corps, quoiqu’ils soient plusieurs,
sont un seul corps, ainsi aussi est le Christ. Car aussi nous avons tous été baptisés d’un seul Esprit pour étre
un seul corps, soit Juifs, soit Grecs, soit esclaves, soit hommes libres; et nous avons tous été abreuvés pour
I'unité d’un seul Esprit »[v- 11-13], Le chapitre traite des dons spirituels, et la figure du corps n’est pas employée
en vue de notre union personnelle avec Christ, toute capitale que soit cette doctrine, mais en vue du Saint
Esprit descendu du ciel. L’Eglise universelle n’est point envisagée comme étant dans le ciel, en son Chef, mais
comme étant sur la terre dans ses membres;; ils ont tous été baptisés de ce seul Esprit, pour étre un seul corps.
Les membres sont les dons. Tous sont membres et le Saint Esprit distribue comme il Lui plaft.

Ou s’exercent ces dons, et a qui appartiennent-ils ? lls s’exercent sur la terre, c’est bien évident; il n'y a pas
d’évangélisation dans le ciel, ni de guérison de malades. Or, ils n’appartiennent pas a une assemblée
particuliere, mais a I’Assemblée. « Dieu a placé les uns dans I'assemblée : d’abord des apétres, en second lieu
des prophétes, en troisieme lieu des docteurs, ensuite des miracles, puis des dons de grace de guérisons »,
etc. (v. 28). Rien ne peut étre plus clair ou plus positif que cela : ces dons sont exercés sur la terre; ils sont
placés dans I’Assemblée; ils n’étaient pas méme tous exercés dans une assemblée, car il arrivait que des
apdtres préchaient au monde. Les miracles pouvaient étre opérés dans le monde, ou les guérisons y avoir lieu,
mais c’étaient des membres du corps qui agissaient; ils étaient placés dans I’Assemblée. Ce chapitre fait voir
de la maniére la plus claire que, tandis que I'Ecriture reconnait positivement des assemblées locales, dont nous
avons déja considéré les responsabilités et les actes, le Saint Esprit est envisagé comme formant une
Assemblée sur la terre, et agissant uniquement sur la terre — a I'exclusion de ce qu’ll fera dans le ciel —



comme cela résulte évidemment de I'exercice des dons et de leur nature. Si Apollos enseignait & Ephése, il
enseignait quand il allait a Corinthe. Il était un chrétien, et par cela méme il appartenait nécessairement a
'assemblée des chrétiens de Corinthe, parce qu’elle était 'assemblée des chrétiens qui se trouvaient la. Cela
n’empéche pas la discipline, mais rend la discipline valable pour toute I’Assemblée de Dieu.

Je trouve la méme vérité dans I'épitre aux Ephésiens plus spécialement destinée & instruire les chrétiens
des privileges les plus élevés qui appartiennent aux saints individuellement, ou & I'Eglise. « Vous étes édifiés
ensemble, pour étre une habitation de Dieu par I'Esprit» (2, 22); c’est-a-dire que Juifs et Gentils étaient
réconciliés en un seul corps a Dieu par la croix. Ce corps croissait jusqu’a sa pleine stature, mais il y avait sur la
terre une habitation de Dieu par le Saint Esprit. Ici le point capital c’est I'unité — un seul corps, un seul Esprit,
une seule espérance. Mais ou se trouve cela ? Sur la terre. Les dons sont donnés a chacun selon la mesure du
don de Christ. Apres étre monté en haut, Christ a donné des dons aux hommesl[4. 8] — des apdtres, des
prophétes, des évangélistes, des pasteurs et docteurs, jusqua ce que nous parvenions tous, etc.

L’état céleste et futur se trouve donc encore exclu. Néanmoins nous devons garder I'unité de I’'Esprit par le
lien de la paix, car il y a un seul corps et un seul Esprit[4 3-4]. La Téte, étant montée en haut, a donné des dons,
mais non pas dans une église. Les apbtres et les évangélistes exercaient leur ministeére dans le monde, les
premiers en partie, les derniers exclusivement, et les apbtres évidemment n’appartenaient pas comme tels a
quelque assemblée particuliere. L’idée qu'on est membre dune assemblée est entierement inconnue a
I'Ecriture. Ce mot « membres » est une figure qui fait allusion au corps humain. Nous sommes comparés a un
corps, mais ce corps est le corps de Christ; une assemblée n’est pas Son corps, quoigu’elle puisse en étre la
représentation locale. |l est dit : « L’Assemblée, qui est son corps, la plénitude de Celui qui remplit tout en tous »
(Eph. 1, 23,

* *

Certes, je suis le dernier a nier I'existence de la confusion qui avait été prédite. Cette confusion fait sentir
doublement la consolation de la promesse : «La ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis la au
milieu d’eux » [Matt. 18, 20], Mais toutes les fois que I'unité du corps sur la terre n’est pas reconnue, il n’est plus
question que d’une simple association volontaire, se régissant elle-méme. Ceux-la ne peuvent prendre les
Ecritures pour leur guide ; ils ont commencé par les nier dans le point qui établissait leur propre position. « Nous
sommes le labourage de Dieu, I'édifice de Dieu »[1 Cor. 3, 9]. Hélas ! du bois, du foin, et du chaume ont été batis
sur le fondement; il s’est glissé des hommes pervers, et des loups sont entrés ; les ordonnances et le Iégalisme
ont corrompu la chrétienté ; mais tout cela n’altére point la vérité de Dieu. Dieu a tout vu d’avance et a pourvu
dans Sa Parole a la marche de I'obéissance, et a la grace qu'il lui faut. Lorsque nous nions une vérité
scripturaire, il se peut que nous soyons des chrétiens sinceres et que nous agissions ainsi par préjugé et par
ignorance, mais nous nous privons de la bénédiction et du caractere de sanctification attachés a la vérité. De
méme, lorsque I'unité de I'assemblée sur la terre est niée, les bénédictions qui s’y rattachent sont perdues, en
ce qui a trait a notre profit personnel. Ces bienfaits ne sont rien moins que I'action du Saint Esprit sur la terre,
nous unissant a Christ comme Ses membres, et agissant comme Il trouve bon dans les membres ici-bas. Nier
que I'assemblée soit souillée quand elle tolere le mal, nier I'unité du corps sur la terre par la présence du Saint
Esprit, c’est détruire toute la responsabilité de 'assemblée, et toute la bénédiction de I'Esprit; c’est, dans ces
points-la, annuler la Parole de Dieu.



Le devoir et hon le pouvoir, ou I'’exercice de la discipline dans les

assemblées chrétiennes

Sous prétexte que la discipline exige le pouvoir apostolique pour étre mise a exécution, I’'ennemi, toujours
aux aguets pour détourner les saints de Dieu de leur intégrité a I'’égard de la vérité et de la pratique, a fait un
effort pour mettre de c6té la discipline dans les assemblées des chrétiens. Tout ce que celle-ci requiert est
I'obéissance a un précepte apostolique. Plusieurs peuvent I'avoir confondue avec I'acte de «livrer & Satan » [
Cor. 5, 5] qui suppose de la puissance. Mais un examen du passage ou les deux choses sont mentionnées ne
laisse aucun doute sur la différence qu’il y a entre elles, et que, si 'une exige du pouvoir, I'autre implique un
devoir. Dans le cas de «livrer a Satan » I'apétre dit : « J’ai déja, comme présent, jugé (vous et mon esprit étant
assemblés...) de livrer un tel homme a Satan pour la destruction de la chair, afin que I'esprit soit sauvé dans la
journée du Seigneur Jésus» (1 Cor. 5, 3-5). C’était 'acte de I'apdtre, bien qu’accompli quand ils étaient
assemblés, avec la puissance du Seigneur Jésus présente au milieu d’eux. Cet acte consistait a livrer a Satan
la personne coupable, a lui infliger quelque chatiment pénible pour le corps (comme dans le cas de Job), pour
le bien de son ame; et, dans ce but, Paul avait jugé de livrer un tel homme entre les mains de Satan. Il n’est
point dit que les Corinthiens l'aient exclu. Le fait se passa dans une assemblée solennelle, mais ce fut
uniqguement I'acte de Paul. Cela aurait pu se faire sans aucune espece d’intervention de I'assemblée, et sans
que celle-ci et rien a dire la; seulement I'apbtre désirait qu’ils fussent solennellement présents quand il
prononga ce jugement. Mais I'action de livrer était son fait; ici il n’est point parlé d’exclusion. Dans un autre cas,
Paul avait agi de méme de sa propre autorité et de son propre pouvoir qu’il tenait, cela va sans dire, du
Seigneur (1 Tim. 1, 20) : « Du nombre desquels sont Hyménée et Alexandre, que j'ai livrés a Satan, afin qu’ils
apprennent & ne pas blasphémer ». Ici il n’est pas question de I’action de I'Eglise. Paul les avait livrés.

*

* *

En 1 Corinthiens 5, 7, il leur dit ce qu’ils ont a faire, et toute assemblée chrétienne obéissante avait a suivre
ses directions, et cela comme étant «les commandements du Seigneur ». Au verset 9, il établit les regles quant
au point en question — ce qui concerne leur devoir comme chrétiens — regles d’aprés lesquelles ils étaient
tenus d’agir. Il leur avait écrit de ne pas se méler avec des fornicateurs, mais il ajoute que ce n’est pas avec
ceux de ce monde, puisque ainsi il leur faudrait sortir du monde ; mais si quelqu’un appelé frére était tel, ils ne
devaient pas méme manger avec un tel homme. Qu’est-ce que cela peut avoir affaire avec la puissance ? C’est
une regle claire, qui a le poids d’'un commandement du Seigneur ; aussi devient-elle un devoir pour ceux qui ont
des oreilles pour entendre. Qu’avait-il affaire de juger ceux de dehors ? lls étaient entre les mains de Dieu. Mais
on était tenu de juger ceux de dedans, et puis vient I'ordre clair et positif : « Otez le méchant du milieu de vous-
mémes » [V- 13]. Ce n’est plus : «J’ai jugé de livrer & Satan », ou : «lesquels jai livrés a Satan ». Rien n’indique
qgue quelqu’un d’autre doive le faire, mais on a ici un ordre positif de I'apétre a I'’égard de ce qu’on devait faire;
— non pas de livrer le coupable a quelque chose ou a quelgu’un, mais de se délivrer eux-mémes du mal, qui,
s’il était tolére, les empécherait absolument d’étre une nouvelle pate. Eux, ils devaient 6ter d’entre eux-mémes
ce méchant. Rien de plus simple; c’est un devoir évident, découlant d’'un commandement évident. L’homme
était parmi eux, et ils devaient I'6ter, sans qu’il soit dit de le mettre quelque part. /ls devaient 6ter le vieux levain,
afin qu’ils pussent étre une nouvelle pate. lls ne l'étaient pas s’ils refusaient d’obéir a ce précepte — ils
n’étaient pas une nouvelle pate conformément a leur vocation divine; et, en obéissant avec tant de zéle, ils
montrérent qu’ils étaient purs dans cette affaire. L’apétre leur avait écrit, afin de s’assurer qu’ils étaient



obéissants en toutes choses. S’ils n‘avaient pas 6té le méchant, ils n‘auraient pas été obéissants; et
maintenant que le coupable était humilié, ils avaient a lui pardonner. lls avaient infligé la punition, et maintenant
ils devaient pardonner, et ratifier envers lui leur amour (2 Cor. 2, 9 et 7, 11). C’est la direction positive de
'apétre, et aussi le commandement du Seigneur (1 Cor. 14, 37) qui nous enjoint d’éter du milieu de nous le
meéchant, si nous nous appelons une assemblée chrétienne. Si nous ne le faisons pas, nous ne sommes pas
une nouvelle pate; et nous éludons un devoir, sous le faux prétexte que le pouvoir apostolique est requis;
tandis que ce qui est requis, c’est la simple obéissance a la regle apostolique.

Maintenir la discipline scripturaire n’est point prétendre a I'infaillibilité

On a souvent accusé les freres de prétendre a I'infaillibilité, parce qu’ils croient qu’une décision prise par
une assemblée, réunie au nom du Seigneur, est obligatoire pour toute I'Eglise de Dieu. Cette accusation repose
sur le misérable sophisme qui confond l'autorité avec l'infaillibilité.

En cent occasions, ou il n’est pas question d’infaillibilité, I'obéissance peut étre obligatoire. On comprendra
facilement que, s’il n’en était pas ainsi, il ne pourrait y avoir aucun ordre quelconque dans le monde. Il n’y a pas
d’infaillibilité dans le monde, mais, en revanche, beaucoup de propre volonté; et s’il ne devait y avoir
d’obéissance — d’acquiescement a ce qui a été décidé — que dans le cas d’infaillibilité, la propre volonté, le
bon plaisir de chacun, auraient libre cours et il n’existerait aucun ordre établi.

En ce qui concerne la discipline, il n’est pas question d’infaillibilité, mais de compétence. Un pere n’est pas
infaillible, mais il posséde une autorité donnée de Dieu, qu’on est tenu de reconnaitre. Un magistrat, un juge de
paix, ne sont pas infaillibles, mais ils ont une autorité compétente pour les cas soumis a leur juridiction. Il peut y
avoir des garanties contre des abus d’autorité, et méme, en certaines occasions, un refus d’obéissance, quand
il s’agit d’'une obligation supérieure : des droits d’'une conscience dirigée par la Parole de Dieu. Il faut obéir a
Dieu plutét qu'aux hommes[Act. 5, 29]; mais jamais I'Ecriture ne laisse aucune liberté & la volonté humaine,
comme telle. Nous sommes sanctifiés pour I'obéissance de Jésus Christ[1 Pier. 1, 2], Ce principe de la simple
obéissance qui fait la volonté de Dieu, sans résoudre chaque question abstraite que I'on pourrait faire naitre —
ce chemin de paix, bien des esprits qui s’estiment trés sages ne I'apercoivent pas, parce qu’il est le chemin de
la sagesse de Dieu.

L’accusation qui nous occupe se réduit donc a un simple et pauvre sophisme, qui trahit d’un c6té le désir
d’étre libre de faire ce que I'on veut ; de I'autre, la confiance qu’ont en elles-mémes des personnes, qui estiment
leur propre jugement supérieur a tout ce qui a été déja jugé.

Il 'y a une autorité judiciaire dans I'Eglise de Dieu, et si elle n’existait pas, ce serait la plus affreuse iniquité
gu’on pat voir sur la terre; car ce serait mettre la sanction du nom de Christ sur chaque iniquité. Or c’est, en
effet, le principe qu’ont soutenu ceux qui ont fait naitre les questions qui nous occupent. lls prétendaient que, si
I'on tolérait I'iniquité ou le levain, quel qu’il fOt, ce levain ne pouvait souiller une assemblée. De tels principes ont
eu un heureux résultat : ils ont été abhorrés, repoussés cordialement par tout chrétien sincere et par quiconque
ne cherche pas a justifier le mal.

* *

Toutefois, I'autorité judiciaire de I'Eglise de Dieu ne peut étre séparée de /'obéissance a la Parole. «Ne
jugez-vous pas ceux qui sont de dedans ? Mais ceux de dehors, Dieu les juge. Otez le méchant du milieu de
vous-mémes » (1 Cor. 5, 12, 13). Si la chose n’a pas eu lieu, je le répéte, I'Eglise de Dieu donne sa sanction



aux péchés les plus abominables. D’autre part, jaffirme et je maintiens que si la chose a lieu, les autres
chrétiens sont tenus de la respecter. Contre I'action charnelle en matiére de discipline, nous trouvons un
reméde dans la présence de I'Esprit de Dieu parmi les saints et dans I'autorité supréme du Seigneur Jésus
Christ. Or, on nous propose un autre reméde, totalement antiscripturaire et misérable. On prétend qu’il y aurait
compétence en tout homme, auquel il prendrait fantaisie de juger pour son propre compte, indépendamment de
ce que Dieu a institué. En considérant la chose sous son aspect le plus favorable (non pas sous son vrai
caractere de prétention individuelle), nous retrouvons ici le principe bien connu et antiscripturaire qui a eu cours
depuis le temps de Cromwell, c’est-a-dire le systeme indépendant, selon lequel un corps de chrétiens, formé
par une association volontaire, serait indépendant de tout autre. Ce systéme est la négation pure et simple de
I'unité du corps, ainsi que de la présence et de I'action du Saint Esprit dans le corps.

Supposons que nous soyons un corps de francs-magons et qu’une personne ait été exclue de I'une des
loges selon les regles de I'ordre. Supposons que, cette sentence ayant été trouvée injuste (au lieu de recourir a
la loge qui a prononcé le verdict, afin qu’elle révise son jugement), chacune des autres loges se mette a
recevoir ou a ne pas recevoir la personne en question, en vertu de I'indépendance de sa propre autorité. Il est
clair que I'unité du systeme franc-magon est perdue. Chaque loge est un corps indépendant, agissant pour lui-
méme. En vain alleguera-t-on que la loge en question a mal agi et qu’elle n’est pas infaillible, il n’en reste pas
moins vrai que I'autorité compétente des loges et I'unité du tout ont pris fin. Le systéme est dissous. Il peut y
avoir des ressources contre de telles difficultés et c’est un grand bienfait a I'occasion ; mais le moyen proposé
est une pure prétention a la supériorité de la part de la loge opposante; il est en outre la dissolution de la franc-
magonnerie.

Or, je rejette ouvertement, de la maniére la plus absolue, la prétendue compétence qu’aurait une assemblée
d’en juger une autre ; mais, ce qui est plus important, cette prétention est le reniement antiscripturaire de toute
la structure de I'Eglise de Dieu. C’est I'indépendance — un systéme que je connais depuis quarante ans et
auquel je n’ai jamais voulu me joindre. C’est en vain qu’on me dira qu’il ne s’agit pas de cela. Ce mot
« indépendance » signifie simplement que chaque église juge pour elle-méme, indépendamment des autres; or,
je n’affirme pas autre chose. Je ne cherche pas querelle a ceux qui, aimant a juger pour eux-mémes, préferent
le systéeme indépendant; seulement, je suis parfaitement convaincu, que, sous tous les rapports, il est
entiérement antiscripturaire. L’Eglise n’est point un systéme volontaire. Elle n’est pas formée — elle est bien
plutdét déformée — par un certain nombre de corps indépendants, agissant chacun pour lui-méme.

Jamais on ne songera, quelle que fat alors la difficulté, qu’Antioche p(t admettre les Gentils et Jérusalem les
refuser ; puis, que tout pdt continuer & marcher selon 'ordre de I'Eglise de Dieu. Il n’y a pas trace d’'une telle
indépendance ni d’un tel désordre dans la Parole. De fait, on y trouve toute espéce d’évidence, toute insistance
doctrinale, sur le fait qu’il y a, sur la terre, un seul corps, sur I'unité duquel est fondée la bénédiction, et que
chaque chrétien a le devoir de maintenir cette unité. La propre volonté peut désirer gu’il en soit autrement; non
pas la grace, ni 'obéissance a la Parole. Il peut s’élever des difficultés. Nous n’avons pas, cela est vrai, un
centre apostolique, comme on 'avait a Jérusalem, mais notre ressource, c’est I'action de I'Esprit dans 'unité du
corps — l'action de la grace qui guérit, du don qui aide; — c’est de plus la fidélité du Seigneur qui, dans Sa
grace, a promis de ne jamais nous laisser ni nous abandonner.

Le cas de Jérusalem, au chapitre 15 des Actes, est une preuve que I'Eglise scripturaire n’a jamais révé ni
accepté I'action indépendante sur laquelle on insiste. L’action du Saint Esprit s’exercait et s’exerce toujours,
dans I'unité du corps. La discipline dirigée par I'apétre a Corinthe (et qui nous lie comme étant la Parole de



Dieu) concernait, quant & sa portée, I'Eglise de Dieu tout entiére, ainsi que le démontre le début méme de
I'épitre.

Quelgu’un oserait-il prétendre que, si le méchant devait étre judiciairement mis dehors a Corinthe, chaque
église avait a juger pour elle-méme si elle devait recevoir cet homme ? L’acte judiciaire n’aurait donc compté
pour rien; ou bien il navait d’effet qu’a Corinthe, et les assemblées d’Ephése, de Cenchrée, etc., pouvaient,
apres cela, faire ce qui leur plaisait! Que faisait-on de I'acte solennel ou de la direction de I'apbtre ? Eh bien !
cette autorité et cette direction sont maintenant pour nous la Parole de Dieu. Je sais fort bien que I'on dira : A la
bonne heure, mais il se peut que la chair agisse et que vous ne suiviez pas convenablement cette Parole. Cela
est possible, en effet. Il y a possibilité que la chair puisse agir ; mais je suis assuré que tout ce qui nie I'unité de
I'Eglise, tout ce qui s’établit sur une base volontaire, tout ce qui organise des corps indépendants — que tout
cela est la dissolution de I'Eglise de Dieu, une chose antiscripturaire — rien que la chair. Avant daller plus loin,
la chose est donc jugée pour moi. Il y a un remede ; ce remede précieux des ames humbles, c’est I'aide pleine
de grace de I'Esprit de Dieu dans I'unité du corps, et 'amour ainsi que les soins fideles du Seigneur. Mais ce
n’est pas la volonté prétentieuse qui constitue sur une base indépendante, méprisant ainsi, et niant I'Eglise de
Dieu.

Je répete encore que c’est un méprisable sophisme, que d’accuser de prétention a linfaillibilité, le fait
d’exercer, dans un esprit de grace et d’humilité, une autorité divinement instituée. Je répéte que le systeme par
lequel on veut remplacer cette autorité, a pour caractéere I'esprit prétentieux de I'indépendance, qui rejette
entiérement l'autorité de I'Ecriture dans ce qu’elle enseigne au sujet de I'Eglise, et qui, finalement, exalte
’lhomme a la place de Dieu.

* *

Une seconde question se lie a celle que nous venons de traiter. On demande : Ou donc est I’Assemblée de
Dieu? — Je réponds qu’il est évident que la ou deux ou trois sont réunis, ils forment une assemblée; et, s’ils
sont réunis scripturairement, une assemblée de Dieu. S'’ils sont la seule assemblée dans un lieu donné, ils
formeront I'assemblée de Dieu dans cet endroit-la. Toutefois, en pratique, je refuserais de prendre ce dernier
titre, parce que «I'assemblée de Dieu d’'un endroit» embrasse proprement tous les saints de cet endroit; et
que, en prenant ce titre, les Ames pourraient courir le risque de perdre de vue la ruine de I'Eglise et de
recommencer a vouloir étre quelque chose. J’ajoute que, dans le cas supposé plus haut, le titre n’est pas faux.
Bien plus, s’il existe une telle assemblée et qu'on en édifie, sur le pied de la volonté de ’homme, une autre
indépendante de celle-1a, ce sera la premiére seule qui, moralement, aux yeux de Dieu, sera I'assemblée de
Dieu, et la seconde ne pourra en aucune facon porter ce titre, parce qu’elle est établie sur le principe de
I'indépendance de I'unité du corps.

Je rejette de la maniere la plus formelle et sans aucune hésitation, tout le systeme indépendant (la seule
chose qui soit en réalité au fond de toute cette question), comme antiscripturaire, comme un mal positif et tres
évident. De nos jours ou l'unité du corps a été mise en lumiere, et ou elle est reconnue comme une vérité
scripturaire, un tel systéme est tout simplement une ceuvre de Satan. Ignorer la vérité est une chose, et c’est,
de beaucoup de manieres, notre lot commun. S'opposer a la vérité est une autre chose.

*

* *

On prétend encore que I'Eglise est maintenant tellement en ruines, que I'ordre scripturaire (en rapport avec
I'unité du corps) ne peut étre maintenu. Ceux qui font cette objection devraient avouer, en gens honnétes, qu’ils



cherchent un ordre antiscripturaire, ou plutét le désordre. Mais, en réalité, si ce gu’ils affirment est vrai, il est
impossible de se réunir d’aucune maniére pour rompre le pain, si ce n’est en contradiction flagrante avec la
Parole de Dieu; puisque I'Ecriture dit que nous sommes tous «un seul corps, car nous participons tous & un
seul méme pain»[1 Cor. 10, 17 Nous professons étre un seul corps, chaque fois que nous rompons le pain.
L’Ecriture ne connait pas autre chose, et I'Ecriture oppose aux raisonnements humains un ensemble si bien lié,
si puissant et si parfait, que tous leurs efforts ne pourront jamais le rompre.

1. T Tout homme qui agissait contre les commandements de Dieu, ou qui faisait ce qui ne devait pas étre fait,
commettait un péché; et cela exigeait le sacrifice pour le péché. Mais ici, il s’agissait de délits contre des individus, de
torts faits au prochain, par des abus de confiance et choses semblables ; et, pour ces torts, il fallait un sacrifice pour le
délit. Lisez les sept premiers versets du septieme chapitre du Lévitique.

2. T Comparez aussi 1 Timothée 3, 15. C’est une chose monstrueuse de dire qu’'une assemblée particuliére, réunie
sur le principe de la volonté individuelle, est la colonne et le soutien de la vérité. Toutefois une assemblée locale de
chrétiens doit en cela aussi représenter I'Eglise. Cette vérité ressort d’'une maniére frappante de ce passage qui fait
voir avec 1 Corinthiens 12 que I'apétre ne perd jamais de vue I’Assemblée, et considére toujours, comme la
représentant, chaque assemblée particuliére. Voyez un autre exemple remarquable de cela en Actes 20, 28.



