La doctrine du Nouveau Testament sur le
Saint Esprit

W. Kelly

Méditation 1 — Jean 3, 5

Le sujet que je me propose de traiter, d’apres la Parole de Dieu, envisagera
essentiellement les opérations du Saint Esprit consécutives a la mort et la
résurrection du Seigneur Jésus et particulieres a la période chrétienne. Mais je suis
heureux de commencer par présenter une vérité générale, s'étendant aux voies de
Dieu en miséricorde envers Ses saints dans tous les temps. A la différence des
révélations divines propres a des circonstances particulieres et a une époque
spéciale des voies de Dieu envers I'homme, ce dont nous allons nous occuper
d’abord concerne tous les croyants, existait des I'entrée du péché dans le monde,
n‘a jamais été remplacé et ne saurait I'étre, jusqu’a ce que la derniere trace de mal
ait disparu pour toujours. C’est la réponse au besoin fondamental de toute dme
retirée de la condition de I'hnomme déchu, qui est de mourir une fois et apres cela
d’étre jugél[Héb. 9, 27], Le désir de Dieu était de se faire connaitre. Il ne I'a fait
d’abord que d’une maniére partielle sans doute, selon diverses mesures, aussi bien
gu’en plusieurs manieres, comme |‘apotre le déclare en Hébreux 1; mais quelle que
fat la mesure ou le mode de Ses révélations, Dieu a toujours agi en souveraine
miséricorde envers les ames, et Il a donné de Sa propre nature a ceux qui croient
sur la terre. Tel est le sens de I'expression : étre né de nouveau. Or il est nécessaire
aujourd’hui plus que jamais, non seulement d’affirmer ce qui est particulier a
I’économie chrétienne, mais de s’attacher a ce qui est universel. Ne perdons pas de
vue ce qui ne change jamais, sans pour cela laisser de c6té tout ce qu’il peut plaire
a Dieu, selon Sa propre sagesse, d'introduire pour simplifier, éclaircir, jeter de la
lumiére sur ces sujets ou de leur donner de la profondeur. Dieu s’est manifesté de
facon progressive jusqu’au moment ou Christ parut et ou Son ceuvre fut accomplie.
Le développement de la Parole de Dieu depuis le commencement fournit une vision
des voies de Dieu qui s’élargit toujours, jusqu’au moment ou Dieu Lui-méme, et non
Ses voies seulement, a été pleinement manifesté.

A travers tout le cours de ces économies diverses, nous trouvons la jouissance de
cette bénédiction incomparable : la révélation divine. Et la raison en est manifeste :
il y a dun cété un Dieu de bonté, de l'autre ’'homme perdu. «Mon Pere travaille
jusgu’a maintenant» (Jean 5, 17), dit le Fils, qui travaillait aussi en grace. La
conscience peut suggérer l'idée d'un Dieu et de Son jugement; mais l'esprit de
I'homme ne peut jamais s’élever plus haut que le fait, ou plutot la conclusion, qu’il
existe nécessairement un Dieu. Dieu Lui-méme n’est jamais connu de cette maniéere.
L'esprit humain, comme tel, est incapable de découvrir Dieu; et de fait, qu’est-ce



qui donna l'essor a la raison de I'homme, sinon sa propre ruine ? Il raisonne au sujet
de Dieu parce qu'il a perdu Dieu; et tout ce que le raisonnement peut découvrir, ce
n‘est pas ce qui est, mais seulement, a partir de faits et d’hypothéses, ce qui doit
nécessairement étre. Mais un Dieu dont |'existence est simplement une nécessité,
est une chose terrible pour une conscience chargée de sa culpabilité. Le Dieu qui
doit exister pour un tel homme — c’est-a-dire pour un pécheur — ne peut étre qu’un
juge; et si Dieu est le juge du péché et du pécheur, quelle doit étre la portion de ce
pécheur? Si le juste lui-méme est sauvé difficilement, ou paraitra I'impie?[1 Pier. 4,
18] Or en face de tout cela, Dieu ne s’est pas contenté de donner une révélation, de
faire des promesses, de donner méme des esquisses prophétiques de ce qu’'ll avait
I'intention de faire : Il a opéré dans I'hnomme. Et il est bien important de reconnaitre
qu'il ne s’agit pas seulement de I'ame du croyant tournée vers Dieu par la foi, mais
d’'une ceuvre intérieure qui est et a toujours été bien autre chose. Penser que les
ames ne font que regarder a Dieu est une facon de voir bien limitée et méme
pernicieuse. Outre le regard de la foi, outre l'acte de saisir la Parole de Dieu par
I'opération de I'Esprit dans I'ame, il y a ce qui s’appelle la vie spirituelle. Et elle a
toujours existé, car c’est la condition nécessaire pour avoir affaire avec Dieu. Dans
tous les temps, et aujourd’hui encore, une nature nouvelle, positive, a été donnée
au croyant. Autrement dit, il ne s’agit pas seulement de la foi, mais d’une nouvelle
vie. Sans doute la foi est-elle le seul moyen par lequel cette nouvelle nature est
communiquée, et la foi est aussi le moyen pour I'ame de s’assurer qu’elle est
vraiment née de Dieu. Il peut y avoir d’autres preuves pour ceux qui nous
observent; mais la foi est destinée, selon la pensée de Dieu, a donner a celui qui la
possede la certitude gu’il est né de Dieu.

Or il est évident que cette vérité, je dirai méme cette nécessité de la vie nouvelle,
quoiqu’elle f(t toujours réalisée dans les ames, était bien faiblement comprise avant
Christ. De fait, dans les temps de I’Ancien Testament, elle était plutot sous-entendue
gu’enseignée explicitement. Nous pouvons I’y trouver présentée en figure, ou sous
la forme d’une expression morale; mais nous n’y trouvons nulle part la déclaration
distincte d’une nouvelle naissance, sinon comme un privilége annoncé. Aussi lorsque
Nicodeme vint au Seigneur Jésus, frappé par ce gu'il avait vu, mais ayant en méme
temps le sentiment d'un besoin plus profond dans son ame (bien qu’il ignorat
totalement de quoi il avait besoin), il demeura tout interdit et confondu par la
déclaration formelle du Seigneur que si quelgu’un n’est né de nouveau, il ne peut
méme voir le royaume de Dieu. Les Juifs s’étaient tranquillement reposés sur la
conviction que le Messie pourrait et voudrait tout faire pour eux. Or, dans un sens,
ils n‘avaient pas tort. Lorsqu’ll vint, les Samaritains méme étaient convaincus que le
Messie leur ferait connaitre toutes chosesl[Jean 4, 25]: et les Juifs savaient que non
seulement Il enseignerait, mais qu’ll accomplirait toutes choses. Il introduirait la
justice éternelle, Il scellerait la vision, Il oindrait le Saint des saints, Il en finirait
avec les péchés et ferait propitiation pour l'iniquité (Dan. 9, 24). Ils ne savaient
guere comment la chose se ferait. Néanmoins il y avait dans l'esprit de tout Juif,



sauf chez la portion incrédule de la nation, une conviction vague que lI'avénement du
Messie changerait la face du monde, en méme temps qu'il introduirait plus
particulierement pour Israél la bénédiction promise et attendue. Dés lors, combien il
était saisissant d’entendre annoncer cela solennellement par Celui qui se trouvait
maintenant présent au milieu d’eux, par Celui que Son précurseur, Jean le baptiseur,
avait déclaré étre le Messie, par Celui qui avait manifesté par des miracles qu’ll était
réellement, a tout le moins, un docteur venu de DieulV- 2], Et pourtant c’est Lui qui,
des I'abord, arréte Nicodeme en déclarant sans équivoque une nécessité dont celui-
ci n'avait jamais eu conscience auparavant. Et cette condition était présentée d'une
maniere si générale, qu’elle devenait aussi absolue pour un Juif que pour un Gentil.
«Si guelgu’un n'est né de nouveau...». Aucune exception n’est supposée, aucune
question soulevée au sujet de la famille d’Abraham qui avait été choisie. Dieu
I'exigeait aussi bien de ceux qui étaient preés que de ceux qui étaient loin. «Si
quelqu’un n’est né de nouveau, il ne peut voir le royaume de Dieu » [V 3],

C'est pourquoi Nicodeme adresse a notre Seigneur une question dépourvue
d’intelligence : «Comment un homme peut-il naitre quand il est vieux? Peut-il
entrer une seconde fois dans le sein de sa mere et naitre?». L'étonnement de
Nicodeme prouve la force de I'expression employée par le Seigneur; je n’en connais
méme pas de plus forte dans I’Ecriture : étre né de nouveau. Mais la question posée
conduit notre Seigneur a faire la déclaration sur laquelle je désire m’étendre un
peu : «En vérité, en vérité, je te dis : Si quelqu’un n’est né d’eau et de I'Esprit, il ne
peut entrer dans le royaume de Dieu». Celui qui voit le royaume (v. 3) entre dans le
royaume (v. 5); mais il n‘existe pas de possibilité de voir ni d’entrer, a moins d’avoir
passé par cette nouvelle naissance. Quels en sont donc la source et le caractere ?

Ici le Seigneur explique la chose; Il le fait d'une maniéere figurée, selon Son
habitude dans les discours qu’ll adresse aux Juifs dans cet évangile. Dans le chapitre
précédent, Il s’est servi de I'image du temple pour désigner Son propre corps. Dans
le chapitre qui suit, Il prend occasion des besoins de la femme samaritaine ; et «une
fontaine d’eau» devient l'image de cette bénédiction infinie sur laquelle nous
espérons nous arréter un peu tout a I'heure. Je pourrais parcourir ainsi cet évangile
et prouver que ce choix de quelques figures bien connues, s’il embarrasse peut-étre
d’abord par le fait méme qu’il s’agit de figures, ne jette aucune obscurité; car ce
n‘est jamais 1a le but des figures dans I'Ecriture, pas plus que dans aucun écrit
honnéte. Leur véritable but est plutét de renfermer dans une seule expression une
vérité qui, autrement, demanderait a étre longuement développée; en sorte que
cette expression devient lillustration d’une vérité, et dés lors brille de la lumiére
méme de Dieu. Or les mémes images étaient employées par les prophétes de
I’Ancien Testament pour désigner les mémes bénédictions. C’est pourquoi le
Seigneur pouvait, avec une pleine justice qui en appelait a la propre conscience de
Nicodéme, censurer celui qui avait la responsabilité d’étre le docteur d’'Israél et ne
connaissait pas ces choses[v- 10],



Notre Seigneur rappelle par allusion plusieurs passages de |’Ancien Testament qui
auraient di rendre le sens de Ses paroles intelligible pour Nicodeme. Prenez par
exemple Esaie 44. Dieu n'y avait-Il pas promis de verser de I'eau sur celui qui a soif
(v. 3)? N’avait-Il pas promis de répandre Son Esprit sur la postérité de Jacob?
N’avait-Il pas encore plus clairement déclaré, dans Ezéchiel 36, 24-26, que lorsqu’ll
aurait rassemblé Israél dans sa terre, Il Oterait leur coeur de pierre, et mettrait en
eux un coeur de chair, qu’ll répandrait sur eux des eaux pures et mettrait Son Esprit
au-dedans d’eux — ce qui constitue précisément les deux éléments de la déclaration
du Seigneur? Ainsi, dans notre passage, le Sauveur parle clairement, ayant toujours
en vue ces figures de I’Ancien Testament. Ce n’était donc pas quelque privilege
nouveau qu’ll annoncait, mais au contraire le rappel d'un besoin universel. Le
Seigneur, avec la dignité et la gloire qui Lui sont propres, ne fait que donner sa
pleine portée & une vérité qui se trouve dans toute I'Ecriture, en la revétant de
I'autorité méme du Fils de Dieu prenant la place de docteur sur la terre. «Jamais
homme ne parla comme cet homme» (Jean 7, 46). Tout en ne faisant que se servir
d’'une image existante et supposée connue, Jésus donne néanmoins a la vérité une
profondeur caractéristique par la forme sous laquelle Il la présente a Nicodeme. Il ne
s’agit ici ni du baptéme d’enfants, ni de recevoir un nouveau cceur, ou un nouvel
esprit; mais de la naissance d’eau et de |'Esprit, vérité capitale et de la plus grande
portée pratique.

D’autres vérités sont peut-étre plus propres a attirer les affections et a les fixer
sur la personne du Sauveur, amenant I'dame dans une plénitude de liberté, de paix,
de joie, aussi bien que de puissance ici-bas. Mais aucune n’'a le caractére
fondamental de celle-ci (a I'exception de I'ceuvre de Christ dans laquelle Dieu Lui-
méme fut glorifié au point de pouvoir avec justice bénir un pauvre pécheur en lui
donnant Sa propre nature). Ici le Seigneur, avec la divine perfection qui Lui est
propre, confere a la vérité une nouvelle beauté, et une autorité divine. En sorte que
nous discernons combien doit étre glorieuse la personne qui profere la vérité d'une
telle maniére. «Si quelqu’un n’‘est né d’eau et de I'Esprit...». Il s’agit bien d’une
nouvelle nature, de quelque chose qui n‘a aucun fondement dans I'homme et n’‘a de
source qu’en Dieu. N’est-ce pas en effet Dieu Lui-méme, qui a Son propre royaume
dont Il est le centre, qui seul par conséquent peut donner une nouvelle nature? Et
quelle est la nature qu’il Lui convient de communiquer? Ce ne peut étre que la
nature divine. «Si quelqu’un n’est né d’eau et de I'Esprit, il ne peut entrer dans le
royaume de Dieu». Ainsi en arrivons-nous aux conditions.

J'ai attiré I'attention sur la force de I'expression «étre né de nouveau» que nous
trouvons dans les premieres déclarations du Seigneur. Mais maintenant, si nous
considérons la maniére dont cette naissance est caractérisée, nous lisons : «né
d’eau». L'eau, dans I’Ecriture, est employée habituellement comme la figure de la
Parole de Dieu appliquée par I'Esprit. Elle peut aussi représenter I'Esprit Lui-méme
dans Sa propre puissance. Mais ici nous avons l‘eau distincte de I'Esprit parce que
Dieu veut attirer l'attention sur la Parole appliquée a I'homme en vue d’agir



moralement sur lui. Au premier abord celui-ci pourrait ignorer que c’est I'Esprit de
Dieu qui lui a donné le sentiment de sa souillure; mais ce qu'il sait toujours tres
bien, c’est que la Parole le juge, qu’elle le déclare coupable et entierement incapable
de se tenir en la présence de Dieu. Ainsi /'eau exprime l'action morale de la Parole
sur une ame, non seulement pour la purifier, mais pour la convaincre de sa souillure.
Il s’agit d’abord de la communication d’'une nouvelle nature que I'homme ne
possédait pas auparavant. Et de méme que nous avons vu le coté extérieur de cette
action divine, de méme nous en trouvons le c6té intérieur : «si quelqu’un n‘est né
d’eau et de I'Esprit... ».

Arrivé a ce point, il peut &tre bon de rappeler quelques passages de I'Ecriture qui
confirment indiscutablement le sens de cette expression. Dans |’épitre a Tite,
chapitre 3, Paul déclare que Dieu nous a sauvés « par le lavage de la régénération et
le renouvellement de I’Esprit Saint». A dessein je ne cite pas la suite du passage qui
présente un caractere plus complet de bénédiction que ce que le Seigneur exprime
ici. Jusque-la, il existe une liaison bien évidente avec notre passage. Le lavage de la
«régénération» correspond a la vérité que le Seigneur a ici devant Lui, et qu’ll
présente avec force a Nicodeme. En outre, quand nous lisons dans |'épitre de
Jacques (1, 18) : «De sa propre volonté il nous a engendrés», nous y voyons le
commencement d’une vie que nous ne possédions pas auparavant. Ce n’est pas
seulement que Dieu nous ait ainsi éclairés; ce n’est pas seulement que des pensées,
des vues, des vérités nouvelles aient été communiquées a l|'esprit; mais une
nouvelle sorte de vie ou de nature est conférée que |I'ame n‘a jamais eue
auparavant. « De sa propre volonté il nous a engendrés par la Parole de la vérité ».
Non seulement nous y trouvons le fait que nous sommes engendrés de la part de
Dieu, mais aussi le moyen dont Il s’est servi : la Parole de vérité. Cela se lie
évidemment avec |'expression «né d’eau» dans notre verset de Jean 3. Et encore,
nous trouvons dans la premiére épitre de Pierre, chapitre 1 versets 22 et 23
«Ayant purifié vos ames par l'obéissance a la vérité pour que vous ayez une
affection fraternelle sans hypocrisie, aimez-vous l'un l'autre ardemment, d’'un coeur
pur, vous qui étes régénérés, non par une semence corruptible, mais par une
semence incorruptible, par la vivante et permanente parole de Dieu ».

Il n‘est pas nécessaire d’accumuler des textes sur un point qui doit étre familier a
la plupart des lecteurs; mais j'ai pensé qu’il serait bon d’en citer assez pour montrer
gue ce sujet se retrouve chez tous les écrivains inspirés de la derniere partie de la
révélation de Dieu. J'ai donc a dessein choisi des passages de différents apbtres.
Que ce soient Paul, Pierre ou Jacques, qui écrivent, a des Juifs ou a des Gentils, c’est
toujours la méme vérité fondamentale; mais, de fait, elle a requ son expression la
plus riche et la plus complete, sa forme la mieux définie et en méme temps la plus
profonde, des lévres divines de notre Seigneur Jésus Christ.

Une autre vérité d’une grande importance se rattache a celle-la. Pas plus que la
nature de 'homme ne peut jamais étre rendue spirituelle, ni améliorée ou modifiée



de maniére a s’élever jusqu’a une certaine connaissance des choses de Dieu, ni non
plus étre changée en une nature divine par un procédé spirituel quelconque; de
méme, d’un autre coté, la nouvelle nature ne peut se détériorer, ne peut dégénérer
en «la chair», ou en la nature de «I'homme animal»[1 Cor. 2, 14] D’un c6té, comme
notre Seigneur le dit : «ce qui est né de la chair est chair»; ainsi de l'autre : «ce
qui est né de I'Esprit est esprit»[V- 6], La chose participe du caractére de sa source.
La source de la vie nouvelle est donc le Saint Esprit, grand agent vivant qui la
communique par un instrument : la Parole de Dieu. Si le Seigneur n’avait présenté
que cette derniére, la porte aurait été laissée ouverte a l'activité de I'esprit de
I'homme, autrement dit a «la chair». Et ses prétentions a comprendre la Parole par
ses propres moyens ne pouvaient que le mener au plus subtil des rationalismes.
Mais il n‘en est rien; «ce qui est né de I'Esprit est esprit». La Parole de Dieu est
incontestablement le moyen que Dieu emploie ; mais, précisons-le bien, 'homme est
né par la Parole, non de la Parole seule. Par contre il est né de I'Esprit, qui est la
source réelle, active et personnelle de la vie divine.

«Ne t'étonne pas», dit le Seigneur a Nicodeme, «de ce que je t'ai dit : Il vous
faut étre nés de nouveau»[v- 71, Non seulement Il présente cette vérité comme une
nécessité pour tout homme qui désire entrer dans le royaume de Dieu, mais Il
enjoint : «Il vous faut étre nés de nouveau». Ce qui conduit Nicodéme a poser sa
nouvelle question : «Comment ces choses peuvent-elles se faire?». «Tu es le
docteur d’Israél, et tu ne connais pas ces choses? — répond Jésus — En vérité, en
vérité, je te dis : Nous disons ce que nous connaissons, et nous rendons témoignage
de ce que nous avons vu, et vous ne recevez pas notre témoignage»[v. 9-11],
Remarquons la place que prend notre Seigneur Jésus Christ dans ce chapitre. Il
parle comme Celui qui est absolument et parfaitement intime avec Dieu. «Nous
disons ce que nous connaissons», affirme-t-Il; et l'expression implique une
connaissance personnelle et intrinseque ; non pas communiquée et retransmise, a la
maniére de ce qu’un prophete, par exemple, pourrait exprimer aprés en avoir regu la
révélation. Jésus s’exprime comme connaissant Dieu et Sa gloire, et en ayant la
pleine conscience. « Nous disons ce que nous connaissons ». Dieu seul, Celui qui est
Dieu, a le droit de parler ainsi. En méme temps Jésus rend témoignage de ce qu'll
avait vu. Il n’est pas seulement Celui qui était venu de Dieu et s’en allait a Dieu[Jean
13, 3]1; Il est aussi Celui qui, en tant que Dieu, parle de scénes de gloire qui Lui sont
familieres. Il était avec Dieu en méme temps qu’ll était Dieu; Il savait pour l'avoir
VU ce qu’exigeait la présence de Dieu; Il avait la pleine connaissance non seulement
de ce qui convenait a Dieu Lui-méme, mais aussi de la sceéne ou Dieu habite.

Ainsi donc, selon cette parfaite connaissance de Dieu et cette absolue intimité
avec le ciel, Jésus déclare : « Nous disons ce que nous connaissons, et nous rendons
témoignage de ce que nous avons vu». Or I'homme n’avait aucun go(t pour une
révélation céleste — pas plus les Juifs que I'homme en général. Leur scéne était la
terre, et, comme Juifs, leur idée constante, fondée sur le témoignage de Dieu,
c’était Dieu se révélant ici-bas; Dieu bénissant ici-bas; Dieu abolissant le mal ici-



bas ; Dieu délivrant Son peuple par des jugements ici-bas. Mais maintenant il y avait
au milieu d’eux Celui qui différait essentiellement de tous ceux qui s’étaient jamais
trouvés sur la terre, le Fils de Dieu Lui-méme. Il n‘est pas seulement Celui que le
Pére reconnait sur la terre comme bien-aimé et Fils; car ceci n‘impliquerait pas
obligatoirement qu’Il ft Dieu de fagon absolue et dans le sens le plus étendu. Or
nous discernons dans la personne de Christ, unies en elle, non seulement la relation
qui est la sienne comme l'objet des délices infinies du Pére, mais la nature méme de
Dieu. En conséquence, il n‘existe ni n'a jamais existé une seule pensée dans la
divinité a part de Lui, si toutefois il nous est permis de parler de la pensée comme
appartenant a Dieu — car, de fait, c’est une expression peu exacte. Dieu ne pense
pas a la facon de I'hnomme : Dieu connait. Ainsi Jésus, le Fils de Dieu, possédait
entierement en dehors d’'une révélation cette connaissance absolue de Dieu, de ce
qui était en harmonie avec la présence de Dieu, avec la nature et le royaume de
Dieu; en sorte qu’ici-bas sur la terre Il peut communiquer cette connaissance.
Quelle place que la nétre! Quelle communion que celle dans laguelle nous sommes
introduits, chers fréres et sceurs, au milieu de cette mer de péché et d’iniquité, au
milieu de la rébellion des hommes dont I'orgueil ne fait que souligner leurs propres
pensées, et prouve combien ils sont éloignés de Dieu! Quelle merveilleuse chose
gue nous soit ainsi présenté Celui méme que I'homme rejette en niant qu’ll soit
Dieu!

Pendant que nous nous occupons de ce sujet — sujet du plus profond intérét
possible — savoir, que Celui-la seul qui était homme pouvait faire connaitre Dieu a
I’'hnomme, ajoutons qu’il n‘est pas dans la nature de la divinité de se faire connaitre a
I'homme. Et le plan béni que Dieu a congu est tout aussi nécessaire pour que nous
Le connaissions, qu'il I’était pour nous sauver. Nous regardons volontiers aux
moyens de notre délivrance, c’est-a-dire a l'incarnation du Seigneur Jésus Christ ici-
bas, et au fruit de Son ceuvre dans I'expiation ; nous sommes, au contraire, portés a
moins estimer le privilege infini de connaitre Dieu; alors qu’apres tout, connaitre le
seul vrai Dieu et celui qu’Il a envoyé, c’est la vie éternellelJean 17, 3], Dieu n’est
jamais appelé la vérité dans aucune partie de I’Ecriture, ni désigné par aucun terme
équivalent, alors que le rationalisme et l'incrédulité en ont fait leur expression
favorite. Et voici pourquoi : c'est que I'homme, de lui-méme, prétend connaitre Dieu
et s’approcher de Lui par ses propres raisonnements; mais de fait il ne Le connait
jamais, et ne peut y atteindre. Car Dieu n’est connu qu’en Christ. I| m’est impossible
de connaitre Dieu, a moins d’étre participant de la nature divine; c’est la la raison
pour laquelle je viens d’insister sur la vérité de la nouvelle naissance qui est la
communication de cette nature. Ce n’est pas simplement la foi, bien que celle-ci soit
nécessaire, car elle est le seul moyen d’étre introduit dans la possession de cette
nature. Et ce n’est pas non plus accompli seulement par /a Parole, mais par
I'application que le Saint Esprit fait de la Parole. Ainsi participons-nous a une
nouvelle nature en vertu de laquelle nous connaissons Dieu. Or je crois pouvoir
affirmer que cette participation a Sa nature ne pourrait avoir lieu par la simple et



unique action de Dieu, car un Etre uniquement divin ne saurait ainsi donner de Sa
propre nature a I'homme, a moins qu’Il ne se révele dans I’'homme : c’est ce qui a
eu lieu en Christ, et seulement en Christ, de sorte qu’aucune ame n’aura jamais été
rendue participante de la nature divine, qu’aucune ame ne sera jamais née de Dieu,
sans que ce soit en rapport avec Christ. Je n‘ai pas besoin de dire que les saints de
I’Ancien Testament étaient ainsi nés de Dieu. Ainsi notre Seigneur Jésus ne parle pas
ici en vue de l'avenir seulement, mais d’'une maniére absolue et universelle en vertu
du caractere qu’ll prend dans I’évangile de Jean, celui du Fils de Dieu. Il a devant les
yeux a la fois I'avenir et le passé; Son regard embrasse tout le cours du temps
jusque dans le royaume de Dieu. Et voici quel est le passeport pour y entrer : il faut
gu’'un homme soit né de Dieu, ou, comme cela est expliqué ici, né d’eau et de
I’Esprit.

Il appartient a Dieu selon Son bon plaisir, Son amour souverain et Sa propre
sagesse, de s’introduire Lui-méme, pour ainsi dire, dans la nature de 'homme — de
se révéler dans I'homme, aussi bien qu’a I'homme. Ne demeure-t-IlI pas en effet Lui-
méme dans une condition qui Lui est propre, dans laquelle il est parfaitement
impossible que I'homme soit introduit, si ce n‘est de cette maniere bénie? Mais
maintenant qu’ll se révele dans un homme, moi qui suis un homme je puis Le
connaitre. Par l'opération de I’'Esprit Saint, selon Sa propre Parole, je puis étre
introduit dans une association vitale avec cet homme béni qui est Dieu. Tout se
trouve étroitement lié dans la foi des enfants de Dieu; et si ces derniers admirent la
merveilleuse maniére dont il a plu a Dieu d’envoyer Son Fils, né de femme,
seulement en voyant la chose comme nécessaire pour l’abolition du péché, ils
peuvent apprendre qu’elle était nécessaire aussi pour toute connaissance réelle de
Dieu et toute communion avec Lui. Je ne puis rien connaitre de Dieu, ni jouir
aucunement de Lui, comme je Le connais et jouis de Lui maintenant dans le
christianisme, a moins que Lui ne trouve bon de se révéler par le moyen de I'homme
Christ Jésus. Autrement dit, pour me servir du langage du jour, tant qu’ll est
simplement Celui qui est absolu, je ne puis Le connaitre. Il faut qu’ll daigne devenir
relatif quant a moi, qu’Il accepte de descendre dans la condition dans laquelle je me
trouve.

Il semble que c’est précisément la le besoin que notre Seigneur a ici en vue. Il
affirme de la maniére la plus forte Sa divine prérogative : « Nous disons ce que nous
connaissons, et nous rendons témoignage de ce que nous avons vu». Descendu ici-
bas pour parler a 'homme, il s’agissait pour Lui d’'un témoignage a rendre. Il rendait
témoignage a la vérité qu’il n'y a pas d’autre moyen par lequel 'homme puisse étre
introduit dans la félicité dont nous jouissons maintenant; il faut que 'homme soit né
d’eau et de I'Esprit. Mais comment fut recu ce témoignage? L'homme voyait les
choses qui lui étaient propres, autour de lui, la ou il était né et avait été élevé. Il ne
se souciait pas des choses divines; bien plus, il était ennemi de Dieu. Eloigné de
Dieu, il n‘aimait pas entendre parler des choses de Dieu, ni de la sphére dans
laquelle ces choses-la, et celles-la seules, apparaitraient, c’est-a-dire le royaume.



Telle est la tendance de I'homme naturel : «Vous ne recevez pas notre
témoignage ». Or il est remarquable que cette constatation suive immédiatement ce
gue nous lisons dans le chapitre précédent (v. 23-25), et qui semble une bien
prompte réception des choses concernant le Seigneur. Il est question de ceux qui
crurent, contemplant les miracles que Jésus faisait. En fait il n'y avait de leur part
aucune réception de Son témoignage. Ils acceptaient des faits, autrement dit ils
recevaient ce qu’ils pouvaient voir, et ce dont ils pouvaient juger. Une telle attitude a
pour effet de renforcer la bonne opinion que I'homme a de Ilui-méme, parce que le
fait de recevoir les choses d’aprés des preuves le place dans la position de juge : il
congoit, déduit, conclut, et ne fait ainsi que s’enfler de sa propre importance. Cela
s’accorde avec l'orgueil de I'homme, qui s’érige en juge, méme pour apprécier un
miracle opéré par la puissance de Dieu ; tandis qu'il s’agit ici du témoignage de Dieu.

N’est-ce pas la ce que nous constatons tous les jours? Tant que les ames
demeurent sans étre exercées, elles ne s’inquietent pas de ce qu’elles entendent.
Quand les hommes sont sérieux, ils doutent, ou tout au moins ils examinent et ils
pesent. Tout autant qu’une résistance opiniatre, la réception indifférente d’un
témoignage, prouve qu’aucune ceuvre réelle n‘est opérée dans la conscience. La
raison en est simple. Si la Parole pénétrait le coeur, celui-ci prenant en elle un
profond intérét, il s’y trouverait aussitot de I'activité. L'anxiété elle-méme conduirait
une personne a un plus ample examen. En méme temps il y aurait le désir que cette
Parole soit vraie. Par contre, quand une personne est entierement morte dans ses
fautes et dans ses péchés, le témoignage de Dieu ne produit aucun effet. Il est tout
aussi facile de mépriser ce témoignage que d’en faire profession. Leffet de
I'indifférence, c’est tantot la profession facile, tantot I'opposition ouverte a la vérité.
En apparence totalement différentes, ces dispositions de |'esprit humain sont au
fond deux manifestations de la méme incrédulité. Tandis que, toutes les fois qu’une
ame réalise l'importance de la vérité, celle-ci, lorsqu’elle a été crue, touche
nécessairement le coeur. Si je sens ma culpabilité et combien j'ai mérité I'éternelle
condamnation et si je crois que la grace de Dieu en Christ m’en a délivré pour me
donner une part au ciel avec Jésus, il m’est impossible, croyant tout cela,
d’envisager froidement une vérité qui me concerne de si pres. C'est pourquoi,
lorsque vous rencontrez cette espéece de foi traditionnelle, inerte et sans portée, qui
recoit les choses avec une extréme rapidité et sans que se produise aucune action
réelle sur la conscience et sur le ceeur, il est tout a fait évident qu’elle ne correspond
a aucune ceuvre vitale de Dieu : c’est tout simplement une conviction humaine, une
affaire de sentiments, et par conséquent une chose sans valeur. Notre Seigneur, qui
connait ce qui est dans I'homme (chap. 2, 25), ne cache pas la résistance ou
I'indifférence qu’Il rencontre de sa part. Mais en méme temps Il fait entrevoir des
choses plus élevées : «Si je vous ai parlé des choses terrestres, et que vous ne
croyiez pas, comment croirez-vous, si je vous parle des choses célestes? » [v. 12], Et
si ces «choses célestes» conduisent plusieurs d’entre nous en dehors de leurs



pensées ordinaires, qu’ils veuillent bien peser les paroles du Seigneur; car c’est sur
celles-ci que je désire insister, et non sur des spéculations humaines.

Le Seigneur Jésus avait affirmé, de la maniere la plus forte possible, la nécessité
absolue et générale de la nouvelle naissance pour entrer dans le royaume de Dieu.
Tous ceux qui doivent se trouver dans les différentes sphéres de ce royaume, soit
ici-bas, soit en haut, quand il sera établi et manifesté dans ses deux parties, doivent
étre nés de nouveau. Une ame qui regoit I'’évangile maintenant est donc née de
Dieu. Mais dans Sa réponse a Nicodeme, le Seigneur va bien au-dela de cette vérité.
« Personne n’est monté au ciel, dit-Il, sinon celui qui est descendu du ciel, le Fils de
I'hnomme qui est dans le ciel »[v- 131, Il confirme ainsi qu’ll est bien véritablement
homme, le Christ rejeté, le Fils de 'homme, mais aussi certainement Dieu. Le ciel
était le lieu auquel Il appartenait, ou plutét qui Lui appartenait. Comme né de
femme, né sous la loilGal. 4, 4], 1| fut Lui-méme vu et connu sur la terre et dans les
limites du temps. Et malgré toute Sa grace, toute Sa puissance et toute Sa gloire,
I'homme ne voulut point de Lui. Mais Celui qui était maintenant manifesté en chair
ici-bas était réellement «le Fils unique, qui est dans le sein du Pére»[Jean 1, 18], et
revendiquait, méme étant rejeté, le titre de «Fils de I'hnomme qui est dans le ciel ».
Ce n’est pas seulement, remarquons-le bien, qu’ll avait été dans le ciel; Il est la;
peu importe quand ou comment — Il est toujours le Fils de I'homme qui est dans le
ciel. Son humiliation ne faisait que fournir I'occasion d’une nouvelle gloire pour Dieu
et pour 'homme, en méme temps qu’elle constituait le point de départ d'une
nouvelle et plus pleine connaissance de Dieu de la part de I'homme. Il y avait la
Celui qui, étant Lui-méme l'infini, entra dans ce qui était limité, afin que les hommes
comme tels puissent eux-mémes entrer dans la connaissance de Dieu et voir le Pere
en Lui. Il faut qu’ils aient affaire a la Parole; qu’ils écoutent celui qui est a la fois
Dieu et homme. C’était la grace, mais c’était en méme temps la vérité : la seule
maniére dont celle-ci pouvait étre révélée. La vérité n’avait eu jusque-la qu’une
manifestation partielle ; mais, chose merveilleuse, sa pleine manifestation se trouve
maintenant dans I'homme — dans Celui qui est Dieu, mais qui n‘en est pas moins
homme. Cette venue en chair du Fils de Dieu apparaissant dans une spheére limitée
cacherait-elle la vérité? Au contraire, celle-ci ne pouvait étre pleinement révélée
gu’au moment ou la Parole a été faite chair. C'est précisément dans la combinaison
d’éléments en apparence incompatibles, unis dans la personne de Jésus, que vous
trouvez la vérité. «Car la loi a été donnée par Moise; la grace et la vérité vinrent
par Jésus Christ» [Jean 1, 17], Cet homme béni, modele de toute débonnaireté, efface
d’un seul mot toute la gloire de I'homme : «Personne », dit-Il, « n‘est monté au ciel,
sinon celui qui est descendu du ciel». Or ce n’était pas seulement qu’ll en f{t
descendu. D’autres pouvaient y étre ravis, comme nous le savons, par un acte de
puissance; mais Lui pouvait y prendre Sa place comme la portion méme qui Lui
était propre, et y entrer aussi simplement que possible quand I’'heure serait venue.
Plus encore, comme nous l|‘avons vu, Il est dans le ciel, non seulement Celui qui



peut monter au ciel, mais «le Fils de I'homme qui est dans le ciel ». Cette gloire Lui
appartient en tant que personne divine et n’appartient qu’a Lui.

Le Fils de Dieu s’étant ainsi présenté va montrer qu’une ceuvre doit étre
accomplie qui permette a Dieu de conférer a I'homme pécheur la bénédiction de Sa
propre nature. « Comme Moise éleva le serpent dans le désert, ainsi il faut que le
Fils de I'homme soit élevé, afin que quiconque croit en lui, ne périsse point, mais»
— quoi? qu’il naisse de nouveau? Non — «qu'il ait la vie éternelle»[v. 14-15], Il y a
évidemment ici une différence importante et significative. Le Seigneur a déja
proclamé la nécessité pour tous d’étre nés de nouveau. Mais lorsqu’ll en vient a
exprimer |'application au croyant de cette vérité fondée sur la rédemption, sur Sa
propre mort comme le Fils de I'homme élevé sur la croix, Il ne veut pas décrire la
chose simplement comme une nouvelle naissance, mais Il se sert d’'une expression
différente. Sans doute est-Il, Lui, le Fils, Celui qui vivifie tous les saints, et par
conséquent pour ma part je ne mets nullement en doute que les saints de I’Ancien
Testament n’‘aient été aussi réellement vivifiés que nous-mémes. Il n’y eut jamais
gu’un seul Sauveur, et par conséquent, la nouvelle naissance, dont tous ont besoin
pour le royaume de Dieu, ne peut étre autre chose que la communication, par
I’Esprit, de la vie qui est dans le Fils de Dieu.

Ce n’est pas sans raison cependant que le Sauveur refuse, quand il lui plait de
décrire notre place, de la confondre simplement avec ce qui appartenait aux saints
de tous les temps. Pour parler de cette vérité universelle et commune, dans son
application aux croyants du Nouveau Testament, Il emploie une expression
particuliere. L'Esprit de Dieu souligne ainsi I'honneur qu’Il attribue a Christ et a la
rédemption, lorsqu’ll présente ce fait glorieux, cette ceuvre digne de Dieu, la plus
grande en laquelle Dieu se soit jamais montré. Bien qu’elle concerne tous Ses
rachetés a travers tous les ages et toutes les économies, le Sauveur en présente
maintenant les effets sous un jour et a un titre nouveaux et beaucoup plus élevés.
Si nous sondons I’Ancien Testament, nous y trouvons la mention de la vie éternelle,
ou de ce qui lui est équivalent; car nous ne tenons pas a des termes techniques,
mais nous considérons ces vérités sous un point de vue pratique. En les exprimant
ici, le Seigneur change certains termes de Ses phrases et ce n’est pas fortuitement
qu’Il emploie une autre tournure. Ne pas tenir compte de ces différences serait de
notre part indifférence et manque de sagesse.

Il est par exemple question dans Daniel 12 de la vie éternelle, et nous trouvons
«la vie pour I'éternité » a la fin du psaume 133. Mais nous pouvons remarquer que
ces deux expressions sont liées avec |'espérance de la présence et du régne du
Messie quand Il introduira le royaume de Dieu d’'une maniere visible. Tandis que la
merveilleuse vérité qui apparait dans Jean, c’est que la gloire de la personne du Fils,
maintenant manifestée, nous introduit dans la bénédiction indépendamment de
toute cette manifestation future. Nous n’attendons rien de plus; et pour quelle
raison? Parce que nous le possédons Lui. En conséquence, quoique le royaume



terrestre n’ait pas encore paru avec la bénédiction publique correspondante, quoique
les Juifs, au lieu d’étre bénis, soient encore soumis a la malédiction sous laquelle ils
se sont eux-mémes placés (Matt. 27, 25), et que la colére soit venue sur eux au
dernier termell Thess. 2, 16] (c’est-a-dire, pour le moment, la suspension compléte
des promesses a leur égard), malgré tout cela, nous sommes introduits des
maintenant dans une scene illimitée de bénédictions riches et divines réunies dans
Sa personne.

Ce qui rend cette vérité aussi touchante qu’instructive, c’est qu’elle nous assure
maintenant la consolation et la joie d'une association personnelle avec Lui-méme.
Etre «né de nouveau », est assurément une grande miséricorde mais ne confére rien
de semblable. Sans doute, ce titre est-il indispensable pour avoir part au royaume
de Dieu, privilege dont Christ est a la fois la source et le dispensateur. Mais il ne
m’associe pas a proprement parler avec Christ. Dire de Christ qu’ll est né de
nouveau serait un blasphéme, la négation méme de Sa personne. Ainsi donc, s'il
n‘était question pour nous que d’étre «nés de nouveau», cela nous empécherait
plutot de réaliser que nous sommes identifiés avec Christ, car cela nous rappellerait
la différence essentielle qui subsiste entre ce que I'homme acquiert par grace, et ce
qui était en Christ. Mais du moment qu’ll parle de la vie éternelle, j'ai part
directement a cette bénédiction. Ma portion en Lui c’est la vie éternelle; car I/ est
Lui-méme cette vie éternelle qui était aupres du Pere (1 Jean 5, 20 fin). De sorte
qu’au lieu de souligner une différence avec Lui, comme l'implique le don qui m’est
fait d’'une nouvelle nature, cet état béni est maintenant présenté d’une maniere qui
est vraie de Christ Lui-méme. Il n‘est pas seulement question d’étre introduit dans la
position du corps en relation avec la Téte; tel n’est pas le sujet ici, ni d'une maniere
générale dans les écrits de Jean, dont l'objet, plutét que I'union du corps avec la
Téte, est la communauté de vie et de nature. Nous voyons ainsi que la plénitude de
la bénédiction est devenue notre. Le Seigneur ne se contente pas de dire : «Il vous
faut étre nés de nouveau». Cela fut toujours vrai, et il ne peut en étre autrement;
mais maintenant, bien qu’il s’agisse en substance de la méme bénédiction, le
caractére dont Jésus la revét, et sous lequel Il la présente a mon ame, me donne
cette pleine assurance : J'ai recu par grace ce qu’ll a et ce qu’ll est. Lui, le Fils, est
la vie éternelle aussi bien que le Dieu véritable. Mais a quoi servait-il, pour ce qui
nous concernait, que Dieu ft ainsi manifesté en Christ ici-bas? Il demeurait seul ; et
I’'hnomme de son coOté Lui restait étranger, mort aussi bien que plongé dans
d'impénétrables ténebres. Or Lui, le Sauveur, est mort et ressuscité ; et je le recois,
sachant que «celui qui a le Fils a la vie»[1 Jean 5, 12] et que cette vie est la vie
éternelle.

Mais si j'envisageais simplement la croix du Seigneur Jésus Christ comme la base
nécessaire de la justice divine, en méme temps qu’elle était aussi la plus riche
manifestation de miséricorde envers moi, pécheur coupable et ruiné, cela ne suffirait
jamais en soi pour établir mon ame en parfaite paix devant Dieu. Encore moins cela
me donnerait-il de Lui une connaissance adéquate. C’est pourquoi une autre



expression est introduite conduisant au méme résultat que dans les versets 14, 15,
mais en réalité découlant d’'une source plus élevée encore. « Car Dieu — dit le Fils —
a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui,
ne périsse pas, mais qu'’il ait la vie éternelle » [v- 161, II n'y avait pas eu auparavant,
dans ce discours, un mot au sujet de /'amour de Dieu pas plus qu’au sujet du
monde ; c'était purement lintervention, et lintervention nécessaire, du Fils de
I’'hnomme. Tout comme il faut qu’un homme soit né de nouveau pour entrer dans le
royaume, ainsi il faut que le Fils de I'homme soit élevé sur la croix. Telle est la
double condition d’'une ceuvre efficace en justice pour le pécheur.

Mais une simple nécessité ne pouvait satisfaire I'amour de Dieu. Et s’il n'y avait
pas davantage qu’un : «il faut», cet amour resterait bien imparfaitement connu. Eh
bien, mon privilege est d’entrer dans Ses propres sentiments, d’apprécier le
témoignage de Sa propre grace en Christ! Est-ce une faveur extorquée a Dieu?
Certes non! N’aime-t-il point? N’est-il pas amour? Ecoutons plutdt ce que Jésus
nous dit, Lui qui savait ce que nul autre ne pouvait savoir ou déclarer! Oui; Lui, le
Fils, connaissait Dieu parfaitement et voulait Le faire connaitre tel qu’ll est, nous
faire pénétrer dans Ses sentiments mémes au sujet du monde. C’est pourquoi cette
révélation bénie de la grace et de la vérité de Dieu, manifestées dans Son ceuvre
comme aussi dans Sa personne méme, est par Lui couronnée d’une déclaration
vraiment divine : «Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que
quiconque croit en lui, ne périsse pas, mais qu’il ait la vie éternelle». Quelle
bénédiction, mes freres, d’avoir cette vie éternelle, et de savoir que nous la
possédons; de l'avoir, non seulement comme des dépouilles péniblement conquises
dans la rédemption, mais aussi comme le fruit gratuit, complet et pour ainsi dire
spontané de Son amour, manifesté en Celui qui était Lui-méme l'objet le plus intime
de I'amour du Pére! Ainsi, envers les plus indignes, Dieu veut se révéler dans le don
le plus précieux qu’lIl pouvait faire, non seulement parce que je ne pouvais, moi,
étre béni d’'une autre maniére, mais parce qu’ll voulait, Lui, selon Son propre cceur,
me bénir pleinement. Il m’a donné en Son Fils cette vie dont il n‘est jamais parlé
comme étant en aucun autre, une vie dont je considére en Lui la perfection. Et parce
gue je la possede en Lui, je suis capable de communion avec Lui-méme ici-bas.

Assurément c’est une grande bénédiction que de connaitre I'ceuvre qui répond a
nos péchés et a notre misére. Mais c’en est une incomparablement plus grande que
d’avoir part aux délices que Dieu Lui-méme pouvait trouver et trouva en effet en
Jésus, Le contemplant lorsqu’ll marchait en toute dépendance et obéissance, dans la
lumiére et dans I'amour. Et cette perfection était d’autant plus merveilleuse qu’elle
brillait dans un homme sur la terre. Eh bien, cette vie en nous partage Ses propres
pensées et Ses propres sentiments, entre dans toutes Ses joies, prend part a toute
Sa douleur, celle avec laquelle Il contemple I'homme rebelle, un monde ruiné, et
maintenant, hélas! nous devons ajouter, une chrétienté coupable. En Lui «était la
vie»[Jean 1, 4] Quel privilege pour nous d’avoir en Lui cette vie, une vie déja mise a
I’épreuve au milieu et en dépit de tous, s’élevant a la plénitude de Dieu et pourtant



exercée dans toutes les circonstances que peut rencontrer le cceur de I'homme! Et
c’est a cela que nous participons, mes fréres, en possédant la vie éternelle en Christ
selon la grace de notre Dieu; car ce que nous vivons maintenant dans la chair, nous
le vivons dans la foi au Fils de DieulGal. 2, 20], fondée sur la rédemption qu'll a Lui-
méme accomplie en amour.

Que le Seigneur veuille bénir Sa propre Parole, donnant a nos @mes de retenir
fermement toutes les vérités que nous connaissons, mais d’apprendre aussi que
Dieu est toujours actif dans Son amour. Son désir est de nous donner une plus
grande liberté et une plus grande plénitude par un sentiment croissant de notre
association avec Christ! Si nous avons déja fait quelques progres réels, cela n‘a pu
étre que dans cette direction et le secret n’en est pas ailleurs. Telles sont nos plus
précieuses bénédictions; et I'éternité tout entiére le confirmera. Puissions-nous, en
attendant, «étre fortifiés en puissance par son Esprit quant a 'homme intérieur» de
sorte que le Christ habite par la foi dans nos cceurs, afin que nous soyons capables
de comprendre la gloire qui est devant nous et de connaitre son amour, lequel
surpasse toute connaissance, de maniere a en étre remplis jusqu’a toute la
plénitude de Dieu[Eph. 3, 16-19]1

Méditation 2 — Une source d’eau (Jean 4)

Le chapitre précédent nous a présenté le sujet de la nouvelle naissance, ceuvre
du Saint Esprit dans I'homme. Celle-ci n’est pas, comme prétendent certains, un
changement de la nature humaine, mais la communication de celle de Dieu (quoique
dans 'homme), une naissance d’eau et de I'Esprit, sans laquelle personne ne peut
voir le royaume de Dieu ni y entrer. Il faut pour le royaume de Dieu une nature qui
soit de Dieu. Seule une nature divine est capable de connaitre Dieu et de jouir de
Lui; et nulle bénédiction extérieure accordée a I'homme, nulle ceuvre accomplie en
sa faveur, si précieuse qu’elle soit, ne suffisent a le rendre propre pour la présence
de Dieu. Elles peuvent justifier Dieu a I'égard du péché et méme Le glorifier
infiniment, comme cela a été réellement le cas dans lI'ccuvre de notre Seigneur et
Sauveur Jésus Christ. Mais j'ose affirmer que rien de simplement extérieur a
I’'homme ne saurait mettre celui-ci, qui est pécheur, en état soit de connaitre Dieu
maintenant, soit d’en jouir plus tard. Or cette méme grace de Dieu, qui donne Christ
pour I'accomplissement de I'ceuvre de la rédemption, révele Christ par le Saint Esprit
au moyen de la Parole; et par la, I'ame est née d’eau et de I'Esprit. Plus que cela :
depuis la rédemption, I'homme a droit de connaitre la vie divine dans sa forme
pleinement révélée, dans son expression la plus élevée, celle qui appartient au Fils
de Dieu Lui-méme. Il n’est pas seulement converti ou né de nouveau, mais il a la vie
éternelle. Je ne veux pas nier le moins du monde qu’étre né de nouveau c’est en
réalité posséder la vie éternelle : je ne fais qu’expliquer, dans le sens qu’a mon avis
nous devons lui donner, le langage du Seigneur. Au lieu de s’en tenir a I'expression
la plus générale, ou a l'affirmation de |'absolue et universelle nécessité d'une



nouvelle naissance, Il daigne nous présenter la bénédiction acquise a la croix, sous
ce caractére qui Lui convient a Lui-méme. Car Lui est la vie éternelle qui était
aupres du Pere et qui nous a été manifestéell Jean 1, 2] Ainsi la grace a opéré d’une
maniére digne du Fils de Dieu.

Mais nous arrivons maintenant a une autre partie de notre sujet. Il ne s’agit pas
simplement des besoins de I'homme, ni de la nécessité d’une nature qu’il n‘a pas, et
qui vient de Dieu seul. En envoyant Son Fils bien-aimé dans un monde tel que celui-
ci, Dieu ne se limite pas a faire ce qui est indispensable pour nous permettre de
nous tenir dans Sa présence. Il agit comme Dieu. Il ne communique pas seulement
la nature elle-méme, mais aussi une puissance capable d’opérer en elle. Il donne ce
qui constitue I’énergie et la source de joie propres a la nature divine. En un mot, ce
n‘est pas seulement de la vie éternelle qu’ll fait don, toute précieuse qu’elle est,
mais Il donne le Saint Esprit.

Ici les circonstances étaient, comme toujours, appropriées a ce que Dieu voulait
révéler. Dans le chapitre précédent, I'homme était appelé d’'une maniére
particulierement pressante, en dépit des difficultés qui pouvaient lui sembler
grandes. Mais a présent un pas de plus a été fait dans le sentier de grace du Fils de
Dieu : Il est virtuellement rejeté. Le temps n’est plus ou beaucoup croyaient en Lui a
cause des miracles qu’ll faisait[2, 23], A présent la jalousie des pharisiens est
excitée, et le Fils de Dieu quitte avec douleur cette Judée qu’ll avait visitée en grace
de la part de Dieu. Son amour ne pouvait que ressentir douloureusement ce rejet
qui n’était pas simplement le sien. En méprisant les graces dont il était I'objet, le
peuple rejetait Dieu Lui-méme. Mais ce rejet conduit Jésus a une manifestation de
grace comme on n’en avait jamais entendu parler en Judée. Une femme de la
Samarie, apparemment peu faite pour la compagnie du Messie, une pauvre femme
de la ville de Sichar, dégradée méme au jugement de I'homme, Le rencontre tout
seul au puits de Jacob ou Il s’était assis, fatigué de Son voyage. Et Jésus s’ouvre
bientot un chemin vers son cceur.

Jésus demande un peu d’eau a boire. Il s’‘approche de cette femme, non pas
comme le Messie, bien qu’ll le soit, mais comme le Fils de Dieu qui n’avait pas
besoin de gloire, mais qui avait besoin de montrer de la grace. Car Dieu était ému
de compassion envers Sa créature perdue, et un seul pouvait s’‘occuper d’elle dans
cet état, c’était Lui-méme. Aussi, m{ par Son propre amour, Il s’arréte et adresse
une demande a la femme. Que ne ferait-Il pas pour atteindre son cceur? La femme
est toute surprise; car les Juifs n‘ont pas de relations avec les Samaritains. Pour
elle, Il n‘est qu’«un Juif», et elle-méme seulement «une femme de la Samarie ».
Quelle erreur a I'égard de I'un et de l'autre! Mais Jésus lui dit : «Si tu connaissais le
don de Dieu, et qui est celui qui te dit : Donne-moi a boire, tu lui eusses demandé,
et il t'e(t donné de I'eau vive ». Elle ne le connaissait pas. On pouvait a peine dire
gu’elle connaissait la loi de Dieu, quoigu’elle en parlat; mais pour ce qui est du don
de Dieu — qui avait jamais entendu parler d’une telle chose? Qui, méme en Israél,



ce peuple si favorisé, s’était jamais arrété a cette vérité que Dieu donne? Le
systeme religieux auquel cette femme était attachée Iui fournissait de Dieu une
conception toute différente. La religion de I'homme Le considére comme un étre qui
recoit. Cette femme sans doute n’était qu’une pécheresse perdue, mais, méme dans
une pareille condition on peut avoir l'orgueil religieux et partager la jalousie de ceux
qui s’estimaient supérieurs. Pour cette femme, mais aussi pour ceux qui auraient d(
avoir une connaissance bien plus grande, Dieu est toujours un étre qui exige, et non
pas quelqu’un qui donne comme Dieu seul peut donner. L'esprit de I'homme ne
s’éleve jamais au-dessus de cette notion de Dieu. Il peut constater les effets de la
sagesse et de la puissance divines. Mais Dieu Lui-méme demeure inconnu, car Il ne
peut étre connu qu’en Christ, c’est-a-dire en Son Fils. Ceci, la femme ne |'avait pas
appris encore. Elle ne se doutait pas le moins du monde qui pouvait étre Celui qui lui
avait dit : Donne-moi a boire. Sinon elle aurait eu distinctement et glorieusement
devant son ame Dieu comme donateur.

Mais la grace était loin de ses pensées. Elle ne voyait qu’un Juif qui lui demandait
a boire. Elle ne connaissait pas la dignité de Celui qui était maintenant sur la terre
un homme parmi les hommes. Elle ne savait pas qu’ll était le Fils unique; elle
ignorait la gloire de Celui qui ne prouva jamais mieux cette gloire que lorsqu’ll
s’abaissa pour le salut des pécheurs. Car qu'y a-t-il de plus profond de la part de
Dieu, ou du Fils de Dieu, que cette expression de grace, cet abaissement en amour
— non pas en condescendance, mais en réelle bonté? La condescendance n’est
qu’une sorte de patronage, une attitude purement humaine et mondaine. Il ne
pouvait y avoir aucun sentiment semblable en Celui qui est la vraie, la seule
manifestation de I'amour divin, d'un amour qui n‘avait pas de motif en dehors de lui-
méme. Et Celui qui était amour dans Sa propre nature était maintenant sur la terre
pour le manifester. Qu’y avait-il dans une aussi pauvre créature de propre a attirer
I'intérét ? Rien, mais cette misere complete met en pleine évidence un Dieu qui
donne et le Fils qui s’humilie. Quand bien méme Il formule une demande ici, c’est
afin de pouvoir donner. Cette demande d’'un peu d’eau n’est pour Lui que l'occasion
de donner l'eau vive dont si quelqu’un en boit, il n‘aura plus soif a jamais. Certes
c’était pour elle un son bien nouveau que cette expression «de |'eau vive ».

Etre né de I'Esprit est tout autre chose que le don de I'Esprit ou de I'eau vive,
dont le Seigneur parle a la femme de Sichar (Jean 4). Ces deux pensées n’‘ont
aucune connexion entre elles, bien que, naturellement, I'une soit tout aussi vraie
que l'autre. La premiere de ces choses avait toujours été. L'Esprit de Dieu n’avait
cessé de travailler dans les @mes depuis que le péché était entré dans le monde.
Mais Il ne fut jamais donné jusqu’a ce que le Fils de Dieu fit manifesté, jusqu’a ce
que Dieu Lui-méme e(t pris la position de donateur, et que le Fils elt pris celle
d’humiliation en amour pour les pécheurs. Voyez quelle place Celui-ci prend en
demandant a la plus nécessiteuse des ames de Lui donner a boire, éveillant sa
confiance par Sa grace parfaite. C'est la la grande vérité qui rayonne de toutes parts
dans cet évangile. Et vous le remarquerez, Christ est le donateur. Il ne s’agit pas de



Lui-méme, non plus que de la vie éternelle simplement; nous avons déja trouvé
pleinement ce sujet, et I’Ecriture ne se répéte pas. Quoique toutes les parties de la
vérité de Dieu soit tres certainement en parfaite harmonie, toutefois nous sommes
ici sur un nouveau terrain, en présence d’une tout autre nature, de besoins plus
profonds donnant lieu a une plus profonde manifestation de la grace. Ce n’est pas
un docteur d’élite comme Nicodéme qui est devant nous, mais une misérable
femme, repoussée de tous, indigne aux yeux du monde. Tel est |'étre a qui les
profondeurs de la grace dans le Fils de Dieu commencent d’étre révélées. Certes
cette femme prouve de la maniere la plus évidente qu’elle n‘est pas préparée a
recevoir le don inestimable. Et nous n‘avons pas lieu de nous en étonner. Le chapitre
3 d'ailleurs n’est pas davantage a la gloire du savant Nicodeme que le chapitre 4
n‘honore la femme ignorante de la Samarie. La vérité sur laquelle le Seigneur insiste
dans la premiere de ces deux scenes était capitale pour I'homme et le docteur
d’'Israél aurait dd la connaitre. Jusqu’a quel point la saisit-il alors? C’est ce que nous
ne saurions dire. Dans le second récit, le don de I'eau vive était une vérité dans
laquelle, avant ce moment-la, personne ne pouvait entrer. Loin d’étre une nécessité
générale dont on flt tenu d’avoir connaissance, comment aurait-on pu la concevoir?
Quand avait-il jamais été donné une révélation de Dieu et de Sa grace telle que celle
gue Jésus présente a cette femme ? Ou y avait-il jamais eu un pareil déploiement de
la grace divine : Dieu donnant de la sorte, /e Fils s’abaissant ainsi en amour jusqu’a
une créature dépourvue de toute justice, et le Saint Esprit devenant une source vive
de rafraichissement pour le coeur? La femme cependant se rejette sur ce qui est la
ressource constante de la nature dans ce monde, c’est-a-dire la tradition : «le puits
de notre pére Jacob». C'était un effort pour échapper a ce qui était trop vaste, trop
profond, trop divin pour qu’elle y entre. Jésus avait quitté le lieu ou Son peuple
habitait a I'ombre d’ordonnances divinement imposées. Des desseins d’un ordre plus
élevé étaient en voie de s’accomplir. Notre évangile ne Le présente pas comme venu
pour accomplir les destinées du pays de la promesse ; car, aprés tout, qu’est-ce que
la promesse? C'est la grace mesurée. Et Jésus était venu dans une grace sans
mesure car tout était perdu. Mais plutot que de l'admettre, I'homme se trouve
toujours un objet servant de paravent pour son ame. Méme cette pauvre femme de
la Samarie se retranche derriére cet abri pour son orgueil : «le puits de notre pere
Jacob». Le patriarche en avait bu, ses enfants et son bétail : Es-tu donc plus grand
que lui? demande la femme. Oh! la flétrissante incrédulité du cceur, si prompte a
obscurcir la riche grace de Dieu. Toutefois la réponse du Seigneur est pleine de
patience : « Quiconque boit de cette eau-ci» — quoique puits de Jacob — «aura de
nouveau soif ; mais celui qui boira de I'eau que je lui donnerai, moi, n‘aura plus soif
a jamais». Plus que cela : «L'eau que je lui donnerai sera en lui une fontaine d’eau
jaillissant en vie éternelle ».

Cela suppose que la vie éternelle est communiquée, mais suppose en méme
temps, une source divine de joie que la vie éternelle en elle-méme n’est pas, ni ne
saurait jamais étre. Au contraire on détruirait toute la vérité de cette nouvelle et



divine nature si on maintenait que la vie elle-méme est une source. Telle n'est pas la
nature de la vie; elle est essentiellement dépendante ; mais ici je trouve une source,
une source continuelle de secours. Autrement dit, il ne s’agit pas simplement d'une
nouvelle créature qui, par le fait méme qu’elle est une créature nouvelle, s’appuie
sur Celui dont elle tire la vie et dont elle dépend ; mais ce que nous trouvons ici c’est
une source vivante de joie. La figure méme du puits l'illustre parfaitement et n’est-
elle pas encore dépassée par cette expression : «/’eau vive»? N’y voyons pas en
effet quelgque condition absolument indispensable pour étre en relation avec Dieu.
Hélas! quel e(it été dans ce cas le sort de ceux qui avaient vécu avant sa
révélation? Non, il s’agit d'un privilege nouveau, d’une plénitude de joie qui, dans
les voies et les conseils de Dieu, ne trouvait son temps et son application propres
gu’a la venue du Fils. Dieu se devait de signaler dignement la venue de Son Fils, Sa
propre manifestation en grace dans la présence de Son Fils ici-bas, aussi bien que
I'accomplissement de l'ceuvre infinie de la rédemption. Non que cette ceuvre soit
mentionnée ici; mais elle est cependant impliquée dans I'humiliation du Fils. Il était
impossible, répétons-le, que Dieu ne signalat pas par quelque nouvelle bénédiction,
guelque nouvelle source de joie pour le croyant, la révélation et I'accomplissement
du plus grand des desseins de Sa pensée et de Son coeur. Pour peu qu’on Le
connaisse, on confessera qu'il ne pouvait en étre autrement. L'homme s’efforcera de
rabaisser les magnifiques scenes des voies de Dieu, et de contester les éclatants
témoignages de Sa bonté et de Sa sagesse dans ce monde, il mettra méme en
cause la révélation de Dieu. En dépit de tous ces efforts, la Parole de Dieu demeure
et demeurera éternellement. Le dessein de Dieu est de faire tout concourir a la
gloire de Son Fils. Aussi, quand Celui-ci vient, Il donne a I'homme quelque chose de
plus qu‘une nouvelle nature.

En grace, Dieu avait toujours fait naitre de nouveau les dmes séparées pour Son
nom, les rendant propres pour Sa présence; et maintenant, outre la communication
de cette nouvelle nature et le fait que Dieu regardait d’avance a I'ccuvre magistrale
qui Le justifierait dans le pardon des péchés, la nouvelle naissance pour le croyant
est manifestée dans sa véritable nature et sa pleine valeur, comme la vie éternelle
dans le Fils. Mais nous avons vu qu’il y a davantage encore. Une puissance divine
est donnée a celui qui recoit la vie éternelle, une fontaine d’eau jaillit en Iui, en vie
éternelle. Ce n’est pas seulement le fait, mais /a puissance de la vie éternelle qui est
conférée et cela non pas tant dans une nature communiquée, que dans un flux
intarissable se rattachant a la source. J’admets qu'’il n‘est point question encore ici
de la personnalité du Saint Esprit. Cette vérité se trouve plus loin, et elle nous sera
présentée a sa place dans une autre occasion. C'est au moment ou le saint Fils de
Dieu s’en ira que cette question sera pleinement présentée. Alors une autre
personne viendra et prendra la place de Christ. Ainsi tout le sujet est présenté
admirablement et dans l'ordre. Ici ce que nous avons c’est la puissance, plutot
gu’une personne; mais une puissance intérieure pour celui qui a la vie éternelle, afin



gue son ame puisse sentir la pleine joie de la grace. C'est ce dont parle le Seigneur
quand Il dit : «Celui qui boira de I'eau que je lui donnerai, moi... ».

Maintenant considérons un moment |'’état de I'homme depuis la chute, et en
contraste avec ce que Dieu est. Voyons-Le se révéler dans et par le Fils a une
pauvre créature déchue. Quel fut le changement qui survint lors de la chute de
I'hnomme? Quand Adam fut créé, éprouva-t-il quelgue soif dans le sens spirituel de
ce mot? Absolument aucune! C'e(it été dans la création un défaut que le Créateur
ne pouvait y attacher, puisque tout était trés bon. Je ne pense pas que tel ait été le
cas méme sous le rapport physique; mais je suis slr que, dans le sens dans lequel
parlait notre Seigneur, Adam n’éprouvait pas le besoin d’une nourriture qu’il ne
possédait pas. Il était incapable de la soif spirituelle, parce qu’elle suppose que le
cceur n’est pas satisfait, qu’il n’y a rien autour de lui pour répondre a ses besoins,
qu’il éprouve un incessant désir de ce qu’il n'a pas trouvé ni ne peut trouver. Telle
n‘était pas la condition d’Adam dans son état d’innocence. Sa satisfaction de
créature éclatait, sans aucun doute, non pas certainement en culte spirituel, mais au
moins en actions de graces rendues a Dieu. Il jouissait de la bonté et de la sagesse
de Dieu dans les innombrables choses excellentes répandues autour de lui et placées
sous sa dépendance. Il péeche, tombe, et, en méme temps que la connaissance du
bien et du mal qu’il vient d’acquérir, il voit naitre en Iui ce désir de ce qui ne pourra
jamais le satisfaire. Et telle est, depuis lors, la condition de tout étre déchu. Sous sa
forme la meilleure, c’est I'espérance, car ’'homme espére et ne peut qu’espérer. De
fréquents et amers désappointements a I'égard des choses de ce monde peuvent
accabler l'esprit; toutefois, méme quand il en est ainsi, chacun sait comment
I'espoir survit toujours, espérant contre toute espérance. Voila ce qui a été acquis
avec la chute : cette soif de I'ame dont la meilleure forme est celle de I'espérance,
en tant qu’impulsion constante a l'activité. L'homme est devenu « comme Dieu » [Gen.
3, 22], Et ainsi a germé en lui ce désir d’étre quelgu’un, quelque chose, dans ce
monde ; en fait, de prendre virtuellement la place de Dieu Lui-méme. Naturellement
cette audacieuse aspiration est tenue en échec par Dieu; elle ne s’est d’ailleurs pas
encore pleinement manifestée; mais elle existe dans chaque coeur et se donnera
certainement pleine et libre carriére lorsque Dieu retirera tous les obstacles et que
Satan meénera a bout tous ses desseins. En attendant ce temps qui approche
rapidement c’est précisément ce désir insatisfait qui, depuis le jour ou le péché est
entré jusqu’a aujourd’hui, a poussé I'homme a sa fiévreuse activité dans un monde
perdu.

En contraste Jésus vient et donne, non seulement la vie éternelle, mais «|’eau
vive ». Et tout aussitot il y a un objet parfait pour le coeur, ce qui n‘avait jamais eu
lieu auparavant, avec une puissance nouvelle pour en jouir. Jadis, méme ce qui
éveillait les affections du cceur prenait encore le caractére d’une espérance. La
confiance en Dieu et en Ses promesses existait. Mais désormais un changement
immense avait lieu. Christ était venu, Celui qu’on attendait était présent. Dieu Lui-
méme était ici, dans la personne de cet homme assis fatigué pres du puits de Sichar.



Lui le plus humble des hommes, le plus effacé, montrait d’autant plus, du sein
méme des profondeurs de Son abaissement, qu’Il était le vrai Dieu dans Son amour.
Car en Le donnant, Dieu ne voulait donner rien moins que Dieu. Non seulement II
voulait communiquer Sa nature, mais Il voulait qu’il y e(t dans I'homme une
capacité divine de jouir de cette nature, ainsi que des relations qui lui sont propres.

Merveilleuse et divine réponse a la chute et a ses conséquences; réponse qui
n‘est pas une simple accommodation a la ruine humaine, un stérile reméde, une
vaine réparation, mais qui manifeste Dieu Lui-méme en donnant toute leur riche et
vaste portée aux ressources qui sont en Lui. C'est la révélation de la grace du Fils
dans la puissance du Saint Esprit. C’est le christianisme dans quelques-uns de ses
éléments les plus simples, les plus élevés, les plus essentiels. Une personne divine
est descendue ici-bas dans un amour parfait. Et Jésus est la, comme un Juif en
dehors du judaisme, ayant devant Lui une femme samaritaine coupable, lui
adressant une demande, non pas pour Lui, mais pour elle, lui demandant la plus
petite chose qu’elle p(t donner, en vue de fixer son attention. Mais c’est afin qu’ll
plt la bénir de Sa plus grande bénédiction a Lui, d'une bénédiction impérissable dés
a présent et pour toujours. Ce n’est pas seulement d’'une nature nouvelle qu’il est
guestion, mais d’une puissance effective a la fois pour 'homme et dans I'homme,
communiquée de la part de Dieu, et en elle-méme formellement divine. Et c’est la
précisément ce que nous possédons maintenant pour la joie de nos ames. Il nous a
donné I'Esprit de Dieu; Il a accompli Sa parole. Dieu a envoyé, comme il est dit,
I’'Esprit de Son Fils dans nos ceceurs, criant : «Abba, Pere». «L'amour de Dieu est
versé dans nos cceurs par I’'Esprit Saint qui nous a été donné» (Rom. 8, 15; 5, 5).

Nous n‘avons pas simplement regu la vie éternelle, mais outre et par-dessus le
don de cette vie, le Saint Esprit Lui-méme nous est donné. Et, remarquez-le, c’est
alors que nous trouvons que le croyant «n’aura plus soif a jamais». Cela n’est pas
dit de celui qui est simplement né de nouveau, ni méme quand il est fait mention de
la vie éternelle seule. Et, de fait, ce n’était pas vrai lorsque les ames étaient
seulement nées de nouveau et rien de plus, car jusqu’au temps ou Dieu a donné en
Christ et par Christ le Saint Esprit de grace, il y avait dans les ames croyantes un
certain désir des choses du monde; et Dieu Lui-méme ne condamnait pas
absolument cela mais le permettait dans une certaine mesure — peut-étre a cause
de la dureté de leur coeur. Un homme pouvait, pour ainsi dire, avoir ce monde-ci, et
avoir aussi le monde a venir, équivoque que bien des personnes tristement
aveuglées et ignorantes du vrai christianisme estiment étre possible méme
aujourd’hui. Les croyants d’alors n’étaient pas traités comme absolument morts a la
chair et au monde. Dans I’Ancien Testament nous ne rencontrons nulle part un pareil
langage méme chez les saints de Dieu, pas plus chez les patriarches que parmi les
enfants d’Israél ; nous trouvons méme tout I'opposé, en particulier dans la forme de
la condition juive : une espérance tout premieérement en quelqu’un qui devait venir,
mais pas de délivrance du monde en tant que systéeme jugé. On y trouve des fruits
de la foi pleins d’intérét pour nous, dans lesquels les saints s’élevaient par la grace



de Dieu bien au-dessus de tout ce qui les entourait. Dieu nous donne ainsi de
précieuses instructions par le moyen d’Abel, d’Enoch, de Noé, d’Abraham, d’Isaac,
de Jacob, de Joseph, de Moise, et de tous les autres. Mais, outre que |'objet de leur
espérance n'avait pas encore été révélé et que leur foi ne reposait pas sur l'ceuvre
infinie de la rédemption puisque celle-ci n’était pas alors accomplie, on trouve chez
eux une certaine mesure d’attachement aux biens d’une terre qui n’était pas encore
entierement jugée.

Maintenant, si Christ ne suffit pas a mon coeur, comment cela se fait-il ? Ce peut
étre parce que le Saint Esprit ne remplit pas mon cceur jusqu’a le faire déborder de
la grace de Jésus. Tout en étant divinement attiré a Christ, je ne me repose pas
réellement en Lui et suis encore occupé de moi-méme. Je rampe dans la boue de
ma nature, au lieu d’étre emporté par la puissance de I'Esprit avec ce Christ qui est
ma vie. C'est pourquoi Il ne me satisfait pas a Lui tout seul, et je soupire
ardemment aprés ce qui est sans valeur, mondain ou charnel. N'est-ce pas bien
triste que Dieu en Christ dans la plénitude de Sa grace ne suffise pas au coeur? La
possession et la connaissance d’un privilege accroissent la responsabilité. Mais la
premiere chose, c’'est pour la foi d'y entrer et de le posséder. Dieu alors ne
permettra pas que nos ceceurs en soient occupés simplement comme affaire de
témoignage ; Il veut que notre ame y prenne ses délices par la puissance qu’ll nous
a donnée. Toutefois ce que j'affirme maintenant, c’est que le christianisme est
parfaitement manifesté, et qu’il I’'est selon la sagesse de Dieu. En premier lieu la
nature divine est révélée dans la personne qui en est la plénitude et la compléte
expression. En second lieu la puissance pour en jouir est communiquée. Le coeur
trouve dans l'objet révélé ce qui seul peut le satisfaire : une personne divine, celle
du Fils de Dieu qui m’a aimé. Mais en méme temps la puissance de I'espérance n’est
pas perdue. Car nous avons aussi une espérance — non pas a présent une simple et
lointaine espérance, comme c’était le cas jadis quand il n’existait rien d’autre. Mais
dans un monde tel que celui-ci, étant encore dans le corps, Dieu ne nous en laisse
pas manquer, sachant que nous avons besoin d’un pareil stimulant. La soif spirituelle
a cessé lorsque par I'Esprit nous jouissons de Christ, mais |’espérance subsiste, avec
cette différence que Celui qui en est |'objet est Celui-la méme que je possede. Le
Christ apres lequel je soupire est le Christ que j'ai actuellement, et je ne trouverai
pas en Lui quand je Le verrai la plus légere différence. Je connaitrai mieux ce bien-
aimé Sauveur et Le louerai davantage, car je serai dans une condition ou c’en sera
fini de mes infirmités, ol mon corps lui-méme sera incorruptible et glorieux, et ou
ne se trouvera rien de nature a nuire, a détruire, ou a produire de |'obscurité. Je Le
trouverai, Lui, le méme Christ qui m’aime aujourd’hui parfaitement. N’est-ce pas
précieux de savoir que cela est vrai maintenant pour nos ames, que nous Le
possédons ici, aussi certainement que nous Le posséderons dans le ciel ? Ainsi tout
en ayant dans un sens le bénéfice de la recherche, celui d’avoir a espérer quelque
chose, dans un autre sens tout aussi vrai nos cceurs go(itent déja un repos réel dans
la possession de leur objet. Nous n‘avons pas perdu l'espérance comme énergie



d’activité, justement excitée et exercée dans un monde ruiné. En étre privé serait
une perte pendant que nous sommes ici-bas. Mais il faut que l'espérance passe.
Dans le ciel, il n‘est plus question, nous le savons, ni de foi, ni d’espérance, car elles
supposent toujours une condition imparfaite, déchue, pour ce qui concerne le milieu
dans lequel elles ont a s’exercer. Maintenant, avec l'espérance, nous possédons en
Christ révélé a notre foi I'objet parfait pour un cceur renouvelé. Et nous sommes
nous-mémes bénis selon la perfection de I'ceuvre qu’Il a accomplie de sorte que la
conscience aussi bien que les affections jouissent d'un repos parfait. Or comme en
méme temps la vieille création est encore la, et nous dans le corps au milieu d’elle,
nous possédons dans |'espérance un précieux aiguillon pour nous exciter a l'activité
de I'amour. Tout cela, je le demande, n’est-il pas digne d’un Dieu tel que le nétre?
N’est-ce pas Son amour parfait agissant envers Ses enfants qu’Il a ainsi bénis avec
Christ, Son propre Fils, et en Lui?

La preuve de I'amour divin a été donnée avant le réveil de la conscience et il est
précieux qu’il en soit ainsi. En effet je comprends que la conscience ne puisse
supporter d’étre atteinte quand un témoignage d’amour n‘a pas été préalablement
donné. Mais inversement ce témoignage d’amour serait par lui-méme sans aucun
profit pour un pécheur. Il faut qu’il y ait réveil et mise en exercice de la conscience;
et c’est ce que nous trouvons ici.

Mais le point sur lequel notre attention doit étre maintenant attirée c’est le
rapport de cette précieuse puissance de I'Esprit, source divine de la joie dans I'ame,
avec le culte, au sujet duquel la femme, sachant peu quelle révélation elle allait
provoquer, adresse une question au Sauveur. Pourquoi la pose-t-elle? Par simple
curiosité intellectuelle, peut-é&tre méme comme échappatoire pour une conscience
qui était touchée et ne se prosternait pas encore completement devant Dieu. Mais
quel que puisse avoir été le motif de sa question, quelque mélangé que flt ce motif
(chose hélas! que nous connaissons trop bien), cette femme nous fournit I'occasion
de recevoir de la bouche du Seigneur pour notre édification un précieux
enseignement sur une tres importante portée du don de I’Esprit. Car nous ne
sommes pas seulement en possession de la vie éternelle et du Saint Esprit, mais
tout cela est en vue de fins excellentes selon Dieu. Et ce qui réclame ici notre
attention est nécessairement la fin la plus élevée — ce qui monte, non pas ce qui
descend. Nous avons notre place de culte, nous avons notre place de service; et le
culte et le service sont précisément les deux directions dans lesquelles le Saint
Esprit conduit nos ames, agissant en nous comme l’‘eau qui jaillit jusque dans la vie
éternelle. Le culte de Dieu Lui-méme, de notre Pére, est |'activité supréme. Il faut
qu’ll ait la premiére place. Sinon pourrait-il convenir a Dieu? Mais nous sommes
encore dans un monde ou des ames périssent; d’autres sont dans une extréme
nécessité réclamant notre service! L'état actuel de la chrétienté est celui d'une
profonde pénurie. Et en conséquence le ministéere de la grace trouve ici-bas sa
pleine justification.



Ce qui se présente ici pour le croyant, c’est donc cette connexion de I'Esprit avec
le culte tel qu’il est expliqué par le Seigneur. «Nos peres, dit la femme, ont adoré
sur cette montagne-ci (car elle avait son opinion, et une opinion tres décidée) et
vous, vous dites qu’a Jérusalem est le lieu ou il faut adorer. Jésus lui dit : Femme,
crois-moi : I'heure vient que vous n’adorerez le Pere, ni sur cette montagne, ni a
Jérusalem ». Ainsi, devant la présence du Fils disparaissent non seulement les faux
systemes mais méme ce qui, comme révélation partielle, avait été sanctionné par
Dieu : non seulement la montagne de Samarie, mais Jérusalem elle-méme.
Comment Jérusalem pouvait-elle garder sa place en présence du Fils de Dieu rejeté?
Elle était la ville du grand Roi! Si le grand Roi y avait été recu comme tel, Il aurait
occupé Son trone dans cette cité conformément aux termes de I'ancienne promesse.
Mais c’est la précisément ce qu’on Lui avait refusé, et maintenant le Roi, méprisé
par ceux qui passaient pour les meilleurs et les plus sages, avait tourné le dos a
cette ville rebelle. Fait qui ne sert qu’a souligner la plénitude de la grace divine, et
atteste en outre qu’ici, comme toujours, la plénitude de la grace est attachée a la
plénitude de la gloire. Un péché aussi flagrant touchait a la gloire et donnait
occasion a la grace de Dieu de se manifester. Ne vous y trompez pas : il n'y a pas
d’indifférence en Dieu. Il s‘oppose a tout péché commis contre Christ, en vertu de
I'amour méme qu'll porte a Son peuple coupable, aussi bien que du soin qu’ll porte
a I'honneur de Son Fils. Pareillement, méme s’il ne s’agissait que de l'intérét de
I’Eglise ici-bas, Il ne veut pas laisser passer la plus petite tache, la moindre souillure,
tolérer un affront fait a Christ. Outre cela, I'homme religieux avait éprouvé et
éprouverait de plus en plus I'entiére incapacité des ordonnances pour satisfaire a ses
besoins ou a la gloire de Dieu.

Cette femme avait entendu parler des promesses concernant le Messie mais était
bien peu préparée a Le reconnaitre en Celui qui parlait avec elle. Il n‘était entouré
d’aucune pompe, et n’exercait pas le jugement. En tant que Roi, Il e(t pu
naturellement envoyer Ses armées et briler Jérusalem, mais en tant que Fils, il Lui
suffisait de prononcer ces seules paroles : «|’heure vient, et elle est maintenant... ».
Celui qui avait tout créé par une parole effacait de la terre par une parole, d'un mot,
la place de Jérusalem comme centre du culte divin. Je le répete, non seulement les
faux systémes, mais méme la révélation partielle touchant I'homme sur la terre,
recoit sa sentence et disparait, afin que le Fils demeure. «Vous adorez, vous ne
savez quoi — dit-il — nous nous savons ce que nous adorons; car le salut vient des
Juifs». Il y avait dans la Samarie présomption et ignorance; et le Seigneur ne
dissimule pas non plus les avantages qu’Israél possédait en toute maniére. Mais une
chose a remarquer, c’est que Jésus ne parle jamais ainsi sauf de dehors. Il défend
les Juifs quand Il se trouve au milieu de leurs rivaux, et qu’ll est Lui-méme rejeté.
Quelle grace! Le Seigneur rejeté ne méconnait pas ce qui avait été institué avec
gloire, lors méme que cette institution d’Israél fat active contre Lui-méme. Il ne
méprise pas la ligne de la promesse ; Il n‘oublie pas le fait capital dont dépendait la
bénédiction de toute la terre : «Le salut vient des Juifs». Mais Il ajoute : «L'heure



vient». Il insiste méme sur le fait qu’a ce moment-la, elle était pour ainsi dire
arrivée : «L'heure vient, et elle est maintenant, que les vrais adorateurs adoreront
le Pere en Esprit et en vérité, car aussi le Pére en cherche de tels qui I'adorent». La
loi que Dieu donna était en harmonie avec la relation dans laquelle Son peuple était
avec Lui-méme. Il s’agissait de Ses voies morales envers la chair dans des hommes
qui, comme peuple, ne possédaient rien d‘autre. Mais c’est la précisément le
changement immense qui intervient maintenant que le Messie est venu et a été
rejeté. Le Pére appelle et forme des fils par Celui qui est le Fils premier-né. Plus que
cela, Il leur donne I'Esprit d’adoption, I'Esprit de fils, afin que les vrais adorateurs
L'adorent en Esprit et en vérité; car le Pére en cherche de tels qui L'adorent. Que
signifie donc tout cet ensemble de rites et de cérémonies flattant les sens qui
montent actuellement de cette terre devant Dieu avec la prétention d’étre Son
culte? Que représente le culte des multitudes chrétiennes aujourd’hui? Une
flagrante et audacieuse contradiction a la gloire de Christ, jetée a la face de Dieu, un
sujet de profonde peine pour tous ceux, contredits comme Lui, qui L'aiment et qui
craignent Son nom. Eh bien, la Parole de Dieu montre combien c’est chose sérieuse
de jouer avec ce qui concerne de si pres le Saint Esprit. Il est le témoin du Fils de
I'homme, rejeté des hommes, mais exalté par Dieu. Et I'Esprit Lui-méme est
méprisé parce qu’ll rend témoignage au Fils de I'hnomme méprisé des hommes pour
Sa grace et Son humiliation. Quelle démonstration de ce que Dieu est, et en méme
temps de ce qu’est I'hnomme! La superstition dans ses formes les plus grossieres et
les plus outrageantes trouve des sectateurs et des défenseurs dévoués, non pas
simplement parmi les ignorants, mais parmi ceux qui se glorifient de leur savoir, de
leur culture, et méme de leur connaissance de la Bible. En dépit d’un témoignage tel
que celui de notre chapitre — les paroles de Jésus Lui-méme — ces marchands de
légendes s’arrogent la position de peuple de Dieu. Le culte qu’ils prétendent rendre
a Dieu prouve qu'ils ne sont que des sectes mondaines faisant la guerre a I’'Esprit de
Dieu.

Seul quelgu’un qui a la vie éternelle est capable d’adorer. Mais méme alors, c’est
dans la puissance du Saint Esprit que le culte est rendu. Ainsi l'adorateur est
guelgu’un qui, ayant le Fils, a la viell Jean 5, 12] - c’est quelqu’un qui a le Saint Esprit
comme source de joie au-dedans, et qui connait le Pére. Il n'est pas d’autre culte
acceptable aujourd’hui. Le Pere ne cherche pas d’autres adorateurs. Il cherche ceux-
la. Permettez-moi de vous demander, chers amis, si vous faites tous partie de ces
vrais adorateurs? La joie cherche toujours a étre partagée. La douleur peut
s’épancher toute seule, rester comme un secret avec Celui qui est seul capable de
sympathiser, de secourir comme nul autre ne le peut, de délivrer comme Lui seul
délivre. La joie, elle, est d'autant plus riche qu’elle en trouve d’autres pour y prendre
part. Et quand découvrez-vous cette communion pour la premiére fois? Pas avant
que le Saint Esprit soit donné! Vous voyez par la comment la vérité fait un tout.
Tant que les ames étaient simplement nées de nouveau, l'une ici, l'autre Ia
attendaient la venue du Christ; elles exprimaient leur peine devant Dieu, faisant



monter vers Lui des soupirs dans |'espérance du moment ou paraitrait le Sauveur
promis. Mais Il est venu, porteur de la grace divine, Il a 6té nos péchés, et en méme
temps nous a donné la vie éternelle. Plus que cela, en vertu du don de Dieu, nous
avons recu la puissance de nous approcher du Pere par I'Esprit; car c’est par I'Esprit
que Juifs et Gentils qui croient maintenant ont acces aupres de Lui. De cet aspect de
la vérité découle la communion de joie, et, en conséquence, la communion de culte.
Il ne s’agit plus seulement de la bénédiction de chaque ame la ou elle se trouve.
Maintenant pour la premiere fois dans I'histoire de ce monde il est question de la
recherche individuelle de vrais adorateurs et de leur rassemblement, afin que ces
adorateurs puissent eux-mémes offrir en commun leurs actions de grace et leur
adoration. Pourquoi? Parce qu’ils ont un seul et méme Esprit, qui, par conséquent,
les unit pour la célébration de la grace de Dieu, en méme temps qu'll les sépare de
tous ceux qui ne sont pas de vrais adorateurs.

Jusqu’a ce moment le culte avait été mélangé. Les Samaritains adoraient ils ne
savaient quoi. Les Juifs rendaient leur culte a Jéhovah le Dieu d'Israél; ils adoraient
le Tout-puissant, I'Eternel Dieu des armées; mais les adorateurs étaient isolés I'un
de l'autre et rien n’était tenté pour les distinguer de la masse du peuple et les réunir
ensemble. Ceci ne pouvait se faire avant que le Fils fit venu, que la grande ceuvre
de la rédemption elt été opérée, et que le Saint Esprit e(t été donné! Le mur
mitoyen de cloture était encore debout. Mais a présent Christ est venu. Méconnaitre
ce qu'll enseigne ici c’est revenir en arriere, se défier du Saint Esprit, apostasier de
la grace et de la vérité. Soyez certains qu’elle approche a grands pas, cette
effrayante apostasie. Et je vous y exhorte de la fagon la plus solennelle, 6 vous qui
avez de jeunes dmes sous votre responsabilité, ne laissez jamais vos enfants, méme
s’ils sont encore inconvertis, avoir rien de commun avec les adorateurs de ce
monde. Non pas que les hommes comme tels soient capables d’adorer, mais ils
prétendent rendre culte, tout en étant pleinement responsables de sentir qu’ils ne
sont pas de vrais adorateurs. Il est grave de permettre a nos enfants, sous prétexte
gu’ils sont inconvertis, de se méler avec le monde et d’en suivre la marche
religieuse. Ne le tolérons jamais, par curiosité ou pour quelgue motif que ce soit, car
rien n'égale I'habileté du diable a fournir de bonnes raisons pour de mauvaises
actions. Mais, chers amis, traitons toujours comme une imposture de celui qui
séduisit Eve, les sollicitations a faire quelque chose qui ne soit pas la volonté de
Dieu, méme si on met en avant le bien qui pourrait en résulter. « L'heure vient, et
elle est maintenant, que les vrais adorateurs adoreront le Pere». Peut-il exister un
autre culte que celui que Dieu approuve ?

J’admets que Sa grace péneétre la ol nous nous ne pouvons ni ne devons aller; je
reconnais qu’elle peut opérer partout méme quand est offert le «sacrifice de la
messe ». Car ce n’est pas le péché qui peut retenir la grace de Dieu. Certes, si le
péché avait pu faire obstacle a |'action du Fils, c’en était ici I'occasion. Mais c’était
précisément parce que le péché était la, afin d’en délivrer les pécheurs, que le Fils
de Dieu était ainsi venu. Et je n’en ai aucun doute, ce qui est vrai de la grace en



Christ l'est aussi de la grace manifestée par le Saint Esprit. Mais, ne supposons
surtout pas que la grace excuse le mal ou le traite légérement. Il n’y a rien, au
contraire, qui le condamne d’une maniere plus absolue. Et en méme temps, il
n‘existe rien d‘autre qui puisse délivrer; car pendant qu’un autre porte la
condamnation, le coupable est sauvé dans I'amour divin, et cela non par la mort
seulement, mais dans la puissance de la vie de Christ ressuscité d’entre les morts.
Ainsi le Saint Esprit donne de la force pour accomplir le bien, de méme qu'll est
I'agent de la bénédiction et fait qu'on y prend ses délices. Il est ainsi la seule
puissance réelle pour résister au mal dans ce monde. Voila qui est propre a agir sur
la conscience d’un saint. Avez-vous jamais adoré Dieu votre Pére en esprit et en
vérité? Ou bien vous étes-vous contentés jusqu’ici d’étre mélés au monde et de
prendre part a ses cérémonies et a son rituel ? Rien de plus facile que d’étre associé
a un tel systeme. Un simple instrument de musique, sans cceur ni conscience, suffit
a y jouer son role. Le culte tel que le monde le concoit est un ensemble de formes
propres a agir sur les sentiments, mais ne différant pas finalement des pratiques de
I'idolatrie. A la vérité, c’est ce que l'apdtre discernait chez les Galates (chap. 4)
lorsqu’ils reprenaient les formes juives. Mais, qu’elt-il pensé et dit de I'état actuel
de la chrétienté? Chose solennelle, cet état progresse de jour en jour et ne cessera
pas jusqu’a ce que le Seigneur Jésus soit révélé du ciel, exercant la vengeance
contre ceux qui ne connaissent pas Dieu, et contre ceux qui n’obéissent pas a
I’évangile de notre Seigneur Jésus Christ[2 Thess. 1, 7-8],

Eh bien, nous sommes sauvés pour adorer maintenant, oui, pour adorer en esprit
et en vérité. Encore faut-il, jen supplie mes freres, adorer réellement dans la joie de
notre coceur et ne pas nous contenter simplement d’en parler. Il semble parfois qu'il
en est ainsi quand nous nous assemblons pour adorer le Seigneur. Ce sont plutot
des exhortations ou des prieres concernant le culte que l'adoration réelle. Bien-
aimés, parler du culte, ce n‘est pas rendre culte. Nous ne nous réunissons pas en un
tel moment pour exposer le sujet ou y insister avec force, chose qui peut étre
parfaitement convenable en une autre occasion. Si nous sommes réunis pour adorer,
que chacun réalise qu'il est dans la présence du Seigneur pour Le célébrer, L'exalter
et se réjouir en Lui. Le culte chrétien est I'effusion devant Dieu de coeurs qui ont
trouvé, par le Saint Esprit, leur joie et leur satisfaction dans le Fils et dans le Pére.
Le cceur dont tous les besoins ont été pleinement satisfaits dans le Christ désire
louer, et ne peut que louer, en communion avec tous ceux qui sont bénis de la méme
maniere. N’a-t-il pas trouvé un objet, le Christ, Celui que Dieu lui a donné
présentement dans un monde tel que celui-ci? Il refuse de s’associer avec les
éléments d'un systeme ignorant de la grace ou méme du péché, étranger par
conséquent a la communion avec le Fils et avec le Pere. Il sent le besoin d’'étre
conduit dans le culte par la volonté de Dieu qui a envoyé le Saint Esprit du ciel ici-
bas pour en étre la puissance. Et quel chrétien, sachant qu’il existe une telle
puissance pour bien conduire les enfants de Dieu dans le culte, pourrait se contenter
de quelque autre conducteur que le Saint Esprit agissant souverainement dans



I'assemblée par le moyen de qui Il veut? Il en résulte que le culte chrétien a
toujours pour son objet central le Fils de Dieu révélant le Péere, et suppose
nécessairement le don spécial du Saint Esprit comme la puissance en nous pour
jouir de Dieu et Le célébrer convenablement. Mais seuls peuvent le réaliser les vrais
adorateurs qui connaissent le Pére. C’est un culte d’'une nature inférieure, que d’étre
simplement occupés de nous-mémes et les uns des autres et que de nous étendre
sans cesse sur nos propres privileges. L'édification elle-méme, toute précieuse
qu’elle est, n'est pas le culte : elle a pour objet les saints et non le Pére et le Fils. A
sa place et a sa maniére, elle est admirable, et je ne nie pas que, si nous sommes
réellement occupés en adoration du Pére de notre Seigneur Jésus, il y aura
rafraichissement et édification. Mais il demeure toujours vrai que le but propre du
culte c’est notre commune louange montant vers Dieu, de méme que celui du
ministere c’est la grace et la vérité de Christ descendant ici-bas, et ainsi édifiant les
saints. L'action de graces elle-méme, tout en faisant réellement partie du culte
chrétien, me semble en étre la forme la plus inférieure. En effet, elle n‘est pas tant
I'expression de notre joie en Dieu que de notre joie dans ce qu’ll nous donne. Sans
doute ceci reste-t-il toujours vrai, et il est tres convenable que nous gardions
toujours le sentiment de ce qu’ll a fait pour nous et nous a donné. Mais nous qui
avons le titre et la position d’enfants, nous sommes si richement bénis comme
chrétiens que nous pouvons laisser nos cceurs s'abandonner aux révélations de
I'Esprit sur ce que notre Dieu est en Lui-méme et ainsi nous réjouir en Sa présence.
Tout a son temps et sa place, les soins a donner aux ames et la conduite réelle du
Saint Esprit pour I'adoration.

Une autre chose qui doit étre remarquée, c’est que le Sauveur ne parle pas
simplement d’adorer «le Pére». Il nous dit que «Dijeu est esprit et qu’il faut que
ceux qui l'adorent, I'adorent en esprit et en vérité». Le culte chrétien est donc
I'opposé d’une religion de formes, mais, bien que spirituel, il n‘est pas moins réel. Il
y a des occasions ou le Saint Esprit fait que le culte a spécialement Christ pour
objet; et d’autres ou le Pere est plus particulierement devant I'assemblée. Parfois
aussi c’est la seigneurie ou la grace de Jésus qui occupent la premiére place, et
d’autres fois encore c’est de notre repos en Dieu Lui-méme que nos coeurs sont
davantage frappés! Je ne veux pas dire que le culte se caractérise par |I'un ou l'autre
de ces themes exclusivement, mais je dis qu’on peut généralement sentir que tel ou
tel des points de vue sous lesquels se présentent les vérités divines a donné au culte
son ton et son caractére. Le formalisme naturellement est aveugle a ces différences,
et les effacerait. Et certainement, Ia ou le don et la présence du Saint Esprit ne sont
pas réalisés, les ames ne sont pas en état de comprendre ou d’apprécier cela.
Certainement aussi tout est parfaite gréce; et je connais peu de choses qui
démontrent mieux combien nous sommes bénis, que le fait de pouvoir non
seulement nous réjouir en notre Pére, mais aussi nous réjouir en Dieu, nous glorifier
en Lui comme il est dit en Romains 5, 11. Réconciliés avec Lui, et connaissant Son
amour par le Saint Esprit qui nous a été donné, nous avons notre sujet de gloire en



Dieu comme Dieu. Car Sa nature méme et Son caractére moral ont été si
parfaitement justifiés et satisfaits dans I'ceuvre du Seigneur Jésus pour nous, que
désormais tout en Lui peut se déclarer justement pour nous, maintenant et pour
toujours. Lui qui hait le mal et en a par Sa nature une horreur parfaite, qui ne
saurait non plus aucunement lI'excuser en nous, a été si absolument glorifié en
Christ que Son amour peut dorénavant se déployer sans réserve en notre faveur. Et
pour notre part nous sommes libres de nous tenir sans cesse devant Lui le coeur
rempli de joie et débordant de louange. Ce n’est pas qu’ll nous épargne la discipline
nécessaire. Ne pas la connaitre serait une perte et un danger pour nous qui sommes
ici-bas, dans nos corps. Aussi en sommes-nous les objets de Sa part dans Son
caractere de Pere. Le chatiment dont nous sommes visités maintenant vient de
notre Pére (comp. Héb. 12 et 1 Pier. 1, 17). Incontestablement notre Pére est Dieu,
mais il est bon de distinguer la nature des relations; et I'Ecriture le fait toujours. Il
importe au plus haut point que nous connaissions cette étroite relation de Péere qui,
comme Jean nous le déclare, caractérise déja les tout jeunes enfants de la famille de
Dieu. Mais il est aussi de la plus haute importance de savoir que c’est le triomphe de
la rédemption de nous avoir établis dans la paix avec Dieu comme tel, et de nous
amener a nous glorifier en Lui, maintenant que toute Sa nature peut se reposer pour
nous en Jésus et en nous par Jésus.

Nous pouvons donc a juste titre nous réjouir de ce que Dieu est notre Pere.
Seulement il y a danger de nous limiter a cette vérité et de perdre de vue notre
profond et parfait repos en Dieu comme tel (1 Pier. 1, 21). Or, je dis que la ou le
cceur ne s’est pas soumis a la justice de Dieu et ne connait pas pleinement la
profondeur de la rédemption, on rencontre plus de confiance dans la relation de
«Pere», que dans le fait d’avoir affaire avec «Dieu»; on n’‘apprécie pas assez
I'ceuvre de Christ, ni peut-étre Sa gloire. Et comme la foi et I'état du cceur laissent a
désirer, cela se trahit aussi par un défaut de liberté et de plénitude a la fois dans le
culte et dans la marche pratique; car toutes ces choses vont ensemble. «C’est
pourquoi, recevant un royaume inébranlable, retenons la grace par laquelle nous
servions Dieu d’'une maniére qui lui soit agréable, avec révérence et avec crainte.
Car aussi notre Dieu est un feu consumant» (Héb. 12, 28, 29). Car «aussi Jésus,
afin qu’il sanctifiat le peuple par son propre sang, a souffert hors de la porte. Ainsi
donc, sortons vers lui hors du camp, portant son opprobre : car nous n‘avons pas ici
de cité permanente, mais nous recherchons celle qui est a venir. Offrons donc, par
lui, sans cesse a Dieu un sacrifice de louanges, c’est-a-dire le fruit des lévres qui
confessent son nom» (Héb. 13, 12-15).

Mon but n’est pas de développer ces quelques remarques pratiques concernant la
chrétienté et le culte en général, mais de montrer comment nos bénédictions et nos
responsabilités se rattachent au don du Saint Esprit. Cette bénédiction qui résulte de
la venue du Fils en humilité et en amour ici-bas, nous est donnée par Lui en vertu
de Sa gloire et de Son humiliation en méme temps. Dans le chapitre précédent, la
nouvelle naissance est décrite par notre Seigneur comme une nécessité absolue et



universelle pour le royaume de Dieu, avant qu’Il dise un mot de Sa présence dans ce
monde, et bien moins encore de la rédemption. Les saints de I’Ancien Testament
étaient nés d’eau et de I'Esprit tout aussi bien que ceux du Nouveau Testament;
mais ici nous nous trouvons en présence d’'une bénédiction qui attendait la venue de
Christ pour étre accordée selon la pleine grace de Dieu. Car véritablement notre
communion est avec le Pére et avec Son Fils Jésus Christ[! Jean 1, 3], Elle est liée a la
rédemption, mais la rédemption n’est pas introduite directement dans ce passage.
Le but de celui-ci est de rapprocher étroitement la gloire de Dieu, tel qu’ll nous est
connu maintenant, la gloire du Fils malgré Son humiliation, et dans Son humiliation
méme, enfin le don de I'Esprit au croyant, qui en a été la conséquence bénie.

Méditation 3 — « Des eru3v9<—:)s d’eau vive » (Jean 7, 1-

Le sujet qui va nous occuper ne peut étre séparé des chapitres précédents. Il se
relie aux incidents relatés dans le chapitre 7, et surtout a I'aspect particulier sous
lequel le Seigneur s’y présente a nous. C'est d’ailleurs la le secret de toute
connaissance de la vérité. L'enseignement divin ne nous est pas dispensé d’une
maniere seche et dogmatique, mais avec amour. Il fait partie de ces révélations de
Dieu qui ont Christ pour objet primordial, car Dieu veut que Christ soit le centre de
toutes choses. Gardons-nous par conséquent de «forcer la vérité » ou de la sortir de
la place qu’elle occupe dans les plans divins, et ne séparons jamais ce qu‘a fait
Christ d'avec ce qu’ll est a la gloire de Dieu. Nous ne ferons des progrés qu’a cette
condition, méme si ces progrés peuvent paraitre lents a premiere vue. Car nous ne
pouvons recevoir de bénédictions solides et durables que de Dieu directement. Au
lieu d'acquérir la connaissance par des moyens purement humains, nous recevons la
vérité par l'action de la grace divine, nos cceurs sont formés par la Parole et nous
entrons ainsi dans le courant des pensées de Dieu. En examinant a ce point de vue
le chapitre que nous venons de lire, nous reconnaissons dans la déclaration du
Seigneur Jésus touchant le Saint Esprit un caractere nouveau. Par rapport aux
chapitres 3 et 4 de cet évangile, il y a ici un progrés évident qui dépend comme
toujours d’'une manifestation plus compléete de Christ. Car la connaissance du coeur
s’accroit en raison du degré de cette manifestation en méme temps qu‘augmente la
force puisée dans la Parole de Dieu.

Nous avons observé cette progression dans nos deux premiers entretiens et ici je
dois appeler I'attention sur I'ordre admirable observé dans I'évangile de Jean. Nous y
contemplons Christ, la Parole, seul de toute éternité avec Dieu et nous pouvons Le
suivre jusque dans le royaume a venir, ou Sa gloire sera pleinement manifestée
(chap. 1). Alors Il répandra la joie la ou régnaient la désolation et la stérilité, et I
fera disparaitre tout ce qui peut offenser Dieu, par le jugement qu’ll exercera la ou
I'homme avait corrompu et souillé la maison du Pére, savoir a Jérusalem (chap. 2).



Nous sommes ainsi amenés jusqu’au royaume durant lequel Christ établira la
gloire de Dieu ici-bas. Et c’est alors que se pose la question : Quel homme pourra
avoir part a ce royaume de Dieu? Le chapitre 3 nous donne la réponse et démontre
que, de tout temps, Dieu avait par devant Lui des ames qu’ll préparait pour le
royaume a venir. Il révele la forme sous laquelle cette nouvelle nature est
communiquée quand le Fils de Dieu Lui-méme est manifesté. Il n‘est pas un des
attributs divins, ni une grace accordée aux hommes, qui ne resplendisse avec un
éclat jusqu’alors inconnu, quand Christ apparait. Il était la vraie lumiere, et, si
nombreuses et précieuses qu’aient été les bénédictions go(itées avant Sa venue, le
seul contact avec la lumiere de Christ, les revét d’'une forme nouvelle. Forme riche,
harmonieuse et bénie, qui, sans rien changer a la substance de la vérité déja
révélée, la transforme et l'illumine. Des le commencement, tous les saints de Dieu
participaient nécessairement de cette nouvelle et divine nature capable d’entrer en
communion avec Dieu. Mais maintenant ils savent qu’elle n‘est autre que la vie
éternelle, leur portion actuelle dans Son Fils.

Mais il y a plus encore! Le chapitre 4 nous a montré le Fils de Dieu abaisség,
donnant le Saint Esprit; non pas seulement une nouvelle naissance qui provient du
Saint Esprit, mais le Saint Esprit Lui-méme pour étre en nous une puissance de
communion avec le Pere et le Fils. Le Christ, Celui qui avait été annoncé, était
rejeté, et c’est pourquoi les anciennes promesses faisaient place a des révélations
touchant l'indicible et éternelle gloire de Sa personne. Ainsi cette réjection avait
pour résultat de faire ressortir toute la gloire du Fils de Dieu, mais du Fils de Dieu
manifesté sur la terre dans Sa grace parfaite. Il ne s’agit pas ici de quelque
important docteur juif venant a Jésus, mais du Seigneur de gloire allant au-devant
d’'une pauvre pécheresse samaritaine et développant un sujet d’'une grace ineffable :
le don du Saint Esprit, par lequel le croyant peut entrer dés maintenant en
communion avec le Pére et Son Fils Jésus Christ. L'homme est souillé, mort dans ses
péchés, et par sa nature incapable d’hériter du royaume de Dieu, il faut pour cela
une nouvelle naissance et il en a toujours été ainsi; mais nous avons un privilege
transcendant qui va bien au-dela de ce royaume, et dont rien ne nous sépare.
Pourquoi Dieu fait-Il cette extraordinaire révélation? Parce qu’ll veut honorer Son
Fils rejeté par Israél. Il faut que toutes choses soient soumises au Fils, et rien n'est
trop grand pour étre donné par Lui. La venue du Fils dans I'abaissement était une
raison de plus pour hater ce don du Saint Esprit. C’est pourquoi, percevant la gloire
du Fils, notre cceur peut savourer I'amour du Pére par la puissance du Saint Esprit
que Jésus donne. C’est pourquoi aussi ce bienfait inestimable est la source de tout
culte réel. Les choses anciennes naguere ordonnées de Dieu sont mises de coté ainsi
gue la «dévotion volontaire » de I'homme.

Nous abordons maintenant un sujet tout différent. Le Seigneur Jésus ne veut plus
demeurer en Judée, parce que les Juifs cherchent a Le faire mourir. Le peuple, aussi
bien que ses chefs, est jaloux de Lui. Leur haine est arrivée a son comble, et ils
n‘attendent pour la satisfaire qu'une occasion favorable. Autant que cela dépend



d’eux, ils veulent éteindre cette lumiére de Dieu, et seul I'accomplissement de ce
dessein pourra les contenter. Comme la féte des Tabernacles était proche, Ses freres
Le pressent de se rendre en Judée pour montrer Ses ceuvres miraculeuses. Le
Seigneur Jésus avait été peu a peu chassé de Jérusalem, cette cité qui était un
centre de grandeur et détenait orgueilleusement un monopole religieux parmi les
Juifs. C'était en Galilée qu’ll avait fait le plus grand nombre de ses miracles, et il
semblait impossible a Ses freres qu’un homme capable d’opérer ces prodiges ne

cherchat pas la publicité. «Si tu fais ces choses, montre-toi au monde toi-méme » [V-
4],

Mais gqu’avait été I'enseignement de Jésus au chapitre précédent? Il avait frappé
a la racine toutes ces espérances en refusant d’étre fait roi par les Juifs (v. 15). Le
Seigneur leur avait fait du bien en multipliant les pains; et il se peut que ce miracle
leur e(it rappelé l'attente du Messie d’apres le psaume 132, 15. Ils désiraient hater
I’établissement du royaume, car certainement le Roi était parmi eux. Le Seigneur y
répond par un refus absolu, et lorsque le peuple persiste a s’adresser a Lui, Il se sert
du miracle qu’ll vient d’accomplir pour montrer le but de Sa mission, qui dans cet
évangile n’est pas d’étre recu comme le Christ. Il va sans dire que des le
commencement Dieu savait que les Juifs rejetteraient le Messie, et les prophéetes
I'avaient clairement prédit. L'offre fut faite et 'hnomme ainsi mis a I’épreuve ; mais si
I’'hnomme faillit, Dieu y trouva occasion a faire de plus grandes choses. Ce n’est pas
que Jésus ne donna pas les preuves les plus convaincantes qu’ll était le Messie. Mais
I’évangile de Jean Le considere dans Sa divine nature et dans Sa gloire éternelle et
essentielle. Il était le rejeté. Des desseins d'une portée plus profonde
s’accomplissaient alors, savoir, la rédemption par Son sang.

Tous les éléments voulus paraissent réunis si l'on regarde aux circonstances
extérieures : le vrai Roi, le vrai peuple, le vrai pays. Que manque-t-il donc? Dieu
n‘est pas dans les pensées des Juifs, et le péché n‘a pas été jugé en Sa présence.
Jésus au contraire ne cherche que la volonté et la gloire de Celui qui L'a envoyé.
C’est pourquoi I’'établissement prématuré du royaume aurait été une offense a Dieu.
Jésus ne peut accepter le royaume avec I'homme dans son péché et sans que
I'hnonneur de Dieu soit sauvegardé. Aussi le point capital du discours de notre
Seigneur est-il celui-ci : qu’au lieu de s’élever pour prendre possession du royaume,
Il est descendu pour faire la volonté de Celui qui L'a envoyé. Et cette volonté est de
sauver, de recevoir tous ceux qui viennent a Lui. Car Il ne vient pas ici-bas pour
faire Sa propre volonté, ni pour choisir les personnes qui Lui sont agréables. C'est
une question de vie éternelle et de résurrection au dernier jour. Apreés ces vérités
étonnantes, Jésus en exprime une autre plus extraordinaire encore. Il était venu afin
de «donner sa vie pour le monde »[Jean 6, 51]: et a3 moins de « manger sa chair et de
boire son sang» [Jean 6, 53] on ne pouvait avoir la vie. C’est donc le Fils de I'homme
apparaissant dans l'abaissement et dans la souffrance qui prend la place du Roi que
les Juifs attendaient et qui devait amener avec Lui la prospérité, I'abondance et le
bien-étre ici-bas.



Remarquons qu’en Jean 5 Jésus est considéré comme le Fils de Dieu travaillant
de concert avec le Pére pour donner la vie aux hommes. Ceux qui ne voudront pas
recevoir Jésus trouveront en Lui leur juge, car Il est aussi le Fils de 'homme auquel
le Pére remet tout jugement. En Jean 6 nous avons une vérité plus profonde encore.
Le Seigneur n’est plus considéré comme juge, mais comme Fils de I'homme venant
mourir, donner Sa chair a manger et Son sang a boire. Merveilleuse manifestation de
I'amour de Christ qui se montre divin au moment méme ou Son humanité est le plus
clairement manifestée. Quel autre que Lui est venu mourir? Toute cette gloire royale
du Messie si longtemps attendue disparait et s’efface pour la mort, parce qu'il faut
avant tout que Dieu soit exalté, que le péché soit jugé, et que I'homme puisse étre
béni selon les desseins de Dieu. A cette condition seulement nous réalisons la
communion avec Christ Lui-méme dans Son amour et dans Son renoncement. Ces
paroles « manger la chair» de Jésus et «boire son sang» impliquent non seulement
Son sacrifice offert mais encore la communion de Sa mort, la reconnaissance de
cette sentence de mort qui en est le résultat et qui pése sur tout ici-bas, car méme
la gloire du Messie s’éclipse pour un temps. Nous savons que cette gloire sera
bientét manifestée et que le regne de Jésus sera fécond en bénédictions, étant
fondé sur des bases immuables, mais maintenant c’est la mort qui est devant Jésus,
et c’est ce fait avec les résultats qui en découlent qu’ll expose a la multitude. La
mort du Christ, le Fils de 'homme, nous ayant donc été présentée comme la base de
toute communion véritable avec ceux qui sont a Lui, nous avons au chapitre 7 la
féte des Tabernacles qui était une figure de la glorieuse perspective de la promesse
de Dieu.

Les fréres du Seigneur Le pressent de se faire connaitre. Il leur semblait que le
moment favorable était arrivé. Le Seigneur énonce cette solennelle vérité que «leur
temps était toujours prét»[v- 6], Ils étaient du monde, ils parlaient le langage du
monde, et le monde les écoutait; mais quant a Lui Son temps n’était pas encore
venu. Quelle grace infinie nous découvrons dans ces paroles : « mon temps n’est pas
encore venu», si nous nous rendons compte de la gloire de Celui qui les a
prononcées, Lui qui a créé le monde, et qui, héritier légitime de toutes les
promesses, a le droit de tout prendre, de tout posséder! Et aussi quelle
condamnation du pécheur dans ces mots : «votre temps est toujours prét» ! Quelle
sentence de mort portée sur toutes les notions humaines, car le temps de I'homme
c’est le présent, et par conséquent il est toujours prét! Sa principale préoccupation
consiste a s’exalter lui-méme. C’est en fait le mobile de toutes ses activités. En
contraste, ce qui doit nous faire admirer le plus la voie du Seigneur, c’est que Sa
puissance n’est ici pas en question. Ses fréres «ne croyaient pas en lui»[V: 5] mais
ils ne doutaient pas de cette puissance. Admettre que Jésus était capable de faire ce
qu’Il voulait n’était pas de la foi. Au contraire, l'incrédulité de ces hommes se
trahissait de bien des maniéres. Ils n‘avaient aucun sentiment de ce qui est di a
Dieu, aucune intelligence de Sa gloire, aucune notion juste de la condition de
I'hnomme. Ils ignoraient tout de la grace qui était en Jésus, ou de la contradiction qui



existait entre Lui et tout ce qui L'entourait. Mais Celui qui possédait toute puissance
pour changer en un clin d’ceil la face des choses attend I’heure convenable. Son
temps n’était pas encore pleinement venu.

Ses freres montent a la féte, et nous voyons la se manifester les pensées des
hommes quant a Jésus, puis les Juifs montrer leur incrédulité. Ils murmurent, ils
raisonnent, mais leurs pensées sont celles d’hommes qui n‘ont aucune connaissance
de Dieu. Lintelligence naturelle est totalement incapable de s’élever jusqu’a I'amour
de Dieu. Les idées humaines sont aussi impuissantes que I’‘étre qui les congoit et
elles portent I'empreinte de la sécheresse et de la mort. En Jésus demeurait toute la
puissance, mais aussi quelque chose d‘incomparablement plus précieux encore : un
amour divin. Il vint dans la pleine prescience de I'humiliation supréme qui
L'attendait, et quand les hommes cherchérent a Le faire mourir, Son esprit sonda
toutes les profondeurs de ce qu’ll devait endurer. Rien ne pouvait Le prendre au
dépourvu ; tout était mesuré, tout était prévu; malgré cela Jésus ne hate pas le
dénouement. Il s’attend a Dieu avec calme et sérénité. Il ne court pas au-devant des
événements qui doivent faire éclater le danger qui Le menace et consommer la ruine
de I'homme. Ce n’est pas non plus du mépris qu’ll éprouve pour ce que le monde
veut faire. Car, hélas! il s’agissait du triomphe éphémere de Satan et de la plus
insigne de toutes les folies de I'homme, lequel supposait qu‘on pouvait se défaire
ainsi de Celui qui jetait le trouble partout ici-bas. Mais I'amour, Dieu Lui-méme qui
est amour, est dans toutes les pensées et les sentiments de Jésus. C'est pourquoi Il
attend que la féte soit commencée, et alors, colite que colte, Il s’y présente.

Il commence par annoncer Son prochain départ (v. 33-36), ce qui, en rapport
avec notre sujet, a une grande importance. En effet, le don du Saint Esprit suppose
la mort du Seigneur Jésus et Son départ pour le lieu ou I'homme ne pouvait Le
suivre. C’est pourquoi «en la derniére journée», la grande journée de la féte qui
était la derniére de lI'année parmi les Juifs, Jésus se tint la, et cria, disant : «Si
quelqu’un a soif, qu'il vienne a moi, et qu'il boive » [v- 371,

Occupons-nous un instant de la signification de cette féte. Elle avait été instituée
pour commeémorer le fait que le peuple de Dieu, aprés avoir séjourné dans le désert,
était maintenant introduit dans la terre promise. Cette féte avait lieu apres la
moisson et la vendange, lesquelles préfiguraient deux aspects du jugement de Dieu.
Un premier jugement sépare les bons des mauvais : c’est la moisson. Ensuite vient
la vendange, autre jugement terrible et inexorable, qui atteint tout ce qui est impie
et rebelle envers Dieu. Dieu montrait ainsi a Son peuple quand et comment il
pouvait compter sur la délivrance. Attendre la gloire avant I'exécution du jugement
était une folie. Il était nécessaire que le jugement ait son libre cours avant que la
gloire ne resplendisse. Mais cette féte des Tabernacles ne ressemblait pas aux autres
fétes juives. Elle offrait une particularité qui mérite notre attention, savoir qu’elle
n‘était pas limitée a sept jours, division ordinaire du cours du temps ici-bas. Il sy
ajoutait un jour surnuméraire, en plus de la semaine entiére qui marque le cycle



habituel de la vie humaine. Ce n’était pas le sabbat, figure de ce temps de repos
béni vers lequel, d’aprés la Parole, se tournent les conseils de Dieu concernant Israél
et la terre (bien que le Seigneur ne perde jamais de vue dans Ses desseins et dans
Sa pensée le repos qui reste pour le peuple de Dieu). Ce n’est pas au septiéme,
mais au huitiéme jour que Jésus se montre, le jour, non de I'amour créateur, mais
de la gloire de la résurrection. «Jésus se tint 13, et cria, disant : Si quelqu’un a soif,
qu’il vienne a moi et qu’il boive ».

Il est évident qu’il ne s’agit pas ici de la vie conférée par I'Esprit de Dieu, ni
davantage de la communion qu’ll nous permet de réaliser avec Jésus le Fils de Dieu.
Le point que le Seigneur met en évidence dans tous les détails de ce chapitre est
celui-ci : la gloire qui Lui appartient dés maintenant dans le ciel détermine
I'introduction immédiate ici-bas du Saint Esprit répandu sur tout croyant, comme un
fleuve irrésistible et abondant en bénédiction. C'est la quelgue chose de tout
nouveau. Seule la mort de Jésus pouvait avoir une telle conséquence. Quel
témoignage Dieu rend ainsi a la valeur de l'insondable abaissement ou descendit
Son Fils !

L'amour du Fils se complait dans le don gratuit du Saint Esprit au croyant, afin
que celui-ci puisse jouir de la communion avec le Pere et le Fils. Et sans ce don
ineffable, qui pourrait comprendre I'amour de Christ ou apprécier la majesté de Sa
personne? Prétendre entrer en communion avec le Fils par notre propre capacité
serait nous placer sur le méme niveau que Lui, car méme la nouvelle nature que
nous avons recue ne peut y prétendre. C'est au Saint Esprit seul qu’il appartient
d’'établir ce lien.

Ici, en Jean 7, Jésus n’est pas présenté en Sa qualité de Fils de Dieu, mais
comme le Fils de I'homme, Celui qui, ayant été rejeté, devait mourir, mais
ressusciter des morts, puis étre glorifié dans les cieux. Et remarquez que ceci se
passe avant I'exécution du jugement de Dieu, avant qu’un seul chatiment ne tombe
sur I'homme, qu'il s'agisse de prendre a Lui les sauvés en laissant les perdus, ou
d’exercer une vengeance inflexible sur les religions de convention qu’ll a en
abomination. Mais avant ces actes juridiques de la part de Dieu, le Fils de 'homme
quitte cette terre, qui demeure dans une parfaite insouciance. Il monte au ciel, et,
de ce ciel ou Il a pris place, Il envoie le Saint Esprit pour constituer le lien divin
entre I'homme ici-bas et I'homme glorifié a la droite de Dieu. C’est ainsi que le coeur
trouve ses délices par la puissance de I'Esprit, d’abord en se réjouissant de
I’élévation du Sauveur, ensuite en rendant son témoignage au pres et au loin : Voila
Celui que je possede et que je sais étre ma vie. Il est mort sur la croix pour me
racheter et me nettoyer de mes souillures. Et maintenant Il a rompu avec cette
scene terrestre, ayant été rejeté par le peuple méme qui aurait d( Le recevoir. Les
promesses pour ici-bas ont été différées pour un temps; mais Celui qui en est le
centre, I'objet et I'auteur en méme temps que le oui et I'amen, attend le jour ou
elles seront pleinement accomplies; car ce que Dieu a garanti ne peut ni changer ni



faillir. La ruine de I'homme a été consommée dans la croix de Jésus. Mais Dieu se
sert de l'intervalle qui sépare Sa mort de l'accomplissement des promesses pour
introduire un état de choses incomparablement plus élevé. Au lieu de Christ, le Fils
de I'homme établissant son régne universel ; au lieu de la manifestation d’une gloire
terrestre, un ordre de choses est introduit auquel I'homme n’aurait jamais songé.
Jésus envoie le Saint Esprit du ciel pour faire connaitre d’avance aux siens le séjour
qui leur est destiné, de maniére qu'’ils apprennent dés maintenant a s’y habituer, si
je puis ainsi parler. II me fait don du Saint Esprit qui connait si bien ce séjour de
gloire, afin qu’ll puisse élever toutes les pensées, toutes les aspirations, toutes les
affections de mon cceur vers Celui qui m'y attend.

« Si quelqu’un a soif...» : cette invitation suppose d’abord que I'hnomme reconnait
le dénuement de son ame et se place au point de vue de Dieu. Il recoit alors en
Christ la réponse a tous ses besoins réels. Il ne s’agit pas de ce que feront les

autres; on vient a Christ pour soi-méme, et Il répond Lui-méme aux besoins
individuels.

Rien n’est plus dangereux que les théories appliquées aux vérités de la Parole.
Soyons sur nos gardes! Ce sont nos ames plus que notre intelligence qu’il nous faut
satisfaire. Toutefois si c’est avec sincérité que nous avons été amenés a Dieu, ne
craignons pas de sonder les précieuses vérités divines.

Car si Dieu produit le sentiment de ces besoins, c’est afin de les satisfaire dans
Sa grace infinie : «... qu'il vienne a moi et qu'il boive. Celui qui croit en moi, selon ce
qu’a dit I'Ecriture, des fleuves d’eau vive couleront de son ventre»[v. 37-38], Ainsi
I’'ame qui a soif se désaltere, et trouve sa joie dans tout ce qu’accorde le Saint
Esprit. Mais il y a plus encore, car Christ est maintenant ressuscité d’entre les morts
et glorifié dans les cieux d’ou Il est la source de la puissance. Cette puissance, celle
de I'Esprit, triomphe de tous les obstacles. Le monde reste sans doute un désert
aride et désolé — mais cela ne rend que plus merveilleux ce don ineffable. La scéne
terrestre n’est pas changée; l'iniquité de I'homme subsiste; l'inimitié du monde
contre Dieu n’est nullement atténuée, au contraire elle a été pleinement prouvée par
la mort de Christ. Eh bien, c’est au milieu d’un tel état de choses que le Saint Esprit
est donné pour étre non seulement une source de vie pour le croyant, mais des
fleuves d’eau vive qui se répandront sur tous ceux qui I'entourent. Que les voies de
Dieu sont admirables! Comme Il fait face d'une maniere digne de Sa gloire au mal
qui est dans le monde, et remédie au triomphe apparent de Satan! L'adversaire
n‘est jamais aussi completement vaincu que lorsqu’il semble étre arrivé a ses fins.
La défaite apparente du Fils de I'homme était précisément le moyen par lequel I
devait accomplir I'ceuvre de la rédemption, et par la prendre une position nouvelle.
Des lors Il établit un lien entre le croyant et Lui-méme par le Saint Esprit envoyé des
cieux et se répandant en fleuves d’eau vive pour rafraichir un monde aride et désert.

Permettez que je vous adresse quelques questions solennelles : Comment Jésus
vous apparait-Il, et quelles sont vos relations avec Lui maintenant qu’ll est dans le



ciel ? N'avez-vous rien de plus que |'espoir d'y étre vous aussi un jour? Assurément,
c’est la une espérance aussi précieuse qu’elle est certaine; et plus encore, de savoir
que nous serons avec Lui éternellement. Mais est-ce simplement une espérance?
N’y a-t-il pas dés maintenant une part pour le coeur, une puissance actuelle nous
unissant a Jésus la ou Il se trouve? Il me semble que c’est ce que le Seigneur
voulait révéler aux siens. Il ne veut pas que nous nous contentions de désirer avec
ardeur le jour de la gloire; Il veut en donner a nos cceurs l'avant-go(t, et nous
procurer dés a présent la force et la joie du ciel. Il veut que nous traversions le
monde, non seulement comme ceux qui recoivent, mais aussi comme ceux qui
donnent selon la riche miséricorde de Dieu. Les croyants qui sont venus a Christ
dans leur dénuement, et ont bu I’'eau vive alors que tout en eux n’était que lassitude
et tourment, ont reconnu que Jésus les avait comblés des vraies richesses, bien qu’ll
ait quitté ce monde et que leur position soit de plus en plus précaire et isolée. Ainsi
la part actuelle des croyants offre un contraste frappant avec tout ce que les saints
de I’Ancien Testament connaissaient ou attendaient ici-bas. Ecoutez par exemple les
soupirs et les aspirations des Psaumes. Etudiez les prophéties de Jérémie, d’Ezéchiel
ou tout autre : la condition de ces écrivains sacrés est-elle la méme que celle des
disciples? Ce n’est pas certes qu’ils ne fussent pas bénis ou honorés de Dieu. Mais
ces saints de Dieu, malgré leurs visions ineffables de |'avenir, ne jouissaient pas
guant au présent de cette puissance d’adoration et de témoignage.

Incontestablement les souffrances des chrétiens peuvent étre plus poignantes
encore que celles de Jérémie ou d’Ezéchiel, car 'homme de douleurs, I'affligé des
affligés, n’épargne pas aux siens cette association avec Lui. Mais nous ne jouirons
pleinement de Christ et de notre union avec Lui que dans la mesure ou le peuple de
Dieu sera rejeté par le monde, ou nous serons les objets d’'un mépris inconnu dans
les anciens temps, car aucun Juif n‘a eu a subir ce qui assaille aujourd’hui le
chrétien. Et plus on prend la place qui convient au chrétien, c’est-a-dire la place de
Christ (car aprés tout le christianisme n’est autre chose que notre association par le
Saint Esprit avec Christ), autrement dit plus on est uni a Christ par la puissance de
I’'Esprit, plus on est rejeté par le monde.

Mais d’un autre coté, quelle gloire, quelle joie, quelle bénédiction sont notre part
dans une telle position! Pourquoi les chrétiens sont-ils si souvent découragés et
oublieux des liens qui les attachent au ciel ? Pourquoi ne trouve-t-on pas chez eux
cette joie abondante qui a sa source a la fois dans Celui auquel ils appartiennent, et
dans leur position céleste? Parce que, n‘ayant pas appris a contempler le ciel par
I'Esprit, ils ne regardent pas la terre comme un désert, bien que les fleuves d’eau
vive puissent découler d’eux. Ils oublient ce que Jésus leur a donné; ils considérent
la terre comme un lieu désirable. Pourquoi, se disent-ils, Christ ne serait-Il pas
exalté maintenant ici-bas? Pourquoi n’aurions-nous pas, Lui et nous, un nom
glorieux dés a présent? Pourquoi? Parce que Son heure n’est pas encore venue, ni
la n6tre non plus, étant donné que nous sommes un avec Lui. L'heure de I'homme
signifia un entier mépris pour Christ. Le rejet et la mort furent Sa part. La nbtre est



de n’étre rien, d’étre méprisés, hais des hommes comme Il I'a été. Telle fut la
portion de Christ sur la terre, et assurément nul ne peut I’éprouver comme Lui, mais
du moins pouvons-nous par Sa grace nous attacher fortement a Lui, et prendre ainsi
dans une certaine mesure notre part de Son opprobre.

C'est pour cela que le Saint Esprit nous a été donné. Voyez la force de cette
expression : «des fleuves d’eau vive». La puissance du Saint Esprit remplit le coeur
du racheté de la gloire dans laquelle Christ est maintenant. Quelle puissance peut
mieux convenir au désert qui nous entoure dans toute son aridité et sa stérilité, sans
une seule source ou puiser, sans un point verdoyant ou reposer notre regard, sans le
moindre abri pour nos d@mes? Quand le sentiment du vide de ce monde a pénétré
notre cceur, I’'Esprit prépare et fortifie notre ame selon Dieu.

Dans Jean 4 nous avons trouvé le Saint Esprit mettant le croyant en rapport avec
le Fils et le Pére, ce qui constitue un culte véritable. Quelle est donc la bénédiction
nouvelle et spéciale qui est promise ici? Elle s’applique plutdt au service qu’au culte,
car l'expression «des fleuves d’eau vive couleront de son ventre», suggere la
pensée d’une effusion abondante. Mais elle suppose aussi que, par la grace, le
croyant est élevé dans une atmospheéere supérieure a celle du désert qu’il traverse.
Le racheté sans cesse rempli de Christ qui le fait jouir de Sa paix recgoit la puissance
communicative du Saint Esprit. Le ciel devient alors un séjour présent dont la grace
lui a ouvert I'entrée a cause de Christ qui y est déja. Ainsi le Saint Esprit unit si
étroitement le croyant au Seigneur Jésus, que tout ce que le monde peut lui
présenter ne lui semble plus qu'un hochet misérable. En contrepartie cet Esprit lui
révele d’'inépuisables richesses, telles que le coeur de I'homme ne saurait les
imaginer. Et nous reconnaissons que, s’il nous est donné de nous les approprier,
c’est uniquement par la grace du Sauveur. En somme, ce qui nous est présenté dans
ce passage n’est pas tant I'Esprit du Fils nous donnant de nous réjouir dans Sa
personne et dans Sa grace aussi bien que dans I'amour du Pére, c’est plutét la
puissance du Saint Esprit dépeinte par Celui qui est maintenant élevé dans la gloire
afin de nous donner I'assurance que cette gloire est notre en Lui, et de nous remplir
tellement de Sa plénitude que nous soyons en mesure de communiquer des
bénédictions a autrui.

Bien que le sujet ne soit pas identique, il me semble que la différence que nous
trouvons dans 1 Pierre 2, entre la sainte sacrificature (v. 5) et la sacrificature royale
(v. 9), peut jeter quelque lumiére sur le passage que nous étudions. Quelles sont les
fonctions de la «sainte sacrificature» dont nous sommes revétus? Offrir des
sacrifices spirituels. Ainsi consacrés, nous nous approchons de Dieu pour accomplir
un service en rapport avec le culte du Seigneur. D'autre part nous sommes appelés
une «sacrificature royale», et alors il n‘est plus question de sacrifier a Dieu les
louanges et les actions de graces, mais d’annoncer les vertus de Celui qui nous a
appelés des téneébres a Sa merveilleuse lumiere. De sorte que l'une de ces
sacrificatures s’exerce en louant Dieu par notre Seigneur Jésus Christ, tandis que



I'autre a pour objet de manifester parmi les hommes I'excellence de ce nom béni.
Que le chrétien ne perde jamais de vue la dignité de cette vocation. Pour lui,
chercher la gloire terrestre c’est en réalité s’avilir.

La plupart des chrétiens pendant le cours de leur pelerinage ici-bas sont dans
I'obligation de gagner le pain quotidien pour eux et pour leurs familles. Et cela est
bon, car peu d’entre nous seraient capables de supporter qu’il en fit autrement.
Mais pourquoi ce travail nécessaire m’empécherait-il de rendre un témoignage vivant
d’amour et de fidélité a notre adorable Sauveur? Toutefois pour le croyant ce travail
est un gagne-pain, rien de plus. Aussitot qu’on veut y attacher I'importance d’une
vocation ou en retirer quelque honneur aux regards des hommes, le témoignage
rendu a la gloire de Christ devient impossible. Nul doute que la grace de Dieu ne
puisse appeler des individus activement engagés dans des professions honorables
selon le monde. Nous avons connu des hommes ainsi appelés de Dieu au moment
méme ou ils entraient dans une de ces carriéres chéres au coeur naturel, et nous en
avons vu quelques-uns faire preuve ensuite d'une grande simplicité de coeur. Nous
ne disons pas qu’on ait tort de suivre ce genre de profession; mais au nom de la
gloire céleste de Christ, nous condamnons l’esprit dans lequel tout ce qui appartient
au monde est organisé, et nous mettons en garde les enfants de Dieu contre la
vaine gloire des hommes, contre le désir des grandeurs terrestres, contre la
recherche de la bonne opinion du monde. L'heure de Christ n’était pas venue; la
notre ne I'est pas non plus. Si nous Lui appartenons, nous n‘avons que faire de la
gloire de ce monde. Soyons convaincus que ces honneurs-la sont un déshonneur
pour I'enfant de Dieu. Peu importent les biens que le monde nous offre; quel besoin
en avons-nous? Toutes choses sont a nous. Nous jugerons le monde et méme les
angesl[1 Cor. 6, 2-3], Au reste nous savons que les choses terrestres portent souvent
I'empreinte de leur futilité et que les sages de ce monde admettent que le plaisir
consiste plutét a poursuivre qu’a atteindre I'objet de nos désirs.

Permettez-moi donc d’insister sur I'importance pour le chrétien (qu’il s'agisse de
lui ou des siens) de se tenir constamment sur ses gardes quant au monde, le regard
attaché sur Christ dans le ciel. Loin de moi la pensée que le christianisme impose a
tous les croyants une uniformité d’occupations. La foi ne se manifeste pas
nécessairement par I'abandon d’une profession, si I'on peut y demeurer avec Dieu,
ou par la recherche d’un état qui soit en dehors de nos aptitudes. Ce n’est pas de la
foi, mais un coupable déreglement d’esprit. En vérité un seul mobile est digne d'un
chrétien, c’est de tout faire en vue du Seigneur, que notre occupation journaliére
consiste a rédiger des actes notariés ou a réparer des souliers. Et si nous savons
gue nous accomplissons la volonté de Dieu, nous pouvons tout faire avec une bonne
conscience et un cceur joyeux. Ce qui perd le chrétien, c’est d’oublier qu’il est sur la
terre pour faire la volonté de Dieu et pour étre un fidele témoin d’'un Christ rejeté
par le monde, mais glorifié dans le ciel.



A linverse, quelle est I'ambition de I'homme du monde? C'est de faire son
chemin, d’accomplir quelque chose de grand. Et ce qu’il a pu acquérir aujourd’hui
devient un marchepied pour obtenir demain de nouveaux honneurs. Il est naturel
peut-étre de souhaiter avoir une position plus brillante ou plus facile; mais est-ce
compatible avec I'attachement du coeur a Christ? N’est-ce pas plutot le signe qu’on
Lui préfere le premier Adam? Toute la question est la. Si mon coeur appartient au
second Adam, ne dois-je pas le montrer dans ma vie de chaque jour? Ne faut-il
honorer Christ que le dimanche? Ce ne serait pas la assurément la loyauté que nous
devons a notre Chef. Peut-étre avez-vous été amenés par la grace de Dieu a la
connaissance de Son amour pendant que vous occupiez une position regardée par le
monde comme basse et méprisable? Si vous pouvez demeurer avec Dieu en
conservant cette position, quelle admirable occasion vous aurez alors d’exercer votre
foi, une foi qui apprécie tout en fonction d'un Christ dans la gloire! Il vous
appartiendra en sondant la Parole de déterminer dans quelle mesure il vous sera
possible d’honorer Dieu la ou vous étes. Car nous devons étre Ses épitres lues et
connues de tous les hommes(2 Cor. 3, 2], Et n’est-ce pas ainsi que par Sa grace des
fleuves d’eau vive couleront de nous? Nous ne manifestons nullement Christ quand
nous étreignons avec force les biens que nous possédons, quand nous maintenons
rigoureusement nos droits, quelque fondés qu’ils puissent étre selon le monde;
quand nous résistons avec raideur a tout empietement qui nous semble injuste. De
méme |'esprit de Christ n’est pas manifesté par un chrétien de condition dite
inférieure qui profite avec avidité de toutes les occasions d’avancement qui peuvent
se présenter. Que votre condition soit élevée ou modeste, I‘occasion ne vous
manquera pas de montrer ce que vous pensez de Christ.

La Parole de Dieu seule peut nous diriger d’une maniere infaillible, car notre
propre sagesse n’est que folie. La volonté du Seigneur est tout. Il faut que la
conscience chrétienne reconnaisse que, quelle que soit la position du croyant,
chacun de nous peut faire la volonté de Dieu, peut étre Son serviteur, peut
manifester que nous L'estimons infiniment au-dessus du monde. La bénédiction pour
moi consiste a étre satisfait du service que le Seigneur me donne a faire, quel gu'il
soit. Quant aux circonstances qui doivent Le glorifier, et qui conviennent a Son
serviteur, c’est a Lui a en juger. Je les regarde simplement comme autant de moyens
de publier Ses louanges. Pour ce qui concerne ma profession, qu’elle soit honorée ou
meéprisée par les hommes, elle ne doit étre pour moi qu’un gagne-pain. Ce point de
vue n’est pas celui du monde. Traiter une profession honorable de gagne-pain? Oui
assurément; un Sauveur crucifié ici-bas, et élevé dans la gloire fait peu de cas du
monde et de ce qui s’y trouve. Prenons un exemple. Je dois travailler comme
cordonnier; ai-je le désir d'étre le premier cordonnier de Paris? Supposez que je
sois médecin. Mon ambition m’incite-t-elle a rechercher la plus nombreuse clientele ?
De semblables désirs proviennent-ils de Christ, et est-ce ainsi que nous honorons
Jésus glorifié ? Est-ce de Sa main que j'accepte mon travail, et pour Lui que je le
fais? Si le Seigneur nous donnait réellement quelgue chose a accomplir pour Lui,



notre amour s’appliquerait sans aucun doute a le faire le mieux possible. Loin de
nous la pensée que les chrétiens doivent étre négligents ou insouciants dans la
maniére de vaquer a leur occupation. Mais ce qu'il faut pour la foi, c'est la ferme
conviction que Christ est le but de notre travail, que celui-ci soit important ou
humble.

C’est ainsi que nous manifestons, méme dans notre vie journaliére, que nous ne
vivons pas pour nous-mémes en ce monde mais pour Celui qui est mort et qui est
ressuscité. Alors nous aurons certainement pour nous la puissance du Saint Esprit.
Précieux témoignage, bien qu’il soit rendu au milieu des choses passagéres de ce
monde, mais témoignage qui ne passera jamais. Nous ne faisons que traverser un
pays étranger. Notre patrie est avec Christ et nous ne sommes que pour peu de
jours la ou le Seigneur Lui-méme nous a placés. Nous séjournons ici-bas aussi
longtemps qu’ll nous appelle a travailler pour Lui. Nous campons au commandement
de I'Eternel, et au commandement de I’'Eternel nous partons (Nomb. 9, 18). C'est a
Lui a disposer de nous. Nous sommes au désert, mais, en attendant, au lieu de boire
de lI'eau d’un rocher nous avons une source au-dedans de nous d’ou découlent des
fleuves d’eau vive. C’est la joie de Jésus qui se reproduit ici-bas — la puissance du
Saint Esprit qui permet des a présent au coeur de se réjouir en Celui qui est la-haut.
Nous savons que nous Lui appartenons, et ainsi les vanités de ce monde sont jugées
pour ce qu’elles sont, c’est-a-dire comme |'appat dont se sert Satan pour séduire un
monde condamné.

Bien-aimés, dans quelle mesure nos ames ont-elles ce but devant elles? Je
désire, par la grace de Dieu, que les vérités qu’ll a placées devant nous ne
dégénerent pas en une connaissance stérile. Plus que d’autres chrétiens, nous avons
a nous méfier de ce piege. Dieu dans Sa miséricorde a réveillé Ses enfants en leur
rappelant cette vérité, et en ravivant la foi qui a été «une fois enseignée aux
saints » [Jude 3], C’est la, sans doute, un grand privilége, mais il entraine avec lui une
sérieuse responsabilité et de graves périls. Qui sont ceux qui sont le plus exposés a
perdre de vue cette vérité et peut-étre a en devenir les adversaires déclarés? Ceux-
la mémes qui l'ayant connue ont cessé de la réaliser et par conséquent de
I'apprécier. Et comment peut-on la réaliser, a moins que Christ et non le moi soit
notre premier objet ? Remplacez dans nos cceurs le Seigneur par des préoccupations
personnelles touchant notre renommée ou notre bien-étre, et aussitot tout se
corrompt jusqu’a la source. Dieu seul sait ou s’arréterait cette folie sans la grace qui,
aprés nous avoir pris quand il n'y avait pas dans nos cceurs la moindre étincelle
d’amour pour Dieu, nous a gardés malgré toute notre misére, et qui peut encore
empécher les funestes conségquences de notre indécision et de notre infidélité. Dieu
qui a toujours Christ en vue et qui veut qu’ll soit glorifié en nous, nous laisse assez
de liberté d’action et de responsabilité morale pour montrer jusqu’ou l'incrédulité
peut nous entrainer. Mais Il peut relever une ame, et c’est ce qu’Il ne manque pas
de faire. Puissions-nous toujours compter sur cette grace pour nous garder aussi
bien que pour nous relever. Qu'Il nous apprenne a discerner la maniére dont Il juge



les personnes et les choses, et a traiter avec sévérité tout ce qui tend a affaiblir la
Parole, ou a abuser de la grace pour diminuer la gloire du Seigneur Jésus Christ.

Veuille le Seigneur nous rendre humbles et nous maintenir dans I'humilité. Qu’Il
nous donne de Le contempler continuellement dans la gloire, en sorte que tout ce
qui est de ce monde soit jugé comme devant subir I'heure de la moisson et celle de
la vendange, qui ne sont pas encore accomplies. Mais en attendant, notre joie, elle,
est accomplie dans la glorification de Christ et dans le Saint Esprit qui nous a été
donné avant cette heure. Nous connaissons Jésus dans la gloire céleste et nous
savons qu’ll a déja envoyé le Saint Esprit pour nous faire participer dés maintenant
a la richesse de cette gloire. Puissions-nous étre Ses fideles témoins, méme s'il faut
pour cela que nous soyons brisés afin que les fleuves d’eau vive se répandent plus
librement a la louange de la grace et de la gloire de Dieu.

Méditation 4 — Le « paraclet » ou le Consolateur (Jean
14, 26; 15, 26; 16, 7-15)

Les chapitres que nous abordons maintenant présentent au sujet du Saint Esprit
une vérité d’une si grande valeur en elle-méme, et aussi d’une telle immensité dans
ses conséquences, que nous n‘aurions pu en aucune maniere la déduire des
communications précédentes du Seigneur Jésus. Il ne s’agit plus seulement d'une
source imprimant son propre caractére a la vie nouvelle donnée au croyant, comme
au chapitre 3, ni d'une puissance qui opere intérieurement ou extérieurement, et
cela dans le culte (chap. 4) aussi bien que pour le témoignage (chap. 7). Nous
sommes ici en présence d’'une personne divine prééminente : le Saint Esprit présent
sur la terre.

Or l'occasion de cette révélation expliqgue une telle différence. Le Seigneur Jésus
était sur le point de s’en aller, Lui, la personne bénie qui avait appelé a Lui les
disciples et formé leur coeur pendant Son ministére terrestre en leur révélant le
Pére. La scene allait se terminer par Sa mort, dans laquelle Dieu serait infiniment
glorifie. Comme Il le déclare Lui-méme : «Maintenant le Fils de 'homme est glorifié
et Dieu est glorifié en lui»[Jean 13, 31], Pourquoi nomme-t-II Dieu et non le Péere?
Parce que le péché était contre Dieu et devant Dieu; il était par conséquent
impossible que Dieu passéat par-dessus. Sa nature morale devait se manifester dans
toute sa force et toute son indignation contre le péché. Jésus, le Fils de 'homme, le
Christ rejeté, prend le péché sur Lui-méme, devient responsable pour les iniquités
de Son peuple et acquiert pour Dieu sur la croix une gloire qu’Il n‘avait jamais eue
auparavant et qu’il est impossible qu’ll recoive jamais une seconde fois. Dieu y fut
glorifié, parfaitement et pour toujours. Des lors et jusque dans |'éternité, Dieu a
devant Lui I'ceuvre a la fois grande et précieuse de témoigner sous toutes les formes
possibles Son appréciation des souffrances infinies dans lesquelles Jésus L'a glorifié.
En premier lieu par la résurrection ! Ensuite Jésus, ressuscité d’entre les morts par la
gloire du Pere[Rom. 6, 4], prit Sa place a la droite de Dieu dans le ciel. Rien d’autre



n‘aurait pu étre pour Lui un témoignage convenable de la valeur de la croix. D’autres
résultats seront manifestés en leur temps. Aucune bénédiction passée ni a venir
n‘aura jamais été donnée qui ne résulte de la croix du Seigneur Jésus. Mais en
méme temps la croix a si parfaitement et entierement satisfait la justice, la sainteté,
la majesté et I'amour de Dieu — tout Son caractére aussi bien que Ses affections —
qu’ll n‘a plus maintenant devant Lui, pour ce qui concerne Christ et ceux qui Le
recoivent, qu’une heureuse tache : celle de satisfaire pleinement Sa propre nature
en bénissant selon tout ce qui est en Son coeur. Cela seul explique tout ce qu’ll fait
maintenant. En vertu de cette gloire acquise a la croix, non seulement Dieu place
Jésus a Sa droite, mais Il proclame Son évangile, ce qu’ll n’avait jamais fait
auparavant — et Il I'adresse a toute la création. Dieu est le méme Dieu, et pourtant
des milliers d’années avaient passé sur ce monde sans qu’ll e(it jamais fait annoncer
aux hommes un pareil message. Il pouvait y avoir occasionnellement de bonnes
nouvelles pour Abraham ou pour les enfants d’Israél; mais jamais auparavant la
bonne nouvelle de Sa grace n’avait été envoyée au loin a toute créature. Est-ce a
dire que Dieu a commencé alors a étre amour? Certes non! Ni Jésus Christ, ni Sa
croix, n‘ont jamais produit I'amour en Dieu. Le caractere distinctif de I'amour divin
est de n’étre ni créé, ni causé, ni mis en action par ce qui est en dehors de lui.
L'amour est dans la nature méme de Dieu. L'amour y existerait méme s’il n'y avait
pour lui aucun objet, car ce ne sont pas les objets qui créent I'amour. Toutefois,
selon la souveraineté de Dieu, Son amour se manifeste, et c’est envers ceux qui
sont les plus nécessiteux, les plus déplorablement coupables, les plus éloignés de
Lui-méme, et les plus hostiles. Dieu peut dorénavant déployer Son amour; c’est la
croix de Christ qui Le justifie quand Il le fait.

Mais ce n’est pas tout. Jésus disparait de ce monde. Il fallait qu’il en flt ainsi. Le
monde n’atteignait pas a ce que méritait Son ceuvre. Tout ce que Dieu aurait pu y
accomplir par Sa providence, le don du trone de David et méme la domination
universelle du Fils de I'homme sur toute nation, tribu et langue, n'auraient pas été
une récompense suffisante de la part de Dieu pour la croix du Seigneur Jésus. En
conséquence, Dieu éléve Jésus a Sa droite dans une gloire céleste; et c’est cet
événement qui fournit I'occasion des incomparables enseignements de Jean 14.

Tout d’abord notre Seigneur présente la certitude de Son retour. S'Il s’en allait au
Pére, ce n’était pas que Son amour pour Ses disciples et diminué. Il allait leur
préparer une place. Aussi sirement qu’Il allait a la maison de Son Pere, Il
reviendrait et les prendrait auprés de Lui, afin que la ou Lui serait, ils y soient aussi
avec Lui. Il leur avait manifesté le Pére ici-bas. Ils avaient connu, ou ils auraient d
connaitre, non seulement que le Pere était en Lui, mais que Lui était dans le Pere. Il
était une personne divine; Il était le Fils. Vérité essentielle, indépendante de Son
ceuvre; mais en méme temps qui donnait a cette ceuvre une valeur infinie.
Maintenant Il va plus loin et montre que pendant Son absence dans la maison du
Pere, Il fera aux siens un don digne de Son amour et digne de la croix — une
bénédiction nouvelle surpassant tout ce qui avait jamais été connu par I'homme sur



la terre auparavant. Et voici comment Il l'introduit : «Si vous m‘aimez, gardez mes
commandements ». Il ne voulait pas que leur vie et leurs affections se consument en
inutiles regrets pour Son absence; Il désirait par contre qu’ils prouvent leur amour
d’'une maniére réelle et pratiqgue — «gardez mes commandements». Lui, de Son
cOté, prouverait Son amour d’'une maniere parfaitement divine. « Et moi, je prierai le
Pere, dit-il, et il vous donnera un autre Consolateur, pour étre avec vous
éternellement, I’'Esprit de vérité, que le monde ne peut pas recevoir, parce qu’il ne le
voit pas et ne le connait pas; mais vous, vous le connaissez, parce qu’il demeure
avec vous, et qu’il sera en vous» (v. 15-17). Et plus loin Il Le désigne de maniere
explicite. Il est «le Consolateur, I'Esprit Saint, que le Pére enverra en mon nom» (V.
26). Remarquez ces derniers mots : «enverra en mon nom». Ce n’est pas
seulement : «donnera». Pour parler de communiquer simplement de la puissance
ou de fournir a 'homme une source divine de bénédiction jaillissant en lui, le verbe
donner convient. Tandis qu’«enverra» s’applique a une personne consciente et
consentante. «L'Esprit Saint, que le Pére enverra en mon nom — dit Jésus — lui,
vous enseignera toutes choses et vous rappellera toutes les choses que je vous ai
dites ».

Arrétons-nous quelques moments pour considérer qui est Celui que le Pére a
envoyé au nom du Fils, du Seigneur Jésus. Lorsque I'Esprit Saint nous est présenté
en figure comme répandu ou communiqué, il s‘agit clairement de montrer la
profusion de la bénédiction, la richesse, I'abondance et la prodigalité, si je puis dire,
de ce que Dieu le Pere donne maintenant pour la gloire de Son Fils. Mais si grandes
gue soient les richesses du don et I'abondance de la grace, nous avons ici, répétons-
le, une pensée entierement différente. Nous sommes en présence d'une personne
divine et non pas simplement d’une plénitude de bénédiction. Le langage méme
gu’emploie le Seigneur contribue a souligner cette grande vérité, car Il savait qu’elle
serait, hélas! promptement oubliée par I’Eglise de Dieu.

L'Ecriture nous enseigne qu’un temps viendra ol les hommes ici-bas recevront
une autre effusion de I'Esprit Saint. La pluie de la derniére saison est aussi certaine
que celle de la premiére. Alors s’accomplira le beau type d’Exode 28 : le son des
clochettes s’y fait entendre, non pas pendant que le souverain sacrificateur est au-
dedans du lieu saint mais quand il y pénétre, puis de nouveau quand il en sort.
Ainsi, de méme qu’un témoignage a été rendu a la Pentecote quand notre grand
souverain Sacrificateur fut entré dans le saint lieu, il y aura un autre témoignage de
I’'Esprit Saint, quand le souverain Sacrificateur sortira pour apparaitre « une seconde
fois... a salut a ceux qui l'attendent» (Héb. 9, 28). Aussi certainement que le son se
fit entendre par la puissance de I'Esprit lorsque Jésus est entré dans les cieux, une
nouvelle plénitude de la bénédiction de I'Esprit Saint sera répandue sur toute chair
quand Il en sortira (Joél 2, 28-32). Mais avec cette différence que cet événement
futur ne concernera pas le méme corps de croyants qui avait recu par I'Esprit Saint
la premiére bénédiction de la grace divine. Comme nous le savons, c’est |'ancien
peuple de Dieu qui en sera |'objet. Dieu visitera de nouveau Israél en grace. Il ne



limitera pas, sans doute, la bénédiction a ce peuple. Mais de méme qu'il a plu a Dieu
maintenant d’appeler Ses élus du milieu de toute nation sous le ciel, il en sera ainsi,
d’'une maniere encore plus étendue au temps du second avenement de Christ et de
Son régne sur la terre.

Reconnaissons-le toutefois, ces faits tels qu’ils sont annoncés par les prophétes
seraient loin de nous apporter une pleine lumiére relativement a I'Esprit de Dieu,
aussi le Seigneur Lui-méme nous en explique-t-II la portée. Il ne s’agit pas
simplement d’influences pour le bien de I'ame, ni d’'une source jaillissante de la
faveur divine, mais maintenant, pour la premiere et pour la seule fois, la présence
personnelle du Saint Esprit est connue sur la terre, oui, I'Esprit Saint effectivement
descendu du ciel ici-bas comme fruit de la rédemption et du départ du Seigneur
Jésus pour le ciel.

Sans doute, conjointement avec cette présence personnelle, se manifeste une
abondante distribution de puissance. Et nous savons aussi que bient6t, lorsque le
Seigneur Jésus reviendra du ciel, il se produira une effusion plus grande encore, un
déploiement beaucoup plus considérable de la bénédiction de Dieu. Mais ou voyons-
nous qu'll enverra I'Esprit dans ce temps-la? Ou trouvons-nous le Pére envoyant le
Consolateur au nom de Christ, le Fils? A nulle autre période que celle-ci. Selon la
Parole de Dieu, I'économie chrétienne actuelle constitue I'unique époque et présente
les seules circonstances et les seules conditions qui correspondent a la mission de
I’'Esprit sur la terre.

La clé de ces déclarations du Seigneur réside dans ce fait : la présence du
Consolateur. Cette présence personnelle du Saint Esprit, mentionnée ici, est en
rapport étroit avec /'absence personnelle de Christ apres la rédemption, absence qui
en est le fondement. Au contraire, le jour éclatant du Seigneur, ce jour qui vient,
sera marqué, non par l'absence de Christ, mais par Sa présence; non par Sa séance
dans le ciel, mais par Sa propre venue pour régner sur la terre; et a ce jour-la ne se
rattache aucune présence personnelle de I'Esprit. Il pourra alors y avoir une
manifestation de puissance plus étendue, sinon plus profonde. Mais ce sera un état
de choses absolument différent. Et I'une des différences les plus frappantes se
trouve dans un fait qu’en passant nous pouvons mentionner ici : a savoir, que, dans
ce jour-la, le Saint Esprit n‘introduira personne dans le lieu tres saint pour adorer.
Cette activité qui est la sienne aujourd’hui aura pris fin. Le voile ne sera plus déchiré
dans le jour millénial lorsque le regne du Seigneur Jésus Christ sera établi sur la
terre.

Certains peuvent étre choqués que nous parlions ainsi d’un retour a un sanctuaire
terrestre, a un voile de séparation, et a une sacrificature humaine aussi bien qu’au
renouvellement des sacrifices extérieurs. Cependant rien n’est plus certain, si nous
reconnaissons |‘autorité des Psaumes et des Prophétes. Et quand ce jour viendra et
que Dieu reprendra Ses relations avec Son ancien peuple Israél, il n'y aura plus de
Pentecote parmi les fétes rétablies. La Paque et la féte des Tabernacles seront



célébrées mais non pas la féte des semaines. En méme temps aura lieu une effusion
plus abondante de [I'Esprit; de telle sorte que certains dons extérieurs,
communiqués au jour de la PentecOte et par la suite, sont désignés sous le nom de
«miracles (ou puissances) du siecle a venir» (Héb. 6, 5). Pourquoi sont-ils ainsi
appelés? Parce qu’ils sont un spécimen actuel de cette énergie qui alors opérera
sans entrave et fera connaitre au vaste univers la délivrance que le Sauveur a
accomplie en faveur de «toutes choses» aussi bien que de ceux qui croient. Les
« puissances » conférées de la part du Seigneur par le Saint Esprit sont donc a juste
titre appelées «miracles du siecle a venir» — miracles tels que la guérison des
malades, des |épreux, la résurrection des morts, la vue rendue aux aveugles, l'usage
de leurs membres aux impotents, etc. Ce sont la en effet autant d’expressions de
cette puissance qui se déploiera librement et largement dans ce grand jour du regne
du Seigneur. Il guérira alors toutes leurs maladies aussi véritablement qu’ll
pardonnera toutes leurs iniquités. En ce temps-la, Il introduira et associera les deux
bénédictions. Il est donc clair qu’il s’agit ici d'un état de choses bien différent de ce
gue nous possédons maintenant.

C’est pourquoi, chers freres et sceurs, nous jouissons actuellement de ce privilege
sans égal de la présence ici-bas du Saint Esprit, personne divine. Dieu l'accorde afin
de publier I'excellente valeur et le bon plaisir qu’Il trouve en l'ceuvre du Seigneur
Jésus. Cette ceuvre qui a, sans nul doute, aux yeux de Dieu, une valeur éternelle et
infinie, comment se fait-il donc que, maintenant plutét qu’en un autre temps, il en
soit fait une estimation aussi extraordinaire et aussi divine? Je crois qu’en voici la
raison : le jour qui vient sera I'accomplissement de la promesse et de la prophétie
touchant la bénédiction accordée au peuple de Dieu sur la terre. Ce peuple était
terrestre, et, comme tel, les promesses le concernaient dans leur application
littérale. C’est pourquoi ce jour sera celui ou se réaliseront les promesses que Dieu
avait expressément mises devant eux, le jour du peuple terrestre et de la terre (la
terre d’Israél spécialement), comme centres de leur accomplissement. Mais Dieu ne
s’est jamais limité a I'accomplissement pur et simple de ce qu’ll avait promis. Et
bien loin d’épuiser les richesses et d’atteindre le fond de la grace de Dieu en
saisissant les promesses, on constate en la sondant de plus en plus profondément
que cette divine grace va toujours au-dela des besoins de I'homme et de la terre
elle-méme (Rom. 5, 20). Eh bien, cette grace qui n‘a jamais été définie dans la
prophétie et dont la promesse n‘a jamais été la mesure doit étre nécessairement
proportionnée a la profondeur de la bonté de Dieu Lui-méme. C’est parce que toutes
Ses promesses devaient étre dépassées que Dieu a gardé par-devers Lui cette
réserve bénie en la cachant «dés les siécles en Dieu» (Eph. 3, 9). Et si maintenant
le mystere n’est plus caché, c’est parce que dorénavant Dieu peut agir librement a
cause de la croix. Il a, a Sa droite, Celui qui a été rejeté par le monde. Considérant
Christ entré la aprés avoir achevé I'ceuvre et apportant dans Sa présence toute la
valeur de la rédemption, Dieu ne se contente plus de donner selon la mesure du
besoin d'un peuple terrestre ou selon les nécessités de ce pauvre monde. Il donne



ce qui est digne de Lui-méme et de Christ; Il donne ce qui serait un honneur dans le
ciel méme. Qu’est-ce qui peut attester ou prouver cela mieux que l'envoi ici-bas de
I’'Esprit bienheureux, lequel connaissait si bien le ciel et pouvait partager tous les
sentiments de Dieu le Pere au sujet du Fils et de la rédemption ? De la la raison pour
laquelle nous entrons aujourd’hui si pleinement dans cette bénédiction infinie.

C’est donc avec tout le poids de ces vérités nouvelles que le Seigneur Jésus
Christ s’adresse a Ses disciples. Il voulait les introduire dans les profondeurs jusque-
la impénétrables de la grace du Dieu Sauveur et leur révéler la pensée méme de
Dieu le Pere. Mais ce a quoi Il engage Son nom, ce qu’ll promet aux siens de la part
de Son Pere comme une ample compensation a la perte que Son départ allait
représenter pour eux, c’est de leur envoyer un autre « Consolateur» pour demeurer
avec eux.

Sans doute ce terme de «Consolateur» a-t-il rapport a notre affliction? II
suggere l'idée d’une personne qui sympathise avec nous au milieu des détresses de
ce bas monde. En effet, le Saint Esprit nous console et nous encourage. Mais cela
n‘est qu’une bien faible partie des fonctions dont le terme original « paraclet» donne
I'idée. Il s’entend de quelgu’un qui est identifié avec nos intéréts, soutient nos
causes, s’engage a nous visiter dans nos difficultés, de quelqu’un qui, a tous égards,
devient a la fois notre représentant et le grand agent personnel qui traite toutes nos
affaires a notre place. Ce nom et cette fonction ont donc une portée
incomparablement plus grande que celle des mots «avocat» ou «consolateur» : il
signifie I'un et lI'autre et bien davantage encore. En fait, il s‘'entend de quelqu’un qui
est absolument et infiniment compétent pour se charger de tout ce qui peut étre fait
en notre faveur, quelle que soit la grandeur de nos besoins dans les difficultés ou
dans les exigences de la grace de Dieu pour la bénédiction de nos ames. Tel est le
Saint Esprit maintenant, et quelle bénédiction de Le posséder ainsi! Ceci d’autant
plus que semblable bénédiction n‘a jamais été connue auparavant et ne sera jamais
connue de nouveau. La présence personnelle de I'Esprit ici-bas comme réponse a la
gloire de Christ élevé a la droite de Dieu est un état de choses qui ne pourra jamais
se renouveler. Tandis que le souverain Sacrificateur est en haut, I'Esprit envoyé ici-
bas fournit a I'homme un acces céleste dans Sa gloire aussi bien que dans la
rédemption. Et lorsque le souverain Sacrificateur sortira pour occuper le tréne
terrestre, I'Esprit répandu alors rendra un témoignage approprié a la terre sur
laquelle le Seigneur devra régner.

Si ces pensées restent présentes a notre esprit, quelle solennelle impression nous
ressentirons en considérant le tragique état de la chrétienté! N’est-ce pas elle qui
était appelée a refléter au plus haut degré la gloire de Dieu? Qu’est-ce donc qui
pourrait étre plus cher a I'Esprit, lequel est ici-bas pour glorifier le Fils en glorifiant le
Pére? Et que pourrait-il y avoir de plus important pour les saints? Ne vous étonnez
donc pas si le diable tend tous ses pieges et déploie toutes ses ruses pour effacer et
défigurer, pervertir et corrompre ce qu’il ne peut détruire. Or s’il est une chose qui



plus qu’une autre devrait caractériser aujourd’hui les enfants de Dieu partout, quelle
est-elle, d’aprés ces paroles du Sauveur? N’est-ce pas la présence personnelle du
Saint Esprit, la certitude que cette personne divine est venue remplacer Christ? Je
veux bien que pour l'esprit de I'homme elle soit impénétrable, et pour les sens
invisible, ainsi que cela est dit du monde dans ce passage. Evidemment, s'il
s'agissait d'une chose que les sens et l'esprit puissent saisir, le monde aurait pour
cela la méme capacité que le croyant. Mais précisément le monde ne Le voit pas et
ne Le connait pas; tandis que vous, vous Le connaissez, dit le Seigneur. Nous Le
connaissons et nous savons qu’ll est présent, d’abord sur la simple parole du
Seigneur Jésus, mais aussi par la consciente jouissance de cette présence.

Il faut d’abord que je Le recoive simplement sur la parole du Seigneur. Mais
quand j'ai recgu la vérité dans mon ame, suis-je privé du sentiment de Sa présence?
Suis-je empéché de golter la joie de I'Esprit Saint habitant soit en moi soit dans
I’Assemblée de Dieu? Assurément nos cceurs peuvent bien attester le contraire.
Seulement il ne suffit pas de croire pour que cela devienne une réalité. « Ne savez-
vous pas», dit I'apotre, «que votre corps est le temple du Saint Esprit? »[1 Cor. 6,
19], Ce qui signifie que ce n’est pas seulement une affaire de foi. Une ame est
d’abord amenée a la bénédiction par la foi en Christ et rien de plus. Mais ne pas
laisser de place pour la jouissance qui est ensuite trouvée en Lui, tout réduire a une
affaire pure et simple d’acceptation de la Parole de Dieu concernant le Seigneur
Jésus, ce ne serait de notre part qu’un bien pauvre témoignage a la puissance de
I’habitation de I’'Esprit ou a la révélation de la grace du Sauveur. Que penserait-on
d’'un homme qui n’aurait d’autre assurance, concernant la réalité de la relation de sa
femme avec lui, que le nom de celle-ci inscrit en face du sien au registre de |'état-
civil? Cela dénoterait un état de choses bien extraordinaire et bien facheux. Et
supposez-vous que la présence du Saint Esprit, personne divine envoyée ici-bas
expressément pour nous communiquer la puissance, la joie, la bénédiction et le
rafraichissement de la grace de Dieu dans la connaissance de Christ, supposez-vous
que la présence de cette personne divine soit pour le nouvel homme une moins
grande réalité que la consolation fournie par une compagne donnée a I'homme pour
la vie présente ?

Sans doute, si mon ame une fois réveillée se contente d’accepter I’évangile et ne
désire rien de la part de Celui qui est ici-bas pour glorifier Christ, je ne dois pas
m’étonner si je reste au-dessous de la jouissance goltée par d’‘autres. Le Saint
Esprit ressent ce mépris fait a Sa grace, et ce qu’a d’outrageant cette disposition a
étre satisfait de la plus faible mesure possible dans la connaissance de Christ.
J’éprouverai immanquablement une perte si je m’‘obstine a ne rien chercher de plus.
En soi cette disposition est, quant au principe, rationaliste : elle réduit la Parole de
Dieu a une simple lettre; c’est le cceur se refusant a avancer dans la jouissance de
cette puissance et de cette présence bénie de I'Esprit, sous prétexte qu’il a cru
I’évangile du salut sur la parole du Seigneur. Nous remarquons au contraire que la
Parole prend tout particulierement soin de montrer que la puissance de I'Esprit nous



communique individuellement une assurance divine de notre relation avec Dieu. De
méme, dans I'assemblée de Dieu, jai le droit non seulement de croire que I'Esprit
est la, mais aussi celui de golter la douceur et les puissants effets de Sa présence.
C’est pourquoi, en Romains 8, passage qui se rapporte a la nouvelle position de
I’ame en Christ, il n‘est pas simplement déclaré que le Saint Esprit demeure en moi,
croyant, mais qu’ll «rend témoignage avec notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu». Est-ce que cela signifie seulement qu’'un homme croit I'évangile? Sans
doute est-ce bien par la qu’il nous faut commencer, c’est-a-dire par une foi pure et
simple au témoignage que Dieu a rendu de Sa propre grace a |I'égard de nos ames,
par une foi qui ne repose sur aucune émotion ou expérience, sur rien d’autre que
sur la Parole de Dieu dans la bonne nouvelle du salut par Christ. Mais supposez que
je conclue que c’est la tout ce a quoi la grace me donne droit, ne serait-ce pas une
erreur presque aussi préjudiciable que celle qui consiste a confondre la foi avec les
sentiments et avec les expériences? La ou la foi est réelle, elle conduit
nécessairement a une expérience profonde, tant pour ce qui est personnel a une
ame que pour ce qui regarde I'Eglise de Dieu. Quoi qu’il en soit, j'espére que ces
remarques suffiront pour éclairer notre sujet. Il m’a paru d’autant plus profitable d'y
faire allusion que, par réaction contre la confusion ordinaire produite par la
recherche d’évidences intérieures, un retour a la foi simple expose les ames a limiter
tout ce qui regarde le Saint Esprit a la simple parole du Seigneur concernant
I’évangile. Cette parole est bien donnée comme fondement; mais il y a autre chose
encore a rechercher. Et il nous faut veiller, en évitant une erreur, a ne pas tomber
dans l'erreur opposée. Accepter I'évangile sur la simple parole du Seigneur, c’est une
chose bénie et admirable que le Seigneur nous enseigne d’autant plus clairement
peut-étre quand nous sommes criblés par I'adversaire. Mais supposer que I'Esprit,
personne divine descendue ici-bas et demeurant réellement en nous, ne
communique a nos ames aucune jouissance sensible de Sa présence, c’est se
tromper d’'une maniere tout aussi grave.

Le Seigneur commence par prier le Pére, comme Il I'annonce, en vertu de la
position de médiateur qu’Il prend dans ce chapitre : «Je prierai le Pére et il vous
donnera un autre consolateur pour étre avec vous éternellement». Nous sommes
ainsi en présence d’une vérité majeure concernant le Saint Esprit. Il n‘est pas donné
seulement pour une occasion; mais lorsqu’ll vient, c’est pour demeurer
éternellement avec nous. Toute cette portion de I'évangile de Jean considéere déja la
rédemption comme accomplie sur la terre et Christ exalté dans le ciel. Cette
perspective donne ses dimensions a la bénédiction présentée ici. La rédemption n'y
est pas vue dans l'une ou l'autre de ses nombreuses applications, mais comme
fondement de la glorification de Christ en haut et de la descente du Saint Esprit sur
la terre. C’est pourquoi, I'Esprit est promis ici, non pas pour un séjour limité, comme
c’était le cas du Seigneur Jésus, mais bien «pour demeurer avec vous
éternellement ».



Ces considérations nous font mesurer combien est tragique le tableau qui partout
frappe nos regards dans la chrétienté. S’il y a une vérité qui a été particulierement
abandonnée, c’est bien celle de la présence personnelle du Saint Esprit. Alors que
d’autres vérités, telles que la nécessité d’étre né de nouveau, la valeur de l'ceuvre
de Christ, la gloire de Sa personne comme Dieu et comme homme, sont encore
enseignées dans les systemes de la chrétienté, celle qui nous occupe a été presque
completement perdue de vue. Certes, on ne met pas en doute l’'existence ni la
divinité de la personne du Saint Esprit. Mais je parle de Sa mission personnelle sur
la terre et de Sa présence actuelle avec les chrétiens, soit individuellement, soit
collectivement. Ou trouve-t-on réalisé ou confessé ce qui est pourtant la grande
vérité caractéristique du christianisme, une vérité qui devrait retentir au-dehors et
gouverner I'Eglise au-dedans? N’est-ce donc pas un sujet de solennelle réflexion et
d’humiliation que de voir cette vérité (qui constitue la gloire du chrétien, la force de
I’Eglise de Dieu et le privilége spécial en vue duquel I était avantageux que Christ
s’en allat), a ce point méconnue dans les divers systémes de la chrétienté?

La promesse du Seigneur aux siens comporte une autre précision. Le Consolateur
sera éternellement avec eux. Nulle part I'Ecriture n‘enseigne que I'Esprit sera donné
a tous les hommes. Seuls Le recoivent ceux qui font partie de I’'Eglise. Les croyants
de I'Ancien Testament n‘ont méme pas eu connaissance de cette vérité. Les saints
du millénium ne la connaitront pas non plus sous sa forme actuelle, bien qu’il doive
y avoir alors, nous l'avons dit, une puissante effusion de I'Esprit sur toute chair.
Israél méme n’aura pas I'Esprit comme nous Le possédons maintenant, quoique
dans un jour prochain ce peuple doive étre richement béni et méme doué, je pense,
d’une puissance extérieurement supérieure a tout ce qui a été jamais connu dans
I’Eglise. Car le jour millénial sera témoin des manifestations les plus merveilleuses
que la puissance divine ait jamais opérées en permanence au milieu des hommes
dans ce monde. Je ne doute nullement que les efforts dont I'homme s’enorgueillit
tellement a présent : ses inventions, ses sensationnelles acquisitions scientifiques et
techniques, sa civilisation raffinée, tout cela disparaitra du monde pour faire place a
un état de choses incomparablement meilleur. Et Dieu ne permettra jamais que
I’'homme ait le dessus sur Lui et ne voudra rien lui devoir. Ne nous imaginons pas
gu’un jour de péché et de volonté propre, dans lequel Jésus est rejeté et I'Esprit
meéprisé, puisse fournir a Dieu les matériaux convenables pour le regne de Son Fils
sur une terre réconciliée. Il me semble impossible que Dieu se serve des moyens
stériles de I'homme dans ce jour éclatant. Tout comme autrefois Jéricho dut tomber
et les anciens centres cananéens disparaitre afin que Dieu en choisit de nouveaux
pour Son peuple, pareillement dans le jour qui va venir le Saint Esprit substituera Sa
puissance et Son activité a celles de I'hnomme. Et il est évident qu’il n'y aura ni
fléchissement ni interruption dans ce qu’ll entreprendra, mais que le déploiement de
Sa puissance sera approprié au caractére du Seigneur régnant alors sur le monde,
ainsi qu’aux instruments qu’emploiera le Saint Esprit.



Actuellement I'Esprit opere d’'une facon différente et pour d’autres fins. Envoyé
ici-bas par Christ glorifié a la droite de Dieu, Il amene les ames dans une association
vitale avec Jésus. C'est le Céleste nous rendant célestes par le Saint Esprit, lien divin
entre Lui en haut et nous sur la terre. Voila ce dont notre passage parle ici et pour
cette raison le contraste se trouve établi entre le croyant et le monde. «Il est,
ajoute le Seigneur, I'Esprit de vérité que le monde ne peut pas recevoir » [Jean 14, 17],
Jésus insiste sur le fait d'une possession spéciale de I'Esprit et de Sa présence
personnelle qui est la part du chrétien seul et que le monde ne peut pas recevoir,
« parce qu'il ne le voit pas et ne le connait pas; mais vous, vous le connaissez». Ce
privilege appartient exclusivement ici-bas au croyant : «il demeure avec vous et
sera en vous». Loin de leur donner simplement la jouissance d’une bénédiction
transitoire, I'Esprit demeure avec eux; et qui plus est, Il est aussi «en eux». Ces
deux vérités sont capitales. L'Esprit ne demeure pas seulement avec les saints
comme occupant une position extérieure, ce qui est vrai dans une assemblée de
croyants; mais Il est en eux. Chers freres et sceurs, retenons ce fait essentiel que le
Saint Esprit demeure avec nous, que ce n'est pas par occasion seulement qu’ll nous
visite, mais qu’ll demeure réellement avec nous, afin que nous puissions
continuellement regarder a Lui. Mais en outre, ainsi que I'ajoute le Seigneur, «il sera
en vous », ce qui implique la présence la plus intime gu'il soit possible de concevoir :
I’Esprit de Dieu «dans» aussi bien que «avec» ceux auxquels Il était envoyé, et
cela « éternellement ».

Les conséquences en sont ensuite développées. «Je ne vous laisserai pas
orphelins », ajoute le Seigneur; «je viens a vous». « Encore un peu de temps, et le
monde ne me verra plus; mais vous me verrez; parce que moi je vis, vous aussi
vous vivrez » [Jean 14, 18-19],

Le Saint Esprit nous forme en un seul corps, unissant le croyant a Christ comme
la Téte. Plus que cela : ici, c’est la communauté de nature qui est enseignée, et non,
comme dans les épitres de Paul, I'unité du corps. «Parce que je vis moi, vous aussi
vous vivrez ». Rien ne saurait étre plus intime. Puis Jésus montre de quelle maniére
cela a lieu : «En ce jour-la vous connaitrez que je suis en mon Peére, et vous en moi,
et moi en vous». «Ce jour-la» est venu! Et ceci fait voir de nouveau combien cette
présence actuelle du Saint Esprit differe de I'effusion de I'Esprit pendant le
millénium. Ce verset 20 sera-t-il vrai des saints de ce temps-la? Il est clair qu'il
n’‘existera alors rien de semblable. La base dont dépend la vérité qui nous occupe a
été posée maintenant, et maintenant seulement. Christ a pris place en haut; non
pas seulement dans le ciel, mais, comme Il le dit, «en mon Pére». «En ce jour-la,
vous connaitrez que je suis en mon Pére...». Il ajoute : «et vous en moi», pendant
que Lui est la-haut en méme temps que «moi en vous» pendant que nous sommes
ici-bas. Ce verset constitue donc la preuve décisive que notre Seigneur fait
correspondre ce don merveilleux donc Il parle avec Sa présence dans le ciel. C'est
alors seulement que se réalise notre association avec Lui en haut par le Saint Esprit
envoyé en bas. Lorsque le Seigneur Jésus Christ quittera le ciel et prendra



possession du royaume, tous ces éléments seront changés. Un nouvel état de
choses s’établira, en harmonie avec la position nouvelle que Lui prendra. Autrement
dit, c’est toujours en rapport avec la position occupée par Christ que le Saint Esprit
agit ou est donné. A I'absence personnelle de Christ correspond la présence
personnelle de I'Esprit Saint. Et comme c’est la présence personnelle de Christ qui
caractérisera ce siecle a venir, I'action du Saint Esprit s’en trouvera nécessairement
modifiée.

Je me suis attaché a comparer I'état de choses actuel avec ce qui a existé et ce
qui pourra exister dans les jours a venir, de facon a faire ressortir le caractere
spécial de notre bénédiction. C’est toujours en regardant a Christ que la foi entre
dans la pensée présente de Dieu, dans Ses conseils et dans Ses voies. C'est
pourquoi quand I'dme réalise clairement la présence de Christ a la droite de Dieu
dans le ciel, chaque aspect de la vérité se trouve a sa véritable place. A l'inverse,
lorsque nos ames ne font pas de cette vérité la clef de volite de notre relation avec
Dieu aussi bien que de notre position vis-a-vis du monde, tout est perdu — j’entends
quant a ce qui nous distingue comme chrétiens. Sans doute, il peut exister cette foi
en Christ qui saisit le pardon des péchés et une certaine mesure de paix avec Dieu.
Mais notre propos n’est pas de nous arréter aux simples consolations de I'ame, ni
méme a la grace qui nous fait traverser ce monde apres nous avoir éternellement
sauvés par Christ. Nous nous occupons de la gloire de Dieu et de ce qui répond a
Ses affections, de ce qui est bon et saint, source de puissance et de bénédiction
pour le chrétien qui réalise sa relation avec Dieu. Assurément rien de cela ne sera
connu si lI'ceil de la foi n‘est pas continuellement fixé sur Christ a la droite de Dieu.
Avoir nos regards dirigés vers Lui dans le ciel, voila ce qui assure a I'Esprit Sa liberté
d’action dans I'ame. Et c’est pourquoi nous constatons que ceux qui ne croient pas a
la présence personnelle du Saint Esprit ici-bas n‘ont aucune intelligence de la
position actuelle de Christ comme Téte de I’Eglise dans le ciel. Ils ne mettent pas en
doute qu’ll soit a la droite de Dieu. Ils déclarent formellement croire au Saint Esprit,
ainsi qu’a la communion des saints. Mais il ne s’agit pas maintenant de répéter les
paroles d’un formulaire ou d'un crédo telles qu’en établissent toutes les
dénominations religieuses fondées sur des principes humains absolument
indépendants de la présence et de |'opération de I'Esprit Saint dans I'assemblée. On
peut dire que I'état actuel de la chrétienté sous toutes ses formes est caractérisé par
I'incrédulité & I'’égard de la principale vérité distinctive de I'Eglise, savoir celle qui
concerne le Saint Esprit.

Il est de la plus haute importance que les enfants de Dieu se pénetrent de cette
vérité. La question n’est pas de savoir comment et en quel endroit ils ont pu
recevoir du bien pour leurs ames. L'Esprit de Dieu bénit parmi et souvent malgré ces
systémes. En tous il se trouve des ames chéres a Christ; en tous on rencontre non
seulement des membres vivants, mais des serviteurs du Seigneur, tout au moins
partout ou les grands fondements se rattachant a la personne ou a I'ceuvre de Christ
sont reconnus en quelque mesure. La question consiste pour chacun a se



demander : «Suis-je la ou le Saint Esprit envoyé du ciel peut agir librement,
conformément aux intentions du Seigneur et a sa Parole? Suis-je la ou le fait de sa
présence est cru? L'assemblée dont je fais partie est-elle I’'expression de la présence
du Saint Esprit?». Ce n’est pas des prédications que je veux parler, ni méme des
réunions pour la lecture en commun et la méditation de la Parole de Dieu. Celles-ci
ont leur place; mais je fais allusion aux occasions dans lesquelles I'Eglise, c’est-a-
dire les membres du corps de Christ, se rassemblent au nom du Seigneur Jésus, soit
pour le culte qui est la grande occasion centrale et distinctive, soit pour I'édification.
Or dans ces occasions-la, avons-nous présente a nos ames cette vérité
transcendante qu’au milieu de nous il en est un qui est compétent pour toutes les
difficultés ; un qui prend soin de la gloire de Christ? Oui, un qui, a cause de I'amour
qu'Il porte a Christ, et de la valeur qu’ll attache a Son ceuvre, soutient nos intéréts,
nous comble de toutes sortes de joies, nous aide dans nos afflictions, nous fortifie
contre les pieges du diable, nous rend capables, par Sa propre grace, d’étre simples,
humbles, vrais et fideéles; enfin, un qui s'occupe de nous sur le principe de la Parole
de Dieu lorsque nous manquons a ce qui est di a la personne de Christ ou a la
vérité de Dieu.

Or, je maintiens que de toutes les vérités divines concernant le corps de Christ,
aucune n’est plus importante ni plus nécessaire que celle-la. Et la raison en est bien
simple. Si I'on croyait vraiment qu’il existe une personne divine envoyée du ciel, et
que cette personne est réellement présente avec nous pour diriger I'assemblée,
pensez-vous que le comportement des chrétiens ne serait pas bien différent? Je ne
veux pas parler seulement de /‘opération de |'Esprit; car il peut agir dans une
chapelle méthodiste par un ministre anglican ou par un pasteur de I'église réformée.
J’admets pleinement que, sans l'opération de I’'Esprit Saint, nulle ame ne pourrait
étre convertie ou recevoir aucune vérité de la Parole de Dieu. Ainsi I'opération de
I’'Esprit est aussi diverse que Sa propre grace, souveraine et variée; ou, suivant la
comparaison du Seigneur, semblable au vent qui souffle ou il veutlJean 3, 8], Mais
ceci est sans rapport avec la reconnaissance de la présence de I'Esprit Saint et de
Son action libre et souveraine dans les membres qu'il Lui plait d’employer au sein de
I'assemblée chrétienne.

Les chrétiens connaissent-ils la réalité de cette présence de I'Esprit sur laquelle
on peut compter? Assurément |’Ecriture est claire & ce sujet et les saints sont
appelés a reconnaitre ce fait de facon a y trouver leur bénédiction. Or, peut-elle étre
pleinement connue, a moins qu’elle ne soit aussi crue? Hélas, tous les chrétiens
individuellement n‘ont pas une mesure complete de foi. Tous ne sont pas parvenus a
une plénitude d’assurance et de simplicité dans cette confiance qui nous convient
relativement a la présence du Saint Esprit — confiance d’autant plus souhaitable
qu’il s'agit d’'une des vérités les plus élevées quoiqu’une des plus simples aprés tout.
Assez souvent en effet, les plus hautes vérités deviennent les plus simples une fois
qu’on les a saisies. Que pourrait-on concevoir de plus simple, par exemple, que la
présence de Christ a la droite de Dieu dans le ciel? Cependant n’est-ce pas la le



centre méme du mystére, la source de toutes les bénédictions spirituelles que Dieu
nous a données en Lui? De méme, je ne connais rien de plus simple et de plus
profond a la fois que la présence du Saint Esprit sur la terre, concordant avec la
séance de Christ a la droite de Dieu. Tout chrétien ou gu'il se trouve devrait étre
versé dans la connaissance de ces grands faits. Et je sens que Dieu nous a donné
cette charge sérieuse de travailler a l'instruction des enfants de Dieu ou que nous les
rencontrions, afin que, comme ils ont recu Christ, ils croient aussi réellement en la
présence du Saint Esprit sur la terre. Mais tout en ayant ce sentiment, ce n’est pas
une raison pour exiger de chacun de ceux qui sont recus qu'il posséde une
connaissance préalable ou une foi exercée a |I'égard de cette présence de I'Esprit.
Nombreux sont les membres du corps de Christ qui sont bien faibles dans cette
connaissance et qui n‘en mesurent guere le prix. Mais aussi longtemps que
I'assemblée comme ensemble est dirigée par I'Esprit, aussi longtemps que Sa
présence est reconnue sans empéchement fixé ou sanctionné; aussi longtemps
qu’on n‘a pas recours a des plans humains, régles ou arrangements qui génent
I'action du Saint Esprit, aussi longtemps qu’il en est ainsi, tous les enfants de Dieu
peuvent y étre entierement heureux. On peut bien se tromper, sans doute; nous
sommes tous sujets a errer. Mais dans ce cas, notre consolation est de savoir qu’il
est quelqu’un présent avec nous, qui seul est a méme de redresser toutes les
erreurs, et qui, dans Sa propre grace, est descendu du ciel dans l'intention expresse
de s’occuper des saints. C’est pourquoi nous ne devons jamais désespérer quelles
gue soient les difficultés. Et nos ames ne devraient jamais abandonner cette
confiance que le Saint Esprit, présent avec nous et en nous, saura pourvoir a tous
les empéchements et a tous les dangers. Qu’il nous suffise d’avoir foi en Lui et
d'invoquer le nom du Seigneur. Soyons assurés que |'Esprit est ici dans ce but, je ne
dirai pas d’honorer notre foi, mais dans le but bien plus slr et plus excellent de
glorifier Christ. A ceci Il ne peut jamais manquer. En méme temps, si la foi en Sa
présence est la grande pensée de la réunion dans son ensemble (bien que ce puisse
ne pas étre la pensée dominante de chaque enfant de Dieu présent), on fera
I'expérience de Sa puissance divine. Inversement, si |'assemblée n’est pas
gouvernée par cette grande vérité, il est évident qu’on pourra y introduire toutes
sortes de reglements humains qui seront en contradiction avec l'action du Saint
Esprit dans ces mémes réunions. Nous aurons l’‘occasion de revenir sur ce sujet en
considérant les épitres. Je n'y fais allusion ici que pour le lier, en passant, avec Jean
14, comme montrant la souveraine importance de cette grande vérité de la présence
personnelle du Saint Esprit.

Permettez-moi de renouveler ici ma question. Si vous admettez qu’un chrétien,
quel qu'il soit, croie a la présence d’une personne divine, ne pensez-vous pas que
pour lui toutes choses seront gouvernées d’apres une vérité aussi considérable? S'il
s’agissait seulement d'un chef ou d’une personnalité parmi les hommes, aurions-
nous la présomption, vous ou moi, de prendre en sa présence des décisions qui ne
relévent que de Iui? A supposer qu’un souverain traverse ses états, ou visite une de



ses administrations, le premier devoir de chacun de ses subordonnés ne serait-il pas
de Iui rendre I'honneur et le respect? En tout cas partout ou existent l'intelligence et
le sentiment vrai de ce qu’est la volonté de Dieu en matiere d’autorité terrestre, il
est évident que nul homme qui recevrait le chef de |I'état dans sa maison ne pourrait
ne pas en tenir compte et se conduire comme si celui-ci n’était pas la.

Eh bien! chers freres et sceurs, ce qui est vrai de notre propre maison |'est a plus
forte raison de celle de Dieu, c’est-a-dire de I'Assemblée. Assurément si quelqu’un
peut y agir de plein droit, c’est bien Celui qui est Dieu. En conséquent, il est évident
qu’il ne saurait y avoir la foi en la présence du Saint Esprit sans qu’on Lui
reconnaisse dés lors la primauté et qu’on s’attende a Son action dans I’Assemblée.
En général ce n'est pas cette autorité du Saint Esprit qu’on met en discussion, car de
fait le raisonnement habituel est le suivant : on admet que dans les jours primitifs
de I'Eglise, il y avait des apdtres, des miracles, une puissance divine a I'ceuvre, mais
qu’a présent tout est changé. Ce qui revient a dire pratiquement qu’une partie des
Ecritures se trouverait aujourd’hui périmée. Aussi, lorsque les personnes qui
raisonnent ainsi parlent du Saint Esprit, elles sous-entendent qu’ll se confond avec
les grandes énergies et les serviteurs remarquables qui ont existé autrefois. Mais
elles ne croient pas a la présence sur la terre d'une personne divine qui a daigné,
pour la premiere fois, descendre du ciel pour agir au milieu des saints assemblés
pour adorer et prendre la céne du Seigneur, ou accomplir quelque autre acte de
culte ou d’édification chrétienne. Et la preuve qu’on n'y croit pas, c’est que tous les
arrangements et précautions sont pris par 'homme pour que la machine fonctionne
précisément comme s’Il n‘était pas la. Ils esperent que Dieu bénira les moyens
employés, agira par des instruments qui ont été arbitrairement établis; mais le but
de toute cette organisation est de faire marcher les choses aussi bien que possible
dans l'ignorance évidente de la présence personnelle de I'Esprit dans I'assemblée.
Or, il n‘est personne qui oserait agir de la sorte s'il avait le sentiment que seulement
un auguste personnage humain est présent. Cette présence suffirait a apporter un
changement au ton et aux habitudes ordinaires. A plus forte raison, si au lieu d’un
personnage humain, on réalise que c’est une personne divine qui est présente;
alors, ce qui en résultera : la révérence, la conscience de Son amour, la soumission
a Sa direction, ne sera de notre part que I’'expression légitime de cette foi.

Nous qui sommes redevables au Seigneur de tant de bénédictions, nous avons
besoin de veiller attentivement a ce que, quand <«nous nous réunissons
ensemble » [1 Cor. 11, 20]  nous agissions en ayant par la foi conscience de la présence
du Saint Esprit. Qu'elle soit la pierre de touche de nos voies et de notre
comportement. Il suffit quelquefois de bien peu de chose pour trahir la vraie mesure
de notre foi en Sa présence réelle. Prenons-y garde si nous proposons une hymne, si
nous prions, si hous pronongons une parole, ou enfin quoi que nous fassions. Le
Seigneur veuille que nous ne jetions pas de discrédit sur cette précieuse vérité qu’ll
a donnée a nos ames. Je suis persuadé qu'il n‘existe pas d’attaque, pas d’opprobre
du dehors, pas de persécution de la part des ennemis, pas de dénigrement de la



part des faux freres, pas de moquerie de la part du monde qui puissent jamais
renverser ceux qui ont foi en la présence du Saint Esprit. En revanche, hélas, la
pauvreté de notre foi pratique, ainsi que nos fréquents et affligeants manquements,
ouvrent la porte a I'’ennemi. Et c’est de cela plus que de tout le reste que Satan se
sert comme pierre d’achoppement pour ceux qui, dans I'état actuel de confusion et
d’agitation des systemes de la chrétienté, cherchent ici et la un port de s(reté au
milieu de leur désarroi. Que Dieu nous accorde, aux fréres et aussi aux sceurs, de ne
pas oublier a quelle place de dignité et de responsabilité nous avons été appelés.
Veillons a ce que notre esprit, notre tenue, nos regards méme et nos paroles, s'il
nous arrive d’ouvrir la bouche, ne se trouvent jamais en discordance avec la foi en la
présence du Saint Esprit.

Avant de terminer, nous dirons quelques mots des deux autres chapitres. La fin
du chapitre 15 présente I’'Esprit Saint, le Consolateur, sous un point de vue
|égerement différent du chapitre 14. « Quand le Consolateur sera venu, lequel moi je
vous enverrai d'auprés du Pere, I'Esprit de vérité, qui procéde du Pere, celui-la
rendra témoignage de moi. Et vous aussi, vous rendrez témoignage; parce que des
le commencement vous étes avec moi». Le point particulier enseigné ici, est le
caractere céleste du témoignage de I'Esprit. Selon le chapitre 14, I'Esprit rappelle les
choses que Jésus a dites (v. 26). Suivant le chapitre 15, Il rend témoignage au sujet
de Christ Lui-méme. Les disciples rendent témoignage, parce qu’ils étaient avec Lui
des le commencement. Et maintenant le Saint Esprit vient et leur apporte du ciel un
témoignage complémentaire. Ainsi, c’est le Saint Esprit qui descend du ciel, Lui qui
connait la place et la gloire dans lesquelles Christ a été recgu. Il leur est
expressément envoyé, non seulement pour leur rappeler ce qu'ils avaient vu et
entendu sur la terre, mais aussi afin de leur apporter pour le développement de leur
connaissance et la joie de leurs ames ce que Lui seul pouvait dire de la gloire céleste
de Christ. En un mot, le Saint Esprit est vu ici comme apportant une connaissance
originale, un nouveau et céleste témoignage concernant Christ, sans que les
disciples perdent le témoignage terrestre qu’ils avaient recu préalablement et dans
lequel le Saint Esprit vient au contraire les fortifier comme témoins de Christ.

Au chapitre 16, nous avons une déclaration qui va plus loin encore, concernant
I’'Esprit de Dieu. Notre Seigneur avait dit a Ses disciples, au chapitre 14, 28, qu’au
lieu de s’attrister de Son départ, ils auraient di s’en réjouir : parole particulierement
touchante, parce qu’elle montre combien le Seigneur apprécie notre amour et
combien Il compte sur la joie exempte d’égoisme qu’il nous convient de trouver dans
Son propre bonheur et Sa propre gloire. Assurément, c’était pour Lui une heureuse
transition que de passer des plus profondes douleurs de la croix a la présence de
Dieu le Péere au ciel. Est-il étonnant des lors que le Seigneur attende que les siens
portent de l'intérét a ce qui Le concerne, et qu’ils se réjouissent de ce que Lui s’en
va au Pere, quoique ce fit en soi une grande perte pour eux? Mais maintenant Il
présente |'autre coté de la vérité, et leur dit que, dans un sens, c’est aussi pour eux-
mémes qu’ils devraient se réjouir. La tristesse aurait rempli leur coeur; mais Lui leur



déclare : «Toutefois je vous dis la vérité : il vous est avantageux que moi je m’en
aille ». Le chapitre 14 annonce que c’est avantageux pour Lui, le chapitre 16 montre
que c’est avantageux pour eux, parce que s’Il ne s’en allait pas, le Consolateur ne
viendrait pas a eux. «Si je ne m’en vais, le Consolateur ne viendra pas a vous; mais
si je m’en vais je vous l’enverrai». Ainsi, nous voyons que, sous différents aspects,
le sujet de la mission personnelle du Saint Esprit est commun a tous ces chapitres.
«Et quand il sera venu, ajoute le Seigneur, il convaincra le monde de péché, de
justice et de jugement». En premier lieu nous trouvons ici quelle est la position que
prend I'Esprit vis-a-vis du monde. C’est a bien des égards celle de la loi. Dans les
dispensations de Dieu envers Israél, la loi était le grand censeur. Maintenant le Saint
Esprit prend sa place, et au lieu de limiter Son action a un peuple particulier, Il vient
pour «convaincre le monde». Le monde pouvait étre moral, ou religieux, ou zélé
pour la loi; mais I’'Esprit le convainc de péché (non seulement de péchés, les actes,
mais de péché, son état), de justice et de jugement. « De péché», non parce qu'ils
avaient enfreint la loi, mais parce qu’ils ne croient pas au Seigneur. «De justice »,
non parce que Christ avait gardé la loi pour eux, mais «parce que, dit-il, je m’en
vais a mon Peéere, et que vous ne me voyez plus». La justice maintenant est
inséparable de Christ. Il est la seule justice qui soit valable pour I'ame aux yeux de
Dieu. Je ne parle pas de ce qui peut avoir de la valeur parmi les hommes au point de
vue social. Cela, sans doute, a sa place. Mais maintenant j'ai en vue I'éternité, et ici
Christ seul est la vie, seul le chemin de la vie. C’est pourquoi ne pas croire en Lui est
une chose fatale et sans appel. Quelque apparence de justice qu’il puisse y avoir
parfois dans le monde, il n'y a réellement pas d’autre justice devant Dieu que celle
de Christ, attestée et caractérisée par Sa glorification a la droite de Dieu le Pére.
C’est justice que le Pere ait placé la le Christ que la terre a rejeté. Si nous sommes
faits justice de Dieu, par grace, c’est en Christ, qui a reqgu du Pére honneur et gloire
en haut (voyez 2 Cor. 5).

Mais une autre et tres solennelle vérité s’'ajoute a ce verset 10. « Et que vous ne
me voyez plus », dit le Seigneur. Le monde a perdu Christ. Jésus est venu, non pour
juger, mais pour apporter la bénédiction. Il avait tout pouvoir et il ne dépendait que
de Lui d’introduire le royaume, pour autant qu’il s'agissait de Sa propre puissance et
de Sa propre gloire. Mais I'état du monde par rapport a Dieu était tel qu’introduire le
royaume et été, d'une part, faire peu de cas du péché, et en méme temps, traiter
légerement la gloire de Dieu qui avait été totalement compromise. C’est pourquoi en
fait, bien que le Messie ft venu et qu’il ne se trouvéat en Lui ni tache ni défaut, bien
que I'homme flt responsable de la maniere dont il recevait Christ, néanmoins,
I'hnomme étant coupable devant Dieu, il était impossible moralement que le royaume
fat établi alors. C'e(t été la négation de la ruine de I'homme et de la gloire de Dieu,
chose que Jésus ne pouvait sanctionner. C’'est pourquoi dans cet évangile, Jésus ne
se présente jamais comme le Christ. D’autres pouvaient le désigner comme tel, mais
Lui ne le fait jamais (sauf en reconnaissant la vérité quand elle est confessée). En
effet, dans |’évangile de Jean, Christ a toujours conscience de Son rejet comme



Messie, bien qu’ll fit en méme temps le Fils unique de Dieu. De la vient que,
quoiqu’ll soit sur la terre, qu’lIl accomplisse la prophétie et que d’autres Le désignent
comme le Christ ou le Fils de David, Il se donne a Lui-méme un autre titre, celui de
Fils de I'homme. On trouve continuellement en Lui le sentiment noble et serein de
Sa gloire personnelle, gloire qu’aucun rejet, aucun opprobre de la part de 'homme
ne pouvait ternir un seul instant. C’est pourquoi les bénédictions qui nous sont
propres sont fondées sur Sa personne rejetée, mais excellente et glorieuse (voyez
Matt. 16), et constituent la réponse a Sa gloire comme homme exalté dans la
puissance de résurrection du Fils de Dieu.

Ainsi donc, dans le temps actuel, I'Esprit de Dieu remplit vis-a-vis de ce monde
une fonction en harmonie avec la position de Celui auquel Il rend témoignage. Et II
fait des Ecritures, pour ainsi dire, le texte de Son témoignage & Christ. D’oU il
résulte que le monde, qui ne croit pas en Christ, est convaincu de péché, de justice
et de jugement. La justice est hors de vue et ainsi on en fait peu de cas. L'exécution
du jugement est également différée ici-bas ou le monde marche dans sa volonté
propre. Mais la croix, aussi bien que l'exaltation de Christ, est la preuve la plus
positive que le prince de ce monde est jugé aux yeux de Dieu. Ce monde comme tel
n‘a jamais été digne de I'attention du croyant depuis la croix de Christ. Jusque-la
Dieu a manifesté envers lui une longue patience, pleine de grace. Depuis lors, Dieu
regarde ce monde comme Son ennemi. Le croyant qui a de l'intelligence sait, lui
aussi, que le monde est en effet I'ennemi mortel du Pere. De méme que la chair a
été condamnée, le monde I'a été pareillement; le caractere de I'un et de l'autre
ayant été déterminé par la croix de Christ. L'Esprit rend ce témoignage vis-a-vis du
monde ; et de quelle maniére? Non pas en y habitant selon la doctrine qui prétend
gue tout le monde possede I'Esprit; mais, bien au contraire, en se tenant en dehors
du monde. Si le monde avait cru en Christ, le Saint Esprit y aurait demeuré. Mais le
monde ne croyant pas, le Saint Esprit se tient en dehors et par conséquent Il
convainc le monde, au lieu d'y demeurer comme un consolateur. Ce n’est que parmi
les saints et dans I'Assemblée qu’ll peut faire Son habitation.

De la découle une autre question : Quel service, quel ministere exercera le Saint
Esprit par rapport aux disciples? Le Seigneur aborde ainsi ce sujet : «J'ai encore
beaucoup de choses a vous dire; mais vous ne pouvez les supporter maintenant.
Mais quand celui-la, I'Esprit de vérité, sera venu, il vous conduira dans toute la
vérité » [Jean 16, 12-13], | e Saint Esprit remettra toutes choses en mémoire. Ce n’est
pas seulement qu’ll rendra témoignage a Christ dans Sa gloire céleste. Venu
personnellement pour étre avec et dans les saints, comme un divin compagnon, II
s’attachera a les conduire dans toute la vérité. Le Seigneur ajoute : «Il ne parlera
pas de par lui-méme ». Cela ne signifie pas que I’'Esprit ne parlera jamais au sujet de
Lui-méme : Au contraire, dans presque toutes les épitres, I’'Esprit nous fournit une
large somme d’instruction a Son propre sujet. Ces mots signifient que le Saint Esprit
ne parle pas au titre de Son autorité indépendante, mais qu’Il agit de concert avec le
Pére, dans le but de glorifier le Fils; ainsi que le confirme le contexte : «II ne



parlera pas de par lui-méme; mais il dira tout ce qu’il a entendu». Il est descendu
ici-bas pour rendre honneur a Christ. Ce qu'Il entend du Pére, aussi bien que ce qu'll
entend du Fils, Il nous le communique. Il Lui a plu de prendre sur la terre, si nous
pouvons ainsi parler avec révérence, une position subordonnée a cette intention,
tout comme le Fils prit ici-bas une position de subordination au Pere. Par rapport a
la divinité, le Fils était sur un pied d’égalité avec le Pére; néanmoins Il vint sur la
terre dans le but exprés de faire la volonté du Pére en qualité de serviteur.
Pareillement le Saint Esprit daighe maintenant se faire le serviteur des desseins du
Pére et de la gloire du Fils, tout comme le Fils le fut auparavant a I’égard du Pére.

C’est pourquoi nous lisons : «II dira tout ce qu’il aura entendu, et il vous
annoncera les choses qui vont arriver »[Jean 16, 13], |'Esprit ne se contente pas de
nous conduire dans toute la vérité que Jésus avait révélée précédemment. Bien des
choses restaient a communiquer que les disciples n’avaient pu supporter jusque-la.
De plus, I'Esprit parle de «choses qui vont arriver», vérité importante pour les ames
qui sous-estiment les révélations de Dieu concernant l'avenir. Ce n’est pas
simplement, me semble-t-il, la mise a notre disposition de la Parole révélée de Dieu.
Mais, possédant cette révélation de Dieu maintenant compléete, et le Saint Esprit Lui-
méme habitant en nous, I'Eglise devrait pouvoir interpréter tout ce qui I'entoure
dans ce monde. Il n’y a rien maintenant que le croyant soit incapable de comprendre
par le Saint Esprit, a la condition qu’il se serve de la Parole de Dieu dans la
puissance de I'Esprit. Le chrétien a, dans un certain sens, une position prophétique
aussi bien gqu’une position sacerdotale. Il est appelé a discerner les temps; il peut
lire ce qui se passe dans le monde, et il doit le faire. Sans doute, ses sens peuvent
ne pas étre exercés a discerner le bien et le mal, et ainsi il sera paresseux a écouter.
C'est ce que l|'ap6tre reproche aux Hébreux (chap. 5, 11-14). Mais je parle
maintenant du rble pour lequel nous sommes considérés comme compétents par la
vertu de I'Esprit Saint.

« Celui-la me glorifiera»[Jean 16, 14] dit le Seigneur. Nous avons ici le ministére
principal du Saint Esprit clairement désigné soit qu’il s'agisse de révéler la vérité, de
dire ce qu’lIl a entendu, ou d’annoncer les choses a venir; la gloire de Christ est le
centre autour duquel, pour ainsi dire, tous Ses offices et toutes Ses fonctions font
converger leur compléte opération. « Celui-la me glorifiera; car il prendra de ce qui
est a moi et vous lI'annoncera ». C’est, je crois, pour cette raison principale qu’il n’est
jamais parlé dans I'Ecriture du gouvernement ou de la domination du Saint Esprit.
Le Saint Esprit affirme la seigneurie de Christ : Il exalte Christ au lieu de se glorifier
Lui-méme. C’est pourquoi Il n‘est jamais présenté comme gouvernant I'Eglise. II est
parfaitement clair et sr qu’ll agit souverainement, mais parler de gouvernement du
Saint Esprit est une assertion différente tendant a déplacer le Seigneur de la position
qui Lui est due et a introduire le désordre dans la relation des saints vis-a-vis de Lui.
Jésus rejeté et glorifié est le «seul Seigneur» dans le sens officiel (dans un autre
sens, le Pere et I'Esprit le sont également comme Dieu). Le Saint Esprit est présent
pour soutenir cette vérité conforme a la volonté de Dieu. C'est pourquoi Il agit au



milieu des saints pour exalter Christ devant nos yeux. L'Esprit opére, et en nous, et
avec nous, et par nous. Mais Jésus Christ est notre Seigneur, et Il nous est ainsi
révélé par I'Esprit, qui par conséquent nous place dans une position de sujétion
envers Lui. Il a pris a tadche de glorifier Christ dans le temps présent, et imprime sur
nous le caractére d’esclaves de Christ.

Veuille le Seigneur réveiller dans chacun de nos cceurs le sentiment que Ses
paroles avaient pour objet de produire dans celui de Ses disciples : le sentiment vif
et distinct de la présence personnelle du Saint Esprit, envoyé par Lui qui est a la
droite du Pere. Et que cette précieuse vérité occupe non seulement une place de
plus en plus importante dans nos cceurs individuellement, mais qu’elle soit toujours
davantage estimée dans les assemblées de Dieu sur la terre.

Méditation 5 (Jean 20, 17-23)

Peu de passages souffrent plus que celui que nous avons sous les yeux d’étre
séparés de leur contexte. Impossible de saisir la force des communications spéciales
du Seigneur, de Sa conduite a I'égard de Marie de Magdala, de ce qu’ll a dit et fait le
soir de cette glorieuse journée, si I'on ne rattache pas strictement ces faits et ces
paroles a Sa résurrection en qualité de Fils de Dieu. C’est parce qu’ll ressuscite les
morts qu’Il est démontré étre tel (Rom. 1, 4). Et c’est essentiellement comme Fils
de Dieu, que le Saint Esprit Le contemple dans ce chapitre : non pas ici comme
ressuscitant les autres, mais bien comme se ressuscitant Lui-méme. La parfaite
aisance qui préside aux circonstances, les linges pliés avec ordre, et, a part, le
suaire qui enveloppait Sa téte, sont pour l'ceil tant soit peu exercé la preuve
évidente que, toute glorieuse que soit la scéne, elle s’est opérée avec la simplicité et
la sérénité d’'un homme qui se léverait du lit ou il vient de passer la nuit. En vérité,
c’est le Fils de Dieu qui vient d’accomplir I'ceuvre de grace pour laquelle Il était
envoyé du Pére; Il ne nous est pas présenté ici comme |'objet de la puissance divine
pour Le ressusciter des morts. Cette derniere vérité a sa place dans d’autres
passages. Il est bien vrai que Dieu L'a ressuscité; Pierre et Paul insistent sur ce fait.
Mais il n‘en est pas moins vrai que Christ ressuscite les morts ainsi que Lui-méme
comme Fils de Dieu.

« Détruisez ce temple», dit-Il au chapitre 2 de cet évangile, «et en trois jours je
le releverai». Il ne manque pas d’ajouter plus tard : «Jai recu ce commandement
de mon Pere» (chap. 10, 18). Son obéissance parfaite unit la conformité a la
volonté du Pere a la puissance divine qui le proclame Fils de Dieu par le moyen
d’'une telle résurrection. Il s’agit de la méme puissance par laquelle Il avait Lui-
méme ressuscité des morts : la fille de Jairus, le fils de la veuve, ainsi que Lazare au
sujet duquel Il déclarait : « Cette maladie n’est pas a la mort, mais pour la gloire de
Dieu, afin que le Fils de Dieu soit glorifié par elle» (Jean 11, 4). Ainsi maintenant Il
se ressuscite Lui-méme. Pierre et Jean toutefois nous montrent de quelle faible
maniére la vérité de Sa résurrection selon I'Ecriture avait pénétré leur esprit. Bien



gue ce soit a Sa propre honte ainsi qu‘a celle de Pierre, Jean en donne le récit et
conclut : Ils entrerent et virent et crurent. Tout en étant de vrais enfants de Dieu, ils
ne s’étaient que bien pauvrement approprié la pensée révélée de Dieu. Ils n‘avaient
pas saisi le «il faut» de I'Ecriture (Luc 24), pas davantage ils n’avaient encore
compris que la grace et la gloire de Dieu ne pouvaient trouver leur digne et parfaite
expression que dans la résurrection du Fils. Quant aux faits, ils les voient; ils
constatent les preuves, puis s’en retournent chez eux, ce qui trahit l'impuissance de
I'esprit de I’'hnomme pour apprécier les faits divins, méme si la conclusion qu’il peut
en tirer est juste.

Mais il n‘en est pas ainsi de Marie. Elle n’a peut-étre pas plus de connaissance de
la gloire de la résurrection ou de la parole qui I'annoncait, que n’en avaient Pierre et
Jean. Mais pour elle au moins, Jésus est Celui qui répond aux besoins du coeur. Si
grande est la peine de son ame qu’elle ne peut que demeurer attachée au lieu ou le
corps de son Maitre avait reposé. Il lui est impossible de prendre son parti de Sa
disparition aussi facilement que les deux apbtres. De fait, elle ne peut plus avoir de
«chez elle» dans un monde dont son Sauveur est absent. C’est pourquoi elle
s’arréte a ce sépulcre vide du Seigneur. Voici bien ce qui révele a quel point son
esprit était absorbé dans ses pensées et son amour pour Jésus : elle regarde a
nouveau dans ce tombeau qu’un moment auparavant elle savait étre vide
(puisqu’elle venait d’en apporter la nouvelle), et voit deux anges, vétus de blanc,
assis lI'un a la téte, l'autre au pied du lieu ou le corps de Jésus avait été couchég,
mais cette vue ne produit en elle aucun signe d’alarme, tel que chez les femmes
dont il est question ailleurs. En des circonstances ordinaires, quelle surprise, quelle
frayeur, une pareille apparition ne lui aurait-elle pas causées! Eh bien, notre
évangéliste ne lui attribue pas méme I'ombre d’'une pareille émotion. Le besoin de
Jésus possédait tellement son coeur que la présence de tous les anges n‘aurait pu la
troubler le moins du monde. Les deux anges qui sont la l'interrogent : «Femme,
pourquoi pleures-tu?». Aussitot, elle épanche le sentiment de son cceur : «Parce
gu’on a enlevé mon Seigneur — répond-elle — et je ne sais ou on I'a mis». Alors elle
se tourne en arriere et apercoit Jésus, qui Lui aussi demande : «Pourquoi pleures-
tu? Qui cherches-tu?». Tout d’abord ne reconnaissant pas le Maitre, pensant que
c’était le jardinier, elle répond en exprimant de nouveau son unique préoccupation :
« Seigneur, si toi tu I'as emporté, dis-moi ou tu I'as mis, et moi je I’6terai». Mais un
mot rompt le charme, Iui rappelle la vérité, et révele le Seigneur. C'était Sa voix, la
voix du bon Berger appelant Sa propre brebis par son nom. «Marie», dit Jésus.
Aussitot elle se tourne vers Lui et Le reconnait comme son « maitre ».

«Ne me touche pas», enjoint alors le Seigneur, expression qui ne rend pas
compléetement la force de I'expression originale, qui se traduirait littéralement : « Ne
me touche pas avec la main». Jésus invite Marie a ne pas céder a son penchant a
s’attacher familierement a Sa personne (le mode particulier du verbe suppose un
attachement continu au Seigneur). Autrement dit la phrase aurait cette portée : «Ne
persiste pas a t’attacher a moi! ».



Cela me semble donner a ce passage beaucoup plus de force et de précision. En
effet, nous voyons en Marie de Magdala quelqu’un qui regarde a Jésus selon les
espérances juives, quelqu’un qui, dans la ferveur de ses sentiments, ne pouvait que
mener deuil sur Son absence corporelle, et aurait méme trouvé une douloureuse
satisfaction a penser que Son corps mort était encore la. Ceci étant nous
comprenons facilement l'instinct, dirai-je, par lequel elle se saisit du Seigneur sitot
qu’elle Le reconnait. Mais tout de suite, Il le lui défend. Et cela est d’autant plus
frappant que dans |’évangile de Matthieu, lorsque les femmes de la Galilée Lui
saisissent les pieds, Il ne refuse pas cet hommage; au contraire, Il I'accepte. Bien
plus, dans ce méme chapitre de Jean, nous entendons, huit jours plus tard, le
Seigneur inviter Thomas a avancer le doigt, a mettre sa main dans Son cotél[v. 27],

A quoi attribuer ces différences? Comment concilier ces attitudes en apparence
contradictoires : le fait que Matthieu nous présente I'hommage comme accepté,
alors qu'il est ici refusé? La raison en est aussi simple gu’instructive. En Matthieu,
ou le Messie nous est présenté comme rejeté par Son peuple, nous trouvons aussi le
dessein auquel la grédce de Dieu va faire servir ce rejet : celui de proclamer
I’évangile aux nations, et d’appeler des disciples du milieu de toutes ces nations.
Pensée bénie! La grace se refuse, pour ainsi dire, a I'inaction. Il faut a I'énergie de
I'amour de Dieu que cette grace se manifeste. Si le Juif la repousse, il est impossible
gque Dieu ne prenne pas de nouvelles mesures, qu’ll ne répande méme de plus
grandes bénédictions. Si I'ancien peuple abandonne ses propres miséricordes, il en
est d’autres, pauvres et misérables, que Son amour avait jadis comparativement
négligés. Israél incrédule, ingrat et aveugle a I’'Orient d’en haut qui I'avait visité[Luc
1, 78], a consommé cette incrédulité par le rejet et la mort de son propre Messie.
Dieu alors se sert de ce rejet méme pour I'accomplissement de la rédemption et fait
proclamer ces bonnes nouvelles a toutes les nations sous les cieux. Et pourtant,
malgré ce déploiement des ressources de la grace envers les Gentils, Matthieu nous
fait voir les femmes de Galilée, se tenant fermement attachées a Jésus ressuscité et
L'adorant. Quel témoignage! Jésus est rejeté de la nation; Dieu va faire servir ce
rejet au développement de Sa grace; et toutefois Il prend le plus grand soin que les
espérances juives soient maintenues sur une base immuable. Le rejet du Messie
signifie la ruine d’Israél, mais le dernier mot est-il dit? C’est bien la justice, mais
que fera la grace? Le temps viendra ou la miséricorde de Dieu attirera a Lui les
cceurs impénitents, a Lui qu’ils auront trop longtemps méprisé. Cette miséricorde
ranimera leurs espérances et les liera si étroitement au tréne du Fils de I'homme
glorifié, qu’au moment méme ou Dieu jugera le monde en justice, eux seront regus
en grace! La chaine de la miséricorde divine se trouve si fortement rivée a la mort
et a la résurrection du Seigneur que, toutes différées que soient leurs espérances,
elles conservent pourtant une base inébranlable, et la grace de Dieu les bénira alors
dans la plénitude de Ses conseils souverains aux derniers temps.

La fin de I’évangile de Matthieu nous fournit de cette vérité en quelque sorte un
gage assuré. Non seulement par les paroles du Seigneur (comme dans la prophétie



du chapitre 24) mais encore dans le culte figuratif du chapitre 28. Les femmes de la
Galilée forment le type de ce résidu du peuple juif qui, au dernier jour, sera attiré
par la grace, et s'attachera a Jésus, trouvant en Lui le Seigneur. Et Lui-méme ne
rejettera pas le culte de ce résidu; culte qui se distingue par Sa présence
personnelle et corporelle, aprés qu’ll sera revenu au milieu de Son peuple élu. Le
Juif, en tant que tel, n‘est guére appelé comme le chrétien a marcher par la foi, mais
plutot par la vue : «Ils verront celui qu’ils ont percé », déclare Zacharie 12. En effet,
ils Le contempleront réellement. Il ne s’agit pas de la foi; ils Le verront de leurs
propres yeux. Aussi, cette réception du Seigneur par les femmes de la Galilée, leur
attachement a Sa personne, le fait méme qu’ll accepte leur culte, tout cela constitue
le gage s(r de cette miséricorde du Seigneur qui se déploiera au dernier jour envers
le résidu de Son ancien peuple, quand Il apparaitra pour régner sur eux ici-bas.

Telle est aussi probablement la raison pour laquelle la scéne de I'ascension n’est
pas décrite dans I'évangile de Matthieu — circonstance qui plonge le critique dans la
perplexité mais qui est pour le croyant la simplicité méme. Si I'ascension de Christ
avait été introduite ici, elle aurait fait sortir le Seigneur de cette relation. Tandis que
Sa présence corporelle au milieu des siens, sans mention aucune dans ce chapitre
de Son départ pour le ciel, le laisse pour ainsi dire avec eux comme leur joie
éternelle pour les bénir a tout jamais en miséricorde. Mais au chapitre 20 de Jean,
nous avons précisément le contraire : nous y avons une femme, pleinement
pénétrée de sentiments israélites, qui, a la vue de Christ ressuscité des morts,
témoigne encore de son attachement a ces espérances juives, et cela d’autant plus
ardemment que la croix et la mort I'avaient pour un moment privée de tout espoir.
Ce qui explique qu’elle ne veuille pas se dessaisir de Christ. Mue par cet amour
instinctif, elle s‘'empare de Lui, mais Lui la prie de ne pas Le saisir ainsi : «Je ne suis
pas encore monté vers mon Pere». C'est d'une autre maniere en effet qu’ll se fera
maintenant connaitre. Il va quitter la scéne unique ou le résidu d'Israél, plus tard, se
rattachera au Messie. Cette espérance-la ne sera pas flétrie; elle fleurira en son
temps et en son lieu; mais a présent le Seigneur met le résidu a part d'Israél. De
fait, c’est ainsi que commenca le christianisme : «Le Seigneur », est-il dit, « ajoutait
tous les jours a I'assemblée ceux qui devaient étre sauvés » (Act. 2, 47 note).

Marie de Magdala représente ici ce résidu d’Israél. Jusqu’a ce jour elle avait
nourri l'espoir que le Seigneur allait introduire la gloire et la félicité ici-bas pour
Israél. Mais Jésus lui apprend que ce n’est pas de cette maniére que dorénavant Il
se plait a bénir. C'est comme monté auprés du Pere qu’ll devait étre connu du
chrétien. Par conséquent songer a Le retenir ici, méme si cela avait été possible,
était hors de saison. Il avait au coeur une pensée infiniment plus haute et allait
précisément charger Marie d’en faire part a Ses disciples. Annonce, non pas d’un
éloignement ou d’une séparation, mais au contraire des liens les plus étroits qui
soient : ceux qui nous unissent a Jésus a la droite de Dieu. N’est-ce pas une étrange
maniére d’opérer |‘'union, contraire aux pensées de la chair? Mais la chair n’est
aucunement le moyen de notre association avec le Seigneur, tandis qu’il en est ainsi



d’'Israél. Jésus était Lui-méme Juif d’origine et de naissance. Mais le chrétien ne Le
connait pas ainsi, comme le dit Paul : « Et si méme nous avons connu Christ selon la
chair, toutefois maintenant nous ne le connaissons plus ainsi» (2 Cor. 5, 16). C'est
d’'une facon bien plus excellente que nous avons affaire a Lui. Le connaitre ici-bas
comme le Messie était une vraie bénédiction, et a ces femmes de la Galilée le
Seigneur donna un avant-go(t de I'accomplissement de cette bénédiction dans un
jour encore a venir. Mais, répétons-le, ce n'est pas cette connaissance-la de Christ
qui est le propre du christianisme.

Ayant accompli I'oeuvre de la rédemption, Christ prend Sa place a la droite de
Dieu comme I'homme céleste. De sorte que le christianisme n’est pas seulement la
bénédiction descendant sur la terre, bien que cela aussi soit parfaitement vrai. Mais
la scéne et la nature de notre félicité sont célestes, notre bien-aimé Sauveur étant
déja au ciel et notre bénédiction s’y trouvant en Lui. En tant que manifestation de
Dieu, il n‘est rien de plus béni que de contempler dans les évangiles le Seigneur
Jésus comme homme ici-bas. Mais ne perdons pas de vue la position spéciale qui
résulte de notre union avec Lui la-haut. Christ a achevé l'ceuvre qui efface nos
péchés et glorifie la nature de Dieu a I'égard de tout ce qui pouvait la compromettre
dans ce bas monde. Il est maintenant monté au ciel ou Il est révélé a nos ames, et
oU aussi nous Lui sommes unis. En méme temps qu’ll doit monter au ciel a cette fin,
a cette fin aussi le Saint Esprit doit en descendre. La présence de I'Esprit Saint sur la
terre est la réponse nécessaire a I'absence de Jésus monté a la droite de Dieu, apres
avoir opéré la réedemption.

Telles sont les deux grandes et nécessaires vérités qui constituent Ile
christianisme et la raison pour laquelle le Seigneur défend a Marie de Le retenir; car
Il n'était pas encore monté vers Son Pere. Tel Il devait dorénavant étre connu; telle
était la relation qui s’établissait avec Lui pour ceux qui croiraient, débarrassés de
leurs préjugés juifs et mis en rapport avec I'amour et la gloire dans lesquels Il allait
entrer Lui-méme, dans la maison du Pére.

Un passage de I’Ancien Testament nous aidera a éclaircir un peu le sujet qui nous
occupe. Ce sont au chapitre 5 de Michée les versets annoncant la naissance du
Seigneur : «Et toi, Bethléhem Ephrata, bien que tu sois petite entre les milliers de
Juda, de toi sortira pour moi celui qui doit dominer en Israél, et duquel les origines
ont été d’ancienneté, des les jours d’éternité». Ce verset 2 associe Sa naissance
humaine d’origine israélite et Sa gloire éternelle — Celui qui, quoique né de femme,
était néanmoins «d’ancienneté, deés les jours d’éternité ». De qui s’agit-il? De Celui
qui est désigné au verset 1 comme le dominateur d’Israél, de qui il est écrit : «Ils
frappent le juge d’Israél avec une verge sur la joue» (v. 1). Il ne peut évidemment
s’agir que de I’hnumiliation du Messie — né ici-bas a Bethléhem de Juda; et pourtant,
tout aussi bien qu’ll est homme, Il est Dieu de toute éternité. De sorte que ce verset
nous met en présence de vérités touchant Jésus Christ qui ont une importance
capitale et dont découle une bénédiction immense. Aucune imagination humaine



n‘aurait pu les concevoir. Dieu seul dans la connaissance absolue et parfaite qui Lui
est propre peut nous les enseigner dans toute la plénitude de leur simplicité. Voila
ce qui met le comble a la culpabilité d’Israél : c’est qu’une telle personne, qui était
en méme temps leur juge, ait pu étre frappée, et surtout par eux, d’'une verge sur la
joue. « C’est pourquoi il les livrera », ajoute le verset 3. C'est exactement ce qui a eu
lieu. Le juge d'Israél, frappé, a abandonné Israél pour un temps, «jusqu’au temps
ou celle qui enfante aura enfanté ».

Grand est le dessein de Dieu pour les derniers jours! Le chapitre 12 de
I’Apocalypse met en scéne cette femme (Israél) mettant au monde un fils male (le
Messie). Le dragon qui la menacait est précipité; la lutte en faveur de la terre et du
peuple terrestre se poursuit. Enfin le juge d’Israél revient, et I'ancien peuple reprend
de nouveau sa place, mais dorénavant sous l'‘autorité de son Messie ici-bas.
Autrement dit, selon les voies de Dieu, il doit y avoir aux derniers jours un retour a
Ses conseils concernant les Juifs. De fait, ou en sommes-nous aujourd’hui? Christ a
paru; Il a été rejeté par les Juifs et Lui les a abandonnés. Depuis la croix, non
seulement ils sont abandonnés comme nation, mais Dieu en a appelé du milieu
d’eux un certain nombre pour les unir aux Gentils qui ont cru, et pour composer
ainsi le corps de Christ. Ce sont ceux dont il est écrit au second chapitre des Actes
que «le Seigneur ajoutait tous les jours a l'assemblée ceux qui devaient étre
sauvés» (v. 47). Mais quand viendra le moment d’accomplir les conseils futurs et
éternels de Dieu envers Israél sur la terre, alors, poursuit le passage de Michée, «le
reste de ses fréres (au lieu d'&tre séparés comme aujourd’hui pour former I’'Eglise)
retournera vers les fils d'Israél» (v. 3). Aujourd’hui les croyants juifs perdent leur
caractére israélite, pour former avec ceux des nations «un seul homme
nouveau » [Eph. 2, 151, Mais dans ce jour futur, ils retourneront aux conseils anciens et
aux voies initiales de Dieu envers Son peuple terrestre. Admirons la clarté et
I'hnarmonie de toute la vérité, I'ancienne et la nouvelle. N'est-ce pas a la fois la
preuve et le fruit de la vérité divine qu’elle nous mette encore a méme de trouver
une nouvelle beauté, un nouvel ordre dans ce qui, avant cette connaissance
additionnelle, pouvait sembler incohérent, un amas immense de matériaux que nous
n‘avions jusque-la aucun moyen de coordonner? Mais il suffit que Dieu nous dise
touchant n’‘importe quelle partie de la vérité : «Que la lumiére soit»[Gen. 1, 3], pour
que tout s’illumine aux yeux de notre foi. A Sa maniére propre et glorieuse, Dieu
montre alors comment la nouvelle lumiere s’adapte heureusement a I’'ancienne.

Ce qui parait ici interrompre les conseils de Dieu, introduire la confusion dans Ses
voies, en constitue précisément la clé de volte. De fait aucun conseil de Dieu ne
saurait jamais faillir. Peut-étre le coeur devra-t-il étre mis a I'épreuve par une longue
attente. L'incrédulité semble avoir tout pour elle; mais la foi seule a toujours raison,
et chaque parole que Dieu a prononcée sera accomplie, tous Ses desseins aboutiront
infailliblement, et cela par le moyen de la mort de Christ.



Le Seigneur fait ici une révélation tout a fait nouvelle. Elle concerne Sa personne.
Remarquons d‘ailleurs comment dans |’évangile de Jean tout se rattache a cette
personne; il s'agit non de dispensation, mais de Lui-méme. Ici Il est considéré dans
Son ascension. En vérité, aprés la rédemption, rien n’est plus important a
comprendre si nous voulons faire des progrés et jouir du christianisme. Prenez
n‘importe quel autre systeme : les personnes qui s’y rattachent sont
comparativement insignifiantes ; I'une disparait, une autre la remplace. Mais séparez
Christ du christianisme, que reste-t-il ? De plus, le Saint Esprit peut-Il sceller de son
sceau le moindre déshonneur fait au Seigneur Jésus, le moindre mépris de Son
ceuvre ou de Sa gloire?

Ay

Jésus annonce a Marie qu’ll va monter vers le Pére, et que pour cette raison
I'hommage rendu a Sa présence corporelle ne concorde pas avec la maniere dont Il
veut désormais se révéler, maniere qui ressort de tout I’évangile de Jean. Celui-ci se
compose de deux grandes parties. La premiére est la révélation du Fils de Dieu et de
Son ceuvre; la seconde, la révélation d’une autre personne, également divine, qui,
au départ de Christ, prend Sa place ici-bas parmi les disciples. Tout le christianisme
est la : Christ Lui-méme, |'objet de la foi; et le Saint Esprit, la puissance qui établit
la gloire de Christ dans I’'Eglise aussi bien qu’en chaque chrétien.

De ces deux parties, c’est spécialement la premiére, concernant Christ, que nous
trouvons dans le message confié a Marie par le Seigneur : «Va vers mes fréres et
dis-leur : Je monte vers mon Pére et votre Pere, vers mon Dieu et votre Dieu». Non
seulement Il associe les siens avec Lui — fait d'une immense valeur — mais, en
outre, Il détermine leur relation avec Dieu. Cette relation n‘a aucun rapport avec les
formes anciennes de bénédiction. Ce n’est pas la révélation de Sa puissance
protégeant Ses pauvres pelerins sur la terre. Il n'est pas fait mention du Dieu Tout-
puissant. Ses voies de gouvernement envers Israél dont Il était le Dieu comme
Jéhovah I'Eternel, ne s’y trouvent pas davantage. Ici tout est en rapport avec Christ
montant au ciel. C’est le texte méme de Son message : «Je monte vers mon Pére et
votre Pere, et vers mon Dieu et votre Dieu ». Parole pleine de bénédiction! Ce que le
Pére est pour /e Fils, Il le devient désormais pour /es fils. Ce que le Pére était pour
cet homme béni qui vient d’abolir le péché, Il le devient, et rien de moins, pour ceux
dont les péchés ont été abolis. Dieu qui est pleinement en relation avec Jésus
comme Dieu et Pére I'est dorénavant aussi avec nous par la rédemption de Christ et
dans la résurrection.

Il ne s’agit pas d’'une connaissance vague de Dieu comme paternel dans Ses
voies. Dans la grande détresse d’Israél, Esaie le prophéte fait dire & ce peuple
Véritablement, «tu es notre Pere : si méme Abraham ne nous connait pas et si
Israél nous ignore, toi, Eternel, tu es notre Pére» (chap. 63, 16). Le but de ce
langage n’est évidemment pas de décrire leur relation mais simplement de leur
apporter de la consolation. Ce n‘est que comme nation qu’Israél pouvait réclamer
une place pareille, comme le montre par exemple Exode 4. Mais ici, nous avons



infiniment plus. En effet, Lui qui était Fils, et qui connaissait le Pere comme nul
autre ne pouvait Le connaitre, était descendu sur la terre. Il était venu ici-bas
comme un homme, l'objet alors des délices du Pere tout aussi parfaitement que
lorsqu’ll était simplement Dieu, dans Sa présence. Jamais un mot n’avait été
prononcé par Lui, jamais aucune émotion ressentie, jamais pensée ne Lui était
entrée au coeur, jamais motif ne L'avait inspiré, qui ne fOt la parfaite expression de
la bonté méme de Dieu. Seul, Jésus répondait moralement en esprit, en ceuvres et
en paroles, a tout ce qui se trouvait en Dieu. Aussi Dieu se penchait-Il du ciel pour
considérer ce seul objet qui p(t faire en tout temps Ses délices. Sur ce monde
coupable dont les iniquités Le provoquaient continuellement, Il portait le regard d’en
haut et parfois y répondait par les coups terribles de Son jugement. Mais
maintenant, pour la premiere fois depuis le commencement des ages, il ne s'agissait
pas seulement d’entrevoir un rayon éloigné de Sa gloire : Dieu se réjouissant dans
un Enoch ou un Noé. Le Fils se trouve 1 Lui-méme; le ciel s‘ouvre et Dieu fait
descendre le Saint Esprit sur Jésus en tant qu’homme. Il ne peut étre en effet
question de la descente du Saint Esprit sur Lui comme Dieu; c’est comme homme
qu'Il fut oint de I’'Esprit Saint. «C’est lui que le Pére a scellé»[Jean 6, 27] — «|e Fils
de I'hnomme>». Afin de trouver pour la premiére fois ce qui répondrait a tout Son
jugement, a tous Ses sentiments, a tout Son étre moral, a Ses plus intimes
affections, Dieu eut a porter le regard sur un homme!

Mais, I’heure vient ou un changement immense s’opere sur le Bien-aimé. Une
scene nouvelle se présente : les cieux sont voilés par d’épaisses ténebres. Dieu Lui-
méme, du sein de cette profonde obscurité, agit contre Lui. C'est I'heure ou il est
permis a I'homme poussé par Satan de se dresser contre le Messie et de L'accabler.
Et au milieu de cette scéne, Dieu, dans toute Sa majesté et Son horreur absolue du
mal, se déploie contre le péché dont la sainte personne de Christ est chargée
comme victime de propitiation.

C’est bien I'heure redoutée ou les comptes doivent étre rendus. Le jugement
divin contre toute iniquité et indifférence, contre l'injustice envers I'homme et la
révolte contre Dieu, ce jugement tombe sur le Saint de Dieu. Aussi, ce n'est pas
seulement I'heure de I'homme, ni exclusivement la puissance des ténébres!luc 22,
53], c’est encore, et au-dela de tout, I'heure de Dieu; I'heure ou Sa sainteté qui ne
saurait rien épargner revendique Ses droits sur Celui qui porte le péché : Son propre
Fils se livrant Lui-méme, victime responsable, pour porter le jugement de nos
péchés sur la croix. Tout ce que Dieu pouvait ressentir contre le péché s’épuisa alors
sur le Fils, sans qu’aucune circonstance atténuante vint briser, pour ainsi dire, la
force de Sa colére et de Son indignation. Et c’est pourquoi cette rédemption par le
sang de Christ est parfaite dans le sens absolu. Dieu n‘a plus besoin dorénavant
pour la justification et le maintien de Son caractere d’ajouter un seul mot, un seul
acte, qui n‘ait déja fait valoir Ses droits sur la personne du Seigneur Jésus Christ. A
une oeuvre aussi entiére, ne peut que répondre une révélation entiere aussi bien de
Sa nature de Dieu que de I'amour du Pére. Rien dans le saint caractére de Dieu n’est



plus caché ni gardé en réserve : tout ce qu’ll ressent contre le péché s’est épuisé
sur le Seigneur Jésus. Et par conséquent, tout ce qui se trouve en Lui, comme Peére
et comme Dieu, s’exprime désormais en notre faveur. Le mal qui est en nous a été si
pleinement condamné qu’il ne s’agit plus maintenant pour Dieu, non seulement
comme Pére mais comme Dieu, que de témoigner Sa parfaite satisfaction dans la
rédemption accomplie par le Seigneur Jésus.

Et c’est bien dans ce sens-la que le Seigneur s’adresse a Ses disciples par le
message qu’ll leur envoie. Ils L'avaient vu se remettre a Son Pere lorsque personne
ne pouvait sympathiser a Ses douleurs, déja comme homme de douleurs dans ce
monde sans étre encore la propitiation pour le péché. Ils avaient su que chaque jour,
avant l'aurore, Il était avec Son Pére. Ils avaient pu voir que pendant le sommeil des
autres, Lui était toujours devant le Péere. Ils avaient pu voir aussi que chacun des
fardeaux dont Il se chargeait, chaque souffrance humaine qui attirait Son regard,
remplissaient Son cceur de divine compassion et L'amenaient plus prés du Pére. Mais
a la croix, il ne s’agit plus de sympathie ni de communion. Il s’agit de ce que Dieu
ressent contre nos péchés imputés au Seigneur Jésus, nullement toutefois contre
Lui-méme. Jamais au contraire Christ n‘est davantage I'objet des délices ineffables
de Dieu qu’au moment ou Il porte le jugement de nos péchés. Néanmoins il importe
au caractere de Dieu que les souffrances de Jésus ne soient nullement un semblant
de souffrance, mais qu’Il endure réellement, effectivement, le jugement divin. Car Il
prend réellement en notre faveur cette position devant Dieu, de méme
gu’auparavant Il avait joui réellement, durant Sa vie entiere, d'une communion
parfaite avec Son Peére.

Nous comprenons maintenant toute la précieuse portée du message dont Marie
est chargée. Ce que Jésus connaissait comme Fils de Dieu né dans le monde, Il le
remet, en quelque sorte, entre nos mains. Ce n’est pas, certes, que nous puissions
partager ce qui Lui appartenait ici-bas en tant que personne divine. Il est, Il était le
Fils unique avant la création des mondes. La, évidemment, nous ne saurions
prendre place avec Lui. Comme tel, Il est pour nous tout simplement |'objet de
I'adoration et du service dévoué. Mais Lui, le Fils avant toute création, était né Fils
de Dieu. Il était Fils de Dieu comme homme ici-bas, et c’est a I’évangéliste Luc qu’a
été commise la charge de retracer Sa marche comme tel parmi les hommes. Tous,
par nature, nous étions enfants de colérelEph. 2, 31, Lui, dans Sa nature humaine
aussi bien que dans Sa nature divine, était Fils de Dieu. L'ange annonce a Marie que
le saint (enfant) qui naitra sera appelé Fils de Dieu (Luc 1, 35).

Entre Christ et 'homme, existait a tous égards un contraste parfait. Alors qu’il
était impossible a ce dernier de golter la communion avec Dieu, celle de Jésus avec
Dieu était continuelle et Il était pour le cceur du Pére I'objet de parfaites délices. La
condition de I'homme pécheur était celle du mal et de la colere. Mais la rédemption
délivre celui qui croit, de tout mal, de toute colére. Sinon, serait-il possible de se fier
a la Parole de Dieu? Que voudraient dire les assurances constantes et solennelles



qui y sont adressées a la foi? Si la Parole m’a apporté un tel témoignage touchant la
croix, mon ame se repose-t-elle sur ce témoignage ? Suis-je bien assuré que devant
Dieu il ne reste plus sur moi, comme croyant en Jésus, absolument aucun mal? Il
est entierement effacé et banni. Ce n’est pas de |'expérience que je parle ici. Il est
clair que chacun, qui a de la conscience, sent son propre mal; et nous qui avons la
foi, par cela méme nous le sentons davantage. Plus nous connaitrons Son amour, et
plus nous aurons horreur du péché. Nous ne serons pas jugés pour le péché; c’est
précisément pour cela que nous devons nous-mémes condamner tout péché. Si
nous étions jugés, nous serions perdus. Ce que Christ a accompli nous met a méme,
nous qui croyons, de juger maintenant le péché. La responsabilité du chrétien
consiste a porter, pour ainsi dire, dés a présent, la sentence de Dieu contre le
péché; en nous-mémes premierement mais aussi quand nous le rencontrons chez
ceux qui portent le nom de Christ et avec lesquels nous sommes unis comme
membres de Son corps qui est un. Si le mal est détestable quelque part, c’est bien
chez I'enfant de Dieu. Et c’est la précisément qu’il nous faut l'intervention de la
rédemption et la puissance de I'Esprit.

Beaucoup de chrétiens semblent ne jamais dépasser le stade de la rémission des
péchés et de la nouvelle naissance. Ils se privent du privilege de vivre pour Dieu. Ils
méconnaissent les nouvelles relations de la grace dans laquelle ils sont placés. C'est
cette base et la forme de ces relations, tant envers Dieu qu’envers Christ Lui-méme,
qui nous sont présentées dans le message confié a Marie : «Dis a mes freres : Je
monte vers mon Pére et votre Péere, vers mon Dieu et votre Dieu». Ainsi je puis
regarder en haut comme quelqu’un que Jésus n'a pas honte d’appeler Son frere [Heb.
2, 11], Je puis regarder en haut et voir Son Péere et le mien, Son Dieu et mon Dieu,
dans la certitude absolue que je suis ainsi amené a Lui dans toute la valeur et la
relation intime de Jésus, et que I'ceuvre, accomplie par Lui et acceptée de Dieu, est
la base morale de mon salut et de ma bénédiction. Dans la grace qu’ll nous
témoigne aujourd’hui, Dieu rend, en quelque sorte, justice a cette ceuvre et en
reconnait la pleine valeur. On peut méme affirmer que I'ceuvre infinie de la croix ne
serait pas pleinement justifiée par Dieu s’Il n‘usait pas envers nous de grace entiere
et ne reconnaissait pas les relations proclamées maintenant par Jésus Lui-méme.
Hatons-nous d’ajouter que ces bénédictions n‘ont pas été péniblement extorquées a
Dieu. Au contraire, elles répondaient a Ses propres desseins. Il désirait trouver des
étres qui prendraient place dans Son amour et en jouiraient en vertu de ces
relations mémes, établies par le Seigneur Jésus. Le Pere avait contemplé le Fils
comme un homme sur la terre. Et maintenant c’est comme s’Il disait : il me faut des
fils; il me faut des ames, jadis pécheresses, qui deviennent mes enfants. Autrefois
j'avais un peuple; en dépit d’'une bonté inépuisable a son égard, celui-ci s’est
corrompu ; il est devenu aussi misérable que le péché pouvait le rendre; mais voila,
je vais me former un peuple nouveau, une famille qui ne soit pas de ce monde, bien
gu’elle soit encore dans ce monde.



Et c’est de cela que Dieu s’‘occupe maintenant. Son amour agit sur la base de
I'ceuvre de la croix, et de la résurrection qui en est le résultat. Ceux qui sont
appelés, Jésus les reconnait comme Ses fréres, et cela apres Sa mort et Sa
résurrection. Contrairement aux affirmations du rationalisme et de la religion
conventionnelle d’accord pour une fois, le seul moyen d’avoir de saintes relations
avec Dieu conformément a Sa pensée est bien cette base posée sur la croix de
Christ. Ce n’est pas, comme certains théologiens |'ont prétendu, et le prétendent
encore, l'incarnation du Seigneur Jésus qui établit I'union avec Sa créature. Dans
I’Ecriture, la base invariable du lien qui nous attache & notre Chef glorifié, c’est Sa
mort, Sa résurrection, Son ascension. L'incarnation était nécessaire pour manifester
un homme parfait et une personne divine : le Fils de Dieu, ici-bas. Mais la
rédemption fut accomplie afin de nous introduire dans Sa propre relation. La
rédemption ne se proposait et n’effectuait rien moins que cela. Car la justice de Dieu
qui sans la croix aurait di s’abattre en chatiment sur nous, nous place maintenant,
autant que la chose est possible, dans la position de Christ devant Dieu. Combien
notre Dieu est bon et sage! Quelle efficace dans la mort et dans la résurrection de
Christ, sauvant ceux qui croient et leur donnant déja le titre (et, par la puissance du
Saint Esprit, la joie aussi dés a présent) de Sa propre position comme Fils de Dieu et
homme ressuscité! Je le répete : Sa place de Fils, objet pour nous d‘un culte
incessant, n‘est pas mise de co6té. Mais Il nous accorde, a nous, d’étre fils, et de
goliter Ses propres affections dans cette relation si intime; en contraste avec la
simple position de saints, ou de membres d'un peuple béni sur la terre. Voila ce que
notre Seigneur Jésus établit tout d’abord.

Mais Il fait encore davantage. Le soir de ce méme jour, le Seigneur se trouve au
milieu des siens rassemblés. Et le premier mot qu’ll prononce, c’est celui de paix :
« Paix vous soit!». Précieuse parole! Ce n’était pas simplement la rémission des
péchés, toute bénie gqu’elle soit. La paix est bien autre chose que le simple pardon
des péchés. «Ayant dit cela, il leur montra ses mains et son coété». Il leur fait voir
ce qui constitue le signe et le témoignage du sang versé sur la croix par lequel Il a
fait la paix. « Les disciples se réjouirent donc quand ils virent le Seigneur». Il leur dit
encore une fois : «Paix vous soit», moins comme une parole personnelle que
comme préambule a leur mission. Car Il ajoute : «Comme le Pére m’a envoyé moi
aussi je vous envoie». La premiere parole de paix est essentiellement pour leur
propre joie, tandis que la seconde déclaration se présente comme prélude a leur
ministere. C'est le message avec lequel ils sont envoyés vers d’‘autres. Ils se
mettront en route munis de la force renouvelée de cette paix. Comme le Pére L'avait
envoyé, de la méme maniere le Fils les envoie, Lui qui parle toujours comme le Fils
de Dieu, dans la jouissance consciente de Sa communion avec le Pere.

Mais un signe remarquable accompagne cette parole. « Ayant dit cela, il souffla
en eux et leur dit : Recevez I'Esprit Saint. A quiconque vous remettrez les péchés, ils
sont remis ; et a quiconque vous les retiendrez, ils sont retenus » (v. 22, 23).



Deux théories contradictoires se sont fait jour dans la chrétienté au sujet de ce
passage. L'une affirme que notre Seigneur établit ici une sorte d’autorité
sacerdotale, en vertu de laquelle ceux a qui Il s’adressait alors, ainsi que leurs
successeurs, recevaient le pouvoir d'accorder en Son nom la rémission des péchés a
quiconque confesserait convenablement ses fautes. Ils admettent bien tous qu'il se
peut que les conditions ne soient pas remplies — et qu’aprés tout, la rémission ne
soit pas effectuée. Mais pourtant, ils soutiennent que, la ou existe la droiture de la
part de I'hnomme, le Seigneur s’engage a faire Sa part par l'entremise de Ses
serviteurs, et par cela on entend l'absolution prononcée par le moyen d’un clergé
mandaté a cet effet. Non, rétorque le parti opposé, ce n‘est pas ce que le Seigneur
institue ici. Ce passage suppose une action miraculeuse. Si de nos jours on a la
prétention d’absoudre les gens de leurs péchés, pourquoi ne pas aussi guérir les
|épreux et ressusciter les morts? Pourquoi ne pas opérer les autres miracles que le
Seigneur rendait Ses disciples capables d’accomplir? Il est clair que cet argument
suppose que, si les hommes pouvaient guérir les Iépreux et ressusciter les morts, ils
auraient aussi le pouvoir d’absoudre les péchés. Mais je nie que les disciples aient
jamais possédé le droit d’accorder une telle absolution.

En vérité, il est difficile d’affirmer laquelle de ces deux théories s’écarte le plus de
I’Ecriture. Ce qui donne la clef du sujet, c’est la résurrection du Seigneur telle qu’elle
est présentée ici. Une plus intime connaissance de Christ et de la puissance de Sa
résurrection ferait comprendre ce qui en est le fruit. Observons-le bien : c’est apres
que notre Seigneur a envoyé Ses disciples comme messagers de Sa paix qu’ll
souffle en eux. Je ne connais dans la Bible qu’un seul acte dont celui-ci puisse étre
rapproché tout en comportant avec lui un contraste plein d’instruction. En nous
reportant au deuxiéme chapitre de la Genése, nous constatons une différence tres
frappante entre la formation de I'hnomme par I'Eternel et celle des autres animaux.
Quand Il créa les variétés multiples d’animaux : poissons, oiseaux, reptiles, bétes
des champs... chacun eut en lui «une ame vivante » par le simple fait qu’il possédait
une organisation appropriée. Mais pour I'homme, il n’en fut pas ainsi. Il fut fait de la
poussiére du sol ; mais ce n’est pas pour avoir été ainsi faconné qu’il devint une ame
vivante. Lui seul regut sa vie directement d’en haut : L'Eternel Dieu «souffla dans
ses narines une respiration de vie, et 'hnomme devint une ame vivante» (Gen. 2, 7).
Aucun autre étre animé ne fut fait de la méme maniere. L'homme seul possede le
souffle de I'Eternel Dieu. C'est I3 la vraie source de l'immortalité de I'amelll, C’est
aussi la raison pour laquelle seul 'homme se trouve directement dans une position
de responsabilité morale vis-a-vis de Dieu; il doit rendre compte des choses faites
dans le corps a ce Dieu qui lui donne ainsi son @me et son esprit. Le principe vital de
la béte périt avec elle, parce gu'il s'agit simplement de ce qui, par la volonté de
Dieu, se rattache a son organisation physique. Tandis que I'homme possede une
ame et un esprit qui en vertu de leur origine subsistent a toujours, distincts du
corps, ayant avec Dieu Lui-méme un rapport conscient. L'ame participe a une
immortalité que le corps tout seul, vivant ici-bas de sa propre nature, ne possede



point. La mortalité du corps releve simplement de la volonté de Dieu. Au contraire
I'immortalité de I'ame et de I'esprit dépend d’un principe intrinséque, indestructible
qui leur est attaché. Voila pourquoi aussi le corps de I'homme sera ressuscité et
réuni a son ame et a son esprit; et ainsi «chacun de nous rendra compte pour lui-
méme a Dieu» (Rom. 14, 12).

Revenons a notre sujet, c’est-a-dire a la personne du Seigneur Jésus Christ sous
le double caractére que cet évangile est seul a réunir : Il est homme — ici, homme
ressuscité — mais Il est aussi I'Eternel Dieu; et Thomas le confesse peu aprés :
«Mon Seigneur et mon Dieu»[v. 28], En ce premier jour de la semaine, Il est devant
nous, Lui, 'homme ressuscité, le second homme ; et comme esprit vivifiant[1 Cor. 15,
45], 1l souffle sur Ses disciples pour leur donner la vie. C'est I'Esprit du Christ Jésus
ressuscité des morts; c’est le Saint Esprit accompagnant cette vie de résurrection et
en étant la puissance, que le Seigneur, comme Chef d’'une nouvelle famille, confére
aux membres de celle-ci. Ils avaient cru en Lui, ils avaient donc déja la vie éternelle.
Mais maintenant ils recoivent cette vie en abondance.

C’est donc la le changement capital qu’introduit I'acte de notre Seigneur Jésus
Christ. Certains diront peut-étre : «Si |I'on obtient la vie éternelle, je ne vois pas
quelle différence cela fait que ce soit une vie de résurrection — ni ce qu’elle peut
donner de plus». Je voudrais qu’ils prennent conscience a quel point la victoire
complete differe de la lutte avec la mort, la liberté differe de la servitude, le repos
en Christ differe du tourment qui consiste a poursuivre le bien sans parvenir a
I'atteindre, a s’efforcer d’éviter le mal tout en y étant sans cesse entrainé. Ce
dernier état est celui de I'homme qui ignore la puissance libératrice de la
résurrection de Christ. Mais pour celui qui a la foi, cet état a pris fin. Le croyant
réalise qu'il est introduit dans une position nouvelle par la mort et la résurrection du
Seigneur Jésus Christ. La vie que je recois aujourd’hui en Christ est une vie qui n'est
pas asservie a la loi; elle n‘a rien a faire avec la terre ni avec ses ordonnances. C'est
la vie de Celui qui m’a fait entrer dans la paix parfaite avec Dieu, de Celui qui m’a
mis en possession de Sa propre relation. Et c’est pour donner cette vie dans sa
forme la plus condensée, dans sa plus entiere puissance, que le Seigneur souffle
dans Ses disciples. Il détermine ainsi le nouveau caractéere de la vie que déja ils
possédaient, attestant que ce gu'ils vivaient dans la chair était véritablement la vie
de la foi au Fils de Dieu. «Je ne vis plus moi, dit I'ap6tre, mais Christ vit en moi»
(Gal. 2, 20). Et c’est en soufflant ainsi en eux qu’Il leur communique cette vie. Il les
fait participer a Lui-méme, tel qu’ll est en résurrection, maintenant que toutes les
questions ont été a jamais réglées et que la délivrance parfaite, assurée par Lui, est
accordée aux siens.

Paul fait allusion a cette vérité quand il s’écrie : «Il n'y a donc maintenant
aucune condamnation pour ceux qui sont dans le Christ Jésus ». Et pourquoi? «Car,
ajoute-t-il, la loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus m’a affranchi de la loi du
péché et de la mort» (Rom. 8, 1, 2). La loi (ou le principe) de I'Esprit de vie dont



parle |'apotre est exactement ce qui est ici accordé aux disciples. C'est I’'Esprit Saint,
mais comme Esprit de vie; non pas ici comme |'Esprit de puissance, opérant des
miracles, ou déployant son énergie — ce que les hommes sont portés a admirer
beaucoup plus. Encore bien moins était-ce cette prétention extréme selon laquelle
I’'hnomme prend la place de Dieu et prétend pardonner les péchés sur la terre. Jamais
apotre ne s’est arrogé un tel droit. C'était un privilege de tout autre nature, et il est
aussi vrai actuellement qu’au jour ou Jésus ressuscita des morts. Cette action du
Saint Esprit consistait, et consiste encore, simplement dans la communication de la
vie selon le caractere et la puissance de la résurrection par I'entremise de Jésus
Christ, le second homme, ressuscité des morts. C'est la portée de |'expression
«Recevez |'Esprit Saint». L'Esprit de Dieu accompagne toujours la vie que le
Seigneur donne. Sans doute, c’est Christ qui est I'objet de la foi et qui donne la vie;
mais, c’est par l'opération du Saint Esprit qu’Il la donne. Communiquée durant le
cours de Sa vie humaine ou dans les jours actuels, c’est toujours I'Esprit de vie qui
accompagne cette vie; et c’est pourquoi ces paroles de Jésus en conferent la
puissance.

Mais Il ajoute : «A quiconque vous remettrez les péchés, ils sont remis; et a
quiconque vous les retiendrez, ils sont retenus». On dira : Croyez-vous cela?
Assurément; et bien plus, je crois que tous les enfants de Dieu possedent ce
pouvoir et sont responsables envers Dieu d'y conformer leur marche. Voila, diront
certains, une prétention peu ordinaire! Appartient-il a un autre qu‘a Dieu de
remettre et de retenir les péchés? Le passage répond par l'affirmative. Mais a qui le
Seigneur s’adressait-Il ce jour-la? Non pas seulement aux douze apétres, mais a
tous les disciples. «Le soir donc étant venu, ce jour-la, le premier de la semaine, et
les portes du lieu ou les disciples étaient... étant fermées...». Si ¢’avait été une
prérogative restreinte au corps des apotres, assurément |I'Esprit aurait pris soin de le
signaler. Mais ici le Seigneur parlait aux disciples — a leur nombre tout entier.
Prenons la Parole telle qu’elle est écrite. Ce qu'll dit alors ne s’applique-t-il pas a
tous? La vie de résurrection du Seigneur Jésus Christ n’était-elle pas que pour les
douze? La paix conférée par le Seigneur avec tant de solennité et d’'une maniere
répétée, n'était-elle que pour les apdtres? Evidemment non! Les apétre y eurent
part, sans doute, et y attacherent certainement le plus grand prix.

Sans parler de dons personnels, le Seigneur conférait a Ses ap6tres une autorité
spéciale pour former les assemblées et pour les gouverner une fois formées. Ce
privilege de poser le fondement comportait des actes d’initiative et de gouvernement
que I'Ecriture n‘assigne qu’aux apoétres. Mais il entre si peu dans le dessein et le
caractere de I’évangile de Jean de s’arréter a ce qui est officiel, que le mot «apotre »
ne se trouve nulle part dans son récit. L'esprit, la forme, la substance de cet
évangile sont consacrés a ce qui est essentiel et qui ne passe pas. De plus, nous le
verrons, cette portion de |’évangile place expressément le christianisme sur une
base qui lui est propre et Iui imprime un caractere tout a fait distinctif devant Dieu
et devant les hommes. Ce sont autant de raisons pour nous convaincre que nous ne



devons pas restreindre |'application de ces paroles aux douze, ou a d’autres qui leur
succéderaient. Encore moins peut-on les rattacher aux fonctions des anciens,
comme si le pouvoir de remettre et de retenir les péchés leur avait été officiellement
confié ainsi que certains corps religieux le prétendent avec tant d’assurance. Le fait
est que le Seigneur Jésus a devant Lui Ses disciples comme tels; c’est a eux tous
qu’Il communique I'Esprit; c’est donc bien eux tous qu’ll charge de cette importante
mission. Mais I'histoire inspirée des apotres, ainsi que les épitres, ne jettent-elles
aucune lumiere sur le sens dans lequel les premiers croyants entendirent les paroles
de Christ, et dans lequel nous devons aussi les interpréter? Prenez, par exemple,
ceux qui furent convertis le jour de la Pentecébte, et d’autres que le Seigneur ajoutait
de temps en temps. Par qui leurs péchés étaient-ils remis? Ils ne se contentaient
pas de croire a |'’évangile individuellement; ils soumettaient a ceux qui étaient
chrétiens avant eux leur confession du nom du Seigneur. C'est la un fait de la plus
haute importance. Il ne m’est pas permis de me déclarer chrétien sur la seule
opinion que je forme de moi-méme, sur mon propre jugement quant a la foi que je
professe ; je dois soumettre mes prétentions a ceux qui ont été en Christ avant moi.
Toute miraculeuse qu’ait été sa vocation, Paul lui-méme n’en fut pas dispensé. Il fut
baptisé par un certain disciple; plus tard il fut requ par d’autres. Voila qui est plein
de consolation. Pour un chrétien, se refuser a ce privilege, ou l'affaiblir, est de la
présomption. En effet, plus la foi d'un homme est véritable et plus il désirera que
d’autres en fassent I'examen. Il est bon de se soumettre les uns aux autres et cela
des le commencement, dans la crainte de Dieu qui est plus sage que I'homme et qui
a déclaré Sa volonté par le moyen de ces paroles du Seigneur Jésus.

Lorsqu’une personne fait profession de revenir a Dieu avec repentir et foi;
lorsqu’elle croit au nom du Seigneur Jésus Christ, il ne lui est pas seulement
demandé de se reposer sur ce divin Sauveur pour le salut de son ame; elle doit
« confesser de sa bouche » aussi bien que «croire dans son coeur» (Rom. 10). Cette
confession a normalement lieu en rendant témoignage devant /e monde. Mais il
convient qu’elle soit faite aussi devant d’autres enfants de Dieu. Un nouveau
converti pourrait nourrir des pensées portant atteinte a la gloire de Christ ou ne pas
étre assez sur ses gardes contre tel danger pour son ame et pour celle des autres.
Alors s’exerce cette fonction de la plus haute importance qui échoit a ceux qui sont
avant Iui dans la foi — fonction que I’Ecriture ordonne pour la gloire de Dieu, comme
nous voyons faire a |'apotre Paul dans le chapitre 15 des Romains (v. 7). Soyons
s(irs que les disciples constitués en assemblée de Dieu sanctionnerent dans certains
cas la rémission des péchés, dans d’‘autres les retinrent. Ils avaient a recevoir
cordialement et en simplicité, comme fréres de Jésus, ceux qui peu auparavant se
corrompaient peut-étre dans toute espéce de péchés, mais qui d'un moment a
I'autre s’étaient tournés vers Dieu. N’était-il pas capital dans ces conditions qu'il y
ait dans ce monde un corps constitué par le Seigneur, possédant une autorité
positive pour reconnaitre la réalité des conversions? Capital de prendre acte de la
confession de ceux qui étaient sincéres et d’examiner les prétentions de ceux qui



faisaient profession de christianisme ? Un tel examen ne pouvait aucunement nuire a
un véritable enfant de Dieu. Au contraire, c’était une grande consolation pour lui,
une joie de plus pour son ceeur. Il était reconnu et accueilli ici-bas comme il I’était au
ciel ou les anges se réjouissent devant Dieu au sujet d'un pécheur qui se repent!Luc
15,71, Par contre c’était un frein sérieux chaque fois qu’il y avait de la réserve, que
quelgue méchanceté se cachait ou qu’on percevait le désir d'introduire quelque
chose en secret!

L'assemblée de Dieu agissait constamment dans l'esprit de cette regle; on
remettait et on retenait les péchés. Je ne parle pas de la circonstance solennelle ou
Ananias et Sapphira furent frappés de mort a l'instant et sur place, mais d’occasions
olu ceux qui péchaient devaient étre retranchés puis rétablis publiquement. Les deux
épitres aux Corinthiens illustrent les deux faces de ce sujet. Un homme avait été
retranché comme méchant a la suite de ce que Paul avait écrit dans la premiére
épitre (chap. 5). Dans la seconde, le cas est de nouveau examiné : «il suffit pour un
tel homme — déclare I'apbtre — de cette punition qui lui a été infligée par le grand
nombre, de sorte qu’au contraire, vous devriez plutot pardonner et consoler, de peur
gu’un tel homme ne soit accablé par une tristesse excessive. C'est pourquoi je vous
exhorte a ratifier envers lui votre amour» (2 Cor. 2, 6-8). Dans ce cas, nous
trouvons d’un c6té le péché retenu, de l'autre le péché remis. Et je pense qu’une des
raisons pour lesquelles les chrétiens ont cessé de tenir leur position séparés du
monde et de marcher heureux dans la joie que le Seigneur donne, source de riches
bénédictions pour les autres, c’est qu’ils ont perdu de vue cette responsabilité, la
traitant de fonction ministérielle ou de puissance depuis longtemps évanouie.
L'Eglise, qui avait pour dot I'amour et la gloire du Seigneur Jésus, n’a pas, Sous
prétexte de charité, maintenu sa position de peuple a part; elle a cru pouvoir
annexer le monde, christianiser des foules et des peuples entiers sans ce contrble de
la foi individuelle. Mais aucune indulgence charitable ne peut étre en profit a ceux
qui ne croient pas. Il n‘en est pas méme question envers ceux qui ont la foi. Les
bornes publiques et distinctives de la grace et de la sainteté ont ainsi été foulées
aux pieds, et par conséquent la fonction qui consiste a remettre et a retenir les
péchés — si I'on excepte les superstitieux qui en font un acte sacerdotal — a été
sous-estimée ou méme absolument mise de coté.

Les paroles du Seigneur enseignent au contraire que I'assemblée chrétienne dans
ce monde doit étre connue comme le témoignage public et I'expression de ce que la
grace a fait. De quelle maniére? En recevant ceux dont la confession lui parait
satisfaisante et en rejetant publiquement ce qui ne se recommande pas a sa
conscience. Précisons bien que le critéere pour étre regu n’est pas un certain degré
de lumiére et d’intelligence. Sans aucun doute, l'intelligence spirituelle a sa place et
sa valeur. Mais soyons certains d‘une chose : ce que Jésus souffla sur Ses disciples
n‘était pas de l'intelligence simplement; c’était Sa propre vie de résurrection. Et
c’est bien la ce qu’ll voudrait nous voir accueillir; c’est la ce que nous devons
reconnaitre chez ceux qui se présentent. «Il vous a vivifiés ensemble, vous ayant



pardonné toutes vos fautes » [Col. 2, 13], Ceci ne permet pas de sanctionner le péché
sous prétexte que la vie de Christ est aussi la. Mais nous devons accueillir les brebis
et les agneaux de Christ et témoigner un grand support en nous occupant des fautes
qui sont les fruits d’une fausse position et d'un mauvais enseignement. Prenons bien
garde de ne pas faire le jeu de I’ennemi en ayant méme l'apparence de confondre le
principe sur lequel nous recevons, avec un certain degré d'instruction ou
d’expérience chrétiennes. Retenons ferme ce fait — grand, simple et infini — que
Jésus souffle sur Ses disciples I'Esprit de Sa propre vie de résurrection. A ce titre
nous devons recevoir les plus faibles comme faisant partie de |'assemblée
chrétienne. Mais si d'une part nous accueillons, de l'autre ne craignons pas de
rejeter, selon que la confession est, ou n‘est pas digne du nom de Jésus. Un homme
a-t-il véritablement la vie de résurrection de Christ; attendez-vous de sa part a la
sainteté, fruit d’'une conscience purifiée. De plus nous pouvons admettre que Christ
sera la mesure de tous ses jugements, de méme qu’il est la source de toutes ses
bénédictions, et, apres tout, I'objet dont son ame sera occupée. C’est pourquoi, le
nom de Jésus, passeport unique et suffisant pour la simple créature qui posséde en
Lui la vie éternelle, ce méme nom reste la pierre de touche pour rejeter toute
prétention qui compromet Sa gloire. Que le Seigneur soit pour nous, comme II I'est
en vérité, la parfaite, la seule mesure. S’Il est reconnu honoré tout ira bien, et nous
en serons bénis. En revanche, essayer d’unir Christ au péché est une tentative
fatale. Quoi de plus outrageant pour Dieu? Aussi, il est de toute importance que
nous Le tenions, Lui, fermement devant les yeux; nous éviterons ainsi les pieges
tendus pour nous faire ériger des systemes, des théories ecclésiastiques, choses que
nous avons laissées derriére nous.

Soyons persuadés que toute théorie religieuse est fausse si d’une maniere
guelconque on lui permet de voiler la valeur de Christ. S’associer avec un systeme
voulant retenir quelque chose qui n‘est pas de Christ, ne pas «apporter la doctrine
de Christ»[2 Jean 10], c’est la ruine. Un homme pourrait paraitre aussi orthodoxe
gu’un apotre sur la vérité ecclésiastique, et posséder impeccablement toute autre
vérité du Nouveau Testament, que vaut toute cette science la ou le nom de Christ
est déshonoré? Mais inversement, la ou Christ est I'objet de I'ame, méme si celui
qui Le confesse est tres ignorant, Christ a soufflé Sa vie en lui. Et si nous sommes
soumis a Christ, notre regle de conduite est claire : Quiconque se présente au nom
de Jésus est le bienvenu de nos ceceurs. C'est I'affaire de I'Eglise d’accueillir tous
ceux-la, et de les instruire. Comment, en effet, croitraient-ils en lumiére, ou
trouveraient-ils & redresser leurs fausses notions, si ce n‘est dans I'Eglise de Dieu?
Par contre, si nous les tenons a I'écart jusqu’a ce qu'ils soient parfaitement étabilis,
c’est pour eux-mémes une impossibilité et pour nous cela signifie I'abandon de notre
position de secours et de responsabilité envers eux. L'’Assemblée de Dieu est la
colonne et le soutien de la vérité[l Tim. 3, 15] et la vérité ne peut réellement
s’apprendre que si l'on vit en elle; m’en faut-il davantage pour recevoir ceux qui



eux-mémes ont recgu Christ? Puis-je moi-méme me vanter d’en posséder
davantage ? Alors, pourquoi la moindre hésitation ?

Que le Seigneur nous apprenne a écarter les difficultés et qu’Il ouvre nos cceurs
pour accueillir les ames chaque fois qu’il n’y a pas trace d’opposition a Dieu dans la
foi ou dans les moeeurs. Je ne dis pas chaque fois que se trouve la doctrine de la
justification par la foi : bien des choses mauvaises peuvent marcher de concert avec
cette doctrine retenue et méme enseignée. Ces paroles de notre Seigneur Jésus
Christ constituent une regle immuable, et nous sommes responsables d’agir d’aprées
elles. Si nous sommes rassemblés en Son nom, une expression claire, ferme, de
notre position, de nos privileges doit y correspondre. Notre action collective doit étre
aussi ferme en faveur de la vérité que notre marche individuelle. Possédant Christ,
estimant ce don, nous sommes tenus en Son nom de remettre les péchés et de les
retenir s’il reste quelque chose qui soit incompatible avec ce nhom! Nous n’avons
aucunement la prétention de nous interposer entre Dieu et I'hnomme. Le pardon
aussi bien que la condamnation restent du ressort du Juge supréme. Jamais I'Eglise
ne réclama un tel droit; jamais les ap6tres n’aspirerent a une action pareille. Mais il
est clair que Jésus appelait les disciples collectivement a se charger tant de retenir
que de remettre les péchés. Et, comme nous l'avons vu, ce privilege fut exercé dans
I’Assemblée chrétienne sous son double aspect, a savoir de retrancher ou au
contraire de rétablir devant les hommes. Non pas, répétons-le, comme question
éternelle entre Dieu et I'dame, mais comme affaire d’administration, comme devoir
envers Christ d’accueillir le vrai et le bien, de rejeter le faux et le mal.

Que le Seigneur nous accorde de ne pas manquer a cette responsabilité et de
L'honorer ainsi collectivement!

Méditation 6 — Le don de I'Esprit et les dons (Act. 2,
33-38)

Nous sommes arrivés au moment ou Dieu s’étant pleinement manifesté en Christ,
Israél aurait d0 reconnaitre le Messie comme Emmanuel, c’est-a-dire Dieu avec
nous. Et la foi aurait dG voir en Christ mort et ressuscité, comment Dieu est pour
nous. Mais Dieu allait maintenant prendre un nouveau caractere, et faire un pas
immense en avant : Il voulait étre Dieu en nous. Ceci ne pouvait avoir lieu sans
I'effusion du précieux sang de Jésus. Et le Saint Esprit ne pouvait demeurer que la
ou avait eu lieu l'aspersion de ce sang. Selon la parole du Seigneur, les disciples
s'assemblent jusqu’a ce que, comme Il le leur avait annoncé, ils soient « baptisés de
I’'Esprit Saint, dans peu de jours» (chap. 1, 5).

« Et comme le jour de la Pentec6te s’accomplissait, ils étaient tous ensemble dans
un méme lieu». Dieu introduit ce fait nouveau d’'une maniére appropriée a Sa
sagesse, par un signe extérieur. Soudain il se fit un son d’en haut, le Saint Esprit
descendant du ciel, «un son, comme un souffle violent et impétueux, et il remplit
toute la maison ou ils étaient assis. Et il leur apparut des langues divisées, comme



de feu; et elles se poserent sur chacun d’eux. Et ils furent tous remplis de I'Esprit
Saint, et commenceérent a parler d’autres langues, selon que I'Esprit leur donnait de
s’énoncer» (chap. 2, 1-4). Il est vrai que le Saint Esprit était déja descendu
auparavant, mais pour demeurer dans un seul homme — I'homme Christ Jésus.
Dans le cas de Jésus, il n'était besoin d’aucune ceuvre préparatoire, mais la maniére,
aussi bien que la forme sous laquelle I'Esprit descendit sur le Seigneur Jésus
attestaient I'immense différence qui existe entre Lui, en qui il n'y avait point de
péché, et nous qui avions besoin d’étre délivrés a la fois de nos péchés et du péché.
Or cette ceuvre souveraine de la grace de Dieu a été accomplie par le moyen des
souffrances et de la puissance en résurrection de Celui qui, n‘ayant point de péché,
subit et la mort et le jugement.

Pour Jésus, le Saint Esprit apparut sous la forme d’une colombe[Luc 3, 22] — belle
expression de la maniere dont I’'Esprit s’adaptait a cet homme sur lequel Il pouvait
venir et demeurer sans qu'il y e(t effusion de sang. Le Saint Esprit pouvait adopter
cet embléme bien connu de la pureté, en descendant ainsi pour habiter dans le Fils
de I'homme. Mais dans le cas de I'homme, c’est-a-dire de ces croyants assemblés a
Jérusalem, Il descend sous la forme de langues divisées, parce que Dieu allait
maintenant se rendre a Lui-méme un vaste et puissant témoignage; la bonne
nouvelle allait étre propagée. En outre ces langues étaient «comme de feu». Le
jugement du péché avait eu lieu a la croix. L'état de I'homme avait rendu le
jugement nécessaire et en fait, avait été déja jugé par Dieu en Christ, parfait
sacrifice pour le péché. La langue «comme de feu» en constituait le rappel
nécessaire, quel que p(t étre le déploiement de la puissance du Saint Esprit, et elle
rendait témoignage a la grace divine.

Dans ces langues diverses qui depuis Babel divisaient les hommes condamnés
par le juste déplaisir de Dieu, Sa miséricorde allait maintenant s’étendre jusqu’a
eux. Les «choses magnifiques de Dieu» devaient ainsi étre proclamées a toute
nation sous le ciel. Ce fait attire I'attention générale; toutes sortes de préjugés
relatifs a ce phénomene étrange et inconnu remplissent les esprits des assistants.
Mais Pierre expligue comment cet événement répond a la prophétie. Il n‘affirme pas
gque c’est I'accomplissement de la déclaration de Joél; car cet accomplissement dans
un sens plein et entier n‘aura lieu que dans un jour a venir. Néanmoins ce qui se
passait, loin d'étre équivoque et douteux, devait étre reconnu comme venant de
Dieu. C'était ce qui a été dit par le prophéte Joél : « Et il arrivera aux derniers jours,
dit Dieu, que je répandrai de mon Esprit sur toute chair». Il ne s’agissait que du
principe de la prophétie; car, en fait, bien qu’il y elt diverses langues parlées, et
que cette multitude vint de toutes les nations, il ne s’agissait pourtant que de Juifs.
Toutefois le fait que des paroles étaient prononcées dans les langues des Gentils
(encore que les personnes qui écoutaient fussent juives) annongait pour tout esprit
intelligent ce que Dieu allait produire en temps opportun.



Gardons-nous de limiter l'ceuvre de Dieu a tel ou tel de ses aspects. Le
déploiement de la puissance de I'Esprit manifestée en ce jour-la avait une
signification variée. C'était d’abord I'accomplissement de la promesse du Pere, la
grande et infinie vérité de la descente du ciel du Saint Esprit Lui-méme. C’était aussi
I'accomplissement de |'‘assurance spéciale que le Seigneur avait donnée a Ses
disciples, qu’ll les baptiserait du Saint Esprit[Act. 1, 5], ce qui aurait pour effet la
formation «d’un seul corps». Ils pouvaient ne pas connaitre, et effectivement ils ne
connaissaient pas encore, ce qu’impliquait cette doctrine du «seul corps», jusque-la
compléetement cachée. Elle attendait un autre ministére et un serviteur de Dieu
approprié, Paul, qui se désignera lui-méme comme «né hors de temps»[1 Cor. 15, 8],
De fait cette doctrine ne fut révélée, selon la sagesse de Dieu, qu’apres la réjection,
par les Juifs, du témoignage de Sa grace (chap. 7). Alors seulement les Gentils sont
effectivement appelés (chap. 8), et le «seul corps» formé de Juifs et de Gentils, uni
par le Saint Esprit descendu du ciel, peut étre manifesté d’'une manieére conforme
aux voies de Dieu. Mais déja, ce qui était la puissance de ce corps, la personne qui
seule était a méme de le former, était de fait donnée alors en ce jour de la
Pentecote.

Il fallait aussi, conformément a la parole prophétique, que soient opérés des
signes et des prodiges. Et enfin des dons variés allaient étre communiqués de la part
du Seigneur, pour Son ceuvre ici-bas : « Etant monté en haut, il a... donné des dons
aux hommes... les uns comme apotres, les autres comme prophetes, les autres
comme évangélistes, les autres comme pasteurs et docteurs » (Eph. 4, 8, 11). Ceci
a évidemment eu lieu par le Saint Esprit; c'était, selon 1 Corinthiens 12, «la
manifestation de I’'Esprit en vue de I'utilité ».

Toutes ces opérations bien distinctes furent simultanément accomplies ce jour-la
en méme temps que I'Esprit de Dieu était donné pour demeurer en chacun de ceux
qui croyaient. Ainsi, nous avons ce qui était individuel et ce qui était collectif, ce qui
était universel et ce qui était particulier, le tout accompli en ce jour de la Pentecéte,
chaque manifestation toutefois devant étre distinguée de l'autre. Certaines épitres
embrassent une partie, d’autres une partie différente de ce vaste sujet. Nous
reviendrons plus loin sur chacune d’elles, mais ce sur quoi nous insistons
particulierement en ce moment, c’est la grande vérité du don du Saint Esprit,
distincte d’une opération spéciale de Sa puissance par le moyen d’hommes ayant
recu des dons particuliers.

Ces derniers dons différent; alors que I’'Esprit est un seul et méme don (Eph. 4,
4), rien moins qu’une personne divine, descendant ici-bas pour habiter en chaque
chrétien et dans I'Eglise. Ce serait évidemment détruire la vérité que de voir en Lui
des différences sinon des contradictions. Il peut y avoir variété dans les formes et
les mesures sous lesquelles Sa puissance se déploie; il peut y avoir, et il y a en fait
différents degrés dans la jouissance de Sa présence. Mais un fait demeure : Il habite



également en tout croyant qui se repose sur la rédemption accomplie dans le Christ
Jésus. Et que peut-il y avoir de plus glorieux ?

Ce n’est pas tout! L'Esprit demeure non seulement en nous, mais avec nous.
Tandis que les langues se posent sur chacun des disciples, simultanément un vent
impétueux remplit toute la maison. La présence de I'Esprit de Dieu est attestée par
un double signe : ce qui demeure sur chaque personne et ce qui, d'une maniere
générale, remplit la maison ou ils sont assis. Cette double vérité de la présence de
I’Esprit avec et dans les croyants traverse tout le livre des Actes. Par exemple, au
chapitre 4, quand le lieu ou ils étaient fut ébranlé (v. 31), était-ce le fait que I'Esprit
de Dieu habitait dans cette personne-ci, ou dans celle-13? Evidemment non : le
Saint Esprit était la et faisait sentir Sa présence au milieu d’eux. Lors de la fraude
d’Ananias et de Sapphira, qui pouvait dire que ceux-ci mentaient a un croyant plutot
qu’a un autre? Pierre déclare que ce n’est «pas aux hommes, mais a Dieu»I[5, 4],
qu’ils ont menti, & Dieu présent dans I'Eglise, c’est-a-dire au Saint Esprit. Lui est
Dieu descendu sur la terre et peut maintenant en justice, selon la plénitude de la
grace, demeurer en ceux qui non seulement étaient pécheurs par nature, mais
encore avaient le sentiment profond de ce qu’était le mal hérité d’Adam.

Eh bien, malgré ce qu’ils avaient été et malgré ce qu’ils ressentaient, la grace de
Dieu dans le don de Jésus était si bénie, le caractére de Son amour dans la mort et
la résurrection du Seigneur était si riche, que le Saint Esprit pouvait en justice, et
pour la gloire du Péere et du Fils, descendre et demeurer en eux sur la terre. Et celui
qui demeurait réellement dans chaque croyant était avec eux lorsqu’ils se
réunissaient ou qu’ils travaillaient a l'ceuvre. Ainsi par exemple, au chapitre 8,
I'Esprit dit a Philippe : «Joins-toi a ce char». Un ange du Seigneur lui avait
préalablement enseigné la direction qu’il devait prendre. Pourtant ce ne fut pas
I’'ange mais I'Esprit qui lui parla quand il fut question de s’adresser directement a
une ame. L'ange était simplement I'expression de la providence de Dieu sur son
chemin. Il en est encore ainsi aujourd’hui. Nous ne voyons pas les anges et pouvons
ne pas avoir conscience de leur action, mais elle n’en est pas moins aussi réelle que
jadis. Et pareillement a I’égard de I'Esprit de Dieu. Nous pouvons ne pas entendre Sa
voix comme Philippe I'entendit ce jour-la, mais le fait n‘en est pas moins certain.
L'Esprit est a I'ceuvre. Sans doute, Il attend que I'état des ceceurs soit approprié, bien
gue ce soit un état que Lui seul puisse produire; mais Il est aussi actif maintenant
que jamais.

Un peu plus loin encore I'Esprit ordonne : «Mettez-moi maintenant a part
Barnabas et Saul, pour I'ceuvre a laquelle je les ai appelés» (chap. 13, 2). Il est
donc évident que I'Esprit de Dieu n’agit pas seulement au-dedans, car il ne nous est
pas dit que c’est en Paul ou en Barnabas qu’ll agissait; il ressort au contraire de
I'’ensemble du passage que cette action était extérieure. L'Esprit parlait a leur sujet,
plutot qu’a eux et plutot encore qu’ll n‘opérait en eux. Sans doute le Saint Esprit
était-Il déja réellement en eux, mais Il se fait entendre ici Lui-méme, sans mention



d’'un intermédiaire humain, comme une personne divine descendue ici-bas pour y
manifester la grace et la gloire du Seigneur. Et I'on retrouverait aisément ces mémes
principes a travers tout le livre des Actes. C’est ainsi que dans une autre occasion,
I'Esprit de Jésus enseigne a Paul ou il doit aller (chap. 16). Il n‘est pas nécessaire de
multiplier les exemples.

Mais il est un autre point d’'une immense importance, qui a souvent causé a
certains une grande perplexité : c’est la différence dans la maniere dont est donné le
Saint Esprit. L'incrédulité se prévaut des modes variés dans lesquels I'Esprit de Dieu
est conféré, pour nier que l'on puisse recevoir le Saint Esprit aujourd’hui comme
autrefois, ou au contraire pour préconiser quelque panacée de charlatanerie
religieuse par le moyen de laquelle on pourrait infailliblement attendre le Saint
Esprit.

C’est pourquoi je passerai en revue les grandes occasions que |'Esprit de Dieu
rapporte pour notre instruction, espérant montrer clairement qu’il n'y a rien
d’'arbitraire dans la maniére dont le Saint Esprit était conféré, rien non plus qui
donne a I'homme comme tel la moindre importance. Au contraire, la sagesse de
Dieu s’y montre pour consoler, affermir I'ame, et augmenter en nous le sentiment de
Sa grace. Combien il est évident, ici encore, que la simplicité dans les choses de
Dieu est le secret réel pour les comprendre! Car la simplicité n’est pas occupée de
nos affaires propres, ni surchargée par les pensées des autres; elle a confiance en
Dieu et sait qu’Il a toujours devant Lui Son grand objet : celui de glorifier Christ, par
qui le Pére a été glorifié.

Dans la premiére occasion, c’est-a-dire au jour de la Pentecbte, nous avons bien
la plus ample et, dans un certain sens, la plus riche forme sous laquelle le Saint
Esprit a été donné d’en haut. La plus haute des autorités nous déclare que Jésus
« étant exalté a la droite de Dieu et ayant recu de la part du Pére le Saint Esprit
promis, il a répandu ce que maintenant vous voyez et entendez»[v. 331, Des
témoignages palpables et irrécusables de I'accomplissement de la promesse du Pere
étaient la. Le Saint Esprit en Lui-méme n’était pas perceptible par les sens. Seule
était discernable la puissance extérieure qui L'accompagnait. Il est trés important de
faire cette distinction, sans laquelle les hommes sont en danger, en |I'absence de
signes extérieurs, de nier ou de mépriser cet incomparable don qui est toujours au-
dessus de ses effets. Quelle que soit I'importance des signes, ils n’étaient pour
I'homme que des garants accompagnant le don et la présence invisibles du Saint
Esprit désormais présent sur la terre.

La réponse de Pierre a ses auditeurs de Jérusalem jette une lumiere considérable
sur ce point. Ouvertement accusés par |'apotre d’avoir rejeté et crucifié leur propre
Messie que Dieu avait exalté a Sa droite, ces Juifs étaient angoissés au sujet de leur
état. Pierre leur dicte ce qu’ils ont a faire : « Repentez-vous, et que chacun de vous
soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés; et vous recevrez le
don du Saint Esprit». Pesons bien ces paroles. Pierre ne les invite pas positivement



a croire. Inutile de dire que c’est dans Sa sagesse que Dieu les appelle a se repentir
plutdét qu’a croire. Nous voyons l'inverse dans une autre occasion : lorsque Paul et
Silas invitérent le gedlier de Philippes a croire[Act. 16, 31] plut6t qu’a se repentir.

Une telle différence a sa raison d’étre, et ne doit étre pour personne une cause de
perplexité. Dieu a écrit ainsi, et Il mérite toujours toute confiance. Sans la foi, nous
le savons, il ne peut y avoir de vraie repentance envers Dieu. Il peut y avoir
contrefacon dans la foi, comme il peut y avoir aussi contrefagcon dans la repentance;
mais ou la puissance de Dieu produit la vraie repentance, il y a nécessairement la
vraie foi et réciproquement.

Cependant, chacun le sait par expérience et la Parole de Dieu, qui est la clef de
toute connaissance, le montre, il existe des différences dans la forme du sentiment
et de l'expression de I'dame devant Dieu. En l'un prédomine une profonde oeuvre
morale dans la conscience; dans un autre c’est la joie et la paix en croyant qui sont
les plus apparentes. Néanmoins il ne peut y avoir d’ceuvre réelle de quelque valeur
spirituelle dans la conscience sans la foi, et il ne peut y avoir la foi selon Dieu sans
une ceuvre vraie de I'Esprit dans la conscience. Pierre a Jérusalem exhorte les Juifs a
se repentir et Paul de son cOté déclare aux Athéniens que «Dieu ordonne
maintenant aux hommes que tous, en tous lieux, ils se repentent» (Act. 17, 30). En
d’autres occasions, tant Juifs que Gentils étaient invités et pressés de croire. La
vérité est que les uns et les autres se repentaient et que les uns et les autres
croyaient ; mais il se rattache une signification importante au fait qu’il est insisté sur
I'une plutot que sur l'autre.

Selon la sagesse de Dieu, ce qui convenait dans |'occasion qui nous occupe,
c’était I'numiliation de ces Juifs orgueilleux. Aussi est-ce la repentance, c’est-a-dire
ce qui brise la chair et traite 'homme comme ne valant rien, qui est mise en avant.
« Repentez-vous », enjoint I'ap6tre, « et que chacun de vous soit baptisé au nom de
Jésus Christ» [v. 38] — au nom de Celui-la méme que vous avez crucifié et rejeté. En
Lui est la seule source de bénédiction. Il est I'unique espérance pour vos ames. — Ils
furent effectivement brisés et amenés a recevoir la Parole. Ce n’était pas encore le
jour de la puissance de Dieu selon le psaume 110, mais c’était le jour de Sa grace.
Celle-ci avait touché leurs cceurs et leur faisait accepter la sentence de Dieu contre
eux-mémes. Ils pouvaient alors croire du mal d’eux-mémes et c’est la derniére
chose que I'homme consente a croire. Ils étaient réellement amenés a ce point
d'étre préts a se reconnaitre méchants dans la présence de Dieu. C'est pourquoi
Pierre s’applique a faire pénétrer ce sentiment dans leurs consciences.

Il ne prend pas pitié d’eux parce qu’ils étaient a juste titre saisis de componction,
mais insiste au contraire sur la nécessité d’étre entierement humiliés devant Dieu.
Pierre pouvait le faire d’autant plus volontiers qu’il connaissait en Jésus une grace
préte a répondre a ces dispositions. Aussi ajoute-t-il : «Que chacun de vous soit
baptisé au nom de Jésus Christ». Plus la grace est proclamée, plus aussi nous
pouvons inviter a une vraie repentance, et plus les ames peuvent la supporter. Ne



craignons pas d'y insister et ne nous contentons pas d’employer des termes vagues,
en disant : «On doit se repentir si I'on croit». Ce n’est pas ainsi que Dieu souleve la
question. Il améne les ames a sentir leur état réel devant Lui. C’est toujours une
grande bénédiction pour tous, et d’ailleurs si ce n‘est pas de bonne heure qu’une
ame est travaillée a ce sujet, elle se réserve pour plus tard des exercices humiliants
et pénibles. Car si nous n’apprenons pas ce que nous sommes au début de notre
carriére, si nous n‘avons pas alors un profond sentiment de notre péché ainsi qu'il
convient a un nouveau converti, peut-étre faudra-t-il que nous l’‘apprenions par
quelque grande chute, par un péché manifeste. Un éloignement flagrant de Dieu
sera peut-étre nécessaire, suivi d’'un retour pénible, aprés avoir erré d’autant plus
loin de Lui que nous aurons eu trop peu le sentiment du péché au commencement
de notre profession chrétienne. Qu’elles sont nombreuses les ames qui ont passé par
la! Ajoutons que les plus exposés sont ceux qui ont grandi dans la connaissance de
la grace — enfants de parents chrétiens — lorsque devant Dieu, leur conscience n'a
pas été sondée en proportion.

Remarquons que, lorsque |'apbtre exhorte les Juifs a se repentir et a étre
baptisés au nom de Jésus Christ pour la rémission des péchés, il conclut : «et vous
recevrez le don du Saint Esprit». Assurément, s'ils se repentaient, ce ne pouvait pas
étre sans l'opération du Saint Esprit. L'exhortation de I'ap6tre aurait été sans objet
pour ceux qui I’'entendaient s’ils n‘avaient pas cru au nom du Seigneur Jésus; et qui
leur donnait cette foi avec la repentance, si ce n’est le Saint Esprit? Il s’ensuit que la
réception de I'Esprit telle que Pierre la présente ensuite, est une chose entierement
différente de l'acte d’amener des hommes a croire et a se repentir. C'est une
opération ultérieurel2], une bénédiction distincte et corollaire, un privilege fondé sur
la foi déja agissante dans le coeur. Il est si peu vrai qu'un homme regoit «le don du
Saint Esprit» au moment méme ou il croit, qu’il est permis de douter qu’un cas
semblable se soit jamais présenté. Non seulement nous n’en trouvons aucun
exemple dans la Parole, mais il semble bien que celle-ci en exclut la possibilité. La
raison en est bien simple : le don du Saint Esprit est fondé sur le fait que nous
sommes fils par la foi en Christ, croyants se reposant sur la rédemption en Lui : ce
don suppose donc clairement que I'Esprit de Dieu, opérant en nous, nous a déja
régénérés. Ainsi le don du Saint Esprit n’‘est pas fait en vue de la repentance, ni
dans le but de faire recevoir Christ par la foi. Nous voyons ici l'inverse : aprés que
les ames se sont repenties et ont été baptisées au nom de Jésus pour la rémission
des péchés, elles recoivent le don du Saint Esprit comme privilége subséquent.

Un autre point ne doit jamais étre perdu de vue : c’est que le don du Saint Esprit
ne signifie jamais les dons. Beaucoup confondent le don avec les dons, mais la
Parole de Dieu fait toujours la distinction, employant méme dans |'original un mot
différent pour les désigner. Les deux choses sont invariablement séparées.
Quelgqu’un peut recevoir par I'Esprit la puissance nécessaire pour porter |’évangile au
monde, ou pour étre pasteur ou docteur dans I’Eglise. Cependant, le don du Saint



Esprit est un privilege totalement différent, a savoir cette bénédiction commune que
nous voyons ici conférée a toute ame qui se repentait et était baptisée.

L'appel de Pierre a ces Juifs est immédiatement suivi de la réception de la Parole,
apreés quoi «ils sont baptisés» au nom du Messie qu’ils avaient autrefois méprisé.
« Et en ce jour-la furent ajoutées environ trois mille ames». Ces nouveaux croyants,
la derniere partie de ce chapitre nous les montre remplis de grace et de puissance
de la part de Dieu.

'occasion suivante (chap. 8) présente un état de choses entierement différent.
Etienne avait rendu son témoignage, et les Juifs I'avaient absolument et
définitivement rejeté. Comme leurs péres, ils résistent au Saint Esprit en résistant a
Etienne qui en était rempli. Celui-ci scella de son sang son témoignage; et la
persécution dont il fut la premiére victime dispersa toute I’Assemblée qui était a
Jérusalem a l'exception des apoétres. Ceux-la mémes que le Seigneur avait appelés
pour aller dans le monde entier furent exceptés de cette dispersion. Tellement
I’'hnomme, méme dans le meilleur état, est lent a entrer dans les conseils de la grace
de Dieu et a travailler a leur accomplissement!

Mais Dieu Lui-méme voulait les accomplir, dGt-II se servir pour cela de
circonstances pénibles. Si I'amour, si la puissance de la grace, si le sentiment du
besoin des ames et de la gloire de Christ, ne réveillaient pas ceux qui avaient regu
ce commandement, Dieu aurait soin que des vases plus faibles, mais pourtant
remplis des puissantes nouvelles de sa grace, répandent en tous lieux la bonne
odeur de Christ[2 Cor. 2, 15], Et ainsi ils alléerent «ca et la annongant la parole ».
Philippe, qui au chapitre 6 avait été choisi pour le service journalier, maintenant que
ce service se trouve brusquement interrompu acquiert « un bon degré»[1 Tim. 3, 13]
et s’en va préchant I'’évangile. Il visite I'ancienne rivale de Jérusalem, la ville de
Samarie. Les Juifs n‘avaient pas de relations avec les Samaritains. Ils n‘avaient pas
su gagner leur confiance, ni leur faire accepter la vérité telle qu’ils la connaissaient,
c’est-a-dire telle qu’elle était renfermée dans la loi commise a leur charge. Mais
I’évangile va maintenant démontrer sa puissance la ou la loi a été infructueuse.
Philippe annonce Jésus avec tant de force et de simplicité, et il est si béni dans sa
prédication, que la ville entiere est dans une grande joie. Méme le plus méchant
d’entre ceux qui sont la, homme depuis longtemps versé dans la connaissance des
voies et des ruses du diable, est impressionné par la sainte influence de la vérité,
sans que, toutefois, elle pénétre dans sa conscience ni gouverne son coeur.
Néanmoins, le courant est trop fort pour qu’il puisse y résister. Simon le magicien
s‘incline devant la vérité de I’évangile ; intellectuellement du moins, et il est baptisé
avec les autres.

Mais la, prenons-en bien note, le don de I’'Esprit Saint n’est encore fait a
personne. Et voila qui souligne la différence entre le don de I'Esprit et I'oeuvre par
laquelle Il améne une ame a se repentir et a croire a I’évangile. On ne peut douter
gue la masse des Samaritains convertis n’ait été composée de vrais croyants, lors



méme que Simon ne |'était pas. Pourtant I'Esprit Saint n’était «encore tombé sur
aucun d’eux». Ce n’est pas seulement qu’ils n‘avaient pas encore parlé d’autres
langues, ou qu’il ny avait pas encore eu de prodiges accomplis, sauf par
I’évangéliste lui-méme (v. 6, 7, 13). La descente du Saint Esprit est une chose
totalement différente, bien qu’elle puisse étre accompagnée de ces manifestations
extérieures de Sa puissance. Confondre ces deux choses c’est porter le plus grand
coup a la vérité capitale de la présence de I'Esprit Saint. Car alors |'absence de
manifestations extérieures (ce qui est le cas aujourd’hui) signifierait que le Saint
Esprit n‘est pas présent non plus dans I'Eglise. Il est donc évident qu’on va loin dans
I'incrédulité si I'on ne distingue pas entre les signes et témoignages fournis par
I’'Esprit et I'Esprit Lui-méme. Je répete que ce n’est pas seulement le pouvoir de faire
des miracles qu’ils n‘avaient pas recu, mais que I’'Esprit Saint n’était pas encore venu
sur eux. Cela, I'Ecriture I'affirme, et c’est ainsi que nous lisons : «Les apdtres qui
étaient a Jérusalem, ayant entendu que la Samarie avait recu la parole de Dieu, leur
envoyerent Pierre et Jean, qui, étant descendus, prierent pour eux, pour qu'ils
recussent I’'Esprit Saint : car il n’était encore tombé sur aucun d’eux, mais
seulement ils avaient été baptisés pour le nom du Seigneur Jésus » [V- 14-16],

Nous rencontrons tout de suite une notable différence par rapport a la Pentecote.
A Jérusalem, quand les Juifs se repentirent et furent baptisés au nom du Seigneur
Jésus, I'Esprit Saint vint sur eux sans délai. A Samarie au contraire, il n’était tombé
sur personne, bien qu’ils eussent cru et eussent été baptisés. D’ou vient cela? D’une
raison bien digne de Dieu. La nature humaine est telle que si le Saint Esprit était
descendu sur ces croyants de Samarie a la prédication de Philippe, I'ancienne rivalité
de la Samarie aurait subsisté. La Samarie n’aurait pas manqué de lever de nouveau
la téte, et la grace méme de |'évangile aurait servi d’appui a ses prétentions
religieuses. Placées d’emblée sur un pied d’égalité devant cette nouvelle et
extraordinaire bénédiction de I’évangile, Jérusalem et «cette montagne-ci» [Jean 4,
20] auraient continué a se faire concurrence. Et I'effet que Dieu avait l'intention de
produire par la présence de I'Esprit Saint aurait été manqué, a savoir la
manifestation de 'unité dans I'amour, le maintien a la fois d’une seule téte et d’une
seule énergie — une téte en haut et une puissance en bas opérant dans le corps
comme réponse a la gloire de Christ. Dieu rendit cette rivalité impossible et prit soin
que rien ne pQt justifier I'esprit d'indépendance, qui est le plus grand principe
destructeur de la vérité de I'Eglise de Dieu sur la terre.

C’est pourquoi, lorsque I'assemblée de Jérusalem entendit cela (ou tout au moins
les apotres, car l'assemblée était maintenant dispersée), ils envoyerent Pierre et
Jean, deux des principaux, appelés aussi des colonnes (Gal. 2, 9). Ceux-ci prierent;
mais Dieu en outre montre clairement pour quelle raison Il avait différé le don de
I’Esprit Saint. L'imposition des mains des ap6tres devait avoir lieu pour exprimer a la
fois la bénédiction que Dieu communiquait par les apotres et l'identification de
I'ceuvre en Samarie avec celle de Jérusalem. Elle attestait devant le monde entier
que Dieu ne souffrirait dans Son Eglise rien qui ressemble a une rivalité, que ceux



qui étaient a la téte de I'ceuvre dans un endroit n’étaient pas moins indispensables
dans l'autre.

Ainsi donc chaque différence dans la maniére de communiquer la méme
bénédiction témoigne de la sagesse et des soins que Dieu déploie envers nos ames.
Oui, la moindre de ces différences que nous offre la Parole contribue a prouver
combien Dieu nous aime, combien le Seigneur prend soin de I’Eglise, et comment,
méme dans la maniére dont Il communique cette supréme bénédiction de I'Esprit, II
veut nous armer contre notre propre nature.

La circonstance suivante (Act. 10) se présente encore autrement. Corneille, le
centurion gentil, recoit pendant qu'il prie et je(ine a Césarée un visiteur angélique
qui lui ordonne d’envoyer chercher Simon Pierre. Ce dernier se trouve a Joppé, ou,
pendant qu’approchent les serviteurs de Corneille, il lui survient une triple vision
concernant cette grande affaire. Pierre, encouragé par I'Esprit, se met a la
disposition des messagers de Corneille et les accompagne a Césarée. Des qu'il ouvre
la bouche, c’est pour appeler leur attention sur ce qui avait pour lui une extréme
importance; car, au commencement, c’était bien a contrecceur qu’il était venu.
N’avait-il pas osé contester avec le Seigneur qui lui commandait de tuer et de
manger du contenu de la grande toile ? Il n’avait, disait-il, jamais mangé ce qui est
impur ou immonde. Mais par trois fois, il entend cette parole de blame : «ce que
Dieu a purifié, toi, ne le tiens pas pour impur» ; et finalement il fait son profit de la
lecon. «En vérité, je comprends que Dieu ne fait pas acception de personnes, mais
gu’en toute nation celui qui le craint et qui pratique la justice, lui est agréable ».

Ainsi donc, il est évident que le premier appel aux Gentils n’est pas adressé a un
paien idolatre. Pierre ne parle, dans le cas présent, que d'un homme qui déja
craignait Dieu et pratiquait la justice. Tel était le cas de Corneille. Ce n’était pas une
ame inconvertie, mais une ame qui craignait Dieu. Il abondait en prieres et en
aumones. Il est certain que ce ne sont pas les prieres et les aumones de la propre
justice qui auraient pu le recommander a Dieu. Semblables choses, lorsqu’elles sont
présentées a titre de propitiation pour I'ame devant Dieu, appartiennent, nous le
savons, aux ressources sacrileges de l'incrédulité. Mais Corneille craignait Dieu en
réalité et non pas seulement par profession extérieure. Il était régénéré, et Dieu
avait signalé son état et la connaissance qu’ll avait de sa justice dans le message
dont l'ange était chargé — message qui me parait parfaitement impossible
d’interpréter comme signifiant que Corneille n‘avait que la profession extérieure de
la connaissance du vrai Dieu. Son état était celui que le Seigneur avait produit et
qu’Il pouvait par conséquent reconnaitre comme Lui étant agréable. Et de la part du
Seigneur, c’était sagesse et grace qu’en allant vers les Gentils, II commencéat par
une ame dont aucun Juif ne pouvait nier la piété.

C’était bien, a n'en pas douter, la méme miséricorde infinie qui sauvait les perdus
et, parmi eux, le premier des pécheurs. Toutefois ici, il ne s'agissait pas de réveiller
pour la premiere fois une d&me morte dans ses péchés, mais plutét d’asseoir une



ame déja réveillée sur un terrain connu de relation avec Dieu et de parfaite liberté,
de telle sorte que nul de ceux qui craignaient Dieu et Sa Parole ne p{t contester son
titre. En d’autres occasions nous voyons la conversion et l'affranchissement se
produire a peu prés simultanément; mais il n‘en est pas ainsi de Corneille, qui, au
moment choisi de Dieu, recgoit avec toute sa maison la parole de Pierre.

Ce n’était pas la premiere fois, remarquons-le, qu’ils entendaient cette parole :
«\Vous connaissez, leur dit Pierre, la parole que Dieu a envoyée aux fils d'Israél... ce
qui a été annoncé par toute la Judée»[v. 36-37], I| est donc clair que ce centurion,
non seulement craignait et priait Dieu auparavant, mais qu’il avait connaissance de
ce qui avait été préché par toute la Judée. Comment se faisait-il que cela n’ait pas
été appliqué a sa propre ame et accepté réellement par lui? Simplement parce que
Corneille craignait Dieu et tremblait a Sa parole, sentiment qui était juste a sa place.
Cette révérence envers Dieu pouvait le rendre lent a saisir Ses voies. «Si Dieu a
envoyé sa Parole a Israél, pouvait-il se dire, je sais qu’elle est certaine pour lui; et
heureux le peuple qui a un tel Dieu! Mais moi, je ne possede aucun droit». Aussi
attendait-il que la parole Iui fit envoyée a lui-méme. L'évangile, proclamation de la
parole de la grace de Dieu a toute créature, était alors une chose nouvelle. Corneille
avait connaissance, sans doute, des anciennes Ecritures. Il ne mettait pas en
guestion les promesses, non plus que leur accomplissement en faveur d’Israél par
Christ et en Christ.

Mais maintenant la Parole lui était envoyée a lui, Corneille, un Gentil, par le
moyen de Pierre. «Comme Pierre pronongait encore ces mots» (plus
particulierement, je suppose «tous les prophétes lui rendent témoignage, que, par
son nom, quiconque croit», etc.), cette vérité fut empreinte sur son ame. C’était un
témoignage direct, et qui, selon tous les prophétes, ouvrait la porte a n‘importe qui :
« Quiconque croit en lui regoit la rémission des péchés. Comme Pierre pronongait
encore ces mots, I'Esprit Saint tomba sur tous ceux qui entendaient la parole».
Quoi! sans le baptéme? Sans l'imposition des mains? Sans qu’on priat pour eux?
Oui, sans aucune condition préalable, sur-le-champ, pendant que la parole est
préchée par I'apotre Pierre, le Saint Esprit leur est donné a tous.

Chacune de ces trois grandes expériences est donc introduite d’'une maniere
différente, conforme au plan divin. A Jérusalem, les Juifs non seulement devaient
croire a I’évangile, mais encore étre baptisés au nom de Jésus Christ, en rémission
des péchés, avant de recevoir le don de I'Esprit Saint. En Samarie, il n‘a pas suffi
gu'ils soient baptisés d’eau; il a fallu aussi la priere et I'imposition des mains des
apotres, a défaut de quoi le Saint Esprit ne serait descendu sur aucun d’eux. A
Césarée, par contre, avant le baptéme et sans imposition des mains de la part de
I'apbtre, le Saint Esprit tombe sur eux tous. Le Dieu seul bon et seul sage, dans Sa
parfaite grace, reconnaissait ces Gentils. Le moment était venu de révéler
pleinement Sa pensée, aussi la premiére manifestation de Sa grace envers eux eut
lieu d'apres ce riche et singulier procédé. Lors de la conversion des trois mille ames,



il avait fallu le brisement de coeur des Juifs qui s’étaient montrés endurcis et
orgueilleux dans leur mépris pour Jésus de Nazareth. Il est nécessaire qu’ils ploient
les genoux a ce nom-la; bien plus, c’est en ce nom qu’il leur faut étre baptisés; de
toute autre maniére, ils n‘auraient pu recevoir I'Esprit. A leur tour, les Samaritains
recoivent une lecon spéciale pour contrecarrer leur tendance a l'indépendance et
pour établir le grand principe de I'’Assemblée universelle (pas seulement d’églises
multiples), que Dieu formait sur la terre.

Mais dans la scene qui nous occupe, Dieu voulait encourager et gagner les Gentils
gue Pierre lui-méme avait méprisés. En effet, il ne s’était pas conformé a |'ordre du
Seigneur d’aller et de faire disciples toutes les nations[Matt. 28, 19], Les apotres, s'il
nous est permis de le remarquer, étaient tous lents a agir dans |'ceuvre du
Seigneur ; ils étaient peu entrés dans Sa puissante grace qui surpassait tellement les
pensées de Ses propres enfants. Mais lorsque Pierre précha a Césarée, combien
Dieu bldma — quoique dans une pleine miséricorde — la lenteur de Son serviteur! A
peine les paroles tomberent-elles de ses levres qu’il se manifesta une grace telle que
Jérusalem n’en avait pas vu et dont la Samarie n‘avait pas été témoin. Selon la
sagesse de Dieu, aucun délai ne s’écoule, aucune imposition des mains n’est exigée
pour que la compléte bénédiction divine soit communiquée.

Sans doute y avait-il dans les ames de ces Gentils une ceuvre préalable de I'Esprit
qui leur avait donné la repentance envers Dieu et la foi en Jésus. Cela est toujours
nécessaire. Mais ils n‘avaient a se soumettre a aucun acte extérieur préparatoire qui
les aurait rendus dépendants des chrétiens d’origine juive. Le baptéme se présentait
ensuite comme un privilege (ce qu’il est réellement) qui ne pouvait pas leur étre
refusé. Pour le Juif, pour le Samaritain, Dieu posait certaines conditions propres a
les humilier. Aux Gentils au contraire, Il ne donne qu’un précieux encouragement. En
les attirant, Il prend soin de fermer la bouche a tous les contradicteurs. Jusque dans
la maniere dont Il fait le don, Dieu prouve qu’ll déploie une grace d’autant plus
grande que ceux qui en sont les objets sont plus éloignés. Il n'y a jamais eu de
miséricorde plus riche que celle qui a cherché et trouvé les pauvres Gentils.

La présence de Pierre a Césarée, lui qui était incontestablement placé au premier
rang et qui avait imposé les mains aux Samaritains, confirme que si Dieu avait voulu
I'utiliser ici de la méme maniére, Il l'aurait fait. A tous, I'apdtre annonce les
étonnantes nouvelles, mais c’est la tout ce qu’il est appelé a faire. Aucune action
préparatoire de I'homme telle que lI'imposition des mains ou le baptéme n’a lieu
avant que le Saint Esprit soit donné, bien que Pierre f(t la et pour baptiser et pour
imposer les mains si l'intervention d'un apOltre avait été nécessaire. En vérité
I'homme disparait devant le déploiement de la grace divine, et combien c’est
heureux que nous ayons la notre bénédiction et notre place devant Dieu'!

Nous y trouvons de quoi répondre a ceux qui insistent sur la nécessité d’avoir
aujourd’hui des apotres. L'incrédulité méprisa les apo6tres lorsqu’ils étaient ici-bas;
I'incrédulité prétend maintenant que leur présence est indispensable comme unique



canal de la communication de I'Esprit, alors que ce canal n’existe plus aujourd’hui.
Comment donc, nous qui ne sommes ni Juifs ni Samaritains, recevons-nous le Saint
Esprit? De la méme maniere que Corneille, sans aucun intermédiaire humain. On
peut dire que ceux qui dans la chrétienté se prévalent de tels intermédiaires
prennent en fait la position des Samaritains ou des Juifs. Au contraire, c’est a ceux
qui se contentent de reconnaitre qu’ils ne sont que des pécheurs d’entre les nations,
que le Seigneur fait don de Sa plus riche miséricorde. Puissent ceux qui s’attachent
encore aux formes et aux ordonnances, a des instruments humains quels qgu’ils
soient, consentir a prendre leur véritable place, afin que, disposés a accepter leur
néant, ils recoivent la pleine bénédiction qui est selon le coeur de Dieu! C’est ainsi
gue Dieu bénissait au commencement et c’est encore ainsi qu’ll bénit aujourd’hui.
D’aprés I'Ecriture, ce sont les Gentils et non les Juifs qui recoivent le Saint Esprit sur
la simple prédication de la Parole! Et n'est-ce pas par le méme moyen, c’est-a-dire
par la Parole de la grace de Dieu, qu’ll est encore aujourd’hui communiqué?

Dans certains cas, sans doute, il peut se passer quelque délai. Vous pouvez
trouver des ames réellement touchées par I'Esprit de Dieu — je ne veux pas dire
touchées seulement d’'une émotion sentimentale et passagere, mais travaillées par
une ceuvre réelle de grace dans le cceur et la conscience — tout en n’ayant pas la
paix et en n’étant pas établies dans le repos et I'affranchissement dans le Sauveur.
Ce cas n’est pas rare, aussi gardons-nous de mettre en doute la réalité de I'ceuvre
de Dieu dans une ame sous prétexte que cette ame n’entre pas encore dans la
simple et pleine conscience de tout ce que Christ a fait pour elle. Il peut nous arriver
de faire du mal a un jeune converti en exigeant trop tét la pleine expérience
chrétienne et en ne reconnaissant pas suffisamment I’ceuvre de Dieu en lui.

Mais il existe un danger inverse. Ne soyons satisfaits de |'état spirituel de
quelqu’un que quand il est établi dans l'affranchissement et qu’il a conscience d’une
pleine délivrance devant Dieu. Se contenter d’'une mesure moindre est une forme
d’incrédulité et révele un manque de connaissance de la Parole et de la grace de
Dieu. C'est sous-estimer la présence et I'opération de I'Esprit de Dieu dans I'ame. II
est bon d’appeler les choses par leur nom. On ne peut étre que malheureux sous un
sentiment de péché ou d’anxiété tant qu’on n’a pas saisi la grace de Dieu qui vy
correspond.

Sans doute lorsque quelgu’un soupire apres Jésus, quand méme il ne possede
pas la paix de la conscience et encore moins celle du coeur, nous devons appeler cela
conversion et y reconnaitre une ceuvre de la grace de Dieu. Mais «s’installer» dans
cet état, ou supposer qu'il suffise a un homme de se tourner du péché vers Dieu et
de sentir son indignité en regardant a Jésus, est également une faute. C’est
gravement méconnaitre la plénitude de I’évangile ; c’est pour ainsi dire s’accrocher a
Jésus plutét que de trouver en Lui une paix positive. Efforcons-nous plutét de
persuader les ames qu’elles possedent en Jésus bien plus que ce qui touche le coeur
et réveille la conscience. Une réelle conviction de péché et des désirs tournés vers



Dieu ne constituent pas le véritable état chrétien. Je crois que nous manquons si
nous n’‘insistons pas auprés de ceux qui se sont arrétés la, pour le leur faire
comprendre. Puisque la Parole nous apprend qu’‘une pleine paix est la portion des
enfants de Dieu, devons-nous nous déclarer satisfaits tant qu’ils n‘en jouissent pas?
Apprenons-leur plutét a connaitre la position glorieuse et bénie dans laquelle Dieu
introduit les siens. Position dans laquelle toutes les craintes, tous les doutes
s’évanouissent sous le sentiment de la grace parfaite qui nous a rapprochés de Lui,
sans qu’il reste devant Lui contre nous I'ombre d’un péché ou d’une incertitude.

Aussi longtemps qu’un croyant connait le combat et le trouble intérieur, ses
sentiments ne dépassent pas ceux des saints de I’Ancien Testament. La seule
différence est que ceux-ci ne pouvaient aller au-dela. Le Libérateur n’était pas
encore venu; la délivrance n’avait pas encore été opérée. Le fondement béni sur
lequel on recoit la paix d’aprés le principe de la foi et par la grace de Dieu n’avait
pas encore été posé devant eux; et les voies de Dieu ne peuvent étre anticipées.
Nous ne pouvons devancer Dieu, mais nous pouvons Le suivre et considérer Sa
bonté comme par derriere (Exo. 33). Maintenant le salut est venu. Christ a passé
ici-bas; Il est mort et ressuscité; et cependant les ames vivifiées ne saisissent pas
toujours au méme moment les puissants résultats qui découlent de ce grand fait. Il
peut bien arriver qu’elles le fassent et je ne doute pas qu'il se présente encore des
cas analogues a celui du gedlier de Philippes. A I'heure méme ot la conscience de
cet homme fut atteinte, il se fit en Iui et chez les siens une ceuvre complémentaire
de Dieu, en vertu de laquelle il put se réjouir immédiatement avec toute sa maison.
Quelque misérable qu’e(it été cet homme l'instant d’avant, la grace divine le rendit
sur I'heure méme pleinement heureux. Ainsi donc, nous sommes loin de nier que la
méme double opération puisse avoir lieu dans un laps de temps tres court, mais le
cas est plus rare qu’on ne le suppose.

Prenez par exemple I'ap6tre Paul. Si jamais homme fut converti, c’est bien celui-
la. Il fut sur le chemin de Damas le témoin et l'objet d’'une manifestation de
puissance extraordinaire. Pourtant il est évident que Dieu ne |'établit pas sur-le-
champ dans une pleine liberté. Pendant trois jours et trois nuits, Saul fut aveugle et
bouleversé au point de ne manger ni de boire; image de son état spirituel. Il avait
réellement contemplé Christ dans la gloire, et cela pour la délivrance de son ame.
Mais avait-il été amené aussitot a la paisible jouissance de tout ce qu’il avait vu et
entendu ? Je ne doute pas qu’il se fit en lui une ceuvre immédiate, fruit de la vérité
agissant dans I'hnomme intérieur. Cependant il ne connut le repos et la pleine liberté
gu’apres gu’Ananias fut venu a lui et gu’il eut été baptisé. Nous savons que c’est a
ce moment-la qu'il fut rempli de I'Esprit Saint et que, comme c’est toujours le cas, il
entra dans la conscience de la pleine bénédiction.

Cet intervalle de temps entre les deux expériences ne met pas en cause la
plénitude de I'évangile, non plus que l'affranchissement qu’il apporte. Mais il
explique I'état intermédiaire dans lequel gémissent beaucoup d’ames. Si nous avons



de la sollicitude pour elles, nous saurons les reconnaitre a des signes qui ne
trompent pas. Bien qu’elles soient I'objet d’'une action réelle de I'Esprit de Dieu, ces
ames peuvent néanmoins rester dans cette condition pendant des jours, des
semaines, des mois, des années avant d’étre amenées dans un complet
affranchissement devant Dieu. Or, la ou on entre dans l'affranchissement, il y a,
selon moi, non pas seulement la vie, mais la réception de I’Esprit Saint.

Je voudrais dire encore un mot avant de quitter cette partie du sujet. Chaque fois
gue Dieu commence une ceuvre en quelqu’un, Il I'achéve, lors méme que les deux
opérations mentionnées ci-dessus ne se suivent pas immédiatement. La gloire de
Dieu exige que jamais, en ceux qui meurent, I'ceuvre ne soit restée incompléete.
Chaque fois que Dieu vivifie, Il donne aussi le Saint Esprit. Je ne crois pas que ce
soit toujours au premier moment, et, de fait, I’Ecriture semble montrer le contraire ;
mais celui que Dieu entreprend de bénir maintenant, sera tét ou tard, soyons-en
certains, amené a la jouissance simple et entiére de la paix avec Dieu (progres qui
n‘est pas a confondre avec l'intelligence spirituelle, chose, hélas, trop rare chez les
croyants). Nous savons tous comment des ames vraiment pieuses peuvent rester
malheureuses pendant des années; mais pour ma part je n‘en connais pas une
seule qui n’ait été rendue joyeuse avant que le Seigneur l'appelle a Lui. Jai été
personnellement témoin de cas véritablement merveilleux, ou se sont completement
évanouis tous les doutes et toutes les craintes qui avaient assombri |'existence
entiere de personnes qui pourtant avaient la vie. Avant de quitter ce monde, elles
ont pu voir la grace de Dieu dissipant enfin tous les nuages qui avaient plané sur
leur @me. En conclusion, lorsqu‘une ame est vivifiée par I'Esprit de Dieu ou
convertie, ce qui au fond signifie la méme chose, il se pourra qu’elle regoive le Saint
Esprit aussitot aprés, mais il se pourra aussi qu’elle ait a attendre, a cause d’un
mangue de soumission présente a la justice de Dieu.

Il est bon de remarquer qu’a Césarée le baptéme suit le don de I'Esprit. L'apotre
Pierre attire |'attention sur le fait que non seulement I'Esprit Saint tombe sur eux
comme il était tombé sur les Juifs le jour de la Pentecbéte, mais que ceux des nations
se mettent a parler en langues. Il se produisait le méme irrécusable témoignage du
grand don. Ce fait avait une importance considérable en ce qu’il fermait la bouche
aux fidéles de la circoncision qui accompagnaient |'‘apb6tre. En les entendant
magnifier Dieu, Pierre s’écria : « Quelqu’un pourrait-il refuser I'eau? » [V- 471, 1| savait
parfaitement bien comment le préjugé des Juifs pourrait se montrer. C'était
également une chose nouvelle que les Gentils soient baptisés d’eau. «Quelqu’un
pourrait-il refuser I'eau, afin que ceux-ci ne soient pas baptisés, eux qui ont recu
I'Esprit Saint comme nous-mémes ? ».

Encore un autre fait & observer, & I'appui duquel I'Ecriture fournit d’ailleurs
d’autres preuves, c’est que le baptéme n’a jamais été institué pour étre, dans son
administration, le privilége d’un personnage officiel dans I'Eglise. Pierre est 13, et si
I'on e(it rattaché a cet acte une question de dignité ou de supériorité chez les



personnes, assurément c’est a un apo6tre que fit revenu le droit de baptiser. Eh
bien! le texte indique clairement que ce n’est pas lui qui administre le baptéme. Il a
soin que Corneille et les siens soient baptisés, et méme il le commande, mais il n‘est
dit nulle part qu’il les baptise lui-méme. Pareillement lorsqu’il parle de son ceuvre a
Corinthe, Paul est heureux de rendre graces a Dieu de ce qu’il n’a baptisé aucun
d’eux, a I'exception d’'un nombre insignifiant (1 Cor. 1, 14-17). Je ne doute pas qu'’ici
Pierre n’ait été divinement conduit a s’abstenir de baptiser. Dieu qui opérait a Sa
propre louange Otait ainsi toute occasion de donner gloire a I'homme. Le grand
ap6tre Paul lui-méme fut baptisé par un simple disciple; et, assurément, si la
personne de celui qui baptisait avait ajouté quelque chose a l'acte, nous pouvons
penser que cette distinction aurait été particulierement maintenue par Dieu lorsqu’il
s’agissait de baptiser un apo6tre. Mais Ananias, sur I'ordre de Dieu, va vers Saul gu'il
appelle «frere », et le baptise sur-le-champ. On n’attend aucun personnage officiel.

N’est-ce pas une preuve étonnante de l'incrédulité des hommes, que |'on passe
par-dessus un fait aussi patent? Les anciens ou les modernes se flattent-ils de faire
mieux que I’Ecriture ? Connaissent-ils la volonté du Seigneur mieux que les écrivains
inspirés ? L'usage qui consiste a faire de ministres officiels de I'évangile les seules
personnes compétentes pour baptiser, n‘a nullement le sceau de Dieu. La Parole met
le plus grand soin @ montrer que le baptéme pouvait étre appliqué sans eux. Pour
Corneille, par exemple, il n‘était pas besoin de chercher quelqu’un remplissant une
fonction élevée, puisqu’un apétre était présent. Si l'ordre selon Dieu avait exigé la
forme que les hommes ont imposée depuis, pourquoi aurait-elle été omise dans une
occasion aussi sérieuse, occasion dont la religion n‘aurait pas manqué de faire un
précédent pour tous les temps a venir? Or, de méme que Saul, le centurion gentil et
sa maison sont baptisés par ceux que l'on désigne aujourd’hui sous le nom de
laiques. Les apotres et les évangélistes ont quelquefois baptisé; mais le baptéme
n‘était nullement considéré comme un rite officiel; d’autres fréres pouvaient
baptiser et le faisaient méme quand un apotre était présent.

Il ne reste plus qu’un seul cas, relaté dans les Actes, sur lequel nous avons
guelques mots a dire en rapport avec notre sujet. « Or il arriva, comme Apollos était
a Corinthe, que Paul, aprés avoir traversé les contrées supérieures, vint a Ephése ;
et ayant trouvé de certains disciples, il leur dit : Avez-vous recu I'Esprit Saint apres
avoir cru? Et ils lui dirent : Mais nous n‘avons méme pas oui dire si I'Esprit Saint est.
Et il dit : De quel baptéme donc avez-vous été baptisés? Et ils dirent : Du baptéme
de Jean. Et Paul dit : Jean a baptisé du baptéme de la repentance, disant au peuple
gu'ils crussent en celui qui venait aprés lui, c’est-a-dire en Jésus. Et ayant oui ces
choses, ils furent baptisés pour le nom du Seigneur Jésus; et Paul leur ayant imposé
les mains, I'Esprit Saint vint sur eux, et ils parlerent en langues et prophétisérent »
(Act. 19, 1-6). Voila une circonstance dont le sens est bien clair, et qui n‘est pas
moins remarquable que celles que nous venons d’examiner. L'apotre, sans doute,
avait discerné chez ces «disciples» d’Ephése un manque de liberté qui le porta a
s'informer s’ils avaient regu I’'Esprit Saint «aprés avoir cru». Il est donc vrai — et



cela I'était certainement dans la pensée de |I'ap6tre — qu’on peut recevoir le Saint
Esprit aprés avoir cru. Il ne met pas en question la réalité de leur foi; mais il avait
un motif pour demander s’ils avaient recu le Saint Esprit depuis qu’ils étaient dans la
foi. Et leur réponse est également simple. « Nous n’avons méme pas oui dire si
I’Esprit Saint est ».

Non pas qu'ils aient prétendu ignorer /’existence de I'Esprit. La question portait
sur Sa réception par les croyants, promesse ancienne dont ils ne savaient pas qu’elle
était réalisée. Jean avait annoncé que Celui dont il était le précurseur ne baptiserait
pas d'eau seulement, mais de I|'Esprit Saint. En fait, tout lecteur de I’Ancien
Testament connaissait non seulement |'existence de I'Esprit, mais la bonne promesse
de Dieu, que dans les derniers jours |'Esprit serait répandu. Et, de tous les
prophétes, Jean est celui qui a le plus insisté sur cette vérité, que le Messie serait
I'instrument de cette ceuvre et de cette faveur merveilleuse parmi les hommes.
Mais, pour une cause ou pour une autre, ces disciples ne savaient pas que la
promesse était actuellement en voie d’accomplissement, que des croyants juifs,
samaritains et gentils avaient déja recu I'Esprit, par l'ouie de la foi et non par des
ceuvres de loi.

L'ap6tre leur demande ensuite de quel baptéme ils ont été baptisés. A quoi ils
répondent qu’ils ne connaissent que le baptéme de Jean. Ceci provoque une
importante explication. Jean n’avait pas été au-dela du baptéme de la repentance. Il
avait, en effet, insisté sur ce jugement de soi-méme que I'Esprit seul produit dans
les ames quand elles s’inclinent devant la Parole de Dieu, jugement qui leur
découvre leur ruine morale devant Lui. Mais la puissance qui est basée sur la
rédemption n’avait pas encore été communiquée. Et cette puissance ne pouvait
demeurer dans un homme pécheur aussi longtemps que n’avaient pas eu lieu
I'effusion et l'aspersion du sang qui était en quelque sorte le fondement de
I’habitation de I'Esprit. Or, c’est cette puissance, communiquée en vertu de l'ceuvre
de Christ, qui lie I'ame délivrée et rachetée avec Celui qui a remporté la victoire, et
la conduit victorieusement au travers d’'un monde méchant. Jean ne pouvait que dire
aux hommes de croire en Celui qui venait aprés lui, c’est-a-dire en Christ. Tandis
que Paul préche un Sauveur déja venu et qui a effectué la rédemption. «Et ayant
oui ces choses, ils furent baptisés pour le nom du Seigneur Jésus ; et Paul leur ayant
imposé les mains, I'Esprit Saint vint sur eux, et ils parlerent en langues et
prophétisérent » [V 5-6],

Ici encore les signes extérieurs ne manquent pas; mais, pas plus que dans les
autres circonstances, ils ne sont confondus avec le don du Saint Esprit. Ces disciples
sont baptisés du baptéme chrétien ; le baptéme de la repentance était insuffisant. Ils
sont baptisés au nom de Celui qui mourut et ressuscita; et la-dessus, ils recoivent
I’Esprit, mais cette fois avec I'imposition des mains de Paul. C'est ainsi que si Dieu a
honoré Pierre et Jean en Samarie, Il n'honore pas moins I'apostolat de Paul. Et I'on
remarquera aussi que, comme Pierre et Jean avaient rempli cet office non a



Jérusalem, mais dans sa religieuse rivale, Samarie, de méme Paul est appelé a
imposer les mains, non pas a des Gentils convertis par sa prédication, mais a des
disciples déja baptisés du baptéme de Jean.

Il n'y a donc en cela rien qui soit de nature a susciter une difficulté, ni a affaiblir
la portée des explications précédentes. Les deux cas dans lesquels des apotres
imposéerent les mains a des croyants afin que ceux-ci recoivent I’'Esprit sont des cas
exceptionnels et subordonnés aux occasions principales ou nous ne voyons pas que
pareil acte soit accompli par les apotres. Dans la premiére et la principale de ces
circonstances, la visitation des Juifs a la Pentecote, I’Ecriture ne fait pas mention
d’un seul cas d’'imposition des mains; et d‘ailleurs, qui aurait pu imposer les mains a
ceux qui, les premiers, recurent le Saint Esprit en ce jour-la, que ce soient les
apotres ou les cent vingt disciples? Dans la pensée de Dieu, ce don devait émaner
directement de Sa main. La conclusion est évidente : si méme aujourd’hui il existait
des apoétres, I'imposition de leurs mains ne serait pas nécessaire pour que nous, ou
tous autres croyants gentils, recevions le Saint Esprit. Croyant en Christ par leur
parole, nous avons eu part a la bénédiction de la méme maniére que nos
devanciers ; savoir ces premiers chrétiens, non Juifs, a Césarée.

Le Seigneur soit béni non seulement pour le don de Son Esprit, mais pour Sa
Parole écrite, qui manifeste la folie des hommes prétentieux et réprouvés quant a la
foi, lesquels cherchent a inquiéter les timides et a enhardir les superstitieux.
Puissions-nous retenir, «selon la foi des élus de Dieu... la connaissance de la vérité
qui est selon la piété, dans l'espérance de la vie éternelle que Dieu, qui ne peut
mentir, a promise avant les temps des siecles ! » (Tite 1, 1, 2).

Méditation 7 — Romains 8, 1-27

Notre sujet embrasse deux points principaux qu’il importe de bien distinguer. Le
premier est la vérité bénie que nous sommes dans I’Esprit. En contraste avec la
nature et la chair, c’est la une condition entierement nouvelle que les rachetés du
Seigneur revétent déja sur la terre. Le second est celui de la demeure actuelle,
personnelle, du Saint Esprit dans celui qui croit. Notre chapitre, qui insiste avec
force et précision sur ces deux vérités, va nous donner l'occasion d’en expliquer la
différence et de tirer la conclusion qui ressort de chacune d’elles pour la bénédiction
du chrétien, a la propre gloire de Dieu. Pour bien saisir la premiére de ces vérités, il
nous faut rappeler les grandes lignes de |'épitre aux Romains.

La clef de cette épitre est /a justice et essentiellement la justice de Dieu. Celle-ci
est la qualité divine révélée par I'évangile et fondée sur la rédemption qui permet a
Dieu d’étre parfaitement conséquent avec Lui-méme en justifiant le coupable qui
croit en Christ.

Cette épitre nous apprend comment il se fait que Dieu puisse ainsi nous justifier.
La justice divine est par Jésus Christ, le Seigneur. Elle est fondée sur Son sang, sur



Sa mort. Mais elle ne se limite pas a la rédemption, bien que la plupart des croyants
aiment a s’arréter la. Tout en bénissant Dieu de ce que beaucoup de pécheurs en
arrivent a ce point, nous devons vivement regretter que certains de nos freres
n‘avancent pas au-dela. Nous le regrettons pour eux-mémes, pour la joie qu'ils
perdent par rapport a la liberté chrétienne. Nous le déplorons surtout parce que tout
ce qui dérobe a I'ame sa bénédiction propre, son entiére liberté devant Dieu,
diminue d’autant la gloire de Christ, et entraine, en proportion, faiblesse dans le
service aussi bien que dans le culte chrétien.

Plusieurs considerent cette perte comme de minime importance ; ils estiment que
la seule chose désirable est qu’'une ame soit sauvée de la coléere a venir. Nous ne
pouvons que les plaindre. Si le salut de I'homme était le seul but de Dieu, cette
attitude se justifierait. Mais jamais Dieu ne se propose moins que Sa propre gloire,
et celui qui fait du simple salut la grande question, prouve qu’il est plus occupé de
lui-méme et de son entourage qu’exercé dans son ame a |'égard de ce que le Saint
Esprit réveéle de Dieu et de Son Fils. Du reste, jamais on n‘a vu une ame ayant
appris a jouir de Dieu, a triompher du monde et a adorer dans I'énergie de I'Esprit
Saint, consentir a revenir en arriere pour s’enfermer dans les pauvres limites de la
théologie humaine. Cette derniere est la science qui prétend s’occuper des vérités
divines. C’est un systéeme de raisonnements qui, parce qu’ils sont le produit de
I'intelligence, et non de la foi, empéchent la puissance, sacrifient la liberté,
s’‘opposent a la gloire de Dieu, et donnent a I'homme une place qui ne lui appartient
pas. Les enfants de Dieu qui s’en contentent sont arrétés dans leurs progres; ils ne
croissent pas, et le Saint Esprit est contristé par le déshonneur qu’on Lui fait ainsi.
Lui seul en effet est qualifié pour guider le racheté. Lui seul peut bénir ceux qui
appartiennent a Christ pour la gloire de Dieu le Pére.

En premier lieu, j'appelle donc l'attention sur les grands principes développés
dans I’épitre aux Romains. On n'y trouve pas un mot sur lI'amour de Dieu ni sur la
victoire dont jouit le chrétien, jusqu’a ce que la question entiére de la justice soit
décidée. Au premier abord, il ne semble pas que ce soit le moyen le plus court de
soulager le cceur, de lui donner la paix et la liberté; pourtant c’est bien le moyen
dont Dieu se sert. Dés les premiers versets apparait ce mot toujours inflexible et
accablant pour I'homme : «la justice de Dieu». Cette justice en effet, place devant
I'hnomme |'autorité divine et ne Iui permet pas d’oublier le droit solennel que Dieu a
de juger.

Jusqu’au moment ou le péché fut entré dans le monde, il n’était pas question de
justice. Qu'y avait-il a juger avant que I'homme se flt ruiné lui-méme en méme
temps que la création dont il était le chef? Auparavant, tout était tres bon. Le
jugement n’était donc nullement la relation normale entre Dieu et I'homme dans
I’état d’‘innocence. Dieu n’agissait alors envers Adam que pour le combler de toutes
les bontés dont s'accompagnait la création. L'homme ne faisait alors que se réjouir,
et adressait a Dieu les actions de graces d’une créature sans péché. Mais biento6t la



scene fut changée et gatée. La conscience acquise a I'homme par la connaissance du
bien et du mal (connaissance du bien qu’il avait perdu et du mal qu’il avait acquis,
gain amer du péché par lequel il avait été vaincu), cette conscience porta I'hnomme
tout d'abord a cacher sa nudité puis a se dérober a la présence de Dieu. Hélas! bien
avant que la voix de Dieu ne prononcat contre lui la sentence judiciaire, la
conscience de I'homme l'avait déja condamné et banni moralement. Il sentait qu’il
n'y avait plus place pour lui dans la présence de Dieu. La conséquence fatale fut
manifestée des ce jour-la, bien qu’elle ne se déclarat que progressivement, selon le
bon plaisir de Dieu, et avec une clarté toujours croissante : le péché nécessitait le
jugement.

Il s’ensuit évidemment que si I'homme devait étre sauvé, il fallait qu’il fat
appelé ; et cela par la gloire et par la vertu, comme il est dit au premier chapitre de
la seconde épitre de Pierre. C'est la le caractere de l'appel de Dieu. Il appelle
I'homme a ce qu’il ne possede pas. Il ne s‘agit pas seulement pour ce dernier de
maintenir ce qui lui reste et d’en user sagement. Il a perdu sa possession originelle ;
bien plus, il a perdu non seulement tout ce que Dieu avait placé au-dessous de lui,
sous sa responsabilité, mais encore Celui qui était au-dessus de lui : Dieu Lui-
méme. Et sa propre conscience, nouvellement acquise, en portait le témoignage
pénible mais véritable. C'est pourquoi Dieu I'appelle dans Sa grace; mais Il I'appelle
par la gloire. Il I'appelle a ce qui ne se voit pas, tout en agissant sur lui par des
motifs moraux comme frein pour le mal qui s’était introduit dans le cceur de
I’'hnomme et I'avait soumis a sa domination.

Tout cela est, sans contredit, développé dans le christianisme avec une force et
une propriété incomparablement plus grandes; toutefois, le principe n‘en est pas
moins vrai a partir du moment ou I'homme tomba. Au moment convenable, Dieu fit
des promesses; et celles-ci, est-il besoin de le dire, agirent puissamment en ceux
qui avaient la foi. Plus tard la loi fut donnée et avec elle une certaine connaissance
du péché. Car la loi soulevait le probleme de I'état de I'homme, question que les
promesses ne touchaient point. Les promesses ne faisaient que présenter une
bénédiction que Dieu donnerait assurément en Son propre temps. Elles ne
dépendaient pas de I'état de I'homme mais de la Parole et de la volonté de Dieu
agissant en grace. Toutefois I'homme étant pécheur, il est évident qu’il ne serait pas
bon pour lui de ne pas sentir son état réel. C'est pourquoi, les promesses étant
données mais non encore accomplies, la loi fut introduite; elle sonda I'homme,
mettant en évidence sa méchanceté et son entiére culpabilité ; elle prouva en outre
gque, méme doué de la connaissance de sa méchanceté, il ne possédait ni la volonté
ni la force d'amender ses voies.

Christ vint enfin. Soumis a la loi, Il aurait pu s’approprier les promesses. En effet,
Il était I'héritier véritable aussi bien que le témoin fidele — le seul qui ait jamais fait
ressortir la beauté de la loi comme instrument moral ; le seul qui ait répondu a cette
expression du droit que Dieu a sur I'homme. Seul Il justifia dans toutes Ses voies



ici-bas Celui qui avait donné la loi. Mais s’Il s’était saisi des promesses comme se
rattachant a l'observance de la loi, il est bien évident que personne n’aurait pu
partager avec Lui I'héritage. C’est pourquoi dans la croix du Seigneur Jésus se fait
voir une chose toute nouvelle : Lui qui avait accompli la loi, Lui, I’'héritier méme des
promesses, au lieu de la couronne, prend sur Lui la malédiction — au lieu du
royaume de Dieu, Il subit le jugement!

Alors s’accomplit cette ceuvre, la plus merveilleuse de toutes : tout ce que Dieu
ressentait contre le péché s’exprima contre Celui qui n’a pas connu le péché; tout ce
que, dans Sa sainte indignation, Dieu pouvait contre le mal, tomba sur Celui qui
n‘avait point commis le mal, dans la bouche duquel il ne se trouvait aucune
fraude[Es. 53, 91. Lui, Son propre Fils, I'objet de Ses parfaites délices, de Sa pleine et
éternelle faveur, fut abandonné au jugement impitoyable, Dieu agissant envers Lui
comme jamais Il n‘avait agi, ni ne le pourra jamais de nouveau envers aucun autre.
La gloire méme de la personne du Fils unique, qui Lui donnait la force de soutenir ce
jugement, rendait cette colére d’autant plus insupportable. Le fait méme qu’'ll était
Dieu, Sa qualité de Fils en rapport avec le Pere (car Il possédait et la nature de Dieu
et la connaissance du Pere), ajoutait aux souffrances du Seigneur, a cette heure
solennelle, une extrémité poignante, indicible. Mais, «c’est accompli...» [Jean 19, 30] |
Et, dés ce moment, la justice de Dieu n’est plus seulement promise ; elle commence
a étre révélée. Ce sujet-la n'est peut-étre pas entierement exposé dans les
Romains; mais cette épitre en contient I'essentiel, notamment ce qui se rattache
aux besoins de I'homme.

Dans la seconde épitre aux Corinthiens, I'Esprit considéere un autre aspect de la
justice de Dieu : «ce que nous sommes faits en Christ». A cet égard, le point
principal c’est que Jésus est glorifié au ciel dans la gloire de Dieu. Il n‘est fait que
tres brievement allusion a cette vérité dans le chapitre 8 des Romains, le but de
cette épitre étant de présenter les bases du salut et de la paix avec Dieu, plutot que
la hauteur céleste a laquelle nous donne droit la justice divine. Ce dernier point de
vue aurait pu contrarier le courant de I'Esprit occupé dans cette épitre a faire
ressortir la vie en Celui qui est ressuscité des morts plutét qu’a révéler la gloire de
Christ assis dans les cieux. Car ce qu'il y avait de plus absolument indispensable
pour établir la base et la manifestation de la justice divine c’est que Dieu entrat dans
la scéne de la mort, la ou Jésus s’abaissa comme sacrifice pour le péché, s’étant en
grace parfaite rendu responsable pour nous. Ensuite Il ressuscite Christ d’entre les
morts, et enfin Le fait asseoir a Sa droite dans les lieux célestes.

En tout cela s’exprimait la justice de Dieu, comme conséquence de la croix.
C’était ce que Dieu devait a Jésus; une dette dont il Lui fallait s’acquitter soit
comme Dieu, soit comme Pere. Car Jésus était I'hnomme qui L'avait glorifié au plus
haut degré, comme jamais auparavant Il n‘avait été glorifié, et cela quant a ce qu'll
détestait le plus : le péché lui-méme. Christ ne s’est rien épargné; Il a tout enduré;
Il n'a pas cherché a montrer Sa gloire, Il I'a mise de coté. Il se plaga, pour ainsi dire,



complétement entre les mains de Dieu, prenant sur Lui tout ce qui était d( a Dieu
pour le péché. La conséquence en est que Dieu, aussi bien comme Dieu que comme
Pére, ressuscita par Sa propre gloire, celui qui était a la fois Fils et homme (Rom. 6,
4),

Mais cela méme n’aurait pas suffisamment exprimé la valeur de lI'ceuvre et des
souffrances de Christ. Aux yeux de Dieu, la croix méritait encore incomparablement
davantage. Jésus y mourut, portant nos péchés en Son propre corps. Par la grace de
Dieu, Il golta la mort pour tout[Héb. 2, 9], Voila ce qui détruisait la puissance de
Satan, effacait le péché, rapportait a Dieu une gloire infinie, et a cet égard Le
rendait redevable envers I'homme, le Fils de I'homme. C’est pourquoi Jésus pouvait
déclarer dans le chapitre 13 de Jean : «Si Dieu est glorifié en Iui, Dieu le glorifiera
en lui-méme; et incontinent il le glorifiera». Sans attendre «|'administration de la
plénitude des temps » [Eph. 1, 10], ce moment ol Lui seront données la terre et toutes
les nations de la terre, Dieu glorifie Christ en Lui-méme immeédiatement et dans le
ciel. La justice de Dieu était en question, Sa gloire morale et céleste était en jeu. Il
reléeve Christ d’entre les morts et Le place sur Son propre trone dans le ciel. Qui,
excepté Dieu, eut jamais la pensée d'un tel dessein? Sans doute, les Psaumes et
d’autres passages contenaient des paroles inspirées qui ont pu étre comprises apres
que Dieu eut agi de la sorte, et montrer que telle était déja, dans le passé, la
pensée divine. Mais glorifier le Fils de Dieu en Lui-méme, c’est la un moyen
d’exprimer la gloire dont Il couronna Jésus qu’‘on chercherait en vain dans la Parole
jusgu’a ce que Lui-méme le déclare au moment ou Il allait quitter la terre.

Et pourtant, toute glorieuse qu’elle soit, cette portion ne suffirait pas a Dieu. Elle
était personnelle a Christ et précieuse par-dessus tout; mais Son ceuvre s’appliquait
a d’autres, et voila le coté de la justice de Dieu que déploie I’'épitre aux Romains :
savoir l'effet de Sa justice par rapport aux croyants plutot que par rapport a Son
Fils. Il souffrit sur la croix et fut exalté dans la gloire céleste; mais que
deviendraient ceux pour lesquels Il mourut? Dieu les laisserait-Il dans leurs péchés?
Serait-il juste que Jésus flt ainsi traité ? Comment estimer a sa pleine valeur I’'ceuvre
accomplie par le Fils de 'homme pour Ses brebis perdues qu’ll était venu chercher
et sauver? Avait-Il échoué ou au contraire vaincu dans cette puissante entreprise ? Il
avait souffert et Il était mort pour eux et pour leurs péchés : qu’en est-il résulté? La
réponse se trouve dans I’'épitre aux Romains qui nous présente la conséquence de
cette vérité pour 'homme dans le péché : il est mis au bénéfice de la justice de Dieu
«envers (ou pour) tous, et sur tous ceux qui croient». Le troisieme chapitre, auquel
nous empruntons ces paroles (v. 22), nous apprend que la justice de Dieu a satisfait
entierement aux péchés. Nous y trouvons |'expiation, ou la propitiation, pour les
péchés des hommes. Mais ce chapitre prouve que la mort de Christ ne se borne pas
a répondre aux besoins de I'homme : tout se rapporte maintenant a la gloire de
Dieu. «Les hommes n’atteignent pas a sa gloire» [V- 23]; mais si Dieu introduit Son
salut, ce doit étre pour rendre I'hnomme capable de se tenir en Sa présence dans le
ciel. Si le salut s’accomplit, ce n‘est pas simplement pour réinstaller I'hnomme ou il



était avant sa chute, mais bien pour lui fournir la capacité de se tenir dans la
présence de la gloire de Dieu.

Eh bien! c’est ce qu’exposent les chapitres 4 et 5, en nous montrant par quel
moyen s’accomplit cette ceuvre. Non pas cette fois par la mort de Christ, mais par
Sa résurrection. «IlI fut livré pour nos fautes et ressuscité pour notre
justification » [4, 25], Et c’est aussi la foi qui s’empare de ce complément glorieux de
I'ceuvre de Christ pour nous. «Ayant donc été justifiés sur le principe de la foi, nous
avons la paix avec Dieu» (chap. 5, 1).

C'est la, remarquons-le, que, pour la premiere fois dans cette épitre, nous
trouvons la paix avec Dieu, |'acces a cette faveur dans laguelle nous sommes, et
notre privilege de nous glorifier dans I'espérance de la gloire de Dieu. L'épitre aux
Romains ne nous considere jamais, ainsi que le fait celle aux Ephésiens, comme
actuellement unis a la gloire; mais elle nous représente comme capables, ici-bas,
d’abonder dans I'espérance de la gloire que nous avons en perspective.

Puis, au milieu des tribulations, dont nous pouvons tirer de quoi nous glorifier, il
est dit que nous avons I'amour de Dieu versé dans nos cceurs par I’'Esprit Saint qui
nous a été donnél5, 51. Ainsi la premiéere allusion a I'amour de Dieu n’apparait
qu’aprés que la justice de Dieu a été expliquée aussi complétement que l'exigeait
cette épitre. Pour quelle raison? Parce que Dieu voulait d’abord produire en ceux
envers lesquels Il agissait avec tant de grace un sentiment profond, solennel, du
péché. Je ne dis pas que c’est ainsi que nous devions agir envers une pauvre ame
inquiete; mais, en fait, I’épitre aux Romains ne s’adresse pas a ceux qui sont
inquiets et troublés dans leur conscience. Il ne s’agit pas la de gagner a Dieu des
ames non encore converties. Avec celles-la, rien de plus important que de
démontrer I'amour : et c’est la d’abord ce que fait Jésus. Il attire |'attention, gagne
la confiance, puis Il éveille la conscience avant de la mettre dans la parfaite liberté
telle que nous la connaissons par le Saint Esprit depuis que l'ceuvre est achevée.
Mais dans nos rapports avec ceux qui croient, et surtout avec les ames qui ont saisi
la bénédiction de I|'évangile sans que la conscience ait été bien profondément
labourée, il est de toute importance de présenter avec la plus grande clarté possible
le coté de la justice de Dieu et de comprendre distinctement que I'évangile est «la
puissance de Dieu pour le salut»[1, 16] parce qu’il est la justice de Dieu. C'est la le
raisonnement de |'ap6tre des le premier chapitre de I'épitre.

Jusqu’au chapitre 5, 11, nous voyons ainsi en présence : des pécheurs coupables,
et un Dieu qui, a Sa maniere propre, vient au-devant d’eux tels qu’ils sont, dans
leurs péchés. Mais alors, pour I'ame réveillée qui a trouvé la paix, un sujet de plus
grand tourment encore apparait : ce ne sont plus ses péchés mais son péché; non
pas ce qu’elle a fait, ce dont elle est coupable, mais son état méme devant Dieu.
Aprés sa conversion, aprés avoir trouvé la paix, voici cet homme qui découvre la
misere de son état, qui voit dans son coeur des replis de méchanceté qu'il ne pouvait
croire possibles chez un enfant de Dieu; replis qu’aucun homme ne soupconne



avant d’en faire |'expérience personnelle. La Parole de Dieu en parle bien, mais
I'hnomme passe outre et ne s’arréte pas a ces passages. A vrai dire, du reste,
personne ne comprend la chose avant d’en avoir fait I'expérience personnelle une
fois que le coeur est véritablement amené a Dieu.

C’est la grande lacune du christianisme de nos jours, et depuis bien longtemps
assurément. Il laisse les ames, je puis bien le dire, a demi sauvées; il leur présente
des vérités partielles, mais il ne leur apprend pas qu’elles sont en Christ. Je ne veux
pas dire que |'expression «en Christ» n’est jamais employée; mais qu’en lisant ce
passage : «il n'y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont dans
le Christ Jésus»[8, 1] — |a plupart des personnes n’y comprennent rien, sinon que
Christ est mort et ressuscité pour elles, et que par conséquent elles sont justifiées
devant Dieu. Mais c’est loin d’étre toute la signification de ce passage. Dés le milieu
du chapitre 5, le Saint Esprit souléve une question nouvelle, a savoir : la culpabilité
de I'homme, sa nature pécheresse, la maniére dont Dieu y répond et dont une ame
peut étre délivrée. Tout cela a été décidé; et c’est la la doctrine propre de I'épitre
aux Romains du chapitre 5 au chapitre 8. C’est une instruction de la plus haute
importance pour I'ame qui a déja trouvé Christ. Non seulement elle me révéele un
Sauveur mort pour mes péchés, et ressuscité pour ma justification; mais elle
m’apprend que ma vieille nature a été jugée, condamnée dans la mort de Christ.
« Comme par un seul homme /e péché est entré dans le monde... ». Il ne s’agit donc
pas de ce que j‘ai fait mais de ce que je suis.

Tous mes péchés étant effacés et pardonnés, je puis me trouver encore dans un
état misérable pour moi-méme, et plein de déshonneur pour Dieu. D’ou vient cet
état? Il a été introduit par un seul homme : Adam. Mais, de méme que ce premier
homme a introduit le péché et la mort, Christ, le second homme, a accompli, Lui, la
justice, et «la grace regne par la justice pour la vie éternelle, par Jésus Christ notre
Seigneur» (5, 21). Voila la délivrance. Il ne s’agit plus de pécheurs condamnés par
la loi, mais d’Adam a une extrémité et de Christ a I'autre. Aucun Juif ne pouvait nier
les conséquences de la position d’Adam a I'égard de toute sa race. Le monde était
ruiné avant méme que la loi n‘entrat; et la loi, loin de réparer la ruine, ne fit
qu’imposer a I'homme de nouvelles entraves. Elle ne pouvait que prouver plus
completement I'étendue de la ruine. Mais maintenant était venu un autre homme,
Jésus qui passa, par la mort, dans la vie de résurrection. Par conséquent, depuis le
verset 12 du chapitre 5, le Saint Esprit aborde une question toute nouvelle : ce n’est
plus la justification par le sang, c’est la justification de vie. Il n‘est pas question de
ce que le Seigneur a fait, mais d'un état nouveau, d’'une condition fondée sur la
rédemption et déployée dans Sa résurrection.

Christ a magnifié Dieu en toutes choses; et ce qui était absolument nécessaire
pour la gloire de Dieu constitue en outre une part essentielle de notre bénédiction,
parce que nous possédons réellement un Christ entier. Quand il s’agit de ce qui fait
face a notre état de péché comme hommes, I'Ecriture ne fait pas ressortir ce que



Jésus fit ici-bas, mais ce a quoi Il fut élevé. C’est pourquoi, de méme qu’Adam n’est
devenu chef de race qu’apres étre devenu pécheur (on pourrait dire, quand il eut
accompli I'ceuvre du péché), de méme, le Seigneur Jésus ne devient Chef, le Chef
reconnu et révélé — «un Esprit vivifiant»[1 Cor 15, 45] — qu’en entrant en
résurrection. C'est seulement lorsqu’ll eut déposé Sa vie dans la mort que l'ceuvre
fut achevée. C’est alors que le grain de froment, qui était tombé en terre et était
mort, maintenant ressuscité, pouvait porter du fruit en abondance[Jean 12, 24],

Le chapitre 6 applique ce principe au péché qui tourmentait le croyant. Le point
principal de ce chapitre n’est pas que nous sommes ressuscités mais que nous
vivons a Dieu en Christ ressuscité. Le raisonnement de I'ap6tre ne va pas ici comme
dans I'épitre aux Colossiens jusqu’a contempler celui qui croit comme ressuscité
avec Christ (dans les Ephésiens, il est méme assis en Christ dans les lieux
célestes(2, 6]). Car, si je suis ressuscité, je ne puis en méme temps me tenir pour
mort; ce serait une contradiction dans les termes. Une telle erreur est exclue par le
raisonnement méme ainsi que par la portée de chacune de ces deux épitres, et c’est
un point d’une trés grande importance comme on le verra dans I’Ecriture. Aussi dans
les Romains, le croyant n’est-il jamais considéré comme ressuscité : il est
simplement « mort au péché et vivant a Dieu »[6, 11], Mais c’est la justement ce qui
me fournit une délivrance bien merveilleuse pour la pratique; délivrance a laquelle
j'ai droit des le premier moment de ma carriere chrétienne, des que je reconnais le
Seigneur Jésus et que je suis baptisé en Son nom.

Le baptéme est un signe de mise a part, un sceau mis sur quelqu’un dans un but
déterminé. On est baptisé pour quelgu’un ou quelque chose. Pour quoi donc suis-je
baptisé ? Pour la vie de Jésus, pour ce qu'll a fait? Non pas; c’est pour Sa mort que
je suis baptisé. Mon point de départ est cet acte infini de grace divine qui a répondu
a mon état et non seulement a mes péchés (pour ceux-ci en effet, je trouve Son
sang précieux). Ce n’est pourtant pas pour le sang de Christ que je suis baptisé
mais pour Sa mort — expression plus vaste et plus profonde. Voila ce qui répond a
ma condition comme pécheur — comme homme «vivant au péché». J'ai besoin
d’étre délivré de cette condition. Or la seule délivrance possible d'un état de péché,
c’est la mort. C'est |a précisément ce qu’il me fallait. Je ne suis pas seulement
pardonné, chose nécessaire et du plus haut prix. Mais ce n’est pas la tout ce qui est
appelé /e salut. J'ai besoin de me voir appliquer la mort de Christ et Sa vie au-dela
de la mort, aussi bien que Son sang précieux : et c’est la ce que je posséde en
Christ. Dieu soit béni, j'ai le droit de considérer la mort de Christ comme satisfaisant
pleinement a ma condition quant a toute la racine du mal.

De sorte que j'ai le bonheur de savoir non seulement que je suis pardonné par
Son sang, mais que, ressuscité par Lui, j'ai le droit de me tenir pour mort a tout
péché demeurant en moi, péché qui serait autrement un fardeau insupportable. Une
bénédiction du plus haut prix résulte d’'un Christ mort et ressuscité. Avec la
rémission des péchés, une délivrance pléniere m’est accordée. Celui-la seul qui est



mort est quitte du péché; mais pour le péché, il me faut la mort de Christ dans sa
pleine efficace. Elle seule répond a nos besoins. Car Celui qui est mort est ressuscité
dans un état tout a fait nouveau ol ne saurait jamais reparaitre la terrible question
du péché ni de son expiation.

La bénédiction entiere de Christ est la part du croyant et cela dés qu’il croit. Ce
n‘est pas quelque chose que I'hnomme atteint par degrés, et qui donnerait une
certaine valeur a ses expériences : cela ne tendrait qu’a I'exposer tristement a étre
content de lui-méme et, par suite de la subtilité de son cceur, a lui fournir le moyen
de dépouiller Christ sous prétexte d’honorer I'ccuvre de I'Esprit de Dieu au-dedans
de lui-méme. C'est la précisément, hélas! malgré le soin de Dieu a nous mettre en
garde dans I’Ecriture et dans les faits du christianisme (lire I’épitre aux Galates),
c’est la que trébuchent tant de chrétiens; et voulez-vous savoir pourquoi? Parce
qu’ils se remettent sous la loi. Lorsque Dieu était occupé de fait de Son peuple
Israél, Il leur donna Sa loi qui agissait en frein, une espéce de mors, de bride pour
leur chair rebelle. D'une part il fallait réprimer celle-ci; de l'autre, pour ainsi dire, la
pousser. Mais revenir aujourd’hui a la loi dans une bonne intention en visant a la
piété, c'est simplement renier le christianisme. Car la loi, au lieu d’étre une regle de
vie, est nécessairement une regle de mort pour celui qui a le péché dans sa nature.
Loin d’étre une puissance libératrice, elle ne peut que le condamner; loin d’étre un
moyen de sainteté, elle est de fait, et d’apres I'apdtre, la force du péché.

Ce gu'il me faut avant tout, c’est la délivrance. Et comment |'obtenir? Par la
mort. Dois-je mourir moi-méme? Ce serait ma destruction, et non mon salut; ce
n‘est pas 1a non plus I'enseignement de I'Ecriture. Mais en me reposant sur la mort
de Christ, je puis, avec I'ap6tre, mourir chaque jour (1 Cor. 15, 31), je puis, selon la
mesure de ma foi, me soumettre au mépris du monde, m’exposer a ce qui
m’obtiendra de Sa part et la mise a I'écart et la souffrance. C'est la gloire du
chrétien — tout en se séparant ainsi — d’avancer avec humilité, et pourtant avec
hardiesse, dans le sentier qui est semé de toute I'amertume de I’'épreuve. Mais que
me faut-il comme point de départ? Si j'avais a mourir graduellement a ma nature
mauvaise, il y aurait occasion pour moi de me glorifier moi-méme. Or il n’en est pas
ainsi; et de la l'importance de la vérité démontrée dans le baptéme du chrétien.
L'homme commence a professer Christ en confessant Sa mort et Sa résurrection.
Que signifie le baptéme? Que le Sauveur qu’on a confessé n’est pas vivant sur la
terre, mais mort et ressuscité. « Tous ceux qui sont baptisés pour Jésus Christ sont
baptisés pour sa mort» [6, 31,

Outre le sang, il y a Sa mort; c’est elle qui a affaire avec ma nature, et me met
en liberté devant Dieu en Christ ressuscité. Plus je recois cette vérité avec simplicité,
mieux cela vaut. Dans les choses de Dieu, il n'y a rien de comparable a la simplicité ;
et la vraie foi est celle qui recoit Sa Parole (méme encore peu comprise) sur Sa
propre autorité. Si Dieu me dit, @ moi chrétien, que je suis mort, dois-je le croire ou
non? Si donc il est incontestable que je suis mort, ne dois-je pas aussi croire les



conséquences que Sa Parole en déduit pour moi? Quelles sont ces conséquences ?
Que mon jugement est tombé sur Christ, que Lui ressuscité est la puissance et le
garant de ma délivrance, et que I'homme et le monde n’‘ont plus aucun droit sur
moi, puisque j'appartiens désormais a un autre, savoir a Celui qui est ressuscité des
morts ? Quel droit peut-on encore exercer sur un homme qui est mort? Aucun! Il ne
reste qu’a l'ensevelir. La loi n‘a plus d’application envers les morts : non qu’elle
perde sa force, mais elle n'a plus sur qui s’exercer. Son autorité se limite a des
hommes vivants dans le monde. Or je suis moralement sorti de cet état-la par la
mort et la résurrection de Christ; de sorte que pour ce qui est de ma vie
proprement chrétienne, je ne suis plus vivant dans le monde. Je suis mort a la chair
et au monde; et c’est bien la mon point de départ dans le baptéme et dans ma
profession du Seigneur Jésus. En tant qu’homme naturel, je vivais; mais un Christ
mort et ressuscité a terminé tout cela pour moi. Ce n’est pas seulement que je crois
en Christ et que je connais le pardon de mes péchés par Son sang précieux; la
Parole de Dieu me donne encore le droit de savoir et de déclarer que, dans la mort
de Christ, je suis mort moi-méme.

La vertu du sang de l'agneau pascal était expérimentée en Egypte méme, mais la
mer Rouge séparait manifestement le peuple du pays de la servitude afin que,
racheté et délivré, il fit désormais seulement au Seigneur. Il est donc absolument
nécessaire que la marche du chrétien s’effectue dans la pure lumiere de la grace de
Dieu. «Nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la grace»[6, 151, Le sixieme
chapitre des Romains insiste sur ce point. Et c’est la une marche aussi humble que
sainte, ou la chair ne compte pour rien; aussi n’y est-il pas dit un mot de la loi, si ce
n‘est pour déclarer expressément celui qui croit completement affranchi de sa
juridiction. Elle n’est pas faite pour un homme juste, et c’est bien s(rement ce
qu’est un croyant. Sa force est contre les injustes; elle s’applique aux méchants qui
vivent dans le monde, soit que les hommes lachent la bride a la chair impure, soit
gu'ils se retranchent dans les prétentions religieuses de la chair exaltée. C'est pour
de telles personnes qu’est la loi (1 Tim. 1, 9). Mais, quant au chrétien, il commence
par la mort de sa nature, ce qui est le sens du baptéme chrétien. Ce qui est si
terrible pour le coeur naturel, /la mort, devient pour le chrétien sa bénédiction. Mais
c’est dans la mort de Christ qu’il est un homme mort devant Dieu, mort a tout ce en
quoi il vivait auparavant. Et maintenant il jouit, comme faisant partie de la grace de
Dieu a son égard, du privilege de se tenir pour mort au péché et vivant a Dieu par
Jésus Christ notre Seigneur.

Voila un des privileges auxquels I’'Esprit Saint applique la mort et la résurrection
de Christ; et a ce privilege se rattache une grave responsabilité. Remarquons
encore qu'il ne s’agit pas de nos péchés, ni de la grace de Dieu qui nous en purifie
dans le sang de Christ. Le péché comme tel, la nature charnelle, trouve son juste
sort, sa fin en condamnation, dans la mort de Christ qui, ressuscité, communique
une vie nouvelle, une nature spirituelle, dans la puissance de Sa résurrection. Cet
homme est mon Sauveur et cette nouvelle nature devient ma part dans la nouvelle



création ; car, «si quelgu’un est en Christ, c’est une nouvelle création : les choses
vieilles sont passées; voici toutes choses sont faites nouvelles»[2 Cor. 5, 17] | g
deuxiéme épitre aux Corinthiens peut développer cette doctrine, car elle s‘occupe de
la gloire de Christ et non pas seulement de la justice de Dieu comme base du salut,
ce qui est le sujet de I'épitre aux Romains.

Le chapitre 7 de cette épitre traite la question de la loi. Bien que ce ne soit pas a
proprement parler notre sujet, remarquons que nous trouvons ici, de la part de
Dieu, une aussi pleine délivrance de cette difficulté-la que de celle dont traite le
chapitre 6 par rapport au péché. «C’est pourquoi, freres, dit 'apOtre, vous aussi
étes morts a la loi par le corps du Christ»[v. 4], Que signifie cette expression : «le
corps du Christ»? Personne ne |'emploierait pour décrire la vie de Christ ici-bas.
Mais appliquez-la a Sa mort et tout devient simple. «Vous aussi, vous avez été mis
a mort a la loi par le corps du Christ, pour étre a un autre». Est-ce comme a Celui
qui versa Son sang pour vous? Non pas; mais comme a Celui «qui est ressuscité
d’entre les morts, afin que nous portions du fruit pour Dieu. Car quand nous étions
dans la chair... », continue I'ap6tre, preuve que nous n'y sommes plus maintenant. Et
c’est la ce qu’il nous faut. Mais ceux qui insistent sur la loi comme regle de vie du
chrétien, lorsqu’il font allusion a cette expression de I'apbtre, « vous n’étes pas dans
la chair>», lui prétent un sens erroné; ils entendent par la notre ancienne condition
d’inconvertis. En réalité cette expression va plus loin. Quelle est, en effet,
I'expérience que nous présente le Saint Esprit a la fin du chapitre? Celle d'un
homme misérable, mais évidemment converti. Il lui a été donné de revenir a Dieu; il
déteste le péché, pourtant il y tombe toujours. Il aime la sainteté, mais jamais il n'y
atteint. Ses sentiments sont droits; mais, pour faire le bien ou éviter le mal, aucun
effort ne lui réussit. Le mal est présent; le bien semble toujours lui échapper. Telle
est I'expérience de son cceur; je ne parle pas de sa vie extérieure; car ce n’est pas
la la question, c’est quelques chose de bien plus profond. Il peut n’y avoir aucun
péché manifeste, mais le péché est tristement a I'ceuvre au-dedans de lui.

Ce que |'apbtre rapporte ici a lui-méme, comme pour se l'‘appliquer, c’est
I'amertume d’une ame qui pensait n‘avoir plus que bénédiction, et qui pourtant ne
s’est jamais trouvée aussi malheureuse dans sa vie. Avant d’étre régénéré cet
homme aurait pu golter les plaisirs du monde qui ne donnent pas de vraie
satisfaction. Maintenant il a tourné le dos au monde et la face vers Dieu; et
pourtant jamais il na connu une si grande misére, au point qu’il finit par pousser ce
cri de douleur : «Misérable homme que je suis, qui me délivrera de ce corps de
mort ? » [V- 241, Dés lors l'obscurité disparait, la lumiére se fait et apporte le calme et
la sérénité. C'est donc lI'expérience d’'une dme qui avait connu Christ comme son
espérance, une ame née de Dieu, et n’ayant néanmoins aucun sentiment de
délivrance. Dieu lui laisse sentir son mal propre, intérieur, jusqu’a ce qu’elle regarde
tout a fait hors d’elle-méme a Christ, comme son libérateur, non seulement de la
condamnation et de la colére, mais « de ce corps de mort ».



Ce ne sont pas tant ses péchés, c’est le péché qui tourmente cette ame et cela
d’autant plus que sa conscience est devenue plus sensible a ce qui est di a Dieu.
Mais ne connaissant suffisamment ni la grace, ni la rédemption, ni Dieu, ni son
propre ceceur, elle est dans le plus grand désarroi jusqu'a ce qu’elle apprenne la
réalité, la nature et I'étendue de la liberté en Christ. Aussi c’est précisément a cette
angoisse et a cette perplexité que le Saint Esprit fournit la réponse au chapitre 8. Il
commence par m’apprendre la portée de la délivrance que Dieu dans Son amour a
déja assurée a mon ame. Il m’apprend que, plus tard, une délivrance aussi entiere
interviendra pour mon corps mortel. Ainsi donc la parfaite délivrance, déja accomplie
en grace, devient le gage de tout ce qui suit dans la gloire. Si, en parlant de ce que
Dieu donne maintenant, je me sers du mot « partiel », c’est simplement en raison de
la coexistence du corps et de I'ame. Pour tout ce qui regarde I'ame, la délivrance est
parfaite, mais elle ne l'est pas pour le corps; elle est accomplie pour I'homme
intérieur, non encore pour I'homme extérieur.

C’est ce que l'apotre nous présente dans les premiers versets du chapitre 8 des
Romains : «Il n'y a donc maintenant aucune condamnation », proclame-t-il, parce
gu’il n‘envisage que Christ; il «est» et se repose en Lui seul. Telle est la premiere et
bienheureuse réponse a I'ame qui confesse sa misere et réclame un libérateur.
Réveillé pour sentir que ce n’est pas le pardon seul qu’il lui faut, mais bien d’étre
délivré de soi-méme, I'homme découvre que cette délivrance est dans un autre. Il
s’était imaginé jusque-la qu’ayant obtenu le pardon en Christ, il lui fallait se délivrer
par |'opération intérieure de I'Esprit de Dieu. Mais au moment méme ou son secours
lui était le plus nécessaire, il a appris que I'Esprit Saint, non seulement ne l'aidait
pas, mais le rendait profondément misérable. La raison en est claire : en fait il
s’était placé sous la loi. Et le Saint Esprit — précisément parce qu’ll est I'Esprit de
Dieu descendu pour glorifier Christ — ne donnera jamais la puissance a I'homme
tant que celui-ci cherchera a mettre la loi a la place de Christ; au contraire, Il lui
fera éprouver son impuissance totale. Le Saint Esprit est descendu du ciel sur la
terre pour glorifier le Seigneur et non pas la loi.

C'est dans les gémissements que le croyant du chapitre 7 avait appris
I'impossibilité de se délivrer lui-méme. Réduit a se tourner vers le Libérateur, la
conclusion qu’il en tire c'est «qu’il n'y a aucune condamnation» — non pas pour
ceux pour lesquels Christ mourut — mais « pour ceux qui sont dans le Christ Jésus ».
Nous sommes maintenant par grace établis dans un autre : Christ ressuscité. Voila
ce qui détermine notre condition devant Dieu. Rien ne peut étre plus béni. La
comparaison suivante pourra aider a s’en faire une faible idée. Prenez un homme
noble, dont les sentiments sont a la hauteur de sa situation sociale. Il fait choix
d’'une femme et il lui plait de la prendre dans un milieu tenu pour indigne. Qu’en
résulte-t-il? Celle qu’il a choisie et qui devient sa femme acquiert de ce fait,
publiqguement, |'‘état propre a son mari, et tous les antécédents, la misere,
I'hnumiliation disparaissent entierement. Aux yeux de tous la femme prend un
nouveau nom, celui de son mari; le sien propre est a jamais abandonné. Il en est de



méme pour ceux qui sont dans le Christ Jésus. Quelle est leur place? La ou Lui se
trouve. Ma position ne peut étre celle de Jésus marchant sur la terre. En tant
qu’exemple parfait nous sommes invités a Le suivre, mais Il «demeure seul » [Jean
12,24], S'il n'y avait eu que Sa vie, j'aurais été a jamais exclu. Mais Christ est mort,
bien plus, Il est ressuscité, Il peut me donner Son Esprit. Sa mort a agi de deux
manieres a I'’égard du mal : les péchés ne sont plus, mais aussi la nature méme est
jugée, saintement et justement. Dés lors, Dieu peut révéler la nature nouvelle qu'Il
a donnée, et conférer une position correspondante.

Christ ressuscité est le seul chef de la famille de Dieu (a I’'exception de Il'allusion
au «seul corps en Christ» que nous trouvons au chapitre 12, 5, I"épitre aux Romains
ne va pas au-dela de la famille). Or ici je trouve la demeure et la condition de cette
famille devant Dieu, comme résultat de la mort et de la résurrection de Christ. « Me
voici, moi et les enfants que Dieu m’a donnés», déclare Jésus ressuscité (Héb. 2,
13). La grace fait participer la famille tout entiére a I’'état méme de Christ. Et quel
en est le résultat pour eux? «Aucune condamnation». Christ avait souffert pour le
chrétien, et maintenant qu’ll est ressuscité, le chrétien, pour ainsi dire, fait partie de
la justice de Dieu, ainsi que 2 Corinthiens 5, 21 I'affirme avec plus de force encore.
Comment Dieu pourrait-Il, en justice, exiger une seconde fois le paiement de la
méme dette? Et désormais Christ est entré dans cette position ou Il pouvait avoir
avec Lui Ses rachetés, identifiéss avec Sa propre bénédiction devant Dieu,
bénédiction caractérisée par le fait qu’il n'y a «aucune condamnation pour ceux qui
sont dans le Christ Jésus ».

Et puis vient la raison : ce que |'apdtre appelle «la loi de I'Esprit de vie».
Remarquons bien que le sang de Christ n’est pas tout ce dont nous avons besoin. Si
efficace qu’il soit pour faire disparaitre les conséquences de notre ancienne
condition, ce n’est pas ce sang qui nous donne une position nouvelle devant Dieu.
Certes, sans Son précieux sang, je ne pourrais jamais entrer dans cette condition
nouvelle. Mais ce qu’il me faut ce n’est pas seulement le sang qui nettoie les péchés
de ma vie passée, mais encore l'affranchissement complet hors de I'ancienne
condition et une place sainte, slire et joyeuse dans la création nouvelle. Et qu’est-ce
qui peut produire cela? Christ mort et ressuscité. De méme que c’est Lui qui a été la
parfaite propitiation pour /les péchés; qui, plus que cela, fut jugé pour le péché; de
méme c’est Lui qui est le modele béni et la puissance du nouvel état en résurrection.
Il est le chef et la source de toute la bénédiction. Voila pourquoi lorsqu’ll fut
ressuscité des morts, aprés avoir, au prix de Son sang, acquis les bénédictions les
plus chéres et les plus hautes, Il souffla sur les disciples[Jean 20, 22] . Sa personne
adorée en accorde le signe. Le jugement était tombé sur Christ au lieu de tomber
sur nous; le péché était aboli, la mort vaincue; rien ne peut affecter la vie nouvelle
qui est en Christ. Ce n’est pas qu’un chrétien ne puisse tomber dans le péché,
comme il peut aussi mourir. Mais ce n’est pas parce qu'il posséde la vie nouvelle gu'il
péche ou qu’il meurt. Il péche, parce qu’il a cédé a la vieille nature; il meurt, parce
qu’il plait a Dieu que Jésus ne vienne pas encore. La vie que le chrétien obtient de



Jésus ne peche, ni ne meurt. C'est une vie sainte, au sujet de laquelle Dieu peut
déclarer : «Quiconque est né de Dieu ne pratique pas le péché» (1 Jean 3, 9). De
méme, quant a la nature nouvelle, le chrétien ne meurt pas, puisqu’il n‘a rien moins
que la vie éternelle du Christ. Mais répétons que toute cette délivrance n’est au
profit que de I'hnomme intérieur. Quant a I'ame, la réconciliation est compléte ; mais
pour ce qui regarde le reste de notre étre, elle n‘est que partielle. Et Dieu ne se
contentera jamais de ce qui n’atteint pas a Ses propres conseils. Il se propose de
nous affranchir complétement, et cet affranchissement sera digne de Lui-méme, du
Saint Esprit, de Christ et de Sa rédemption.

Plus loin, I'apotre donne la raison pour laquelle la loi de I'Esprit de vie en Christ a
affranchi le chrétien de la loi du péché et de la mort. Il dit : « Ce qui était impossible
a la loi en ce qu’elle était faible par la chair, Dieu I'a fait...»[v. 3]. Remarquez que la
loi et la chair vont naturellement ensemble : la loi, dit I'apbtre, était faible par la
chair. Pour répondre a cette impuissance, Dieu a envoyé Son propre Fils en
ressemblance de chair de péché. Né de femme, mais par puissance surnaturelle, cet
Etre béni n'a pas refusé de se trouver dans un monde souillé par le péché. Il nest
venu qu’«en ressemblance de chair de péché», et pourtant Il est véritablement né
dans le monde; condition nécessaire pour qu’ll participe a la nature humaine. Celui
qui était Fils de Dieu devient homme aussi véritablement qu’ll était Dieu de toute
éternité, et meurt dans la nature qu’ll avait prise, meurt pour I'homme, meurt pour
glorifier Dieu quant aux péchés de I'homme; plus encore, Il meurt non seulement
pour les péchés, mais pour /e péché. « Dieu envoya son propre Fils en ressemblance
de chair de péché, et pour le péché». Ce n’est pas seulement d’'une accumulation de
péchés mais de la nature méme qu'il est ici question. Le pardon de mes péchés
m’est indispensable et je le possede; mais comment pourrais-je désirer que Dieu
pardonne a ma mauvaise nature? Je ne lui pardonne pas moi-méme! Non, ce qu'’il
me faut, c’est que cette nature soit condamnée et que moi je sois affranchi. Et c’est
la exactement le caractere du nouvel état dans lequel Christ nous introduit et nous
place devant Dieu. Quant a lI'ame, c’est la liberté parfaite; la délivrance, non
seulement de ce que j'ai fait, mais de ce que je suis. De sorte que, comme chrétien,
je n‘ai plus affaire avec la responsabilité qui s’attache a I'homme mortel; je suis
déja passé a un état nouveau, lors méme que je suis encore dans le monde. Avant
de quitter les choses d'ici-bas, j'ai déja acquis par grace une relation nouvelle envers
Dieu. Et Celui qui proclame cette relation, qui I’établit, qui en est le modéle, c’est
Jésus dans la présence de Dieu. Telle est, en vertu de la rédemption, la place du
croyant; et elle appartient a tous les chrétiens.

La question sérieuse est de savoir si nous occupons cette place réellement et
d’une maniére consciente. Selon I’Ecriture, nul ne peut douter que Dieu n‘ait
véritablement destiné cette position aux siens. Mais la foi devrait y entrer des a
présent, la réaliser en regardant a Christ. C'est se tromper soi-méme et se
méprendre sérieusement sur la Parole de Dieu, que de supposer que I'homme puisse
au méme instant étre engagé dans la lutte entre le mal et le bien, décrite au dernier



verset de Romains 7, et jouir de la liberté de Romains 8. Un homme peut-il étre au
méme instant esclave et libre? Ce sont deux états qui se contredisent et s’excluent
mutuellement. Personne ne peut étre a la fois misérable et heureux, a /la fois
« affranchi de la loi de la mort et du péché » et «charnel », « vendu au péché ». Mais
apres avoir été « misérable », on peut dire : «Je rends graces a Dieu ».

On peut étre accablé sous des épreuves répétées, tout en jouissant de la paix
dans le Saint Esprit; on peut avoir la paix avec Dieu et souffrir pourtant
profondément a cause de l'état du monde et de celui du peuple de Dieu. Cette
douleur pleine de grace pesait sur notre bien-aimé Sauveur ici-bas, et provoquait
Ses soupirs. Or nous pouvons et devons connaitre la communion de Ses souffrances.
Mais ces soupirs n’étaient pas ceux de quelqu’un a qui manquait la paix de Dieu. La
communion ininterrompue est précisément ce que posséda sans cesse le Seigneur
Jésus dans les jours de Sa chair. Ne dit-Il pas, en effet : Je vous laisse la paix, je
vous donne ma paix[Jean 14, 27]? Eh bien, cette paix est maintenant notre part. Elle
a été faite par Son sang, établie pour nous dans la puissance de Sa résurrection;
mais nous n’en jouissons qu’apreés avoir laissé derriere nous les tourments décrits
dans le chapitre 7. Hélas, combien d’ames vivifiées s’attachent encore a la loi et se
font un devoir de travailler comme des forcats a la rame de cet amer esclavage,
alors que Dieu les appelle a la liberté du Christ! Elles ne sont pas mortes a la loi. La
mort de Christ nous place absolument en dehors de cette condition-la. Si un homme
emprisonné pour ses dettes vient a mourir, la justice ne peut plus rien exiger de lui.
Tant qu’il est en vie, la loi s’applique a lui; mais que la mort survienne, et il est
impossible dés lors que la justice le retienne. Pour le chrétien, il en est précisément
de méme.

Certains traitent tout cela de mysticisme. Sans doute est-ce dans un style figuré
que l'ap6tre nous parle, mais c’est pour rendre plus expressive une bienheureuse
réalité. Ceux qui n'y croient pas en toute simplicité se privent de la certitude et de la
puissance qui en découlent. Prendre la loi comme regle de vie, c’est éprouver
aussitot son esclavage. La loi est la force du péché et non de la sainteté. C'est la
défaite qui en est la fin, non la victoire. Ce n’est jamais ainsi qu’‘on trouve la force;
celle-ci est le fruit de la grace et non pas de la loi. Quand une ame est ainsi sous la
loi, plus le Saint Esprit agit sur la conscience, et plus cette ame est malheureuse; il
s’ensuit que ce sont souvent les plus consciencieux qui en sont la. Osera-t-on
affirmer que c’est Ia I'ordre de Dieu ? Est-ce bien Son ceuvre qu’un chrétien pieux et
consciencieux demeure privé d’une joie paisible et du repos en Christ? Qu’est-ce qui
explique un état si étrange, sinon le fait que I'ame n’a jamais compris la condition de
mort a la loi dans laquelle Christ voulait I'établir?

La mort au péché par la mort de Christ est une vérité essentielle du
christianisme. Celui qui borne I'’évangile au pardon par le moyen du sang de Christ;
qui, dans lI'ceuvre de Jésus, n‘admet rien de plus que Sa mort pour les péchés, celui-
la n‘a pas saisi le coté positif du christianisme. Savoir que toutes mes oesuvres



mauvaises et ma culpabilité sont entierement effacées est une immense bénédiction
de la part de Dieu; mais cela tout seul est comparativement négatif, et explique
pourquoi tant d’enfants de Dieu s’acharnent a établir un terrain positif de justice a
partir de la vie de Christ prise pour modele. Or le co6té positif existe aussi bien que le
cOté négatif; seulement il se trouve au-dela de la croix, dans la résurrection — et
non pas sous la loi, avant la mort de Christ.

Ainsi le chrétien apprendra qu’il a besoin de tout ce que Dieu lui a donné — y
compris cette précieuse vérité. Etre mort & la loi est une partie essentielle de la
bénédiction du chrétien. Lignorer, c’est méconnaitre tout le coté positif du
christianisme révélé dans les Romains depuis le verset 12 du chapitre 5 jusqu’au
chapitre 8. Je ne parle méme pas des épitres aux Colossiens et aux Ephésiens,
épitres qu’on ne doit jamais s’attendre a voir comprises par ceux qui se retranchent
sur le terrain de la loi. Je limite mon sujet a ce dont le chrétien a besoin pour la
liberté et I'affermissement de son ame. Remarquez que, jusqu’a ce que nous en
soyons arrivés la, il n’est pas question de victoire ni d’étre « plus que vainqueurs » [8,
37], la joie et les soupirs de I'Esprit, ce travail intime de Dieu dans lI'ame, sont
absents jusqu’a ce qu’on soit solidement affermi sur le terrain précieux ou nous
placent la mort et la résurrection du Seigneur Jésus Christ. Que Dieu garde Ses
enfants d’abandonner ce qu’ll a fait et déclaré pour leur délivrance et pour la victoire
pratique! L'Ecriture est bien claire : comme toujours l'obscurité et les difficultés
viennent d’ailleurs : de ce que le cceur recule devant une condamnation de la nature
sous toutes ses formes.

Les jours sont-ils mauvais? Raison de plus pour tenir ferme! Que trouvons-nous
dans la seconde épitre de Pierre et dans celle de Jude, deux portions de la Parole de
Dieu qui ont particulierement en vue un jour de déclin, de méchanceté croissante, et
méme d’apostasie ? Que les saints sont abandonnés au déclin comme a une chose
inévitable ? Point du tout! C’est dans ces épitres-la plus que dans toutes les autres
gue nous sommes exhortés a croitre et a avancer dans la vérité de Dieu. Telles sont
les ressources de la grace pour un jour de ténébres, de plus en plus profondes.
Considérons, chers amis, comme |'‘ceuvre de I'Ennemi tout ce qui contribue a
affaiblir, a effacer une vérité a la fois si simple et si fondamentale se rattachant
méme a notre baptéme.

Comment donc décrire cette position nouvelle ou le Seigneur Jésus place le
chrétien ? Selon le Nouveau Testament, il n’y a pas deux, mais bien trois conditions
dans lesquelles I'hnomme peut se trouver. J'y insiste car c’est une question de foi
aussi bien que de pratique. Il n‘est pas vrai que, si l'on n‘est pas un homme
spirituel, on doive nécessairement étre un homme naturel. Ce dernier état est
évidemment celui de quelqu’un dont les péchés ne sont pas encore remis — qui est
simplement enfant d’Adam, sans rien posséder d’autre que la nature déchue.

Quand une telle ame est convertie par la grace de Dieu, elle recoit une nouvelle
nature, et, sur le pied de la rédemption, elle est amenée a Dieu. Mais tout homme



ainsi réconcilié avec Dieu n’est pas nécessairement un homme spirituel. Ceux qui
sont spirituels (ou parfaits selon Phil. 3, 15 et d’autres passages) sont ceux qui «ne
sont pas dans la chair mais dans I'Esprit»[8. 9], comme s’exprime |'ap6tre Paul.

Parlant aux saints de Corinthe, malgré la gravité de leurs fautes, I'ap6tre ne leur
dit pas qu'ils sont des hommes naturels. Il pose ce principe : «lI'homme animal (ou
naturel : Jude 19 note) ne recgoit pas les choses de I'Esprit de Dieu». Ce n’est
nullement ainsi qu’il désigne les saints; mais il leur parle comme a de petits enfants
non encore parvenus a la maturité spirituelle, en sorte qu’au lieu de pouvoir les
entretenir des choses profondes de Dieu, il est contraint de les nourrir du lait qui
convient a leur état. Et qu’étaient-ils donc? « Des hommes charnels »[1 Cor. 3, 1], ]|
s’ensuit que les hommes sont ou naturels ou charnels ou spirituels. C'est la une
vérité bien humiliante. On comprend facilement que les hommes ne I'aiment pas; ils
craignent, si les croyants peuvent étre charnels, sans étre des hommes naturels,
gu’on ne les estime pas, eux, comme spirituels. Faites allusion a une action du Saint
Esprit qui soit distincte de la nouvelle naissance, et ces personnes-la dressent
I'oreille. Elles refusent d’entendre parler de Ses opérations qui sont distinctement
chrétiennes, comme si l'assertion de privileges si brillants devait les priver de ce
qu'ils ne possedent pas au lieu de leur faire sentir le manque de ce qu’ils devraient
posséder. N'est-ce pas la le moyen de rectifier le mal, et d’obtenir de Dieu qu’ll
supplée a ce qui fait défaut?

Eh bien, il y a plusieurs causes qui retardent le progres spirituel du croyant. La
premiére est qu'il n’ait pas encore la conviction intime que, dans sa chair, il n'existe
absolument que le mal, ni la foi que la chair a été completement jugée dans la mort
de Christ. Un tel chrétien ne peut vraiment étre considéré comme spirituel, tout en
ayant peut-étre un sentiment bien profond de I'amour de Christ. Mais une autre
difficulté peut se présenter : non plus la loi, mais la sagesse de la chair. Attribuer de
la valeur aux pensées de I'homme, admirer ses capacités, se laisser influencer par la
philosophie de ce monde, sous une forme ou sous une autre, c’est également étre
charnel. Ceux qui sont spirituels manifestent les caractéres moraux du second
homme; et, quant au premier, ils désirent non le cultiver, mais le mortifier. Loin
d’admirer la chair, le chrétien spirituel la traite en chose morte en sorte qu'il regoit
de Dieu la puissance d'échapper a cette emprise de la gloire de 'homme.

Le piege dans lequel Satan cherche toujours a entrainer les enfants de Dieu, c’est
de leur faire croire qu'ils peuvent saisir d'une main les privileges chrétiens tout en
retenant fermement de l'autre ce qu’ils souhaitent des aises de ce monde. Il est clair
que le coeur et la conscience du croyant doivent repousser de telles pensées et un
tel comportement. Du reste, le monde lui-méme le comprend : qu’un enfant de Dieu
soit découvert la ou il ne devrait pas étre, les autres exprimeront leur étonnement
gu’un chrétien puisse se trouver la. N’est-ce pas profondément humiliant pour un
chrétien d’étonner le monde de cette maniere-la? — se permettant, lui, une liberté
qui, d’aprés le sentiment des hommes en général, convient si peu au nom de son



Maitre? Le monde sait apprécier une conduite conséquente. Il peut inciter le
chrétien a le suivre dans ses occupations et ses plaisirs; il peut souligner le role
social et exemplaire que le chrétien pourrait remplir utilement en aidant a bien
diriger le monde, en siégeant dans ses sénats, dans ses tribunaux, et en exercant
I'autorité dans toutes les sphéres imaginables. Or, sans aucun doute, il est fort
agréable a la chair de participer a la dignité et au pouvoir! Mais n’est-ce pas
précisément la ce que Christ a formellement interdit aux siens aussi bien par I'esprit
de Son enseignement que par Son exemple? Il est mort et ressuscité afin de nous
retirer de ce présent siecle mauvais. Au milieu de notre humble sort, Sa grace peut
nous rendre heureux et contents des circonstances, quelles qu’elles soient, qu’il a
plu a Dieu de nous départir. Dans un monde tel que celui-ci, puissions-nous estimer
Christ a un tel prix, et jouir si pleinement de la place que Dieu nous a faite en
Christ, que nous ne soupirions qu’apres Sa volonté et Sa gloire.

En troisiéme lieu, nous l'avons vu, aussi longtemps qu’'un homme travaille et lutte
sous la loi, livré a ses propres forces, il est toujours faible a cause de la chair. Il
prend des résolutions qu’il n‘est pas capable de tenir; il fait des efforts
considérables, mais au bout de chaque journée, il est contraint de reconnaitre que
«ce gu'il voulait, il ne le fait pas, et ce qu’il ne voulait pas, il le fait»[7, 191, Il passe
ainsi son temps a se repentir et a pécher, a pécher et a se repentir. Telle est la
condition invariable d'un homme sous la loi. Mais est-ce celle du chrétien? L'état de
bien des enfants de Dieu y ressemble en fait, mais c’est entierement anormal et
contraire a ce que suppose |'Ecriture chez tous les rachetés du Seigneur. En faisant
valoir que ce n’est pas la une condition chrétienne, je ne prétends pas qu’aucun
chrétien ne puisse s’y trouver, mais seulement que cet état est tout I'opposé de ce
que notre Dieu nous accorde et de ce qu’ll attend de nous. Un enfant de Dieu peut
étre dans un état qui ne répond pas a la grace qui lui a été témoignée. Mais quelle
intention de Dieu se discerne dans toutes les épitres? Il veut que, par le moyen du
Saint Esprit agissant par la Parole, je m’empare de la place qu’ll m’a donnée, de
maniére a m’établir dans une paix stable et dans la joie véritable du cceur. Pour le
témoignage pratique, cela est de la plus haute importance. En tant que vase du
Saint Esprit, Dieu veut que je sois toujours occupé a rendre témoignage a Christ
dans ce misérable monde. Voila la raison principale de tant de bénédictions
octroyées par la grace, grace qui veut que nous les connaissions et que nous en
jouissions pleinement.

Ce qui précede explique ce que c’'est qu’étre «dans I'Esprit», position qui est a la
fois la conséquence et la preuve du fait que le Saint Esprit habite en nous. Ce n’est
pas I'Esprit agissant sur I'ame pour y produire la foi; c’est I’Esprit habitant en celui
qui croit. «\Vous n’étes pas dans la chair mais dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de
Dieu habite en vous; mais si quelgu’un n’a pas I'Esprit de Christ, celui-la n’est pas
de lui»[v- 91, C’est la ce qui caractérise celui qui est de Christ. Sans Son Esprit, on
n‘est pas revétu de I'empreinte de Son caractére essentiel. C'est le Saint Esprit, et
non seulement la nature humaine, qui distingua Christ des Sa conception; de



méme, au temps convenable, Il fut scellé par I'Esprit, et jamais Il n‘agit que «dans
I'Esprit». Il en est ainsi du chrétien. De méme qu'il vit par I'Esprit, il est appelé
désormais a marcher par I'Esprit. Il ne s’agit pas de ne pas étre perdu — ce n’est
pas la la force de l'expression du verset 9 (fin) du chapitre 8 mais bien d’étre
distinctement de Christ, méme ici-bas. «Et si Christ est en vous, le corps est bien
mort a cause du péché, mais l'esprit est vie a cause de la justice ».

L'homme qui est converti mais tourmenté sous la loi n‘a aucun sentiment d’'une
telle position, aucun pouvoir de tenir le corps pour mort. Tant qu’il est dans cet état,
I’'Esprit lui donne la conviction du péché, et non pas la force de glorifier Dieu en paix.
Mais qu’il accepte simplement la condamnation de Dieu sur la chair, trouvant en
Christ une entiere délivrance, aussitot I'Esprit le fortifie intérieurement. Non
seulement il est affranchi, mais il peut encore user de sa liberté en puissance
pratique. Il y a plus encore : «Et si I’'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les
morts habite en vous, celui qui a ressuscité le Christ d’entre les morts vivifiera aussi
vos corps mortels par son Esprit qui habite en vous». C’est la la pleine délivrance
garantie méme pour le corps, et la réponse compléte a la question soulevée dans la
détresse du chapitre 7, 24.

Ainsi donc, I'Esprit Saint qui rend témoignage de la rédemption n’assure pas
seulement mon état présent en Christ mort et ressuscité devant Dieu; Il est encore
le gage divin qu’en regardant a Christ ce corps mortel sera pénétré de cette vie dont
je jouis déja dans mon ame. Car ce n’est pas seulement comme Fils de Dieu que
j'envisage Christ, mais comme ressuscité selon la justice et par la gloire du Pere. En
grace, Il descendit et mourut; désormais Il est ressuscité en justice et assis a la
droite de Dieu. Et nous jouissons pleinement des justes et glorieuses conséquences
de l'ceuvre infinie qu’ll accomplit en grace. Jadis esclaves du péché et de Satan,
nous qui maintenant croyons en Lui sommes affranchis par Dieu selon la liberté
méme de Christ — pour I'ame d’abord, puis pour le corps quand Lui-méme viendra
nous réveiller. L'Esprit est le sceau de I'une de ces deux parties de notre bénédiction
et les arrhes de |'autre.

Christ est-Il ma portion? C’est Lui-méme qui détermine I|'étendue de la
justification. Elle est réellement aussi parfaite que Christ devant Dieu. Quelle mesure
devant Dieu que Christ Lui-méme! C’est pourquoi il est déclaré que « nous sommes
devenus justice de Dieu en Lui»[2 Cor. 5, 21],

Avec cette justice pour base, I'Esprit Saint vient dés maintenant non seulement
agir mais habiter en moi; de la, Il anticipe le jour radieux de la gloire, et, en
attendant, me donne la puissance dans la mesure méme ou je tiens pour morte la
vieille nature et fais de Christ mon tout. Voila donc la réponse compléte pour celui
qui crie apres un Libérateur. L'ame est d’abord émancipée; plus tard, le corps aussi
sera vivifié. En attendant, I'Esprit Saint prend Sa place bénie, non seulement par
rapport a I'ame, mais aussi par rapport au corps. Lorsque aura lieu, bientot, la
résurrection du croyant, elle ne s’effectuera pas sans le Saint Esprit. C’est le Fils qui



donne la vie, mais Il le fait par I'Esprit qui a Sa part dans toutes les parties de la
bénédiction que recoivent I'ame et le corps. Qu’il est doux, qu'il est glorieux de
posséder ainsi I'Esprit de Dieu s’identifiant avec chaque partie de la bénédiction!
Combien il est grave d’attrister le Saint Esprit de Dieu « par lequel nous avons été
scellés pour le jour de la rédemption»[Eph. 4, 3011 Mais ce n’est pas tout!
Assurément le Saint Esprit n’a pas encore ressuscité nos corps mortels; néanmoins
Il opére en nous déja, inspirant le cri : «Abba, Pére». C'est la I'action premiére,
I'action propre du Saint Esprit quand le croyant a bien compris la délivrance. Elle
oriente I'ame vers Dieu, et elle est I'action de I'Esprit comme Esprit filial ou
I'adoption. Ce n’est donc pas dans la bénédiction seule que I'ame se réjouit, mais
dans la source d’ou elle a découlé : aussi I'expression est-elle bien : « Abba, Pere ».

Et ce n’est pas seulement de cette maniere qu’opére le méme Esprit qui habite en
nous. Il donne la certitude que nous serons bientdt délivrés; bien plus : Il soupire
en nous ; et ce sont «des soupirs inexprimables » [v. 26], Ce n’est pas parce que je ne
suis pas affranchi que I'Esprit de Dieu pousse ces soupirs, mais justement parce que
je le suis. Il est vrai que je ne suis délivré encore qu’en partie. Si I'Esprit soupire en
moi, c’est parce que, affranchi dans mon ame, je sens I’'état contraire de mon étre
extérieur et de tout ce qui m’entoure (conflit qui auparavant ne m’était pas
sensible). Et mon coeur envisage le jour ou la création méme sera affranchie de la
servitude de la corruption pour entrer dans la liberté de la gloire des enfants de
Dieu. La liberté de la grace de Dieu, je la possede déja; la liberté de la gloire, pour
le corps méme, sera a moi tout a I'heure. Notre place bénie est celle que prend
I'Esprit en tant que personne, distincte de la nouvelle nature. Mais en méme temps
le Saint Esprit donne Son nom, pour ainsi dire, a la condition dans laquelle je suis
introduit comme ame affranchie, comme chrétien, en vertu de la mort et de la
résurrection de Christ; et ainsi je suis dans I’Esprit en méme temps que |'Esprit
habite en moi.

Il n‘est pas possible dans cette courte esquisse d’envisager toutes les applications
d’'une aussi grande vérité. Mon propos était principalement de traiter la question,
généralement peu comprise, de I'Esprit comme condition dans laquelle nous nous
trouvons a présent. La vérité qui nous est la plus familiére est probablement celle de
I’'Esprit de Dieu habitant en nous. Mais celle que nous avons considérée n’est pas de
moindre importance et elle a pour la pratique de notre vie chrétienne d’incalculables
conséquences.

Méditation 8 — Baptisés en un seul corps (1 Cor. 12)

Je me propose maintenant de parler de quelques-uns des puissants effets de la
présence du Saint Esprit. L'un de ces effets est ici désigné comme Son baptéme, par
lequel Il forme un corps nouveau et uni : le corps de Christ sur la terre. Non
seulement cette vérité appartient exclusivement au Nouveau Testament, mais,
méme dans le Nouveau Testament, sa révélation pour nous en est confiée a un seul



apOtre. On ne la trouve que dans les écrits de Paul. Je ne prétends pas que I'Eglise,
le corps de Christ, n‘existait pas avant que Dieu e(t suscité cet ap6tre pour faire
connaitre cette grande vérité. Mais tandis que le mystére de Christ et de I'Eglise fut
révélé par I'Esprit aux saints apo6tres et prophétes, il ne fut annoncé que par un seul
d’entre eux.

Or, I'histoire de Paul, telle que I’Ecriture nous la présente, montre combien il était
propre pour I'ceuvre que Dieu lui confiait. Il avait été ennemi tant que le témoignage
de Christ glorifié en haut était limité au peuple juif. Il fut un témoin consentant au
martyre d’Etienne, I'émissaire actif des Juifs dans la persécution des croyants non
seulement a Jérusalem mais de ville en ville. Et dans I'ardeur de la haine qu'il portait
au nom de Jésus, il avait recu des lettres des plus hautes autorités religieuses, afin
de poursuivre implacablement les chrétiens sous le couvert de la religion. C'était un
moment ou les voies de Dieu envers la terre prenaient un autre cours. La
bénédiction ne descend plus vers Jérusalem, mais en découle. Tout ce qui constituait
alors la vraie gloire est foulé aux pieds ou dispersé. L'Esprit de Dieu regarde, pour
ainsi dire, en dehors; Il bénit les anciens ennemis de Jérusalem. Non seulement II
opere parmi les Samaritains (et nous savons leur jalousie a I’'égard de Jérusalem),
mais méme envers un étranger venu d‘un pays lointain. L'eunuque éthiopien est
recherché par le Seigneur qui le rencontre en grace en dépit de sa compléete
ignorance, et le renvoie son chemin tout joyeux[Act. 8, 391, non pas montant a
Jérusalem, mais s’en éloignant vers sa demeure lointaine.

C'est a ce moment critique qu’il plait a Dieu d’appeler Saul de Tarse sur son
chemin vers Damas. Lui aussi s’éloignait de Jérusalem, plein de fureur persécutrice
contre les confesseurs du nom de Jésus. Plongé dans les ténebres quant a la
véritable grace de Dieu et pourtant avec bonne conscience, il poursuit la mission de
douleur, de honte et de mort dont I'avaient chargé les chefs religieux poussés par
Satan. Le voici soudainement renversé par une lumiere plus brillante que le soleil en
plein midi; aveuglé et en méme temps rendu capable de voir surnaturellement le
Seigneur de gloire et d’entendre Sa voix. Il est appelé non seulement comme saint,
mais aussi comme apoOtre : invité non pas simplement a golter la grace dont il
devait étre un témoin si remarquable, mais a servir dans le ministére, avec |'autorité
du Seigneur. Il devient Son ambassadeur non seulement pour cette seule journée,
mais en tout temps, non seulement pour un peuple, mais pour tous les pays sous le
ciel. A cet homme béni fut donnée, dans les paroles mémes qui convertirent son
ame, la substance de la grande vérité, qui est I'objet de notre présente méditation.
Il apprit, a son grand effroi, de Celui qu'il ne pouvait pas douter étre le Seigneur,
non seulement qu’ll était Jésus — vérité merveilleuse qui confondit son coeur —
mais que ce Seigneur glorifié, Jésus de Nazareth, qui avait été crucifié, s’identifiait
avec les objets de son implacable persécution : «Je suis Jésus que tu
persécutes » [Act. 9, 51, ['union de Christ avec Ses rachetés, autrement dit I'Eglise,
était ainsi révélée pour la premiére fois. Et celui a qui était faite cette révélation se
trouvait par la qualifié pour la développer dans ses écrits et l'appliquer d’une



maniére pratique. Son ministére consisterait & poser les fondements de I’'Eglise de
Dieu, a insister sur son caractere céleste comme corps de Christ, et a combattre
pour la gloire de Dieu en elle. Cela devenait sa vie; c’est a cela désormais que Dieu
I'appelait par Jésus Christ notre Seigneur.

C’est Paul qui, aussitot aprés sa conversion, commence a précher le Seigneur
Jésus, non seulement comme le Christ, mais comme le Fils de Dieu (Act. 9) — autre
grand point de ses écrits. Je ne dis pas que cette doctrine soit aussi caractéristique
de Paul, ou tout au moins lui appartienne aussi exclusivement que celle du corps de
Christ; mais je la fais remarquer pour montrer la largeur des voies de Dieu
développées par le bienheureux apdtre. Quoique I'Eglise de Dieu se rattache
directement davantage a Christ comme I'homme exalté, n‘oublions pas que Celui qui
est I'homme exalté dans le ciel est /e Fils; et Dieu ne manque pas d'insister sur
cette relation de Christ avec Lui-méme, aussi bien que sur celle dans laquelle le
Seigneur se tient pour nous comme homme a Sa propre droite. Bref, I'ap6tre n’est
pas conduit par I’'Esprit a insister uniguement sur ce que d’autres ont dit avant lui. Il
n‘attire pas simplement, comme Pierre, I'attention sur le fait que Jésus a été fait
Seigneur et Christ; il ne parle pas de Lui comme le saint serviteur de Dieu (Act. 3 et
4). Non, Paul préche immédiatement dans la synagogue que Jésus est le Fils de
Dieu. Le Saint Esprit I'a rendu capable de saisir ce qui ne nous est pas déclaré lui
avoir été dit sur la route de Damas. Dans ce qui se passa entre Christ et Saul, Dieu
ne dirige pas particulierement notre attention sur le caractere de Fils. Pourtant, les
deux grandes vérités de la gloire de Christ, comme Fils et comme Téte céleste,
deviennent des lors son témoignage. Le temps de Le proclamer comme Messie sur la
terre était passé, le Seigneur Lui-méme ayant mis fin a cette prédication avant de
quitter ce monde (lire Matt. 16, 20 et Luc 9, 20-22).

Jésus monté au ciel fut fait et Seigneur et Christ[Act. 2, 36], Qu'il soit Seigneur est
la confession la plus élémentaire qui puisse étre faite parce que c’est simplement
reconnaitre Son autorité, et il est clair que l'autorité, quoique trés réelle, est aprées
tout le coté le moins élevé de la vérité en Christ. Elle ne fait pas ressortir Sa grace,
elle ne manifeste pas Sa gloire infinie. Elle représente ce qu’ll fut fait, non ce qu'll
était et ce qu’ll est en Lui-méme. Elle n’est donc pas ce qui Lui est intrinséque, mais
une place qui Lui fut donnée, qu’ll revétit, dans laquelle Il a été exalté. L'apbtre
Pierre et les autres préchent cela. Ensuite Etienne Le voit d’une autre maniére,
découvrant tragiguement combien est totalement rejetée (en sa propre personne) la
vérité divine quant au Seigneur et Christ exalté. Il rend son témoignage que Jésus
n‘est plus seulement le Christ exalté dans la position de Seigneur mais le Fils de
I’'hnomme dans la gloire debout a la droite de Dieu. Finalement, Paul non seulement
entre d’emblée dans la vérité déja connue, mais il apprend la, au moins en
substance, le grand mystere que Christ et les saints qu'il persécutait étaient un; et il
préche aussitot Jésus comme le Fils de Dieu.



Ce caractere de Fils de Dieu, bien que ne nous concernant pas aussi directement
que les autres, est plus élevé qu’aucune autre de Ses gloires y compris Son
exaltation a la droite de Dieu. Non pas que nous prétendions comparer et apprécier
ce qui touche a une telle personne ou opposer une vérité a I'autre; mais nous avons
a maintenir la vérité entiere de la gloire de Christ. Et je suis persuadé que c’est de la
maniére dont nous sentons et reconnaissons dans nos ames la vérité de Sa gloire
personnelle que découle toute puissance pour saisir le reste de la vérité, en jouir et
y marcher. A mesure que la vérité de Christ exalté nous sera plus précieuse, la
Parole toute entiere prendra plus de réalité dans nos cceurs. Inversement tout ce qui
peut atténuer, affaiblir, corrompre, détruire la vérité de Dieu, prend naissance dans
les vues étroites de 'homme au sujet du Seigneur Jésus. Nous pourrons le vérifier
dans ce que nous allons considérer présentement.

Qu’est-ce en effet que I’'Eglise, sinon le corps méme de Christ? Elle est la
réponse, produite sur la terre par le Saint Esprit, a la gloire de cet homme exalté
dans le ciel. Comme corps elle est inséparable de la Téte glorieuse. La plupart des
enfants de Dieu n’ayant jamais été exercés quant a cette gloire, la place dans
laquelle Christ est entré ne peut que leur étre inconnue. La gloire et la bénédiction
de I'homme exalté dans le ciel sont aussi faiblement senties que la misére de
I’'hnomme maintenant, fat-il le plus grand sur la terre. Méme les enfants de Dieu
envisagent souvent les choses présentes comme capables de les satisfaire. Ils se
croient autorisés a en jouir et en tirer le meilleur parti. N'est-ce pas la faire
contribuer autant que possible la vérité et la miséricorde de Dieu aux aises et aux
joies terrestres? Ce qui n’est pour le monde qu’une vaine recherche de plaisir n'a
pas, sans doute, ce méme caractére pour le chrétien : des pensées spirituelles sont
en lui. Mais combien sont peu nombreux cependant les chrétiens qui considerent ce
monde comme une scene jugée et condamnée! Jusqu’a sa mise a I’'épreuve finale, le
monde avait été I'objet de témoignages continuels de la part de Dieu. Alors vint le
Fils, 'hnomme Christ Jésus. Et ce fut la rencontre décisive si I'on peut parler ainsi,
entre Dieu le Pere, qui avait donné Son Fils, et le monde conduit par la puissance de
Satan. Mais Dieu ne voulut pas reculer devant ce qui — nous pouvons bien le dire —
était pour Lui I'épreuve infinie, celle de I'abandon de Jésus. Il permit que toute
injustice fat faite a Celui qu’Il aimait par-dessus tout; et le Fils de Dieu Lui-méme
ne s’'épargna aucune douleur, aucune honte dont I'homme pouvait I'accabler. En
vérité, c’est pour cela qu’ll était venu. Il fallait, selon les voies de Dieu, que le
monde manifestat son état de péché comme il ne l'lavait jamais fait auparavant; et
c’est ce qu'il fit. Ainsi tout le mal fut mis en évidence afin que Dieu puisse agir d'une
maniere unique et définitive, afin qu’ll puisse en finir par un coup supréme de Son
jugement, non pas sur le monde, mais sur Son Fils; oui, afin qu’ll puisse agir en
grace absolue envers ce pauvre monde. Des lors tout est changé. Au lieu d’'un
homme chassé hors d’un jardin, en pleine déchéance au milieu d'un monde sans
Dieu, I'hnomme dans la personne de Jésus entre maintenant dans le ciel méme et
s’assied sur le trone de Dieu dans la gloire.



C’est seulement lorsque Dieu eut accompli cela qu’un corps a pu étre formé sur la
terre; car il fallait qu’il y e(t d’abord une Téte suffisante, et une seule personne
était digne d'étre cette Téte, ce Chef. Or Jésus, cet Etre béni, ne pouvait étre Téte
avant d’étre homme aussi bien que Dieu, et plus encore, avant que le péché e(t été
jugé et que la grace, en conséquence, plt avoir son libre cours. Admirons de quelle
maniere merveilleuse toute la vérité se concentre en Christ, dans Sa croix et dans
Son exaltation a la droite de Dieu. En outre une puissance compétente et suffisante
était nécessaire ici-bas. Ce serait le Saint Esprit, agent divin habituel des voies de
Dieu sur la terre, mais agissant d’une maniere nouvelle, conforme a celle dans
laquelle Dieu s’était manifesté. Il s'était montré dans le Fils de Dieu, et Il ne voulait
pas en sortir.

Une seule personne, méme dans la divinité, pouvait manifester Dieu : c’était le
Fils, resplendissement de Sa gloire et empreinte de Sa substancelHéb. 1, 3], Des
I’Ancien Testament, Il pouvait venir sous la forme d’un ange visitant Abraham ou
Manoah, pourtant c’était toujours le Fils. Mais s’il y eut jamais une puissance a
l'ceuvre, soit dans I'homme juste, soit dans l'inconverti, accomplissant quelque
chose de divin par I'homme ou en lui sur la terre, c’était invariablement celle de
I’Esprit de Dieu. Aussi prend-II maintenant Sa place dans cette nouvelle ceuvre de
Dieu. Le Fils était entré comme homme dans la gloire qu’ll avait eue auparavant
comme Dieu. Il avait en quelque sorte porté I'humanité dans Sa personne jusqu’au
trone de Dieu. Chose merveilleuse, désormais tout dans le ciel était assujetti a un
homme. Et Dieu manifestait ainsi publiquement, en haut, les conseils jusque-la
cachés de Son ceeur.

Mais qui pouvait raconter cela dignement ici-bas, étre un témoin véritable de
cette gloire céleste? Celui qui la connaissait parfaitement; Celui qui seul était
capable de glorifier Christ et était prét a le faire, Celui qui était habitué a enseigner
a I'homme les pensées de Dieu et a l'en faire jouir. C'était le Saint Esprit qui
descendit, céleste témoin de la gloire de Christ, pour nous la révéler. Et voici le fruit
de Sa venue : Il forme sur la terre un corps et un seul. Dieu peut-Il reconnaitre
plusieurs corps de chrétiens sur la terre? Une telle pensée non seulement est
choquante pour le cceur du croyant, mais elle est une offense a Jésus, un tort fait a
cette maniére bénie par laquelle Dieu glorifie Son Fils, par le Saint Esprit envoyé du
ciel.

Il existe désormais ici-bas ce que Dieu appelle Son Eglise, le corps de Christ,
identifié avec Jésus Lui-méme. Cela est si vrai que I'Esprit va jusqu’a appeler le tout
(c’est-a-dire Christ et I’Eglise) le Christ (1 Cor. 12, 12) tant les saints constituent
une partie de Sa gloire. Et, chose intéressante (bien qu’humiliante pour nous), ce
furent les tristes désordres qui s’étaient introduits au milieu des saints de Corinthe
qui donnérent & I’Esprit I'occasion de nous instruire largement sur I'Eglise, le corps
de Christ. Remarquons que ces désordres n’excluaient pas la puissance. Bien des
personnes supposent que la faiblesse est la grande raison des désordres qui peuvent



exister dans I’'Eglise de Dieu. Il n’en est rien. De fait, quelques-uns de ceux qui ont
causé les plus grands désordres dans I'Eglise ont trahi moins de faiblesse que de
forte volonté charnelle. La cause du désordre a Corinthe et ailleurs a toujours été
I'insoumission a Christ, la vanité avec I'abus du pouvoir, le désir plein d’ostentation
de montrer ce qu'ils possédaient, en un mot la séparation de la puissance de I'Esprit
d’avec la glorification de Christ. Quelles que soient la puissance ou les qualités qu’on
possede, les posséder indépendamment de Christ est quelque chose de fatal — fatal
a Sa gloire — fatal a la bénédiction des saints et des autres ames — par-dessus
tout, fatal a celui qui est ainsi abusé par Satan. C'est ce qui précisément se
manifestait parmi les Corinthiens a cette époque. Combien nous devrions bénir Dieu
pour l'instruction qu’Il nous donne a ce propos.

Deux puissances sont a l'ceuvre ici-bas. L'esprit du mal qui agit dans les fils de la
désobéissance, et I'Esprit Saint qui travaille dans les enfants de Dieu. La premiére a
élever I'homme contre Jésus, la seconde a soumettre les croyants au Seigneur (car
c’est le grand point présenté ici : Jésus comme Seigneur). Les Corinthiens faisaient
de la céne du Seigneur leur propre repas, et de I'assemblée le théatre ou ils se
donnaient en spectacle, comme si la Parole émanait d’eux, au lieu d’étre venue a
eux en réclamant leur obéissance a Dieu. De fait, ce n‘est que lorsque les ames sont
rendues indépendantes par l'orgueil ou la négligence, qu'il est nécessaire d’insister
sur cette vérité de la seigneurie de Jésus. Le racheté qui jouit de Christ n‘a
nullement besoin d’une telle pression; il ne voudrait pas avoir d'autre Seigneur et il
fait ses délices de Sa grace. Il va sans dire que cela devrait étre réalisé par tout
croyant, mais il est nécessaire de rappeler cette vérité chaque fois que
I'insubordination prédomine, et que la chair se fait valoir comme c’était le cas a
Corinthe. C’est pourquoi I'ap6tre commence par établir un fait sérieux et de toute
importance : I'Eglise de Dieu se trouve la ol le Saint Esprit maintient Jésus comme
Seigneur. C'est le principe préliminaire atteignant les Corinthiens en fonction de leur
état et c’est toujours ainsi que I'Esprit de Dieu opere. Dieu agit moralement; cela
seul peut étre digne de Lui, et bon pour nous. Son but est de ramener nos dmes a la
jouissance de Lui-méme; nous n‘avons alors méme plus besoin de penser a notre
marche, car en fait il n’y a rien qui agisse aussi puissamment sur notre marche pour
la conformer a Sa nature.

L'ap6tre poursuit en déclarant qu’il y a « diversité de dons, mais le méme Esprit »,
et encore : «il y a diversité de services, et le méme Seigneur; il y a diversité
d’opérations, mais le méme Dieu qui opére tout en tous»[v- 4-6], Ces trois versets
sont essentiels pour l'intelligence pratique de ce que le Seigneur place devant nous.
Les plus simples éléments sont ici : pourtant dans la pratique I'Eglise les a oubliés.
Ce sont les plus petites conditions requises qu’Il puisse accepter, le seul caractére
qu’ll puisse reconnaitre de |'assemblée de Dieu, envisagée dans son ceuvre
journaliére.



La premiere des conditions requises est donc «la diversité des dons ». Partout ou
un groupe chrétien prétend répondre a l'idée de I’'Eglise de Dieu sur la terre, il faut
que soit reconnu le principe du libre exercice des dons. Quand ceux-ci sont
meéconnus et que la congrégation se contente de s’attendre a un ou a plusieurs
individus (doués ou non) la preuve est faite que ce terrain n’‘est pas celui de la
Parole de Dieu. Il y a diversité de dons, mais le méme Esprit (pas le méme
ministre).

Tout ce qui nie cette vérité en principe ou en pratique n’est pas I'Eglise de Dieu et
n‘a par conséquent aucun droit a ma soumission ni a la votre. Puis-je sanctionner ou
paraitre approuver ce qui est contraire a la volonté du Seigneur dans ces graves
sujets concernant le Saint Esprit? Ne dois-je pas traiter comme une association
humaine méme une congrégation de vrais chrétiens s’ils jettent par-dessus bord ce
qu’enseigne I'Ecriture par exemple au sujet de la liberté de I'exercice de tous les
dons ? Si des regles sont substituées a |'autorité de la Parole de Dieu, n‘avons-nous
pas affaire & I'Eglise de I'homme? De quel droit un chrétien réglemente-t-il
I'assemblée de Dieu? Qui a permis a I'hnomme d‘intervenir? La formation de I’'Eglise
était une grande oceuvre, méme pour Dieu. Elle nécessitait, une fois la rédemption
achevée, que le Fils montat au ciel et que le Saint Esprit descendit sur la terre. Dieu
fit le monde par Sa parole pour le premier Adam, quoique, sans doute, Son but final
ait été Christ manifesté comme Roi dans Sa gloire. Mais quant & I’'Eglise, Dieu ne la
constitua pas et, en toute révérence, nous pouvons dire ne pouvait la constituer
avant d’avoir recu le second homme, comme Téte glorifiée en haut, et envoyé le
Saint Esprit pour former le corps en bas. Seules la mort et la résurrection de Christ
pouvaient en étre la base; seul le Seigneur Jésus ressuscité et glorifié pouvait en
étre la Téte. Ainsi, I'Eglise de Dieu sur la terre n’est pas une société organisée pour
répondre aux besoins religieux des hommes : elle est le corps que le Saint Esprit a
formé ici-bas pour Christ en revendiquant d’emblée Ses droits au Seigneur.

Nous apprenons en effet ensuite «qu’il y a diversité de services, mais le méme
Seigneur ». Les activités chrétiennes sont multiples, mais c’est le Chef, Christ, qui
les ordonne et les dirige. Le Saint Esprit ne prend pas ici-bas la place du Seignheur. Et
je doute fort que ce soit la la vraie maniere d’envisager I'Esprit de Dieu. J'admets
entierement la puissance, I'ceuvre et la souveraineté de I'Esprit, et je suppose que
c'est cette souveraineté qu’entendent certains quand ils parlent de Son
gouvernement. Pourtant il y a danger a s’écarter du langage de la Parole de Dieu.
Les paroles de I’Ecriture sont les plus propres a exprimer les vérités de I'Ecriture ;
aussi, lorsque nous nous écartons des paroles, sommes-nous en danger d’affaiblir la
vérité elle-méme. Dans certaines sectes de la chrétienté, il existe une tendance a
donner au Saint Esprit la place qui appartient au Seigneur. Or, puisque le Saint Esprit
agit en I'homme et par lui, cela revient plus ou moins a mettre I'homme a la place
de Christ. Tandis que, si nous nous tenons & ce qu’enseigne I’Ecriture, il est clair que
le Saint Esprit Lui-méme, dans I'ceuvre de I'Eglise, ne prend pas la place de téte et
de Seigneur mais celle de serviteur, prenant soin de tout et glorifiant Christ. De



méme que le Fils ici-bas prit la place de serviteur du Pere pour I'accomplissement
des conseils divins, de méme le Saint Esprit, quoiqu’ll soit Dieu dans Sa personne et
par suite souverain, daigne, pour la poursuite des conseils de Dieu, s’assujettir
actuellement au Seigneur Jésus. C’est ainsi qu'Il imprime le caractere de serviteur
sur le saint réellement animé et conduit par Lui, pour la gloire de Christ. Autrement
dit, méme si Sa fonction est de gouverner I'Eglise de Dieu, le Saint Esprit se
constitue serviteur dans Sa relation avec le Seigneur Jésus et Il donne a chaque
croyant ce caractére. Au contraire, lorsque c’est 'homme qui commande, quelle
valeur, quelle autorité ou quelle puissance peut-il y avoir? Et si un homme est
appelé a une quelcongque administration, que sa sphére soit grande ou petite, il n’en
reste pas moins serviteur, et il ne I'est réellement que s’il poursuit I'accomplissement
de ce que le Seigneur lui a donné a faire. En Le servant ainsi, quel que soit son don
ou sa place, ce n‘est pas le moi qui est glorifié, c’est Christ Lui-méme. Il y a
diversité de services, mais le méme Seigneur, comme il y a diversité de dons mais le
méme Esprit.

«Il y a diversité d’opérations », ajoute lI'apbtre, «mais c’est le méme Dieu qui
opere tout en tous». Dans I’Eglise I’'homme n’a pas le moindre droit et il ne s’y
trouve pas la plus petite place pour sa volonté. Si Dieu y travaille, le devoir de
I'homme est de s’effacer pour que Dieu puisse réellement agir d’apres Sa volonté.
Sont-ce la, chers freres et sceurs, des vérités qui remplissent nos coeurs? Quand
nous nous réunissons pour |'édification ou lI'adoration, est-ce comme I'assemblée de
Dieu regardant au Saint Esprit, au Seigneur Dieu Lui-méme? Plusieurs peuvent
trouver fort présomptueux qu’on s’appelle I'assemblée de Dieu. Mais si ce n’est pas
I'assemblée de Dieu qu’est-ce, sinon I'assemblée de I'homme, autrement dit pas une
assemblée du tout? Ce qui reviendrait a détruire toute responsabilité des saints de
Dieu sur la terre.

Accepteriez-vous que Jésus n’ait aucune gloire par vous, si pauvrement qu’elle
puisse étre réfléchie ? qu’Il ne recoive de votre part aucune réponse a Sa grace? que
le Saint Esprit soit contrarié¢, entravé, supplanté, maintenant qu’ll a daigné
descendre pour glorifier Christ dans les saints? Eh bien, s’il en est ainsi ne devons-
nous pas étre préts a faire Sa volonté? Et comment mieux la faire qu’en prenant a
coeur ce qui Lui est cher? Or un objet Lui est incomparablement plus cher que tout
ce que poursuivent les hommes. Que représentent pour Christ tous les mondes,
comparés a I'amour qu’ll éprouve pour Son Epouse, I'Eglise qui est Son corps ici-
bas? Dans ces conditions, est-ce que nous Lui obéirions moins volontiers sous
prétexte que c’est pour nous une obligation?

Le respect mélé de tendresse, sentiment qu’une épouse doit normalement
témoigner a son mari, illustre ce que devraient étre les dispositions du coeur de
I'Eglise pour Christ son Seigneur. Faible comparaison, suffisante toutefois pour
montrer que l'intimité des relations n’affaiblit pas I'amour et le respect pour
guelqu’un qui en est digne de toute maniére.



C'est un mensonge de Satan, de dire que connaitre Dieu comme notre Pere en
Christ affaiblit notre obéissance; c’en est un autre de refuser a des enfants de Dieu
le titre de membres de Christ. Les reconnaitre comme siens donne essor a I'amour
mutuel, inspire de la confiance et encourage la persévérance a chercher a les servir.
Si vous ne tenez pas compte de leur relation avec le Seigneur, avec quelle différence
de sentiments vous agirez envers eux! En vertu de quel principe leur demanderez-
vous d’abandonner les voies et les systémes de I'homme? A quel titre leur parlerez-
vous de la bénédiction qu’il y a a se réunir au seul nom de Christ sur la terre, avant
de Le rencontrer dans la gloire? Il devrait étre affreux et choquant pour le chrétien
de voir le monde, souillé de la sanglante culpabilité de la croix de Christ, oser se
méler du corps et de I'Epouse de Christ! Quelle désastreuse inconséquence pour un
croyant que de s’associer a une «religion» gouvernée suivant des regles d’invention
humaine! Dans une telle conjoncture la responsabilité de chaque enfant de Dieu est
simple : qu’il s’attache uniquement a ce que Dieu a fait et révélé, ne doutant
nullement de la puissance et du vouloir de I'Esprit pour le rendre fidéle.

Mais une autre vérité se rattache a cela. L'Esprit de Dieu étant présent sur la
terre, il ne s’agit nullement d’y former une nouvelle Eglise, encore moins de
procéder a une espece de raccommodage. Il nous appartient de reconnaitre ce que
I'Esprit a formé et n‘abandonne jamais, de nous conformer aux injonctions de la
Parole de Dieu en nous purifiant de ce qu’elle condamne et en cherchant a étre
fidéle a ce que Dieu Lui-méme a donné! Il se peut que, dans un endroit, deux ou
trois seulement aient la foi nécessaire pour sentir et agir de la sorte. Mais n'y en
e(t-il, méme dans une grande ville, que deux ou trois assemblés au nom du
Seigneur Jésus, ils ne devraient rien tolérer d’incompatible avec les enseignements
de la Parole touchant «les diversités de dons», «les diversités de services», et «les
diversités d’opérations» de I'Esprit. La vérité et la volonté de Dieu ne peuvent
jamais perdre leur autorité sur le peuple de Dieu par suite du changement des
circonstances. Le cléricalisme et le libéralisme religieux sont également et
entiérement opposés a I'Ecriture et a I'action du Saint Esprit. Ce sont des formes
différentes et opposées de la volonté de I'homme. Or quel autre que Dieu possede
un droit réel au gouvernement de Son Eglise? Si c’était «notre Eglise» nous
pourrions légitimement |'organiser, la modifier ou I’élargir comme bon nous semble.
Mais I’'Eglise est une institution divine ou I'ordre de Dieu doit régner et ou le Saint
Esprit seul peut tout mener a bien selon la Parole écrite.

Mais s'il n'y avait que deux ou trois saints seulement qui, a cause des droits
méconnus du Seigneur Jésus, soient sortis de cette religion organisée par I'homme,
je suis tenu de les reconnaitre comme étant sur le vrai terrain de I’Eglise de Dieu.
Les sentiments qui leur conviennent sont : I'humilité, la reconnaissance envers Dieu,
I'hnumiliation a I'égard de la ruine de la chrétienté responsable, le désir de la
bénédiction pour tous les croyants et une sainte crainte que leur propre faiblesse ou
leur négligence n’attire du déshonneur sur le témoignage. Je me garde de dire que
ces deux ou trois seuls sont I'Eglise de Dieu, mais je les appelle, marchant ainsi



ensemble, Son Eglise. N’y e(t-il, dans le monde entier, que ces deux ou trois ainsi
rassemblés selon la Parole, ils seraient la seule chose de cette nature ici-bas. Ainsi
ce qui constitue I’'Eglise de Dieu sur la terre, ce n‘est pas seulement que les saints
qui la composent sont membres de Christ — cela, sans doute, est essentiel — mais
qu’ils soient assemblés et marchent ensemble selon la Parole de Dieu, laissant au
Saint Esprit Sa place en action souveraine pour la gloire du Seigneur Jésus.

Inversement beaucoup de saints peuvent s’étre réunis; mais s’ils se sont
arrangés comme ils I'ont trouvé convenable en dehors des Ecritures, s'ils ont recu
quelgu’un selon leur sagesse, appliqué leur discipline, reconnu cette doctrine-ci et
non celle-1a, que représentent-ils ? Rien d’autre qu’une association de chrétiens plus
ou moins pieuse, plus ou moins prudente ou active. Il suffit d’'un seul de ces
principes humains, contraire a la Parole de Dieu, et substitué au Saint Esprit opérant
dans I'Eglise, pour 6ter a un tel rassemblement le caractére d’Eglise de Dieu.
Quoique individuellement nous ayons a aimer ces chrétiens, ils n‘ont dans ce cas
aucun droit & &tre reconnus comme corps. L'Eglise, envisagée comme étant sur la
terre, est I'assemblée des saints ou Dieu agit par le Saint Esprit envoyé du ciel
c'est Son assemblée, et non pas simplement une assemblée de saints. Une
assemblée de saints est une bonne chose ; mais s’ils ne sont que cela, ils ne peuvent
prétendre avec vérité a la place d’Eglise de Dieu. Ce n’est pas leur présence mais
celle du Saint Esprit qui les constitue Son Eglise. Qu'il est précieux qu’il y ait sur la

terre des saints édifiés ensemble pour étre I'habitation de Dieu par I'Esprit[Eph. 2,
22]1

Mais de méme que pour le Fils de Dieu quand Il était ici-bas, ainsi de nos jours la
place du Saint Esprit Lui est contestée. L'état actuel de la chrétienté oblige, hélas, a
en convenir. Chose vraiment remarquable, de la méme maniere que Dieu permit a
I’'hnomme de faire ce qu'il voulut a Christ, Il lui permet maintenant d’outrager I'Esprit
de grace en méconnaissant Sa présence et Sa gloire dans I'Eglise. L'homme a failli
successivement a cette double responsabilité. Mais nous savons que le temps
approche ou I'Eglise quittera le monde pour rejoindre son Chef et occuper avec Lui la
position de gloire qui lui est destinée. Devant le monde aussi elle brillera au temps
convenable. Combien il serait désirable que chaque enfant de Dieu examine jusqu’a
quel point il a recu dans son ame et jusqu’a quel point il réalise dans sa marche la
vérité de Dieu concernant Son Eglise! Si vous dites que vous ne vous en préoccupez
pas particulierement et que vous vous contentez du salut, je vous demande : Ou est
votre amour pour Christ? Ou sont vos affections pour ceux qui appartiennent a
Christ et pour Sa gloire en eux? Quelle condition égoiste et inférieure pour un
chrétien! Au reste ceux qui s’en contentent se condamnent généralement a une
incertitude continuelle quant a leur acceptation personnelle devant Dieu et trouvent
dans la mondanité un soulagement a leur manque de paix réelle.

Quelle différence avec la voie de Dieu! Il sauve d’un parfait salut; Il nous rend
parfaitement libres afin d’accomplir en nous toutes Ses pensées, pour Sa gloire en



Christ et tout particuliéerement dans I’'Eglise. Chrétien, Dieu vous a-t-Il sauvé pour
vous laisser en dehors de Ses propres desseins et sans un souci pour la gloire de
Christ? Si Dieu vous a montré une telle miséricorde, est-ce que votre cceur éclairé
par Sa Parole et sous l'action de I'Esprit ne vous pousse pas a servir Christ? Le
servir comment ? Tout spécialement en apprenant et en accomplissant la volonté de
Dieu dans un domaine aussi précieux a Christ que celui de Son Eglise. Que Dieu
donne a chacun de nous de considérer sérieusement la chose.

Mais ce chapitre 12 des Corinthiens nous enseigne encore bien davantage.
L'apOtre parle de la manifestation de I’'Esprit sous des formes diverses. Elle est
donnée a chaque saint, non seulement pour lui-méme, mais pour |'utilité de tous.
«A I'un est donnée, par I'Esprit, la parole de sagesse; et & un autre la parole de
connaissance, selon le méme Esprit; et a un autre la foi, par le méme Esprit; et a
un autre des dons de grace de guérisons, par le méme Esprit; et a un autre des
opérations de miracles; et a un autre la prophétie ; et a un autre des discernements
d’esprits ; et a un autre diverses sortes de langues; et a un autre l'interprétation des
langues ». Ce chapitre envisage les dons comme un signe pour le monde. Ils étaient
dans I’Eglise, dans les différents membres du corps de Christ; mais pas
exclusivement pour le profit de I'Eglise puisque certains constituaient une marque
extérieure en faveur de tous les hommes. Prenez par exemple le don des langues.
Quel témoignage de la grace parfaite de Dieu qui ne se limite plus a la nation élue,
mais qui rencontre maintenant tous les hommes en grace, la ou Son jugement les
avait placés apres le déluge! Les choses magnifiques de Dieu dans la rédemption
sont proclamées par I'Esprit a chaque nation dans sa propre langue.

«Un seul et méme Esprit opere toutes ces choses — ajoute I'apdtre — distribuant
a chacun en particulier comme il lui plait». Quelle que soit la place de dépendance
qu'il plait a I'Esprit Saint de revétir maintenant, Il n‘en est pas moins souverain,
agissant comme Il veut; Il est divin; Il est Dieu. « Car de méme que le corps est un
et a plusieurs membres, mais que tous les membres de ce seul corps, quoiqu’ils
soient plusieurs, sont un seul corps, ainsi aussi est le Christ». Avez-vous été
amenés a Dieu? Avez-vous cru de coeur et confessé de votre bouche que Dieu a
ressuscité Jésus d’entre les morts ? Alors vous étes a Lui pour magnifier Celui qui est
votre Sauveur et Seigneur. Reconnaissez-Le comme seul Seigneur. Reconnaissez le
Saint Esprit comme le seul agent opérant dans les saints, en tant qu’Assemblée de
Dieu ici-bas. J'admets que I'Esprit de Dieu, agissant librement en grace, ne se
confine pas a I’Assemblée comme telle. Il peut agir dans les membres de Christ,
parfois méme quand ils ne sont pas dans la place ou Dieu les voudrait. Aussi n’ai-je
pas la pensée de nier un instant que le Saint Esprit travaille dans quelque systéme
ou dénomination chrétienne que ce soit. Mais celui qui apprécie et comprend
I’Ecriture peut voir que toute cette concurrence de sociétés chrétiennes prouve un
total éloignement de la Parole de Dieu quant a Son Eglise.



L'Eglise est-elle libre de choisir certaines doctrines particuliéres? Voyons-nous
dans la Parole qu’elle désigne ses propres ministres ? Quand I’Eglise prend une telle
place, elle abandonne en principe la sujétion au Seigneur. C’est la femme s’efforgant
de prendre la place du mari. Rien ne peut étre plus simple si nous tenons ferme ce
que Dieu Lui-méme a établi. L'Eglise ne confére point de mission, elle n’enseigne
pas; en revanche elle est tenue de juger, et non seulement quand il s’agit de mal
moral, mais aussi de la doctrine, ne tolérant rien de ce qui peut nuire a la vérité ou
a la sainteté de Dieu et vigilante sur tout ce qui touche la gloire de Christ. Mais
entre cette fonction et le fait d’établir un clergé ou de définir des articles de foi, la
différence est grande. En considérant I'Eglise dans I'Ecriture, je la vois chargée de
I'obligation de maintenir la vérité dont elle est la colonne et le soutien ici-bas. Je ne
cherche pas au loin dans le monde pour trouver la vérité. Je sais qu’elle ne se trouve
que dans I’Eglise. Et son état de désordre n’a pas mis fin a sa responsabilité.

L'état de choses actuel contraste facheusement avec ce qui est présenté dans la
Parole de Dieu. En présence de toutes les dénominations qui chacune s’intitule
Eglise, que doit faire un enfant de Dieu qui désire étre fidéle? Juger sa position
d’aprés la Parole de Dieu; s’assurer si ce qu'il approuve ou sanctionne par sa
présence est bien selon I'Ecriture. Prétendre que I'on n’a rien & faire avec les autres,
que le seul devoir consiste a bien marcher soi-méme est une piétre excuse, et
revient & abandonner entiérement le terrain de I'Eglise de Dieu. Par contre, chers
enfants de Dieu, si vous vous trouvez — peut-étre a deux ou trois seulement — sur
le terrain ou la Parole seule a toute autorité, quelle heureuse part est la votre! Car
Dieu honorera en Son temps ceux qui L'auront honoré[1 Sam. 2, 30], En attendant, la
lumiére divine brille sur votre sentier chaque fois que vous vous réunissez. Elle peut
vous montrer votre faiblesse et vos manquements, n‘importe, vous étes a la place
ou Dieu vous veut, ou Il prend soin de vous, satisfait aux besoins de votre ame en
utilisant tantot tel serviteur, tantot tel autre, car «toutes choses sont a vous»[1 Cor.
3, 23], Sous l'effet de la vérité votre ame fera des progrés dans les voies de Dieu. S'il
existe du mal ici ou la, il est manifesté et jugé, le Saint Esprit agissant a cet effet
par la Parole. Surtout, qu’il est doux de savoir qu’en fait et en vérité, nous faisons la
volonté de Dieu! Celui qui la fait subsistera a toujours. Heureux le croyant qui a
ainsi la certitude d’étre soumis a Jésus tout le long de I'aride chemin!

C'est la ce que l'apbtre désirait pour les Corinthiens. Pratiquement, ils avaient
introduit chez eux le plus complet désordre, mais il ne leur refuse pas pour autant le
caractere d'assemblée. Dois-je me détourner de I'assemblée a cause des fautes qui
peuvent se trouver chez I'un ou chez l'autre? Ce n’est slirement pas le chemin du
Seigneur. Il enseigne comment le mal doit étre jugé et corrigé. Ce que nous avons a
faire, c’est d’appliquer la Parole d’'une maniere intelligente et d’agir contre chaque
source de mal a mesure qu'il se manifeste.

Sans doute, l'indifférence au sujet de la volonté du Seigneur n’est pas moins
mauvaise que tel mal que je discerne chez les autres. Mais il est aussi contraire aux



Ecritures de sortir sur-le-champ a cause du péché des autres que de fermer les yeux
a son sujet ou de I'encourager. L'assemblée confessant que Dieu est la n‘est jamais
excusable de tolérer le mal, mais je dois chercher a éveiller la conscience et a agir
en obéissance méme quant & cela. C'est dans I'Eglise (et non pas en sortant
précipitamment) que je puis compter sur Dieu pour qu’ll opére dans Ses saints et
par eux. Et ainsi, quel que soit le mal qu’introduit Satan, fausse doctrine, ou
immoralité la plus flagrante, nous ne devons ni étre trop surpris, ni refuser notre
aide a I'Eglise dont le devoir est de faire la volonté du Seigneur en tout. Je dois en
appeler a Lui et compter sur Lui, ensemble avec mes freres, afin que toutes nos
consciences soient en activité et que nous puissions avoir la grace de mettre dehors
tout ce qui offense la gloire de Dieu, si aucun soin, aucune discipline n‘a pu remédier
au mal.

Ainsi ce n’est pas la faiblesse, ni méme I'entrée d’un mal positif qui doit nous
conduire a la séparation, quelque grands et pénibles que soient le chagrin et la
honte pour nos cceurs. Ce qui est funeste c’est le refus d’agir contre le mal, c’est le
rejet pratique de I'Esprit de Dieu s’élevant par la Parole pour le réprimer. C’est
quand la volonté propre de I'homme prévaut et est sanctionnée, qu‘on préfere les
facilités d'une paix extérieure en conservant I'apparence de |'unité, quoique tout ce
qui rend l'unité précieuse soit parti. Car quel est le sens d’une unité qui n’est plus
fondée et maintenue selon la volonté de Dieu? Si le Saint Esprit ne peut y mettre
Son sceau, si la gloire du Seigneur Jésus n'y est pas maintenue, c’est une iniquité.
Et une telle assemblée n’a aucun droit a mon obéissance.

Il se trouve des difficultés dans le sentier de Christ, mais la foi surmonte tout.
L'Eglise se compose d’hommes qui, quoique dans I'Esprit, ont néanmoins la chair en
eux. Si celle-ci n‘est pas tenue pour morte, Satan s’efforcera de lui faire produire
des fruits et d’en étendre les effets tout a I'entour d’'une maniere aussi funeste et
aussi contraire que possible a la gloire du Seigneur. Ceignons nos reins et regardons
vers Celui & qui appartient I'Eglise et qui demeure au milieu des siens. De Lui
proviennent toute force et toute puissance! Il manifestera Son précieux pouvoir en
notre faveur, et agira contre ce qu'll hait.

Mais que faire si un mal subtil, spécialement contre Christ (car tel est le but de
Satan), prend le dessus dans I'assemblée, et si celle-ci rejette tout avertissement,
toute tentative pour appeler l'attention sur la sentence que la Parole de Dieu
prononce contre ce qui est certainement opposé a Sa gloire et détruit la vérité et la
sainteté? Evidemment, s’il en est ainsi, si le mal flagrant est tenu caché et non jugé,
et si I'assemblée s’obstine dans le rejet des appels du Saint Esprit a juger ce qui est
contraire a Christ, alors nous devons sortir, au nom du Seigneur, avec douleur, peut-
étre bien avec une honte profonde, un cceur déchiré, mais sans hésitation d’esprit.
La preuve a été faite qu’ayant eu la lumiere de Dieu, on a refusé de propos délibéré
d’agir selon cette lumiere; qu’ayant été au bénéfice de la grace de Dieu on est
demeuré sourd a Sa Parole et on a tourné contre Lui Sa grace en dissolution [Jude 4],



Que le Seigneur nous délivre d'un tel état de choses et nous rende toujours
sensibles a Sa gloire et a Sa volonté révélée. Mais commencons par étre lents a
croire au mal. N’agissons jamais dans un cas individuel, encore moins vis-a-vis
d’'une assemblée, avant d’étre forcés de reconnaitre la certitude triste et humiliante
que le saint ou l'assemblée est entierement infidele a Christ. La précipitation a
mettre dehors des individus ou a juger ce qui a été reconnu comme |’'assemblée de
Dieu, est la derniere chose qui devrait caractériser I'enfant de Dieu. Lente et pénible
devrait étre pour nous une telle découverte, patients nos exercices et nos efforts en
vue d’une restauration, jusqu’a ce qu’il ne soit plus possible de supporter le mal
sans nous identifier avec Ilui et qu’il faille agir. Lorsque Dieu place cette
responsabilité sur nos consciences nous n‘avons pas le droit de fermer les yeux ni de
nous dérober. Ces quelques remarques peuvent nous aider a comprendre non
seulement le principe des opérations du Saint Esprit telles que la Parole nous les
révele, mais aussi les conséquences pratiques pour notre marche au milieu des
difficultés et des devoirs actuels.

Et maintenant quelques mots pour attirer notre attention sur la grande vérité
contenue dans le verset 12, savoir que quoiqu’ils soient plusieurs tous les membres
sont «un seul corps». Le verset 13 compléete : «nous avons tous été baptisés d’un
seul Esprit, pour étre un seul corps, soit Juifs, soit Grecs, soit esclaves, soit hommes
libres ». Pas un enfant de Dieu n’est laissé dehors. Tout chrétien a cette qualité de
membre du corps de Christ a partir du moment ou il est baptisé du Saint Esprit,
c'est-a-dire tot ou tard. Et, dans quel but est-il baptisé du Saint Esprit? Non pas
pour rester indépendants les uns des autres, ce qui était anciennement I'état des
saints en Israél; mais c’est justement pour nous retirer de cet état de choses que le
Saint Esprit est descendu. Certes, sous le christianisme, je ne perds pas ma
bénédiction individuelle — bien au contraire — mais a coté d’elle existe un terrain
que Dieu nous a imparti collectivement ici-bas. J'appartiens au seul et unique corps,
a I'Eglise. Je suis baptisé en un corps par le Saint Esprit descendu du ciel. C’est une
vérité que je saisis par la foi au méme titre que mon privilege d'étre enfant de Dieu.
Est-ce que je crois a la réalité de ce seul corps résultant de la présence infaillible du
Saint Esprit? Si oui ne suis-je pas tenu de marcher en conséquence ? Et mon chemin
sera clair si j'y avance avec cet ceil simple qui ne cherche pas ses intéréts propres
mais ceux de Jésus Christ.

Comment concevoir en effet qu’il puisse y avoir autre chose qu’‘une seule et
méme direction pour tous les enfants de Dieu qui se laissent guider par Sa Parole et
Son Esprit? Ce serait affirmer l'insuffisance de la révélation et de la conduite
présente du Saint Esprit. Si nous étions simples et soumis aux Ecritures, le Saint
Esprit pourrait et ne voudrait produire qu’une seule et méme conviction. La seule
raison pour laquelle les chrétiens different tellement, c’est parce que la chair, non
jugée, prévaut contre le Saint Esprit. Mais que Dieu nous accorde de n’‘abandonner
ni I'assurance de la présence de I'Esprit, ni la suffisance de la Parole de Dieu maniée
par le Saint Esprit. Le Saint Esprit n’est-il pas ici pour se servir puissamment de



cette Parole en vue de la gloire de Christ dans le chrétien et dans I'Eglise, en
proportion de la foi? Par conséquent la responsabilité de chaque enfant de Dieu est
de mettre de coté toute tradition et le poids mort de I'incrédulité qu’il reconnait; de
quitter ce qu’il pratique ou tolére en contradiction avec I’Ecriture ou qui s’en éloigne
d’'une maniére ou de l'autre, afin de suivre complétement et en toutes choses la
Parole de Dieu par I'Esprit.

Le reste du chapitre, qu’il n‘est pas nécessaire de développer, en rapport avec
notre sujet, nous enseigne d’abord que le corps n’est pas un seul membre. La
variété des membres indique combien ils sont tous nécessaires — |'ceil aussi bien
que le pied ou la main — principe des plus importants. Ils n‘ont pas tous la méme
fonction, ni la méme place; néanmoins ils sont tous utiles, petits et grands. Dans la
faiblesse présente et la dispersion de I'Eglise de Dieu, I'ceil peut étre ici et la main
la-bas, dispersés au lieu d’étre rassemblés : hélas, qu’en est-il aujourd’hui de la
manifestation extérieure du corps de Christ sur la terre? D’ou la confusion et la
perplexité qui régnent! Mais Dieu est toujours fidele et opére encore par le Saint
Esprit descendu du ciel, lequel est suffisant pour toutes les circonstances. L’Eglise
peut étre faible, et le ministére aussi; mais I'Esprit de Dieu est-Il faible? Ainsi ce
n‘est plus qu’une question de foi dans la réalité de la présence et de I'opération du
Saint Esprit. Celui-ci rend forts et emploie des individus comme Il veut pour la gloire
de Christ, chacun en tant que membre de Son corps. Eh bien, il est de toute
importance d’user de hardiesse et de tenir ferme cette vérité, sans toutefois forcer
les autres croyants au-dela de leur foi. Mais qu'y a-t-il de plus heureux sur la terre
gue d’entrer ainsi de cceur dans les ceuvres variées de I’'Esprit de Dieu? Il distribue a
celui-ci un don différent essentiellement de celui d'un autre. On peut affirmer qu’il
n’y a jamais eu deux dons exactement semblables dans I'Eglise de Dieu. D’une
maniére générale, nous le savons, il n‘existe pas dans le monde deux individus
absolument identiques. En dépit de ressemblances qui peuvent étre grandes, il y a
tel cachet qui caractérise un homme, que nul autre ne possede ni ne posséda
jamais. Il en est exactement de méme dans I’'Eglise. Dieu a besoin de toute cette
diversité pour I'ceuvre qu’ll nous a donnée a faire. Le discernement spirituel, fruit de
la foi, saura reconnaitre ces variétés dans I'ceuvre du Seigneur. La chair au contraire,
envieuse et jalouse, tendra toujours a effacer ces traits divins, assimilera
lourdement fonctions et serviteurs et gatera par la les beaux traits et les diverses
opérations de I’'Esprit de Dieu.

En rapport avec notre sujet, un dernier passage mérite notre attention, c’est
Ephésiens 4. Le corps de Christ y est aussi mentionné, mais d’une maniére bien
différente et bien frappante. L'apdtre envisage ici I’Eglise non pas comme la scéne
des opérations du Saint Esprit sur la terre (1 Cor. 12) mais comme liée a sa Téte
dans le ciel. Au lieu d’unir Christ a I'Eglise envisagée sur la terre comme le champ ou
le Saint Esprit manifeste la volonté de Dieu, ici un autre aspect nous est découvert.
Christ Lui-méme est présenté comme monté en haut, et le corps de Christ comme
un avec Christ en haut. En sorte que si je regarde a Christ, je suis aussitot lié avec



le ciel (Eph. 4); si je regarde au Saint Esprit, je suis lié a la terre, comme la place
ol Il est Lui-méme a I'ceuvre pour la gloire de Dieu dans I’'Eglise (1 Cor. 12). Telle
est la différence dans tout le cours de ces épitres. Les deux points de vue sont vrais
et importants et aucun ne doit étre négligé. Sans doute n’agissent-ils pas également
sur les affections, mais ils sont tous deux utiles, tous deux divins, tous deux révélés
pour notre profit et notre bénédiction.

Ainsi, ce que nous trouvons comme le sujet principal en Ephésiens 4, c’est Christ
la source infaillible de nourriture pour Son corps. Il lui dispense Ses dons — des
apotres, des prophétes, des évangélistes, des pasteurs, et des docteurs; mais pas
un mot des langues et des guérisons — signes dont nous avons une si grande
variété dans 1 Corinthiens 12 et 14. Dans Ephésiens, tout est moyen direct de
nourriture pour le corps et envisagé comme découlant de Christ pour les siens,
plutdt qu’un témoignage de puissance dans I'Eglise de Dieu pour le monde. En
Corinthiens, I'Esprit agit puissamment dans ce qui est appelé le Christ au verset 12
du chapitre 12 (la Téte et le corps ensemble); en Ephésiens, Christ, comme Téte,
nourrit et chérit personnellement Son corps. Christ est aussi prééminent dans un
cas, que le Saint Esprit est la grande énergie dans l'autre, agissant comme il Lui
plait dans ces manifestations variées qui sont données a chacun dans I'Eglise. Alors
que, répétons-le, en Ephésiens, le grand objet c’est : « pour le perfectionnement des
saints, pour I‘ceuvre du service, pour I'édification du corps de Christ ».

La vraie et exacte maniere dont Dieu voulait que Ses dons fussent déployés, c’est
au titre de membres du corps de Christ. Ainsi en 1 Corinthiens 12, les dons ne
s’exercent pas indépendamment de I'Eglise de Dieu, mais comme membres du seul
corps. Cela est vrai, méme pour I'évangélisation. Quand Paul et Barnabas partent, ils
sont recommandés par I'Eglise a la grace de Dieu[Act. 14, 261, De méme a leur retour,
ils racontent a I'Assemblée ce que Dieu a opérélAct. 14, 27] Ce n’est nullement
comme ayant recu leur mission de I'Eglise, car celle-ci n'a aucune compétence pour
choisir et envoyer un serviteur du Seigneur. Ce point est a souligner car il est
totalement méconnu dans les systémes de la chrétienté. Sans doute y a-t-il de vrais
et sinceres serviteurs du Seigneur parmi les ministres officiels des religions
chrétiennes. Mais alors, pour exercer un ministére ou un don de nos jours dans la
chrétienté, vous devez avoir |'approbation et le soutien de quelque soi-disant église,
autrement dit vous devez faire partie de ce qui déshonore le Seigneur, et honorer
I’église dans sa place d’usurpation, afin d’obtenir une mission ou un service. Ce
principe n’est pas particulier au systéme romain, tous s’accordent dans cette
substitution coupable de I’Eglise & la place du Seigneur.

Si Dieu nous a fait la grace de nous éclairer au sujet de ces grandes vérités liées
au don du Saint Esprit, qu’Il nous préserve de nous en glorifier et de nous complaire
a nous-mémes! Au contraire, c’est pour nous une grande responsabilité. Plus
encore : nous devrions réellement étre honteux a la pensée que nous ne présentons
pas ces Vérités au ceceur et a la conscience des autres avec une puissance telle qu'ils



soient saisis par la crainte d’étre en dehors des voies de Dieu. Reconnaissons que
notre manque de spiritualité et de dévouement, notre mondanité et toutes les
miseéres qui nous ont atteints individuellement ou collectivement, ont été les plus
grands obstacles au témoignage; car toute la puissance de Satan unie a celle de
I’'homme ne pourrait nous surmonter un instant s’il n’y avait pas en nous manque de
foi ou infidélité non jugée. Voila pour nous le vrai danger et notre sujet de honte
devant notre Dieu! Tenons ferme la vérité que Lui-méme nous a donnée pour en
étre les témoins aussi bien que pour la croire. Les calomnies du dehors n‘ont de
puissance que sur ceux qui aiment le mal. Laissons les hommes dire ce qu’ils
veulent ; mais pour nous nous n‘avons pas a craindre tant que notre ceil est simple,
notre coeur vrai a lI'égard de Christ, et le Saint Esprit I'objet de notre humble
confiance selon la Parole.

Au sujet d’Ephésiens 4, un autre point peut encore étre signalé. Ces dons sont
tous accordés jusqu’a ce que nous soyons parvenus a la mesure de la stature de la
plénitude de Christ. Ceci contraste encore avec 1 Corinthiens 12 ou la méme
assurance n’est pas donnée au sujet des dons qui sont des signes pour le monde.
Ainsi s’expligue que ces dons n’existent plus. Le Seigneur ne s’est jamais engagé a
faire continuer les guérisons ou les langues qui furent données a I’Eglise primitive.
Par contre, quand il s’agit de ce qui est nécessaire a lI'édification, aux dons
ministériels de Sa grace nécessaires pour l'appel de nouvelles ames, ou pour le soin
et la surveillance de celles déja appelées, I'Ecriture affirme qu’ils sont donnés
«jusqu’a ce que nous parvenions tous a l'unité de la foi et de la connaissance du Fils
de Dieu, a l'état d’homme fait, a la mesure de la stature de la plénitude de
Christ» [v. 13], Tout ce qui contribue au bien réel dans les circonstances présentes,
demeure pour I'Eglise de Dieu jusqu‘a la fin.

Celui qui nourrit et chérit Son AssembléelEph. 5, 291 qui la nourrit parce qu’ll la
chérit, le fera fidelement jusqu’a Son retour.

Méditation 9 — Une hapitation de Dieu par I'Esprit
(Eph. 2)

Le Saint Esprit, dans cette épitre, envisage I'Eglise non seulement comme le
corps de Christ (chap. 1, 23) mais comme |'habitation de Dieu (chap. 2, 22). Le
corps de Christ implique notre communion avec Lui-méme comme Téte dans le ciel.
L’habitation de Dieu se lie & la position actuelle de I’Eglise sur la terre. L'Eglise n‘a pu
étre formée, sous ce double caractére, que sur la base de la rédemption, donc aprées
la croix, et par le Saint Esprit envoyé du ciel.

Hélas! beaucoup d’enfants de Dieu n'acceptent pas ces vérités et n‘en jouissent
pas. C'est une grande perte pour eux, mais ils n’en participent pas moins a la
bénédiction, car notre ignorance n’affecte pas notre relation mais seulement la
jouissance de cette relation. Et c’est une grande miséricorde de la part de Dieu! Il
en est de ce privilege comme de tous les autres que confére Sa grace. Bien des



personnes regardent simplement a Christ et par cela ont la vie éternelle; mais si
vous leur demandez : «Avez-vous la vie éternelle?», peut-étre hésiteront-elles a
répondre. Ce n’est pas qu’elles mettent en doute les paroles de I'Ecriture, mais elles
connaissent fort peu le caractére, la nature ainsi que les conséquences (actuelles et
futures) de la vie éternelle. Il en est de méme pour la vérité de I'Eglise de Dieu sous
ses deux aspects — son union avec Christ en haut, ou |'habitation de Dieu par
I’'Esprit ici-bas. Dans notre derniéere méditation, nous avons traité rapidement la
premiére de ces vérités; aujourd’hui nous nous occuperons de la deuxiéme en
engageant les lecteurs a méditer les portions de la Parole qui développent I'une ou
I'autre de ces grandes vérités. Je mentionnerai en passant quelques-unes des
conséquences pratiques, car une vérité quelconque n’est vraiment bénie pour nos
ames que si nous la traduisons dans notre expérience, dans nos voies, dans notre
culte, par les fruits de ce que Dieu nous a fait connaitre.

Il est clair qu’avec ce chapitre 2 de I’épitre aux Ephésiens, le Saint Esprit a mis de
coté le systeme juif et introduit un état de choses entierement nouveau. Dieu agit
d’'une maniere sans précédent : Il introduit des Gentils, appelés l'incirconcision dans
la chair, gens qui, avant de recevoir I'évangile, étaient éloignés et étrangers, sans
espérance et sans Dieu dans le monde. Et Il les place, avec les croyants d'Israél,
ensemble dans une position nouvelle devant Lui. Comment est-ce possible? Parce
que la rédemption est maintenant accomplie.

Toute notre épitre, du commencement a la fin, a donc en vue des chrétiens, et
des chrétiens seulement, indépendamment de leur origine juive ou gentile. Certains
ont cru pouvoir appliquer aussi cette portion de I'Ecriture aux saints de I’Ancien
Testament, mais ceux-ci ne pouvaient étre appelés «saints et fideles» en Christ.
C’est méconnaitre tout a fait la portée de I'épitre et atténuer la profondeur et la
nature spéciale des privileges présents, aussi bien que leur force et leur caractere
céleste. Dieu a révélé ces vérités distinctement et uniguement a des ames amenées
a la connaissance de Sa grace, depuis qu’ll s’est manifesté en Christ et que I'ceuvre
de la rédemption a été opérée. Répétons par conséquent que notre épitre, dans
chacune des pensées qu’elle exprime, envisage exclusivement les saints qui ont été
appelés entre |'apparition de Christ dans le monde pour mourir comme victime de
propitiation et Son retour pour les prendre a Lui.

Il est utile a cette occasion de remarquer que, d’'une maniere générale, toute
tentative d’atténuer les diversités dans la Parole et dans les voies de Dieu a pour
effet d’affaiblir notre appréciation des privileges accordés par Dieu a Ses enfants et
d’effacer la précision de la révélation de Dieu. On croit par exemple que c’est I'Eglise
qui a été de tout temps l'objet des voies de Dieu dans ce monde; que de nos jours
elle a un peu plus de lumiere, un peu plus de bénédiction (car on ne peut pas nier
les différences). Mais c’est la une profonde erreur. Que chaque lecteur soumette ses
propres pensées et les suggestions des autres sur cette grande question a la seule
pierre de touche que Dieu reconnaisse, a la seule source de lumiere et de vérité



possible, Sa divine Parole. Il apprendra d‘abord que l‘ccuvre de la rédemption est
appliquée aux ames d’'une maniere compléte et sans distinction. C'est-a-dire que
maintenant il ne s’agit pas de savoir si un homme est Juif ou Gentil.

Que I’Eglise soit envisagée sous son aspect de corps de Christ ou d’habitation de
Dieu, dans les deux cas il est supposé, pour cette nouvelle ceuvre, le renversement
complet de ce que Dieu avait institué et sanctionné dans les premiers temps : « Mais
maintenant, dans le Christ Jésus, vous qui étiez autrefois loin, vous avez été
approchés par le sang du Christ. Car c’est Iui qui est notre paix, qui des deux en a
fait un et a détruit le mur mitoyen de cloture, ayant aboli dans sa chair l'inimitié » [v.
13-15], Ainsi s’évanouit la cléture qui par ordre de Dieu subsistait dans les temps de
I’Ancien Testament, «savoir la loi des commandements qui consiste en ordonnances,
afin qu’il créat les deux en lui-méme pour étre un seul homme nouveau ».
Autrement dit, non seulement nos péchés sont effacés, et le ciel assuré pour nous
plus tard; mais une création entierement nouvelle est formée ici-bas. C'est la
communication de privileges inconnus et impossibles tant que Dieu avait des
relations avec Son ancien peuple, agissait au milieu d’eux et les gouvernait par une
loi. Il fallait que Christ «les réconciliat tous les deux en un seul corps a Dieu par la
croix, ayant tué par elle I'inimitié. Et il est venu, et a annoncé la bonne nouvelle de
la paix a vous qui étiez loin, et la bonne nouvelle de la paix a ceux qui étaient pres;
car par lui nous avons, les uns et les autres, accés auprés du Pere par un seul
Esprit» (chap. 2, 17, 18).

Nous arrivons ici au point qui constitue plus particulierement notre sujet. «Ainsi
donc, est-il déclaré, vous n’‘étes plus étrangers ni forains, mais vous étes
concitoyens des saints et gens de la maison de Dieu, ayant été édifiés sur le
fondement des apOtres et prophetes, Jésus Christ lui-méme étant la maitresse
pierre du coin»[v- 19-20], Remarquez qu’il n’est pas question ici des prophétes de
I’Ancien Testament. L'ordre méme dans lequel le Saint Esprit fait Son énumération
exclut une telle pensée : «les apoOtres» sont placés avant «les prophétes». Plus
encore, la construction de la phrase implique une classe commune de personnes qui
forment un fondement pour cet édifice que Dieu allait construire. Et a quelle époque
ce fondement fut-il posé? Ce ne fut pas aussitot apres le péché de I'homme, ni aux
temps des patriarches que Dieu commenca a exécuter cette grande ceuvre sur la
terre. C'est seulement quatre mille ans plus tard, aprés la venue et la mort de
Christ, que le fondement fut posé par les apOtres et les prophetes. La classe
commune déterminée par |'article grec nous empéche de songer aux prophétes de
I’Ancien Testament. Les prophétes dont il s’agit étaient présents alors et associés
avec les apotres dans cette ceuvre. Et les apotres et les prophétes, savoir ceux du
Nouveau Testament, sont ceux qui posérent ce nouveau fondement!3! «en qui tout
I’édifice, bien ajusté ensemble, croit pour étre un temple saint dans le Seigneur ».
Tel est le résultat final. Ce saint temple sera vu plus tard; mais remarquez la fin du
chapitre : «en qui aussi vous étes édifiés ensemble, pour étre une habitation de
Dieu par I'Esprit». La conclusion est évidente : dés maintenant, avant que le saint



temple ait atteint ses pleines proportions, cette ceuvre existe sur la terre, mettant
de coté le systéme d’Israél, une toute nouvelle construction qui est véritablement
I’'habitation de Dieu en vertu de la présence de I'Esprit.

Ainsi aujourd’hui les croyants, ceux des nations comme les croyants juifs,
constituent cette habitation de Dieu, «en qui vous aussi — déclare Paul aux
Ephésiens — &tes édifiés ensemble une habitation de Dieu». De quelle maniére?
«Par» ou «dans I'Esprit». Autrement dit, I'Esprit est aussi nécessaire pour
I’habitation de Dieu que pour le corps de Christ dont nous nous sommes occupés au
chapitre précédent. Toutefois, I'habitation de Dieu, a un certain point de vue, n’est
pas une pensée aussi exclusivement nouvelle que le corps de Christ. Nous trouvons
dans I’Ancien Testament des types distincts de la grande vérité de I'habitation de
Dieu au milieu des hommes sur la terre, alors que rien n’était révélé de la réunion
du Juif et du Gentil en un seul corps — encore moins qu’ensemble ils composeraient
le corps de Christ. Nous en avons bien un type dans I'union d’Adam avec Eve, mais
qui ne révele évidemment rien du Juif et du Gentil réunis en un. On ne peut faire
valoir que le fait, et nous savons que I'Esprit de Dieu s’en est servi lorsque I'Eglise
vint a la lumiére, mais rien de plus.

Quant a I'habitation de Dieu, nous n’en avons, comme chacun le sait, aucune
mention dans la Genése, pas méme sous forme de promesse. Constatation d’autant
plus frappante que, s'il y a dans I'’Ancien Testament un livre qui contienne plus
gu’aucun autre les éléments ou types de la vérité divine, c’est bien le livre de la
Genese ! Tous les autres livres ensemble ne présentent peut-étre pas autant de vues
variées des voies a venir de Dieu. Cette exception n’en est que plus remarquable :
nous n'y trouvons pas la moindre allusion au dessein de Dieu d’avoir une demeure
sur la terre. La raison en est claire. Quoique la Genése mentionne de nombreux
sacrifices et holocaustes, quoique des relations d’alliance soient souvent placées
devant nous, il n'y est pourtant pas encore question de rédemption, et cette
omission est aussi remarquable que |'absence de toute allusion a la demeure de
Dieu dans ce livre merveilleux.

Puis vient le second livre de Moise qui ne présente pas comme le premier un
ensemble des révélations des voies de Dieu et de Ses conseils qui devaient plus tard
s'accomplir en Christ. Par contre ce livre de I'Exode nous présente en types les
vérités que nous cherchons : la rédemption d’abord, la demeure de Dieu avec les
hommes ensuite. Nous pouvons ajouter en passant que, quoique la loi s’y trouve
aussi, celle-ci contient I'assurance renouvelée de ces mémes vérités (chap. 20, 2,
24). Ces pensées de Dieu, présentées en figure dans le livre de I'Exode, font partie
des choses révélées en Ephésiens 2 et sont exposées dans le méme ordre.

La premiere partie de I'Exode dépeint la condition misérable et désespérée du
peuple de Dieu. Du fond de sa détresse, celui-ci crie a I'Eternel qui I'entend et
s’occupe de sa délivrance. Il ne se contente pas de lui adresser des messages de
miséricorde : au temps convenable, Il se met a I'ceuvre non pas d’abord pour juger,



quoiqu’ll le fasse, mais pour réclamer Son peuple pour Lui-méme. Il envoie Moise et
Aaron, et, comme sighes accompagnant leur mission, des plaies par lesquelles II
chatie l'orgueil du monde qui tenait Son peuple en esclavage. Et c’est pour en
arriver au type le plus remarquable de la rédemption dans I’Ancien Testament, en
ses deux parties : la Paque et la mer Rouge. Un seul de ces types et été insuffisant
pour présenter la rédemption, qui ne peut étre bien comprise que lorsque ses deux
cOtés sont considérés ensemble. A la Paque, en effet, Dieu juge encore; et il faut
qu’il en soit ainsi : Dieu est armé de puissance, Il agit en vengeance contre le
péché. Mais, en méme temps, dans Son admirable sagesse, Il procure a Son peuple
un juste et parfait refuge.

Ainsi la vérité la plus marquante dans la Paque, c’est Dieu en jugement quoique
pourvoyant au salut des siens. Ceci constitue, ne l'oublions pas, un des aspects de
I’évangile. Une des pensées centrales de ce dernier, c’est la parfaite justice de Dieu
(Rom. 1, 17). Nous pensons plus volontiers a Sa miséricorde. Toute précieuse qu’elle
est, celle-ci est toute différente de la justice divine, bien que sans la miséricorde la
justice elit manqué et de base et d'occasion de se déployer. Mais la gloire de
I’évangile, c’est que Dieu s’y montre juste en justifiant. Lorsque le pécheur est
reconnu juste, ce n’est pas simplement que Dieu pardonne et montre de la
miséricorde, mais qu'll est juste en justifiant. Il en est ainsi a la Paque. Dieu, cette
nuit-1a, descendit en jugement & la fois sur I'nomme et sur les dieux de I'Egypte. II
manifesta Sa haine pour le péché comme Il ne l'avait jamais fait précédemment et
cela d'une maniére tout aussi évidente dans Ses rapports avec Israél que dans Ses
rapports avec les Egyptiens. La mort passa; elle est le salaire du péché. Cette nuit-
la, dans toutes les maisons d’Egypte, le premier-né était étendu sans vie, et les
lamentations annoncaient a tout le pays ce que c'était que mépriser les
avertissements du Seigneur. Au méme moment a la porte de chaque maison israélite
les poteaux aspergés de sang déclaraient non moins clairement que Dieu est juste et
en méme temps celui qui justifie; ils parlaient d’un substitut, du sang d’un autre :
images de I’Agneau de Dieu et de |'effusion de Son sang.

Toutefois ce n’était pas la toute la bénédiction. L'agneau pascal tenait simplement
Dieu dehors, empéchait seulement Son jugement de tomber sur les Israélites. Est-
ce la toute la rédemption ? C’est I'opinion de beaucoup, mais combien elle méconnait
la rédemption selon Dieu! Pour nous faire comprendre celle-ci, Dieu ajoute un autre
type comme complément du premier, savoir la mer Rouge. L'élite de I'Egypte y
trouva son tombeau alors que Dieu faisait passer Israél a travers ce qui semblait
devoir étre une mort certaine, mais qui en réalité devint un type de la vie éternelle
et leur pleine sécurité. C'est I'aspect que prennent pour le chrétien la mort et la
résurrection de Christ. Maintenant pour la premiere fois Dieu daigne parler de salut
en rapport avec Son peuple (Exo. 14, 13, 30; 15, 2), alors que rien de ce qui avait
été opéré antérieurement n'a pu étre appelé le salut.



Remarquons a cette occasion combien il est inexact et dangereux pour les ames
de parler comme étant le salut d’une connaissance non mdrie, incompléete, de Dieu.
On entend par exemple dire quelquefois : «Il est vrai, cet homme n’est pas encore
heureux, il na aucune liberté d’ame; mais en tout cas, il est sauvé ». L’Ecriture ne
sanctionne jamais un pareil langage. Ce qu’elle désigne comme le salut n’est pas
simplement la vie nouvelle, I’état d’'une ame ayant recu de Christ, ce qui lui permet
de se juger et de crier vers Dieu. L'Ecriture réserve généralement le nom de «salut »
au fait d’étre amené par |'évangile dans une liberté dont on a conscience, en
réalisant la délivrance actuelle de tous les ennemis, par la puissance de Dieu en
Christ.

Aussi n’entendons-nous parler de salut que lorsque Israél parvient a la mer
Rouge, au moment ol s’opére la pleine et entiére délivrance du pays d’Egypte et la
destruction totale de ses fiers ennemis. «Tenez-vous la, dit Moise, et voyez la
délivrance de I’'Eternel qu'il opérera pour vous aujourd’hui» (v. 13). Ce n’était pas la
nuit de la féte pascale; c’était le jour ou ils purent regarder derriere eux la mer
Rouge traversée pour toujours. D’ou l'importance de nous en tenir strictement au
langage des Ecritures et de ne reconnaitre rien de moins comme salut. Sinon
comment aider les enfants de Dieu a s’emparer par la foi de la puissante victoire de
Christ, a défaut de quoi ils demeurent dans I'anxiété et le trouble, au lieu de jouir de
la paix? Il est capital, en effet, pour une ame, d’'étre travaillée profondément par
I'Esprit et de découvrir ce qu’elle est devant Dieu; mais jusqu’a ce qu’elle puisse se
reposer avec simplicité et confiance sur I'ceuvre achevée de Christ, elle ne possede
pas ce que Dieu appelle salut dans son sens complet.

Aprés que cette ceuvre puissante est opérée — pour autant qu’il s’agit du type —
alors, pour la premiére fois, nous entendons chanter Israél. Le cantique est entonné
sur I'autre bord de la mer Rouge. «Je chanterai & I'Eternel, car il s’est hautement
élevé ; il a précipité dans la mer le cheval et celui qui le montait. Jah est ma force et
mon cantique, et il a été mon salut. Il est mon Dieu, et je lui préparerai une
habitation » [Exo. 15, 1-2] | vérité ressort ici d'une maniére remarquable! Le type
tout entier de la résurrection aussi bien que de la mort est placé devant nous; et
alors pour la premiere fois, nous entendons parler du salut, et immédiatement le
cceur désire que Dieu ait une habitation. Devons-nous supposer que ceux qui
chantérent ainsi dans le désert aient été plus agréables a Dieu que leurs péres ou
que les patriarches du livre de la Genése? Au contraire! Parmi ces derniers, il s’en
trouvait plusieurs que Dieu avait honorés de facon exceptionnelle et choisis pour
étre les dépositaires de Ses secrets : un Noé exempté du jugement infligé au monde
entier, un Hénoc élevé au ciel sans passer par la mort, un Abraham, ami de Dieu qui
lui avait fait I’'honneur de souper avec lui. Est-il nécessaire de rappeler comment ce
dernier fut fait I'objet des promesses divines — promesses qui poursuivront leur
cours en bénédiction jusqu’a ce que tous les ages soient achevés dans |'éternel
repos de Dieu?



Il est donc impossible de supposer que Dieu ait révélé la rédemption aux fils
d'Israél plutdét qu’aux patriarches par préférence pour les premiers. Mais c’est
justement ce qui met en relief les merveilles de la rédemption. Elle ne doit rien a
I’'hnomme. Et seule la mort de Christ et la rédemption elle-méme pourront I'expliquer.
Pensons, en effet, a ce que mérite la rédemption, par qui et comment elle a été
acquise. Elle réclamait l'intervention personnelle du Fils de Dieu, Sa venue dans ce
monde comme un homme comportant non seulement |'abandon pour un temps de la
jouissance de Sa gloire propre, mais aussi I'entrée en grace dans les circonstances
de Sa créature avec leur lot de honte et de souffrances. Puis, au lieu d’entrer dans
une place de bénédiction et de gloire, Il est descendu au contraire dans un abime
plus profond, aprés que I'homme eut fait contre Lui tout ce qu’il pouvait, aprés que
Satan eut épuisé ses efforts; oui, c’est alors seulement que fut résolue la question
supréme qui devait se régler entre Dieu et ce Bien-aimé. Question qui devait entre
toutes étre la plus terrible, la plus éprouvante et pour Dieu et pour Christ. Car que
peut-on comparer a cette heure extraordinaire ou le péché dut étre jugé par Dieu, et
puni de la plus étrange maniere que I'homme puisse concevoir — imputé a Celui qui
y était le plus étranger : le saint Fils de Dieu, et cela par Dieu Lui-méme?

Des lors peut-on s’étonner que Dieu voie dans la rédemption une valeur aussi
infinie ? Il peut trouver la Son repos, en sorte que les cieux des cieux cessent, pour
ainsi dire, de Le contenir. C'est comme s’Il disait : «Mon Esprit ne peut davantage
demeurer en haut. Il faut qu’ll descende et habite ou se trouve ce sang précieux ».
Ce lieu a beau avoir été le plus souillé de toute la création, le témoin de la rébellion
la plus insensée; ni |'état de la terre, ni la révolte de la créature contre Dieu et
contre Son Oint, ne pouvait retenir Dieu dans le ciel plus longtemps. Son estimation
des souffrances de Christ Le contraignait en quelque sorte a venir demeurer sur
cette méme terre et parmi les membres de cette méme race qui l'ont toujours traité
d’une maniére outrageuse. Cela seulement explique pourquoi Dieu peut avoir Sa
demeure parmi nous sur la terre. La rédemption explique le fait et le Saint Esprit
I'effectue dés que la rédemption est accomplie. Aussi est-ce lorsque le type de la
rédemption est accompli que I'habitation typique de Dieu devient immédiatement
I'objet du désir des siens sur la terre. Et quand la vraie rédemption, la rédemption
éternelle, fut un fait accompli, Dieu descendit réellement pour habiter ici-bas,
demeurant pour toujours dans les rachetés par le Saint Esprit. En vérité rien ne peut
étre plus harmonieux que les faits typiques d’un c6té, ou leur accomplissement réel
de l'autre, dans la rédemption éternelle que Christ a acquise pour le chrétien.

Mais un autre point encore mérite d’étre souligné. Ce chapitre qui exprime le
désir du peuple de préparer une habitation pour Dieu est aussi le premier chapitre
de la Bible dans lequel la sainteté de Dieu soit présentée. Comment comprendre que
Dieu ait attendu tant de temps avant de donner une révélation de Lui-méme, dans
Son caractere de sainteté et dans Ses voies avec les hommes ici-bas? Sans doute
trouvons-nous une allusion a la sainteté quand Dieu sépara et sanctifia le septieme
jour (Gen. 2, 3), seul passage qui puisse paraitre faire une exception. Ainsi, avant



qu'il fit question de péché, Dieu trouva bon de donner en instituant le sabbat un
gage de «ce repos qui reste pour le peuple de Dieu»[Héb. 4, 9], Mais lorsqu’il s’agit
des rapports de Dieu avec I'homme, pas un mot n’est prononcé sur la sainteté divine
dont, avant la rédemption, 'homme ne pouvait avoir aucune vraie notion et qu'il
n‘aurait pu supporter.

Un peu plus bas, verset 11, nous lisons : « Qui est comme toi parmi les dieux, 6
Eternel ? Qui est comme toi, magnifique en sainteté, terrible en louanges, opérant
des merveilles? ». Cette louange, nous le verrons, se lie avec |I'habitation de Dieu
selon le Nouveau Testament. Ici les deux faits sont pour la premiére fois présentés
ensemble comme conséquence de I'accomplissement de la rédemption typique. Car
ce n‘est que lorsque la rédemption est accomplie que I'"homme peut supporter la
pleine révélation de la sainteté de Dieu. Mais, dés l'instant oU I’'Eternel accomplit la
délivrance, type de la rédemption, les Israélites peuvent parler sans anxiété et, dans
leur mesure, se réjouir et louer Son nom. Il ne s’agit encore que d’'une délivrance
terrestre, néanmoins ils chantent la sainteté de Dieu.

A présent, si nous nous tournons vers le Nouveau Testament, nous y voyons la
réalité qui répond a ces figures (Eph. 2). La pleine rédemption est opérée. Le Fils de
I'hnomme a donné Sa vie en rancon pour plusieurs[Matt. 20, 28] avec pour effet
d’amener les ames preés de Dieu, méme les plus éloignées, et cela dans une parfaite
paix dont Christ Lui-méme est I'expression. «C’est lui qui est notre paix» (v. 14),
bénédiction a laquelle rien ne peut étre comparé et dont rien n‘approche. Mais c’est
alors que nous commencons a entendre parler de I’habitation de Dieu.

Et cette vérité n’est pas confinée a une seule épitre. Prenez par exemple, 1
Corinthiens 3. « Nous sommes collaborateurs de Dieu, proclame |'ap6tre, vous étes
le labourage de Dieu : I'édifice de Dieu». L'apbtre parle de sa propre responsabilité :
«Selon la grace de Dieu qui m’a été donnée, comme un sage architecte j'ai posé le
fondement», déclare-t-il. Celui-ci est bati sur le fondement des apbtres et des
prophétes [Eph. 2, 201, A ce titre, Paul en appelle & eux : «Ne savez-vous pas, dit-il,
gue vous étes le temple de Dieu et que I’'Esprit de Dieu habite en vous? ». Et c’'est le
point de départ d’'un ardent appel a la sainteté : «Si quelgu’un corrompt le temple
de Dieu, Dieu le détruira, car le temple de Dieu est saint, et tels vous étes». Ce
verset n’est pas une simple révélation de ce que doit &tre I'Eglise dans la suite, mais
il parle de faits actuels. Il est de la plus grande importance que les chrétiens sachent
et comprennent que le christianisme ne se compose pas seulement de doctrines,
mais de faits, lesquels sont le fondement de la doctrine. Ces faits concernent une
personne, un homme réellement vivant, qui est né dans ce monde; qui a vécu, est
mort puis a été ressuscité ici-bas, quoiqu’ll soit maintenant allé au ciel. Et cette
personne, Christ, n‘est pas seulement l'intermédiaire par lequel nous apprenons a
connaitre la vérité, Il est Lui-méme la substance de la vérité qu'll fait connaitre.
Otez Christ du christianisme et que reste-t-il? Et maintenant qu’ll est parti, Dieu
réalise le christianisme par une autre personne, savoir le Saint Esprit descendu sur



la terre, qui, au lieu de supplanter Christ, est aujourd’hui la puissance pour nous Le
faire connaitre. Je ne puis réellement connaitre Celui qui est parti, sinon par Celui
qui est venu. C'est Sa présence qui constitue le temple de Dieu. Le Saint Esprit
habite dans les saints sur la terre, selon qu’il est déclaré : «Vous étes édifiés
ensemble pour étre une habitation de Dieu par I'Esprit » [Eph. 2, 22],

Mesurons-nous, chers fréres et sceurs, I'immense importance d’'un fait tel que
celui-la? Est-ce la pensée qui remplit nos coeurs lorsque nous nous rassemblons,
soit pour adorer, soit pour nous édifier mutuellement? La foi en la présence du Saint
Esprit nous console-t-elle? Comptons-nous sur le Seigneur, comme étant vraiment
au milieu de nous? Ou bien ne sommes-nous occupés que de ceux qui composent
cette assemblée ou qui ouvrent la bouche pour I'adoration, ou pour |'édification des
saints? Que penserait-on de l'invité d’un roi qui ne s’intéresserait qu’a de menus
détails de I'organisation du palais? Il est évident que le but méme de la visite serait
perdu pour lui. A plus forte raison si nous réfléchissons qu’il se trouve une personne
vivante et divine, présente dans l'assemblée ici-bas, et dont seule la présence fait
que l'assemblée est celle de Dieu. La foi de ceux qui sont réunis ne suffit pas a leur
donner collectivement ce caractére d’assemblée de Dieu, pas plus que leur foi ne
donnait aux saints de I’Ancien Testament le droit de faire partie de I’Eglise. Ce n'est
pas davantage la vie nouvelle qui donne ce droit. Tous les saints depuis le
commencement étaient nés de nouveau, et pourtant I'’Assemblée de Dieu n'a existé
qu’a partir de la Pentecbte. Le seul fait qui pouvait donner a un rassemblement de
croyants le titre d’assemblée de Dieu, c’est la présence de Dieu Lui-méme; et Il est
la par le Saint Esprit.

Je dirai plus : Cela est si capital que le fait que quelques personnes non nées de
Dieu ont pu se glisser furtivement parmi les saints ne détruit pas Son Assemblée.
Une telle situation est pénible et humiliante ; mais je n‘ai pas a m’en alarmer, ni a en
étre trop abattu. Nous devons étre affligés d’avoir eu assez peu de discernement
pour permettre a des ames, non nées de Dieu, de pénétrer dans I’Assemblée de
Dieu. Mais ne nous étonnons pas que Satan mette tout en ceuvre pour souiller et
détruire celle-ci. Elle est ce qui est le plus prés du cceur de Dieu sur la terre, la plus
grande gloire présente de Christ. C'est a elle que Dieu a confié Sa vérité, d’elle qu'll
attend une réponse a Sa gloire morale et a Son caractére ici-bas. Il a envoyé Son
Esprit pour demeurer dans I’'Eglise, celle-ci devenant Sa propre habitation par
I’'Esprit. Cette présence du Saint Esprit est la raison méme (et la seule) de nos riches
et multiples bénédictions.

Il est donc possible, si triste que ce soit, que quelques personnes, apres avoir été
amenées sans posséder la vie dans leur &me, sortent ensuite de I'Eglise. On
constate alors que ces faux chrétiens sont capables de devenir les plus ardents
adversaires, non seulement de I'’Assemblée, mais de Christ Lui-méme, haissant Son
nom, et reniant Sa gloire. Le chapitre 6 des Hébreux parle de personnes de ce
genre. Elles avaient eu part a d’étonnants pouvoirs, jusqu'a étre devenues



participantes du Saint Esprit, chose que certains ont peine a comprendre mais qui
s’'accorde parfaitement avec la vérité et nous donne la clef des faits qui, hélas,
peuvent arriver en tout temps. Il s’est trouvé dés le commencement des hommes
qui se sont glissés parmi les saints. Et ces hommes quand ils se détournent ensuite
sont d’autant plus mauvais — deux fois morts, comme les qualifie I'apotre Jude[12]
— parce qu’ayant assumé la place de témoins du Seigneur Jésus, ils se sont éloignés
de Lui, ont abandonné la vérité, l'ont traitée avec le plus grand mépris, et sont
devenus des fanatiques infiniment plus violents contre la vérité de Dieu qu’ils n‘ont
été jadis zélés pour la défendre. Ces hommes peuvent avoir possédé un grand
nombre de privileges extérieurs, car il en existe et non de médiocre valeur, mais ils
y ont eu part entierement en dehors de la vie éternelle. Aucun de tels professants
n‘a jamais été vivifié de Dieu.

La vie éternelle n’est nullement un privilége extérieur, et il n‘est jamais question
dans la Parole d’'un homme qui, ayant été rendu une fois participant de la vie
éternelle, ait ensuite perdu cette vie. Ceux qui ont recu la vie divine ne peuvent pas
la perdre. Par contre il est trés possible qu’'un homme, touché seulement dans ses
sentiments et persuadé dans son intelligence, renie le Christ qu’il professait, et
cesse de marcher avec Lui. Tel fut le cas de certains disciples scandalisés par
I'enseignement du Sauveur si impitoyable pour la chair et le mondelJean 6, 66], Le
chrétien de pure profession, mort par nature, était désormais deux fois mort,
comme dit Jude, ayant renoncé a ce qu'’il semblait avoir, et étant retourné aux
ordonnances terrestres, ou méme au péché flagrant avec plus de plaisir
qu’auparavant et une haine accrue contre ce qu’il abandonnait ainsi ouvertement.
Telles sont les personnes décrites en Hébreux 6 et 10, et de telles désertions,
annoncées par I'Ecriture, se présentent de temps en temps devant les yeux des
chrétiens attristés.

Ainsi la chair peut aller fort loin dans la profession de la vérité et la possession de
tous les privileges et pouvoirs extérieurs dont il soit permis de jouir, et cela plus
encore sous |I’économie chrétienne que dans les temps anciens. Nous savons que,
par exemple, dans I'’Ancien Testament, Sall s’insinua parmi les prophéetes; d’autres
furent doués de grands pouvoirs par le Saint Esprit qui, alors comme a présent, était
le seul agent d’énergie divine pouvant opérer par qui Il voulait pour la gloire de
Dieu. Maintenant la grace divine, lorsque I'homme ose s’en prévaloir, fournit
occasion a plus d’abus encore. Il est tout a fait possible aux inconvertis de tromper a
la fois eux-mémes et I’Eglise de Dieu, et de s’introduire dans celle-ci, faisant
profession du nom de Jésus d’autant plus facilement qu’ils ont moins de conscience.
Dieu scelle maintenant du Saint Esprit celui qui a la véritable foi et la vie éternelle.

Mais le fait que I'Esprit soit donné comme sceau ne doit pas nous faire oublier les
pouvoirs extérieurs qu’ll conféere. Hébreux 6 ne parle pas plus de Son sceau que de
la vivification des ames, ni du gage que le chrétien possede en Lui de I'héritage
prochain de la gloire. Les termes employés dans ce passage sont parfaitement pesés



et ne laissent place a aucune équivoque. Il s‘agit la de faux chrétiens qui ont pu
participer au pouvoir du Saint Esprit mais dont on ne peut s’étonner qu’ils
abandonnent ensuite le nom du Seigneur, en vertu duquel de tels pouvoirs leur
avaient été conférés.

Cela explique aussi I'état présent de la chrétienté — I'extension de I’habitation de
Dieu aux incrédules et aux profanes, qui extérieurement portent le nom du Seigneur
Jésus, et s’aventurent indiment la ou la présence de Dieu est réalisée par le Saint
Esprit. Par négligence, on en est venu a disposer légéerement des privileges
extérieurs, comme, par exemple, du baptéme au nom du Seigneur Jésus, et a
permettre par I'appropriation irréguliere de ces avantages que des multitudes de
professants inconvertis envahissent I’'Eglise. Ainsi la maison de Dieu, quoique I'Esprit
y habitat, a été progressivement corrompue de toutes maniéres; et, a mesure
gu’une ambition profane rechercha un accroissement d’influence en dehors des
intentions de Dieu, I'homme, comme toujours, perdit de vue sa responsabilité
solennelle et tourna la grace de Dieu en dissolution [Jude 4],

Une remarque importante simpose ici. Nous avons, dans I’Ecriture, non
seulement la maison de Dieu, selon la pensée divine, décrite a la fin d’Ephésiens 2,
mais aussi sa connexion avec le travail de I'homme et sous sa responsabilité, dans le
chapitre 3 de la premiere épitre aux Corinthiens. Enfin la seconde épitre a Timothée
nous fournit une esquisse a la fois morale et prophétique, de ce qui était déja a
I'ceuvre au temps de I'apotre. Celui-ci exhorte Timothée a se montrer approuvé de
Dieu et a éviter les vains babils[2 Tim. 2, 15-16] 1| parle de personnes qui s’étaient
égarées de la vérité, mais en méme temps il réconforte son fidele compagnon de
service, accablé par les difficultés et les dangers du moment, en Iui adressant ces
consolantes paroles : «Toutefois le solide fondement de Dieu demeure, ayant ce
sceau : Le Seigneur connait ceux qui sont siens, et : Qu'il se retire de l'iniquité,
quiconque prononce le nom du Seigneur. Or, dans une grande maison, il n'y a pas
seulement des vases d’or et d’argent, mais aussi de bois et de terre; et les uns a
honneur, les autres a déshonneur. Si donc quelqu’un se purifie de ceux-ci, il sera un
vase a honneur, sanctifié, utile au maitre, préparé pour toute bonne ceuvre»[2, 19-
21], Nous avons évidemment ici une description trés exacte d’un état de choses en
voie de progrés rapides. Cette condition de «grande maison» est pleinement
réalisée de nos jours ou la chrétienté a atteint sa pleine croissance. Elle se présente
comme un vaste édifice, ou se trouvent des vases a honneur aussi bien que des
vases a déshonneur.

Que doit donc faire le chrétien qui veut étre fidele? Abandonner la grande
maison ? Certainement non. En sortir serait cesser d’étre chrétien. Ce que nous
avons a faire, c’est de nous séparer de tout ce qui est contraire a la volonté du
Seigneur, de ne jamais abandonner la profession de Son nom. Cette profession de
Christ est en elle-méme la seule position révélée qui soit bonne et compléte ici-bas.
Les rachetés la Lui doivent et c’est une bénédiction pour eux au méme titre que leur



salut. Car qui peut étre sauvé, sinon celui qui invoque le nom du Seigneur? De sorte
que pour le croyant sur la terre depuis qu’il est arrivé a la connaissance du Seigneur,
confesser Son nom est évidemment une joie autant qu’un devoir. Il n‘est jamais
autorisé a abandonner la maison caractérisée par la profession du nom du Sauveur.
Mais, dans cette grande maison, il existe des vases a honneur et des vases a
déshonneur. Que doit faire I’enfant de Dieu ? Il lui est enjoint de se purifier des vases
a déshonneur. Telle est la signification du texte, telle est l'intention manifeste du
Saint Esprit. «Si donc quelgqu’un se purifie de ceux-ci...», est-il écrit en parlant des
vases a déshonneur. En pratique, c’est cesser d’avoir communion avec ce que |'on
sait &tre condamné par la Parole de Dieu, abandonner tout ce que I’Ecriture
démontre opposé a Sa volonté.

Si donc un homme se trouve rattaché et soumis a un ministere établi
contrairement a la Parole ou bien encore qui falsifie une institution du Seigneur (la
ceéne, par exemple), qu’il I'abandonne aussitot! Le Seigneur ne veut pas que Son
serviteur sanctionne ce qui est contraire a la vérité et a la sainteté. Comment, par
ma présence, m’associerais-je a la profanation de la cene du Seigneur transformée
en un sacrement, devenue moyen de grace pour n‘importe qui? Celui qui possede
tant soit peu de connaissance de la Parole de Dieu sait parfaitement que la volonté
du Seigneur est méconnue dans ces graves questions. Dois-je donc abandonner la
cene du Seigneur ou me passer du ministéere de la Parole? Certainement non. Ce
qu’il me faut abandonner, c’est I'abus qu’en ont fait les hommes. Je dois en avoir fini
avec ce qui, n'étant pas selon les Ecritures, est manifestement au déshonneur de
Dieu. Je ne renonce donc ni au ministére chrétien, ni a la céne du Seigneur; mais je
juge, selon la Parole de Dieu, autant que j'en suis rendu capable par Sa grace,
guelle est Sa volonté a cet égard. Le méme principe s’applique a tous les autres
points. Prenez le culte, par exemple; je dois sonder les Ecritures pour juger ce
qu’est aujourd’hui le culte chrétien selon la Parole de Dieu. Ne suis-je pas tenu
d’agir ainsi, de suivre la volonté de Dieu?

Ce n’est donc pas assez pour moi et ce ne devrait satisfaire aucun chrétien de
savoir que ceux qui composent la congrégation a laquelle je me rattache sont tous
des enfants de Dieu. Encore moins s’agit-il d’organiser des chrétiens en diverses
classes de doctrines en fonction de leurs préférences. Quelle présomption! Qui vous
a chargé de régler I'ordre de la maison de Dieu? Qui vous a donné le droit d’établir
ceux-1a ici et ceux-ci 1a? Le caractére et le témoignage de I'Eglise de Dieu sont
détruits par tout arrangement pareil. A supposer que tous ceux qui sont en
communion professent exactement mes vues ou les votres sur tous les points, je
regarderais cela comme une grande calamité pour I'Eglise de Dieu. Ce serait donner
de I'état des saints une appréciation tout a fait fausse que de les voir ainsi ligués
ensemble avec des vues identiques ; tous absolument remplis des mémes pensées;
satisfaits les uns des autres, et méprisant ceux du dehors qui n‘ont pas les mémes
sentiments. Méme en admettant que toutes les vues professées soient justes et que



les choses faites soient conformes a la pensée de Dieu, a mon avis, un pareil tableau
ne répond ni a I’Ecriture ni a I'amour de Christ.

Disons-le sans détour : I’'Eglise de Dieu n’est pas une citadelle pour les forts, les
sages et les intelligents seulement. Ce n’est pas une belle résidence pour ceux qui
sont arrivés a un certain degré de sainteté, encore moins de connaissance. Le
Seigneur veut que je considere toujours tous les saints (excepté ceux qui sont dans
le péché ou la fausse doctrine). L’Assemblée constitue le corps de Christ, dans lequel
les divers membres occupent chacun leur place : I'ceil, la main, le pied. Le faible a sa
fonction aussi bien que le fort, selon qu’il plait a Dieu de distribuer et d’ordonner.
Comme l'enseigne |'ap6tre au cceur large, les membres les moins honorables, loin
d’'étre laissés en dehors, sont traités avec plus d’honneur parce qu'ils sont en danger
d’étre méprisés. Serions-nous plus sages que I'Ecriture? Les forts sont appelés a
porter les infirmités des faibles au lieu de se plaire a eux-mémes[Rom. 15, 1], |es
rationalistes religieux ne prennent guére en considération que les forts, c’est-a-dire
ceux qui ont la méme pensée, ou qui ont atteint un certain degré de connaissance.
Mais est-ce 1a Christ? L'Eglise de Dieu devrait étre devant nos ceceurs telle qu’elle est
dans Sa Parole. Souhaiter établir autre chose que ce qu’ll nous a donné est une
preuve d’insoumission et engendrera la confusion partout ou on aura cherché a
appliquer ces théories.

Soyons convaincus que c’est la volonté de Dieu a notre égard, particulierement
dans I'état actuel de ruine de I’'Eglise, que celui qui est le plus affermi dans la
sagesse divine veille affectueusement sur les ignorants et les faibles; qu’il cherche a
marcher envers tous les saints selon I'amour de Christ pour I'Eglise. Assurément
Christ chérit, non seulement les membres de Son corps les plus dignes et les plus
honorables, mais I'Eglise comme un tout. Et s'il peut exister des différences, ce sont
précisément ceux qui ont le plus besoin de Son amour qu’ll chérit le plus. Ne
devons-nous pas avoir communion avec Lui et Lui ressembler en cela? De la méme
maniére Dieu considére Son Eglise tout entiére comme étant Son habitation par
I'Esprit. Il reconnait tous ceux qui invoquent le nom du Seigneur. Ici naturellement,
en Ephésiens 2, seuls ceux qui portent vraiment Son nom y ont part, mais en est-il
de méme pour ceux qui le font indiment? Pas le moins du monde assurément si ce
n‘est pour le jugement. Dans |'état présent de la chrétienté, nombreux sont les
vases a déshonneur. Dois-je m’unir a eux? L'Esprit Saint ne me le permet pas et
m’invite au contraire a m’en purifier. La communion avec des vases a déshonneur
est un mal. Je suis appelé a m’en séparer si eux refusent de se séparer de ce qui
porte le nom du Seigneur. Sans quoi je fais partie du mystére d’iniquité, car si un
chrétien continue a étre en communion avec un mal reconnu, c’est reconnaitre
implicitement qu’il y a accord de Christ avec Bélial, et il en est ainsi soit dans le
support d‘une fausse doctrine ou d‘un péché moral, soit dans l'indifférence qui
ignore la présence du Saint Esprit neutralisé par des interventions humaines.



Mais quelles que soient les formes particulieres du mal toléré, lorsqu’il n‘est pas
possible de le juger, le devoir clair et positif consiste a s’en purifier. Agir ainsi n‘est
pas de la présomption, c’est la simple obéissance a Dieu. Il est formellement requis
de tout homme qui invoque le nom du Seigneur de se retirer de l'iniquité ; il doit se
purifier des vases a déshonneur[2 Tim. 2, 19-21] quels qu’ils soient et ou qu’ils soient.
Si des personnes portant le nom du Seigneur s’adonnent au péché, ce sont des
vases a déshonneur, et le chrétien est tenu de s’en éloigner et de se maintenir pur.
C'est la ligne de conduite invariable, prescrite en un état de corruption de la
chrétienté, aussi sirement que d’autres passages traitent des cas individuels dans
lesquels lI'assemblée doit agir en discipline. Jamais le désir de paix ou d’unité
n‘autorise la moindre attention au caractere de Christ qui ne doit é&tre compromis a
aucun égard. Le premier devoir chrétien est de rendre au nom de Christ ce que nous
lui devons. Nous ne pouvons jamais sanctionner le mal ou fermer les yeux a Son
sujet.

Soulignons qu’il ne s’agit pas seulement de mal grossier ou de torts flagrants.
L'Eglise, étant I’habitation de Dieu, doit &tre intolérante pour tout ce qui ne convient
pas a Sa présence, quoigue nous ayons aussi besoin de patience; et qui est aussi
patient que Dieu? Mais Il veut étre sanctifié dans tous ceux qui L'approchent, et au
milieu desquels Il habite. Tout ce qui est contraire & Sa Parole doit étre jugé. A
supposer qu'il n'y ait, comme disent les hommes, qu’un peu de mal, dois-je lier le
nom et la présence du Seigneur, pour ne pas parler de moi-méme, méme avec un
« petit» mal? Loin de nous une telle pensée! Non que nous soyons appelés a nous
séparer pour toute faute, mais nous ne devons jamais participer a ce qui est
contraire a la Parole et, par la grace de Dieu, nous en tenir toujours purs. En méme
temps, la maniére dont cela doit étre fait doit étre déterminée par la Parole de Dieu.
Par exemple il peut étre nécessaire de blamer un frére sans pour cela I'éloigner de
I'assemblée, ce qui, par contre, doit étre fait pour «le méchant» (1 Cor. 5). En
aucun cas, un chrétien n’est tenu de cheminer avec ce qu’il sait étre offensant pour
Dieu. De plus, nous avons a nous juger, de peur d’étre trop prompts a imputer le
mal. Dieu veut que Ses enfants soient lents a soupconner, a parler, a agir en de
telles circonstances. Hélas! combien nous sommes prompts a imputer aux autres le
mal que nos consciences nous reprochent a nous-mémes !

D’un autre coté, notre encouragement et notre consolation, aussi bien que la
source de notre responsabilité, c’est que Dieu habite dans I’Assemblée. Nous
pouvons et devons compter sur ce fait béni, assurés qu’ll nous aidera, nous
entendra, se montrera pour nous. Oui, quels que soient la difficulté, le chagrin, la
honte, ayons cette confiance : Dieu habite dans I’'Assemblée qui est Son temple. Elle
peut n‘avoir qu’une humble apparence, elle peut n’étre représentée dans tel ou tel
endroit que par deux ou trois individus seulement. Il peut arriver qu’'un enfant de
Dieu soit obligé de se tenir tout seul a I’écart; il peut méme ne pas y avoir de
sentiment suffisant de la vérité pour produire ce résultat; quoi qu’il en soit, il
n‘existe pas de circonstance possible ou un membre de Christ soit obligé d’avoir



communion avec ce qui est contraire a la volonté de Dieu. Il peut avoir a faire de
sages et fermes remontrances, a attendre patiemment, mais tolérer le mal connu,
jamais! Ce n’est pas le mal en lui-méme ni son importance qui détruisent la qualité
de temple de Dieu, mais l|‘acceptation d’un mal connu, le fait de le supporter
consciemment, méme par simple indifférence. Lorsque ce qui porte le nom de
maison de Dieu se rend coupable d’associer ce nom avec un mal toléré, Dieu se doit
a Lui-méme de renier toute relation avec elle. La question est alors simple, quoique
douloureuse : il faut abandonner ce qui a cessé d’étre un témoignage au Dieu de
vérité. Quel droit un tel groupement pourrait-il avoir encore sur la foi du croyant
pour le retenir? En méme temps son départ constituera un puissant appel a la
conscience de ceux qui restent.

En fait le caractére d’Eglise selon la Parole est déterminé par la présence de Dieu
et nullement par la profession, le préjugé, la tradition ou la volonté humaine. N’est-
ce pas alors chose extrémement sérieuse de reconnaitre ou de méconnaitre un
rassemblement comme assemblée de Dieu? Celui qui le fait a tort ou a la Iégere fait
bon marché du nom de Dieu et le méprise. Il ne s’‘agit donc pas de simples
divergences de vues fondées sur |'opinion et les sentiments des hommes, mais de
savoir si oui ou non Dieu est la. Sa Parole est la pierre de touche et Son Esprit la
puissance! Et chaque fois qu'll rencontre une foi simple, Dieu se manifeste, entend
le cri et vient en aide. Rien ne peut étre plus simple et en méme temps plus
certain : I'Esprit rendra évident le sentier d’un croyant qui est exercé et qui s’attend
au Seigneur.

Ce n’est pas, observons-le, a son infaillibilité que se reconnait I'Eglise. Elle peut,
hélas, cela va sans dire, commettre bien des erreurs. Les mesures prises dans la
discipline sont parfois trop promptes, trop lentes, parfois méme arbitraires ou
erronées. De fait, il en est de méme de I’Assemblée comme du chrétien
individuellement. Et nous le comprenons. Si les saints collectivement sont le temple
de Dieu, chacun l'est aussi individuellement. Or, qui oserait soutenir qu’un chrétien
est exempt de mal ou de méprises parce que le Saint Esprit habite en Iui? Le
principe est le méme pour I'Assemblée de Dieu, elle aussi est toujours faillible. Elle
peut étre gardée dans la pratique, compte tenu des hommes de Dieu qui s’y
trouvent. Un individu peut facilement se tromper, mais il est difficile de supposer
gu’au milieu d'une assemblée fidele, il ne s’en trouve pas un seul qui regarde au
Seigneur de maniere a comprendre Sa pensée. Cela pourtant peut hélas arriver; et
particulierement lorsque l'influence dominatrice d’un ou de plusieurs freres affaiblit
le sentiment que doit avoir I'assemblée de sa dépendance de Dieu. Il est évident
gu’un faux principe, une fausse position ou méme une simple précipitation peut
exposer une assemblée de Dieu a mal agir. Aussi est-il capital, quels que soient les
serviteurs de Dieu a |'ceuvre, de se rappeler que la seule sauvegarde est celle-ci :
Dieu est la. 1l peut trouver bon de corriger le plus sage de Ses serviteurs, sur la
terre, par un faible enfant dans la foi.



Répétons-le avec force : I'Eglise n‘est pas I'assemblée d’'un homme, méme d’un
Paul, c’est I'Assemblée de Dieu. Ce qui signifie par exemple que dans un cas de
discipline ce serait la destruction de cette assemblée si les mesures prises devaient
I’étre pour elle par un ou plusieurs freres agissant indépendamment du reste de
I’Assemblée. Certes I'Eglise doit savoir apprécier les dons et les charges que le
Seigneur a donnés pour la guider. L'Eglise abandonnerait ses propres graces si elle
meéprisait le secours de I'un ou de l'autre. Incontestablement certains fréres ont de
la sagesse, du discernement, |'expérience des ames, et sont plus que d’autres
capables de juger justement sur ces sujets pratiques. Mais |'autorité appartient a
Dieu, et Il entend |'exercer Lui-méme dans Sa propre Assemblée jusqu’au dernier
moment. C’est pourquoi lorsque dans un rassemblement il n‘est pas laissé de place
pour réviser ce que des individus ont pu juger, lorsque I'Esprit n‘a plus la liberté de
récuser par le plus faible membre présent du corps de Christ, le jugement du plus
sage des conducteurs, un tel rassemblement n‘a pas plus le caractére d’assemblée
de Dieu qu’aucune autre société de croyants sous le soleil.

Ainsi, I’Assemblée ne résulte pas simplement d'une doctrine pure, de grands
dons, ou de précieuse communion fraternelle. Toutes ces choses y ont leur place,
mais la vérité fondamentale a saisir et & maintenir toujours c’est que I'Eglise, méme
aujourd’hui, est la propre Eglise de Dieu. Et Dieu, parce qu’ll y habite, exercera Son
action souveraine, répandra de nouvelles lumiéres, corrigera par qui il Lui plaira les
freres les plus expérimentés et sur lesquels on s’appuie trop. Cette possibilité doit
toujours exister, car Dieu ne permettra pas que nous nous glorifiions dans la chair, a
plus forte raison par le moyen des dons qu’ll a accordés. Soyons reconnaissants
pour tous les fruits de Sa bonté, bénissons-Le pour tout ce qu’Il nous a donné, mais
souvenons-nous que I'Eglise est & Dieu, qu’ll aime a y é&tre reconnu, et qu'll fera
sentir Sa présence dans I’Assemblée qui a foi en Lui.

La foi aime a savoir et a voir Christ au milieu des siens; et cela dans les temps
les plus sombres quand méme deux ou trois seulement seraient réunis en Son nom.
Et si nous regardons ainsi a Lui, I'Esprit ne manquera pas de nous guider. Mais la
trop grande confiance dans un conducteur, la présomption de celui-ci, la hate de
I'incrédulité, le relachement, la propre justice ou tout autre triste fruit de la chair
peut pratiquement séparer l|'assemblée de la pensée de Christ dans un cas
particulier. Ainsi I'assemblée, aussi bien que I'individu, doit toujours étre accessible a
la correction de I'Esprit par les Ecritures. Et s’il y a manquement de sa part,
I'humiliation lui convient devant le Seigneur qu’elle a déshonoré.

Veuille le Seigneur nous pénétrer de cette vérité que nous sommes I’habitation de
Dieu, par I'Esprit. Qu’Il nous donne d’en déduire les conséquences pratiques : a la
fois la bénédiction et la responsabilité qu’elle entraine pour nous.

Méditation 10 — Apocalypse 1, 4, 5; 19, 10



L'aspect sous lequel la vérité nous est présentée par le Saint Esprit dans le
dernier livre du Nouveau Testament contraste avec le témoignage des épitres. Aussi,
avant de commenter ces versets de I’Apocalypse, nous examinerons brievement la
maniere dont le Saint Esprit est présenté dans les épitres, maniere qui est toujours
et entierement déterminée par le but de celles-ci.

Dans les Romains, apres avoir proclamé la ruine de I'homme et la justice de Dieu,
I'apOtre en vient a la justice pratique qui y répond dans les enfants de Dieu, et le
Saint Esprit prend Sa place en rapport avec l'une et |'autre. Quand cette question de
la justice est entierement éclaircie, il peut étre fait librement mention de I'amour de
Dieu répandu dans nos coeurs par le Saint Esprit qui nous a été donné (chap. 5, 5).
Le Saint Esprit est ensuite manifesté comme une puissance qui non seulement
remplace celle du péché mais se substitue a la loi, laquelle ne donne a des étres tels
gue nous aucune capacité pour accomplir la justice (chap. 8). Ainsi d’'une part la
guestion entiere de nos péchés et du jugement de Dieu contre eux, d’autre part,
celle du péché et de la délivrance du péché, ont été completement résolues avant
que I'Esprit de Dieu soit Lui-méme introduit. Il n’était pas convenable de présenter
I'ceuvre qui doit se poursuivre dans le croyant, avant que Dieu ait été montré
pleinement satisfait dans la rédemption et la résurrection de Christ. Mais c’est dans
le chapitre 8 (c’est-a-dire quand non seulement le sujet de nos péchés, mais celui
du péché ont été épuisés) que |'apbtre s’engage dans une ample exposition
doctrinale : la doctrine de I’'Esprit envisagé a la fois comme condition, comme état
du chrétien, et aussi comme personne qui demeure dans le croyant.

Dans la premiere épitre aux Corinthiens, le Saint Esprit nous est présenté sous
un aspect tout a fait différent, et avec une plénitude remarquable. Ce qui avait
donné lieu a l'apotre de I'écrire, c’est la maniere dont la chair était a I'ceuvre dans
I’église de Corinthe ou elle opérait sous toutes les formes possibles, excepté le
|égalisme. On y était trop relaché pour aimer la loi, mais I'état charnel de ces
chrétiens était tel qu’il n'y avait aucune puissance dans la loi pour y remédier : la loi
ne peut que condamner celui qui est charnel. Christ seul peut remédier a un mal
pareil, comme a tout autre mal, l'efficacité de Son ceuvre étant appliquée a la
conscience par la puissance du Saint Esprit. De la vient que nous trouvons dans
cette épitre la sagesse de I'homme jugée d’abord par la croix (chap. 1), et ensuite
supplantée par les communications de I’'Esprit de Dieu (chap. 2). Celui-ci donne la
vérité, les paroles qui l'expriment, enfin la capacité de les recevoir et de les
comprendre. Il est donc évident que les Corinthiens, qui, dans l'espoir de rendre
I’évangile plus agréable a la chair, voulaient introduire quelque sagesse humaine,
étaient completement en défaut, et, de fait, en opposition avec la pensée de Dieu.

Le chapitre 3 montre comment le Saint Esprit a constitué les croyants en un
temple de Dieu et la sérieuse responsabilité qui en découle pour eux de n’y rien faire
entrer qui soit incompatible avec cette présence. «Si quelqu’un corrompt le temple
de Dieu, Dieu le détruira»[v- 17], Mais a supposer méme qu’'un homme ne corrompe



pas le temple de Dieu, dans toute la force du mot, s’il y introduit des matériaux sans
valeur tout son travail sera perdu et br(ilé; quant a lui personnellement il sera
sauvé, mais comme a travers le feu. Figure bien instructive, impliquant le jugement
de Dieu sur l'ceuvre de chacun, quoique I'homme lui-méme puisse échapper.

L'application suivante — et bien solennelle — de ce don du Saint Esprit concerne
le corps du croyant (chap. 6). Ce n’est plus seulement le fait que les chrétiens
constituent ensemble le temple de Dieu, mais que le corps de chaque chrétien est
Son temple. Les Corinthiens étaient tombés dans une erreur grossiére qui s’est
perpétuée de nos jours, a savoir que, pourvu que nous soyons intérieurement dans
un bon état, ce qui affecte le corps est sans conséquence. Ne soyons pas trop
difficiles, disent ces personnes, le corps n’est qu‘une enveloppe charnelle dont nous
n‘avons pas a nous préoccuper; ce qui compte, c’est ’'homme intérieur, la santé
morale de I'ame. Pas du tout, répond |'ap6tre, le Saint Esprit se plait a habiter dans
le croyant et fait Son temple, non pas de I'ame, mais du corps. Si le corps est
consacré au Seigneur, s’il est mis dans un état de séparation par la puissance du
Saint Esprit, tout ira bien pour I'dme. Au reste, les raisonnements de ceux qui disent
mépriser le corps servent souvent d’excuse pour s‘adonner librement a la sensualité,
en faisant taire la conscience et en cultivant méme des pensées d’orgueil. Il est
évident que Dieu ne peut qu’avoir en horreur de tels sentiments et le comportement
qui en est la conséquence. «Vous avez été achetés a prix. Glorifiez donc Dieu dans
votre corps» (1 Cor. 6).

A partir du chapitre 12, le Saint Esprit est considéré dans I'Eglise. D’abord comme
opérant par le moyen des dons qui ont été départis aux divers membres du corps.
Puis, au chapitre 14, en rapport avec l'exercice de ces dons dans |'assemblée. Nous
y trouvons l'ordre selon Dieu, c’est-a-dire les conditions dans lesquelles un don est
appelé a s’exercer, autrement dit encore le principe important que la possession de
la puissance du Saint Esprit n‘exempte aucun chrétien de I'autorité du Seigneur par
Sa Parole. Mieux encore, c’est le Saint Esprit qui, employant cette Parole, agit sur la
conscience du chrétien pour lui dicter I'usage qui doit étre fait de Sa puissance.
Quelgqu’un aura beau alléguer qu’il a recu une parole de Dieu et qu’elle doit étre
prononcée : il doit se taire si elle n‘est pas a sa place. Telle parole peut
véritablement provenir du Seigneur; mais Dieu tient a l'ordre dans Sa propre
maison et la puissance recue ne dispense nullement de la responsabilité personnelle
dans l'exercice des dons. La Parole seule, non pas |I'Esprit, est la pierre de touche
(comparez 2 Tim. 3). C’est la une vérité inestimable, car la tendance des hommes
qui croient réellement a I'action de I'Esprit de Dieu est de soumettre plus ou moins
la Parole & I’Esprit, au lieu de reconnaitre ce qui est si clair dans I'Ecriture, & savoir
que le Saint Esprit soumet toujours Ses propres manifestations a l'autorité de la
Parole du Seigneur, Parole qu’ll a Lui-méme inspirée.

La seconde épitre aux Corinthiens nous montre le cher ap6tre consolant les saints
qui avaient été abaissés. Lui-méme avait subi une terrible persécution, mais en était



sorti. Il affirme que «toutes les promesses de Dieu en Christ sont oui et amen en
Lui, a la gloire de Dieu par nous»[1, 201, Quelques-uns lui avaient apparemment
reproché de ne pas avoir mis son projet de visite a exécution. Ces tergiversations
convenaient-elles a un ap6tre? On s’en était servi pour mettre en cause son
autorité. Si je n'ai pas tenu ma promesse, répond-il, Dieu tient les siennes dans
I’évangile : «Car autant il y a de promesses de Dieu, en lui est le oui et en lui
I'amen, a la gloire de Dieu par nous. Or celui qui nous lie fermement avec vous a
Christ et qui nous a oints, c’est Dieu, qui aussi nous a scellés, et nous a donné les
arrhes de I'Esprit dans nos coeurs ». C'est précisément ce qui a lieu dans les voies de
Dieu avec l'ame et tout est ici présenté d’'une maniere et dans un ordre
admirablement complets. Le croyant est établi par Dieu en Christ. Ceci
naturellement suppose qu’il est d’abord vivifié de la vie de Christ. De ce premier
privilege découlent les autres, car Christ donne force et plénitude a cette vie que
possede le croyant et qui est la sienne. Puis le racheté est déclaré oint, car le Saint
Esprit est la puissance pour lui faire connaitre toutes choses selon Dieu. «Vous avez
une onction de la part du Saint», est-il dit méme des petits enfants en 1 Jean 2.
Ainsi, immédiatement aprés que le racheté est établi en Christ, I'onction est
mentionnée — cette bénédiction par laquelle I'Esprit ouvre les yeux du croyant et lui
donne puissance pour voir et comprendre avec une capacité nouvelle et divine.
Enfin, I'Esprit scelle le croyant sur la base d'une rédemption accomplie et devient
pour lui les arrhes d’un héritage futur : «Dieu... nous a scellés, et nous a donné les
arrhes de I'Esprit dans nos cceurs » [1, 22],

Arrivons maintenant a un autre passage, celui d’Ephésiens 1, 12-14, ol se trouve
la méme double pensée : «... le Christ : en qui vous aussi vous avez espéré, ayant
entendu la parole de la vérité, I'évangile de votre salut; auquel aussi ayant cru,
vous avez été scellés du Saint Esprit de la promesse, qui est les arrhes de notre
héritage ». Vous observerez que |I'apbtre parle de I'Esprit Saint sous deux points de
vue, et en rapport avec les deux principaux sujets qu’il a présentés dans ce chapitre.
L'un est I'appel du Dieu et Pere de notre Seigneur Jésus Christ, I'autre I'héritage. Le
Saint Esprit agit en nous en rapport avec les deux. Relativement a I'appel de Dieu, Il
scelle le croyant, et relativement a I'héritage, Il est les arrhes dans nos cceurs. Dans
le premier cas, Il est la puissance d’une séparation consciente pour Dieu sur le
terrain de ce qui est maintenant achevé. Et ainsi, vous remarquerez que dans ce
méme verset il est dit : «Ayant entendu la parole de la vérité, I'évangile de votre
salut». C'est seulement sur cette base que le Saint Esprit prend une telle place dans
le croyant. Il scelle la personne de celui qui se repose sur la rédemption et devient
les arrhes de I’héritage de la gloire que nous partageons avec Christ.

Ce sujet présente souvent des difficultés pour l'esprit des enfants de Dieu. Sous
une forme ou sous une autre, c’est le légalisme qui est ordinairement le grand
obstacle a une saine intelligence de la doctrine du Saint Esprit. L'Esprit est la
puissance de sainteté dans le croyant, comme la loi était la force du péché pour



I’'hnomme placé sous elle. La loi avait affaire avec la chair, le Saint Esprit habite
maintenant ou est la nouvelle nature.

En commencant Son ceuvre, Il trouve une ame qui est absolument sans vie
aucune a |I'’égard de Dieu. Elle ne posséde rien d’autre que la nature déchue, jusqu’a
ce que, par la foi en Christ, la nouvelle nature lui soit communiquée. La foi en la
Parole rattache I'ame a Christ; une vie nouvelle qu’elle ne possédait pas Iui est
conférée. « Ce qui est né de I'Esprit est Esprit » [Jean 3, 6], de méme que la chair vient
de la chair. Mais le sceau de I'Esprit suppose une chose sainte déja existante : a
savoir les saints comme ils sont en Christ. Il est évident qu’il ne peut y avoir de
sceau sur la vieille nature. Le Saint Esprit scelle cette nouvelle nature ou plutét la
personne vivifiée. Il serait inconvenable et choquant de penser que le Saint Esprit
puisse apposer Son sceau sur la chair ou la vieille nature. Vivifier suppose une
absence de vie; mais sceller implique de plus qu'il existe quelque chose a sceller qui
est selon Dieu. Le sceau de I'Esprit n‘est pas imprimé simplement sur la vie,
quoiqu’il la suppose toujours, mais il suit la réception de «I’évangile de votre salut...
auquel aussi ayant cru, vous avez été scellés...» [Eph. 1, 13], Ceci montre que les
saints avaient déja cru et que le sceau était une action subséquente du Saint Esprit
sur leurs ames. En somme, les hommes ne sont pas scellés comme incrédules, ce
qui serait, si elle était possible, la chose la plus misérable. Ils sont scellés comme
croyants, de méme qu’ils ont d’abord été vivifiés comme morts dans leurs péchés.

La question du temps qui s’écoule entre croire et étre scellé, est d'une
importance secondaire, mais la distinction des deux actes est au contraire de toute
importance. N’y aurait-il qu’une minute d’intervalle, ils sont cependant distincts et /e
sceau suit la foi. L'incrédule a besoin d’étre vivifié, le croyant d’étre scellé. Ne pas
reconnaitre que ces actions sont distinctes et successives, c’est aussi s‘exposer a
confondre la condition des saints de I’Ancien Testament avec le christianisme. Sans
aucun doute, le Saint Esprit s’‘occupait des ames anciennement, elles étaient
vivifiées et croyantes, mais elles n’étaient pas scellées et ne possédaient pas les
arrhes de I'Esprit.

Pourquoi cette différence? Parce que sous l’'ancienne alliance |I'évangile du salut
n’était pas encore la base connue et publique pour la bénédiction de I'ame. Celle-ci
se trouvait en quelque sorte dans une condition d’attente, ne jouissant pas d’une
pleine communion avec Dieu dans la paix et la délivrance. Le christianisme a amené
cela et davantage encore. Christ est venu; Il a accompli la rédemption, et le Saint
Esprit, envoyé maintenant du ciel, nous apporte non seulement des promesses (car
a elles seules les promesses ne sont pas le christianisme) — mais les promesses
pleinement vérifiées en Christ. Quelques-unes sont futures et, sans doute dans ce
sens, elles ne sont pas encore accomplies, par exemple la résurrection du corps et le
déploiement de la gloire. Néanmoins I’Ecriture nous réveéle maintenant un salut
actuel non plus promis mais préché dans |I'’évangile comme une chose accomplie.
N’avoir qu’une simple espérance de Christ correspond a la condition de ceux qui se



trouvent toujours sous la loi. Ils soupirent constamment aprés le salut, la paix ou
une part en Christ. Cet état était normal dans I'’Ancien Testament, et personne ne
possédait de titre pour aller au-dela. Le Messie n’était pas venu, ni l'‘ceuvre
accomplie, aussi croire plus que la révélation d’alors e(it été du mysticisme et non la
vérité de Dieu; de l'imagination, et non la réalité. Mais maintenant I'ccuvre est
accomplie. Le pardon n’est plus une promesse mais un fait actuel et la vie éternelle,
tout en étant a venir, est une possession présente. Le salut est déja la portion du
croyant (Eph. 2), si complet que celui-ci est déclaré ressuscité avec Christ et assis
avec Lui dans les lieux célestes. A un autre point de vue, nos corps doivent étre
changés plus tard a la ressemblance de Son corps et, dans ce sens-la, le salut n‘est
pas encore venu.

En conséquence, nous l'avons vu, I'Esprit de Dieu prend une relation nouvelle ou
un nouveau mode d’action conforme a ce développement des voies de Dieu et de la
révélation de la pleine bénédiction. Dans ce qui intéresse I'ame, le salut est déja
parfait : le Saint Esprit dans Ses relations avec elle maintenant en est le messager
et scelle la personne de celui qui croit a I'évangile. Le sceau suppose, non plus
seulement une nouvelle naissance, mais une rédemption compléte, et suppose que
I'ceuvre de Christ est connue. Nous-mémes ne scellons pas une chose avant qu’elle
ne soit achevée. Personne ne penserait a sceller une lettre avant gqu’elle ne soit
écrite. De méme l'acte du sceau, appliqué par le Saint Esprit, indique clairement que
celui qui est scellé repose sur une base compléte et certaine.

Par rapport au présent, le Saint Esprit scelle donc pour le chrétien le salut
gu’annonce |'évangile. Par rapport a l’‘avenir, nous l'avons vu, Il est un gage de
I’'héritage. Le chrétien, objet de I'amour de Dieu, jouit d’un salut tel que Dieu Lui-
méme ne peut pas le rendre plus parfait; mais il ne possede pas encore I'héritage,
et le Saint Esprit, au lieu de Iui en présenter simplement une promesse, lui en donne
un avant-go(t. Il permet a I'enfant de Dieu d’anticiper la joie et la bénédiction de
son héritage bien qu’il séjourne encore dans le monde. C’est a ce titre qu’ll en est
appelé les arrhes.

Aux Galates, |'ap6tre avait posé la question : «Avez-vous recu I'Esprit sur le
principe des ceuvres de loi ou de l'ouie de la foi?»[3, 2]. Ces croyants, quoique
séduits par les judaisants, savaient bien que les ceuvres de la loi n‘étaient pour rien
dans le don du Saint Esprit ni non plus dans |'opération de miracles parmi eux (chap.
3). Une expression du chapitre 4 est plus explicite encore, quant a la distinction qui
nous occupe. Alors que Son peuple était sous la loi, « Dieu a envoyé son Fils,... afin
qu'il rachetat ceux qui étaient sous la loi, afin que nous recgussions |'adoption. Et,
parce que vous étes fils, Dieu a envoyé |'Esprit de son Fils dans nos cceurs, criant :
Abba, Pere» (Gal. 4, 4-6).

Ainsi, c’est le Saint Esprit qui nous donne conscience de la relation avec Dieu qui
nous appartient déja par la foi en Christ. Déja ils étaient fils — « parce que vous étes
fils», affirme Paul ; ils pouvaient cependant ne pas connaitre la jouissance de cette



relation ; c’est pourquoi « Dieu a envoyé I'Esprit de son Fils dans leurs coeurs criant :
Abba, Pere». La signification et la force de ce passage sont aussi claires que
possible. Sous la loi, le croyant, quoique enfant, n’a jamais eu conscience de son
adoption. Sa condition était celle de serviteur, quoique seigneur de tout, comme
I'apotre I'explique. Pourquoi? Parce que dans la premiére période, il était sous la loi.
Il ressemblait a un mineur «sous des tuteurs et des curateurs jusqu’a I'époque fixée
par le pere»[4, 2], Il était tenu en esclavage sous les principes du monde. La loi le
chatiait, lui faisant sentir la méchanceté et la rébellion de sa nature. Tout cela a
continué sous le systeme l|égal; mais maintenant est venu un état de choses
entierement différent comme |'ap6tre le montre ici.

Ainsi I'épitre aux Romains nous a appris cette grande vérité du christianisme :
que, quant a la chair, j'ai le droit, je suis méme tenu de la considérer comme morte.
Je ne suis jamais appelé a mourir a la chair. Une pareille idée, courante chez les
mystiques, n’est nullement la vérité révélée en Christ. Sans doute sommes-nous
invités a mourir d'une maniere pratique a nous-mémes et au monde — a mourir
tous les jours. Mais c'est une tout autre pensée qui signifie s’exposer
continuellement pour Christ a I’épreuve et a la mort. Par contre, quant a la chair, j'ai
le droit, par la grace de Dieu, d’affirmer que je suis déja mort, et je suis appelé a
me considérer désormais, et pour toujours, comme mort. Le mysticisme est un
effort pour devenir mort en soi-méme, et cela sonne bien, mais la grace divine me
donne le droit — qui est celui de Christ Lui-méme — de croire a la puissance de Sa
mort pour moi, et de ma mort avec lui. En sorte que je puis sans présomption me
tenir pour mort au péché, mais vivant a Dieu par Jésus Christ[Rom. 6, 11],

L'épitre aux Romains nous a donné cet enseignement en rapport avec la justice.
Mais l'exemple choisi ici par I'apbtre est en contraste avec le systeme l|égal de
contrainte qui réglait sous la loi romaine la situation des mineurs. La rédemption
nous a amenés, par la foi en Christ, a la position de fils et nous avons I'Esprit du Fils
de Dieu, donné comme puissance, par lequel nous crions : Abba, Pére. Telle est la
connexion du Saint Esprit avec la doctrine de cette épitre. L'objet de I'ennemi était
de détourner les croyants de la liberté dans laquelle ils avaient été placés par
I'affranchissement et de la relation bénie de fils devant leur Dieu et Pére, pour les
ramener sous les ordonnances de la loi sous une forme ou sous une autre. Le Saint
Esprit est la puissance libératrice qui nous est donnée, fondée sur la rédemption par
Christ et en Lui.

En revenant a I’épitre aux Ephésiens nous constatons qu'il n’y a pas un seul
chapitre qui ne fasse une ou plusieurs allusions au Saint Esprit. Dans le témoignage
du chapitre 1 et du chapitre 2, le Saint Esprit est envisagé comme la puissance
d’accés auprés du Pére tant pour le Juif que pour le Gentil. A la fin du chapitre 2, 1|
nous est présenté comme la puissance constitutive de I’habitation de Dieu. Cette
habitation de Dieu dans I'Eglise n‘est pas extérieure comme en Israél, et Sa



présence n’est pas signalée comme autrefois par une nuée visible, mais elle est bien
plus réelle, par le Saint Esprit qui habite la.

Au chapitre 3, I'Esprit n’est pas seulement une puissance révélatrice pour éclairer
I'intelligence, comme au chapitre 1, mais aussi une source intérieure pour rendre
plus profonde la communion spirituelle du chrétien et fortifier son homme intérieur
selon toutes ces richesses qui sont en Christ.

Dans le chapitre 4, la doctrine de I'Esprit de Dieu est largement développée, en
relation avec le corps, aussi bien qu’avec les dons individuels. Par-dessus tout, dans
la derniere partie du chapitre, il est fait allusion a Lui comme a la puissance active et
la mesure personnelle de sainteté dans /la marche. Ce qui est convenable au nouvel
homme, ce n’est pas simplement de faire ceci ou cela, mais de ne pas attrister cette
personne divine par laquelle nous avons été scellés pour le jour de la rédemption.
Ce n’est pas assez de savoir comme vérité le vieil homme jugé et le nouvel homme
donné, mais I'Esprit de Dieu est en nous et nous devons veiller a ne Lattrister
d’aucune maniere.

Le chapitre 5 nous fournit une autre et trés intéressante allusion au Saint Esprit.
Nous n’y sommes pas seulement appelés a résister aux excitations charnelles, mais
a étre remplis de I'Esprit et en connexion avec cela a «nous entretenir par des
psaumes, des hymnes et des cantiques spirituels, chantant et psalmodiant de notre
cceur au Seigneur» (v. 19). Remarquons a ce propos l'absence dans le Nouveau
Testament de louanges ou de cantiques de circonstance tout préparés a l'usage des
enfants de Dieu. A la différence du Juif, le chrétien ne dispose pas d’un recueil de
psaumes, d’hymnes ou de chants spirituels écrits par inspiration. Le Juif avait besoin
que de telles louanges fussent préparées pour lui; le chrétien non, car ayant le Saint
Esprit comme le Juif ne l'avait pas, I'enfant de Dieu posséde intérieurement une
abondante source propre a le faire chanter dans son cceur. A I'Eglise, qui a le Saint
Esprit toujours présent et habitant en elle, appartient la source de I'eau vive; plus
encore, chaque chrétien possede individuellement cette source qui d’'une maniéere
naturelle jaillit en psaumes, en hymnes et en cantiques spirituels.

Ainsi cette absence d’un recueil de cantiques inspirés et de priéres préparées qui
sert de prétexte a certains pour mettre a la place des liturgies ou pour retourner aux
psaumes de David, constitue en réalité la preuve la plus éclatante de la bénédiction
actuelle de I’'Eglise de Dieu. Ce qui manque, hélas, aux chrétiens, c’est la foi pour se
servir de leur bel héritage. Ceux qui sont sous la douloureuse expérience de la loi
n‘ont aucune source de joie en eux-mémes; ils ont donc besoin d’une provision
extérieure. Mais, du moment que nous avons Christ et, de plus, le Saint Esprit
comme puissance divine pour jouir de notre Sauveur avec notre Dieu et Pére,
c’aurait été abaisser la place de I'Eglise si la Parole avait fait pour nous une provision
de psaumes, d’hymnes et de cantiques spirituels. La sainte Ecriture considére le
chrétien comme étant arrivé a I'état d’homme fait, et suppose I'Eglise — & moins
gu’elle ne soit égarée par des séducteurs — dans une position de pleine liberté



devant Dieu, dans l'intelligence de Sa pensée et la confiance de Son amour, entrant
dans les richesses de Sa grace et de Sa gloire en Christ; et cela, parce que le Saint
Esprit habite et dans le chrétien et dans I’'Eglise. En sorte que la conscience d’une
telle bénédiction s’exprime non seulement dans la louange mais dans I'édification
mutuelle par des psaumes, des hymnes et des cantiques spirituels, chantant et
psalmodiant du coeur au Seigneur.

La seule allusion a I'Esprit de Dieu qui reste encore a examiner dans les
Ephésiens se trouve dans le dernier chapitre ol nous sommes exhortés a prier par
I'Esprit. «Priant toujours avec toute priere et supplication par I'Esprit»[v. 18], Le
Nouveau Testament ne parle jamais de la priere a I’'Esprit, mais par I'Esprit. Il n’en
résulte pas que I’'Esprit ne soit pas digne de louanges et de prieres; qu’ll ne soit pas
Dieu également avec le Pére et le Fils. En fait la priere a Dieu s’adresse au Saint
Esprit en méme temps qu’au Pere et au Fils. Mais il a plu a I'Esprit, depuis la
rédemption, de prendre une place qui empéche que des prieres Lui soient
spécialement adressées. Il habite en nous et s’adresser a I'Esprit serait, sans en
avoir la conscience, ne pas croire a Son habitation dans I’Eglise et dans le croyant.

Sans nous arréter aux passages de moindre importance qui, dans les Philippiens,
parlent de I'Esprit par rapport a Son caractere plutét que comme personne habitant
en nous (c’est-a-dire comme la source de la communion et du caractére du culte :
chap. 3, 3), observons I'omission remarquable de toute mention de I'Esprit de Dieu
dans |'épitre aux Colossiens. Celle-ci met l'accent sur /la nouvelle vie alors que
I’épitre aux Ephésiens — qui présente beaucoup d’analogie avec celle aux Colossiens
— le place sur le Saint Esprit, source de cette vie. Il va sans dire que chacun de ces
points de vue est en rapport avec le caractere respectif des deux épitres.

Dans les Thessaloniciens le Saint Esprit est présenté avec une simplicité et une
force extraordinaires, et cela depuis la conversion de ces croyants jusqu’au bout de
leur carriere (chap. 1, 5; 4, 8; 5, 19). Les textes ne demandent guere de
remarques, excepté peut-étre le dernier qui est souvent mal compris : « Néteignez
pas I'Esprit». Cette exhortation n’est pas a confondre avec celle d’Ephésiens 4, 30
de ne pas attrister le Saint Esprit de Dieu. L'attrister est évidemment personnel;
tandis que L'éteindre est en rapport avec d’autres et principalement, je suppose,
dans l'usage de leurs dons. Je ne dois pas étre une entrave pour un autre, ni élever
des difficultés quant a la manifestation du Saint Esprit dans aucun fréere. Telle ceuvre
peut étre grande ou au contraire trés petite, la seule question est : Est-elle de
I'Esprit ? Avoir du respect pour la présence et I'opération du Saint Esprit selon toutes
les variétés de Son action dans I'Eglise garderait le frére le plus en vue d’éteindre
I’'Esprit dans celui qui I'est le moins. Certainement Dieu ne méprise pas le jour des
petites choses[Zach. 4, 10],

Dans les deux épitres a Timothée, il est constamment question de I’Esprit.
Arrétons-nous a 2 Timothée 1, 7 : «Car Dieu, dit I'ap6tre, ne nous a pas donné un
esprit de crainte, mais de puissance, et d’amour, et de conseil » (voyez aussi v. 14).



Il n’est pas difficile de voir pourquoi le Saint Esprit est ainsi mentionné a cette place.
Timothée tremblait devant les difficultés de la lutte chrétienne — devant cette
tristesse et cette épreuve dans lesquelles le service de Christ, plus particulierement
au milieu des assemblées, conduit le serviteur fidele. C'est pourquoi I'apdtre lui
rappelle le don qui lui avait été accordé par l'imposition de ses propres mains, et
ajoute que I'Esprit qui nous est donné, a nous autres chrétiens, n‘est pas un esprit
de crainte, mais de puissance, d’'amour et de conseil. Notons la distinction entre le
don communiqué a Timothée par I'imposition des mains de |'ap6tre, et le caractere
général de I'Esprit donné aux saints. Il est clair que le but de ce rappel était de
fortifier ’'hnomme de Dieu craintif. Pourquoi aurait-il été surchargé de tristesse par les
difficultés, les dangers, les désappointements, ou méme la défection de ceux qui
avaient autrefois travaillé avec I'apbtre lui-méme et qui maintenant s’étaient tournés
contre lui?

Dans |'épitre a Tite, nous avons un riche passage exposant la bénédiction dans
laquelle le christianisme introduit une ame (chap. 3, 4-7...). «Mais, quand la bonté
de notre Dieu sauveur et son amour envers les hommes sont apparus, il nous sauva,
non sur le principe d’ceuvres accomplies en justice, que nous, nous eussions faites,
mais selon sa propre miséricorde, par le lavage de la régénération et le
renouvellement de I’'Esprit Saint, qu’il a répandu richement sur nous par Jésus
Christ, notre Sauveur, afin que, ayant été justifiés par sa grace, nous devinssions
héritiers selon I'espérance de la vie éternelle». Ici nous avons non seulement le
lavage de la régénération, privilege commun a tous les saints de toutes les
époques; mais elle nous est donnée sous la forme et la plénitude qui maintenant
sont la part distincte du chrétien. La régénération est universelle et propre a tous les
saints; mais la riche effusion du Saint Esprit résulte de la rédemption; Il a été
répandu abondamment sur nous par Jésus Christ notre Sauveur. Ainsi le passage
montre d’'une maniére bien frappante a la fois ce qui est et doit toujours étre vrai, et
ce qui ne devint possible, selon les voies sages de Dieu, que lorsque |'obstacle eut
été Oté, la chair jugée, et que le Saint Esprit put étre répandu richement, par Jésus
Christ notre Sauveur.

L'épitre aux Hébreux contient plusieurs allusions a I’'Esprit. Nous retiendrons deux
expressions : «|'Esprit de grace » et «|'Esprit éternel » qui toutes les deux désignent
le Saint Esprit en contraste avec le systeme juif. « L'Esprit de grdce » (chap. 10, 29)
est en contraste avec /a loi, et «|'Esprit éternel» (chap. 9, 14) avec les voies
temporaires des temps anciens.

Nous arrivons ensuite en 1 Pierre 1 a un passage de grande importance pour le
croyant. L'ap6tre y parle du salut dont les prophétes «se sont enquis avec soin,
recherchant quel temps ou quelle sorte de temps I'Esprit de Christ qui était en eux
indiguait, rendant par avance témoignage des souffrances qui devaient étre la part
de Christ et des gloires qui suivraient». Nous avons la un énoncé clair de I'ceuvre de
I’'Esprit de Christ dans I'ame des anciens prophétes. Il était en eux sous le caractere



d’esprit de prophétie pour rendre témoignage de ce qui allait arriver, a savoir les
souffrances qui seraient la part de Christ et les gloires qui suivraient. Nous ne
savons pas dans quelle mesure ils comprirent ces vérités, et purent en jouir, mais
l'une et l'autre furent placées devant eux. Les Psaumes en parlent, puis les
prophétes, tout particulierement Esaie, Michée, Daniel et Zacharie. Mais de plus, «il
leur fut révélé que ce n’était pas pour eux-mémes, mais pour vous, qu'ils
administraient ces choses, qui vous sont maintenant annoncées par ceux qui vous
ont annoncé la bonne nouvelle par I'Esprit Saint envoyé du ciel ». Christ étant venu
et la rédemption étant accomplie, I'évangile est maintenant annoncé. De ce fait, le
Saint Esprit prend une place toute nouvelle. Il est « envoyé du ciel », expression qui
n‘a encore jamais été employée jusque-la au sujet de I’'Esprit : la mission du Saint
Esprit, envoyé du ciel, est évidemment distincte des opérations de I'Esprit de Christ
dans I’Ancien Testament, quelque bénies qu’elles fussent. C’est le Saint Esprit
descendu du ciel qui constitue la puissance du croyant pour entrer dans ce qui est
maintenant annoncé par |'‘évangile. Reste encore, pour une époque future,
I'accomplissement de la prophétie, quand le royaume sera établi en puissance et en
gloire ici-bas.

En résumé, ce passage contient trois pensées principales : premierement, le
Saint Esprit prophétisant; secondement, la jouissance présente d’un salut d’ames
proclamé par |'‘évangile dans la puissance du Saint Esprit envoyé du ciel; en
troisieme lieu, la révélation de la grace a l'‘apparition du Christ qui sera
I'accomplissement des prophéties. Une ceuvre puissante a été faite et, sans aucun
doute, la prophétie s’applique a cette ceuvre, quoique cette derniére aille bien au-
dela de ce que la prophétie a révélé. Finalement le plein accomplissement de la
prophétie est réservé pour |'‘apparition du Seigneur en gloire. Entre les deux
époques — apres la venue de Christ pour souffrir, mais avant Son apparition en
gloire — le Saint Esprit est envoyé du ciel; et nous jouissons, dans la foi, par Sa
puissance, de ce que I'évangile annonce au sujet de Christ.

Il n‘est pas nécessaire de nous arréter a 2 Pierre ou la seule allusion au Saint
Esprit concerne les saints hommes de Dieu de I’Ancien Testament qui parlérent sous
Son influence (chap. 1, 21).

1 Jean développe le sujet du Saint Esprit en nous, par lequel Dieu demeure en
nous et nous-mémes demeurons en Dieu.

Nous arrivons ainsi a I’Apocalypse. Dés le premier chapitre I'Esprit de Dieu nous y
est présenté sous un aspect entierement nouveau, au point que plusieurs
commentateurs anciens ou modernes ont nié que la mention des «sept esprits de
Dieu » puisse désigner le Saint Esprit et ont appliqué la phrase aux sept anges qui se
tiennent devant Dieu (Apoc. 8, 2). Or on ne peut douter qu'il ne s’agisse ici de la
méme puissance spirituelle septuple dont parle Esaie 11, 2, 3.



L'’Apocalypse ne s’occupe nullement dans ses visions prophétiques des sujets
ordinaires du Nouveau Testament, et c’est ce qui explique le style propre a ce livre.
Allant traiter non pas du déploiement de la grace mais du gouvernement de Dieu,
I’Apocalypse est remplie d’allusions a I'’Ancien Testament. Personne ne comprendra
ce livre s’il n‘a pas les voies anciennes de Dieu présentes a son esprit. Inversement,
chacun pourra suivre ses communications d’'une maniere plus intelligente s’il ne perd
pas de vue les continuelles références a la loi et aux prophétes, que ce livre lie avec
les éléments du Nouveau Testament.

Malgré la salutation propre aux apétres : « Grace et paix vous soient», Dieu nous
est présenté dans ce livre tout autrement que dans les épitres : celui «qui est, qui
était et qui vient». C’est une traduction, si on peut parler ainsi, du Jéhovah hébreu
dans le langage du Nouveau Testament. Il en est de méme de Son Esprit présenté
ici sous forme des «sept esprits qui sont devant son tréne ». Quiconque est familier
avec le Nouveau Testament doit étre d’autant plus frappé d’une telle expression
gu’ailleurs il est sans cesse question de I'Esprit — «d’un seul esprit». N’est-ce pas la
I'enseignement invariable de Paul? Le corps de Christ est un parce qu’‘un seul et
méme Esprit habite dans chaque disciple de Christ, unissant étroitement et
constituant en un tous les membres divers. Partout Il est «le Saint Esprit envoyé du
ciel»; habitant dans le croyant; distribuant et opérant dans I’Eglise. Pourtant ici,
c’est des sept esprits qui sont devant le trone de Dieu qu'il nous est parlé. D'ou cela
vient-il? De ce que nous entrons dans une scéne de gouvernement et d’actes
judiciaires. La céleste parenthése de grace est désormais fermée. Elle correspondait
au merveilleux déploiement du mystere caché aux générations antérieures, révélant
la gloire de Christ en haut et I'union avec Lui du chrétien et de I'Eglise. Méme dans
la préface (chap. 2 et 3) ou il est question des sept églises et de Christ en relation
avec elles, le jugement est le point capital, et le Saint Esprit est envisagé selon le
caractere de gouvernement que I’Apocalypse dans son ensemble nous révele. C'est
le livre final ou tous les systemes, et I'homme comme tel, doivent étre jugés. Les
églises sont jugées en premier lieu; le monde l'est ensuite; puis les vivants lors de
I'apparition de Christ et avant la fin de Son régne terrestre; en dernier lieu, les
morts sont jugés devant le grand trone blanc. Tout le long du livre ce n’est que
jugement.

Le Saint Esprit nous est donc présenté en harmonie avec un état de choses
terrestre et judiciaire, repris du point de vue de I’Ancien Testament, mais avec une
profondeur caractéristique de la révélation finale et compléte de Dieu. Jean parle
«de sept esprits», expression de la perfection pleine mais variée du Saint Esprit
agissant selon les voies de Dieu développées en gouvernement. Et pour cette raison
ils sont désignés comme étant devant Son trone.

La maniére de parler dans les épitres aux assemblées est remarquablement
conforme a ce caractere : «ce que |'Esprit dit aux assemblées». Ce n’est pas
I'ceuvre de I'Esprit de Dieu dans le saint ou dans I'Eglise. Ce n’est pas I'habitation de



Dieu par I'Esprit. C'est plutot comme quelgu’un qui est dehors, qu'll s’adresse ici a
elles pour avertir et faire des remontrances. Christ Lui-méme agit de cette maniere.
Il n‘est pas vu ici comme la Téte de I'Eglise, communiquant la nourriture et
chérissant Son corps. Bien qu’ll soit plus qu’un sacrificateur, Il est revétu des
vétements sacerdotaux, non pas certes en vue d’intercéder pour le croyant et de le
restaurer, mais, au contraire, pour le sonder de Ses yeux qui sont comme une
flamme de feu et pour s’occuper de ce qui est contraire a la pensée de Dieu. Il est
révélé ici solennellement sous Son nom de Fils de 'homme — désignation qui est
inhabituelle en rapport avec I'Eglise. Il va en effet prendre le royaume et, en
attendant, le jugement Lui est donné parce qu’ll est le Fils de I'hnomme (Jean 5).
Ainsi le Seigneur a pris la place de juge, quoique le sujet soit les églises. Toute
forme de jugement est entre Ses mains. «Malheur! qui vivra quand Dieu fera ces
choses?>» (Nomb. 24, 23). Aussi constatons-nous que la premiere et a certains
égards la meilleure de ces églises est menacée d’avoir son chandelier 6té, si elle ne
se repent (et s’est-elle repentie?); tandis que la derniére, quoique appelée a se
repentir, est positivement menacée d’étre vomie de la bouche du Seigneur. Pour ce
qui est des églises responsables, la réjection est donc entieére et sans espoir.

A partir du chapitre 4, un vaste changement s’est effectué. Les rachetés mis a
I'abri des jugements terrestres sont glorifiés dans le ciel, et le Seigneur est vu en
haut comme un agneau immolé, un Christ rejeté, dans la présence de Dieu et sur
Son trone. La aussi I'Esprit est présent mais de nouveau comme sept esprits,
symbolisés par les sept lampes ou torches de feu, autrement dit encore sous un
aspect judiciaire. Le chapitre 5 signale la puissance et l'activité des sept esprits de
Dieu envoyés sur toute la terre. Il ne s’agit plus de la prédication de I'évangile par le
Saint Esprit envoyé du ciel, et de I'Eglise pas davantage. Cette mission de I'Esprit
sur toute la terre s’'accomplit non plus en grace mais en gouvernement. Il n’est plus
question des églises aprés le chapitre 3, excepté dans les exhortations de la fin, et
ce n'est plus comme aujourd’hui par leur moyen que le Saint Esprit rend
témoignage. A partir de ce moment, Dieu est occupé d’autres plans, de plans
terrestres, les cohéritiers célestes étant en haut avec Christ. L'Esprit de Dieu agit
donc en vue de toute la terre.

Cela indique suffisamment le caractere si particulier de I'action du Saint Esprit
dans cette période apocalyptique. La plus grande portion du livre traite de l'intervalle
qui prend place entre le moment ou les églises ont disparu de la scéne, et celui ou le
Seigneur Jésus viendra du ciel avec Ses saints glorifiés, en vue du jugement de la
terre. La période de la longue patience prend fin, et les jugements divins
commencent leur cours. Sans doute y a-t-il des saints appelés et rendant
témoignage; et il va sans dire qu'il ne pourrait pas y avoir des saints vivifiés sans la
puissance du Saint Esprit agissant par la Parole comme précédemment. Mais quel
est le caractere de l'action du Saint Esprit dans et par ces saints qui succedent a
I’Eglise sur la terre? Quelle est la nature de Ses communications & leurs ames?
Quelle est l'expérience qu’ll forme au-dedans et quelle est la marche qu’ll leur



confere? La réponse, dans les termes mémes de I’Apocalypse, c’est que «|'Esprit de
prophétie est le témoignage de Jésus » [19, 10],

Cela nous permet de comprendre la différence des relations de I'Esprit de Dieu
envers ces saints, comparées avec Son aspect envers I’Eglise et le chrétien. Le Saint
Esprit, comme fait actuel et caractéristique, habite dans le croyant comme esprit de
communion. Ce que j'apprends en Christ devient ma portion et mon bonheur; j'en
jouis comme étant mien. Dieu ne fait pas une seule révélation concernant Son Fils,
que je n’aie le droit de m’approprier comme consolation de mon ceceur. Le chrétien a
un intérét direct dans toute Sa gloire. Né de Dieu, ayant le Saint Esprit qui met le
coeur au large, c’est la joie du croyant d’avoir quelqu’un au-dessus de lui devant qui
il peut se prosterner et adorer. Hélas! Jean trahit la sa propre faiblesse.
Impressionné par la gloire de I'ange qui lui montre ces choses, il s'appréte a I'adorer.
Mais le croyant est un adorateur empressé du Pére et aussi du Fils parce qu'il
connait le Fils de Dieu, go(te Sa gréace et se réjouit dans Sa gloire selon que le Saint
Esprit lui montre Jésus. Dans tous les autres domaines ou Christ n‘est pas ainsi
simplement le Fils, la personne éternelle et divine, I'objet du culte et de I'adoration,
Il est Celui qui, tout en étant au-dessus de nous, se plait dans Son profond amour a
partager avec nous Sa propre part, tout ce que le Pere Lui a donné. Ce qu'll a
acquis, Il le fait contribuer a notre bénédiction infinie par le moyen de I'Esprit de
Dieu qui prend ce qui est a Christ et nous le communiquelJean 16, 14] 1| glorifie
Christ mais en nous annongant ce qui est a Lui. Il fait déborder nos cceurs de la joie
de Christ qui est notre éternelle portion.

Dans I'’Apocalypse tel n‘est pas le cas. Voyez les saints terrestres du chapitre 6.
Ils demandent au Seigneur de juger leurs adversaires. Ils soupirent ardemment
apres ce qu’ils ne possedent pas encore. C'est le theme du cantique de Salomon ou
il n’est aucunement question de I'Eglise ni de la relation du chrétien. La position des
saints sur la terre aprés que I'Eglise a disparu est telle que le Saint Esprit n’est que
I’'Esprit de prophétie. Le seul témoignage qu’ll rende a Jésus, c’est comme un esprit
prophétique, ce qui rejette les fideles sur I'avenir — sur ce qu'ils doivent recevoir de
la main de Jésus lorsqu’ll apparaitra. Il n‘en est pas ainsi du chrétien; et cela nous
aide a comprendre la diversité qu’il y a dans les manifestations de Dieu et la
bénédiction du saint. Deux choses sont nécessaires pour me placer dans une
véritable bénédiction actuelle. Il me faut un objet qui satisfasse mes affections et
dont j'aie la possession. Mais il me faut aussi un stimulant pour mon attente, étant
encore dans le corps et entouré d’objets dont Satan se sert pour m’éloigner de Dieu.
Il est donc pour moi essentiel que, de méme que j‘ai Christ comme objet pour mon
ceceur, je Le possede aussi comme mon espérance.

Il nous faut ces deux choses qui semblent contradictoires mais qui, en réalité,
sont les éléments essentiels de la pleine bénédiction du saint et de I’Eglise. Si je n’ai
pas devant mon coceur un objet qui puisse le satisfaire, quel exercice ou quel repos
peut-il y avoir pour mes affections? Mais le chrétien possede Christ. Et c’est pour



cela que le Saint Esprit le scelle, lui donne cette onction, lui donne de connaitre sa
part, de méme qu’ll est sa puissance pour jouir de Christ et de ce que Christ lui a
donné. Comme conséquence, le méme Saint Esprit me conduit a attendre Christ.
Nous trouverons cela aussi dans I’Apocalypse — pour nous, non pas pour ceux qui
viendront aprés I'Eglise; ce n'est qu’avec I'Epouse que I'Esprit dit : «Viens».
Agissant sur les affections de I'Eglise, Il inspire son cri et s’y joint. Il dit : «Viens»,
parce que Celui qui nous aime et qui est vraiment aimé de nos cceurs nous a dit :
«Je viens bientét». L'Esprit, qui honore Sa parole, inspire ce désir et nous fait
soupirer apres Lui. Or celui que j'attends, c’est Celui qui aime comme personne
jamais n‘a aimé, qui s’est entierement donné Lui-méme dans Son amour. Ainsi j'ai et
en méme temps je n‘ai pas. Ma foi possede dés a présent une pleine bénédiction.
Néanmoins j‘ai tout le stimulant que constitue I'espérance qui me fait regarder hors
de la scene présente a une pleine satisfaction encore a venir, lorsque Christ m’aura,
et que je L'aurai, dans la gloire céleste ou Il est allé.

C'est la précisément ce que le coeur trouve dans le christianisme. Christ est
descendu sur la terre et m’aime la ou je suis. Il m’a aimé au milieu de ma folie et en
dépit de mes péchés. En méme temps Il est mon espérance. Je serai semblable a
Lui, et avec Lui la ou Il est Lui-méme. Telle est la part caractéristique et exclusive du
christianisme. Cela ne pouvait pas étre avant la venue de Christ, précisément parce
qu’Il n’était ni venu, ni pleinement révélé. Cela ne peut plus étre apres Sa deuxieme
venue. Avant, Il ne pouvait étre I'objet connu du cceur. Apres, Il ne pourra plus étre
I'espérance des saints. A Son apparition une bénédiction pleine et éternelle sera la
part des siens et toute tristesse, toute difficulté s’évanouira. Alors le sentier du
croyant sur la terre deviendra un sentier facile, tandis que maintenant I'Esprit de
Dieu s‘oppose a la puissance de Satan dans ce monde ou tout se coalise pour
entraver et éprouver I'enfant de Dieu. Mais il posseéde la foi et I'espérance. Le Saint
Esprit est la source de toute sa puissance. Depuis la rédemption, Il habite dans le
croyant et dans I’Assemblée. Que la portion de I’Eglise de Dieu est belle!

Mais évidemment quand I’'Eglise s’en sera allée en haut, une telle condition aura
cessé. L'Esprit de Dieu vivifiera les ames comme Il le faisait avant d’étre envoyé du
ciel pour former I'Eglise : aussi longtemps qu’il y aura des ames ici-bas et un Dieu a
connaitre par une relation vitale, cette ceuvre du Saint Esprit se fera en elles. De
plus I'Esprit, opérant d’'une maniere appropriée a I'économie, rejettera les saints sur
I'avenir. Ainsi le contraste est manifeste. Les saints célestes auront été, juste
auparavant, 6tés du monde, alors que les ames que nous voyons ici sont préparées
pour la terre milléniale. Il s’agit d’'une période de transition ou la forme d’action et
de témoignage de I'Esprit consiste a diriger les coeurs sur I'avenir qui va étre révélé.
L'Esprit de prophétie est le témoignage de Jésus, non le déploiement de la plénitude
de la rédemption. Ce n’est pas comme aujourd’hui la puissance qui donne
I'assurance a I'ame pour pénétrer «au-dedans du voile» et y trouver «une ancre
slre et ferme » [Héb. 6, 19], Rjen dans ces pages ne ressemble a la paix et a la joie
que les saints posseédent maintenant en Jésus. Le Saint Esprit dirigera ces croyants a



regarder a Christ pour l'avenir. Ils auront a attendre, car d’autres doivent aussi
souffrir comme eux (Apoc. 6, 11). Leur soupir monte devant Dieu : «Jusques a
quand, Seigneur? ». Ils attendent Celui qui doit venir, et il ne faut pas moins que la
toute-puissance de Dieu pour leur donner de croire cela, tant sera grande la
séduction d’injustice.

Ce n’est pas a I'homme de disputer avec Dieu, ni davantage au croyant de mettre
en question Sa Parole. Toute notre sagesse consiste a avoir une foi simple dans les
Ecritures, ce qui a pour effet de mettre du calme dans I’ame, en présence de toutes
les questions, de toutes les difficultés, et de tous les doutes qui peuvent s’élever
dans nos esprits. Si Dieu a révélé l'avenir, n’est-ce pas pour que nous le
connaissions? Il est si peu vrai que le chrétien a assez a faire de s’occuper
exclusivement de ses propres bénédictions qu’au contraire vous le dépouillez d'une
portion de son héritage particulier si vous linduisez a abandonner cette
connaissance des choses a venir. Non seulement le chrétien posséde maintenant la
foi et l'anticipation de l'espérance, mais il est ici placé sur une éminence d’ou il
embrasse l'avenir, plongeant ses regards jusque dans |'éternité méme. Quelle
position peut étre plus large, plus bénie que celle d’'un chrétien? Oh! comme nous
entrons peu dans notre propre bénédiction en Christ! Combien peu nous la
connaissons! Comme nous en jouissons peu! Les saints apocalyptiques n‘auront pas
cela, mais un témoignage prophétique leur sera donné de la part de I'Esprit de
Jésus.

Et ce qui confirme la distinction que nous venons de faire, c'est que le Saint
Esprit, dés que la prophétie est terminée, nous est présenté s’unissant a I'espérance
de I'Epouse qui est I'Eglise. «L'Esprit et I'Epouse disent : Viens. Et que celui qui
entend dise : Viens »[22, 171, L'Esprit guide I’'Eglise et stimule ses affections. La place
méme ou cette action de I'Esprit se trouve rapportée, tout a la fin du saint Livre, la
rend plus frappante encore. En effet, aprés avoir traversé le cours entier des voies
de Dieu envers I'homme jusqu’a leur dernier terme, apres le jugement final devant
le grand trone blanc, apres avoir évoqué les nouveaux cieux et la nouvelle terre, la
joie propre du chrétien aurait pu étre tant soit peu diminuée pour avoir été tellement
occupé de prophétie. En vérité, une étude pareille serait bien faite pour abattre
I'esprit et le cceur s‘il ny avait pas pour contrepoids une espérance céleste. La
prophétie toute seule tend a produire un effet terrestre sur I'ame du chrétien, et elle
peut nous conduire a gaspiller I’énergie spirituelle destinée & Christ, a I'Eglise et aux
ames, si nous lachons la bride a notre esprit et donnons essor a notre imagination
en nous occupant avec curiosité de minutieux détails au sujet du jugement
terrestre.

Dans la mesure oU, de ce fait, Christ et I’Eglise sont exclus de nos pensées, une
telle maniere d’étudier la Parole est positivement nuisible a I'enfant de Dieu. Mais
remarquez comment le Saint Esprit a pourvu ici & ce danger relativement a I’Eglise.
Nous pouvons parcourir toutes ces visions prophétiques que Jean a écrites pour



nous et y voir un tableau complet de I'avenir, concentrant les lumieres éparses dans
le reste des Ecritures. Ceci fait, I'Esprit prend soin de changer le courant de nos
pensées. Il détourne nos regards des sceénes terrestres et les fixe sur notre propre
objet a nous — Christ. Avec Lui nous quittons la région inférieure de la prophétie et
nous retournons a ce qui convient mieux au cceur renouvelé dans ses affections les
plus vraies pour son propre et céleste objet — Christ en haut, et qui va revenir.

Que le Seigneur nous accorde de jouir, avec une paix toujours plus profonde, de
cette merveilleuse lumiere que nous donne la Parole de Dieu au sujet du Saint
Esprit. Il daigne étre en nous, pour I'amour de Christ, et cela a cause de Son
estimation tant de Christ Lui-méme que de cette rédemption qui est notre
fondement immuable devant Dieu! Puissions-nous ne pas seulement apprendre
davantage au sujet de I’'Esprit, mais, guidés par Lui, avoir nos cceurs fortifiés, pour
jouir par Lui, en Christ, notre Seigneur, de tout ce qu’il a plu a Dieu de nous révéler
dans Sa précieuse Parole!

1 1 : Immortalité : Ici et plus loin : dans le sens d’existence éternelle. A strictement
parler, 'ame n’est pas immortelle puisque celle de I'incrédule connaitra I’horreur de la
seconde mort aprés la résurrection de jugement qui aura réuni cette ame a son corps
(Réd.).

2 1 : Lintervalle entre ces deux opérations peut différer beaucoup selon le cas. Il peut
étre réduit au point que la seconde apparaisse comme quelque chose d'immédiat,
quoique distinct. L'auteur revient sur ce sujet dans la méditation n° 10. Voir aussi pages
170 et 171 de la présente méditation (Réd.).

3 1 : Comparez Ephésiens 3, 5 : «révélé maintenant» aux deux (c’est-3-dire a Ses
apotres et prophetes).



