
La doctrine du Nouveau Testament sur le

Saint Esprit

W. Kelly

Méditation 1 — Jean 3, 5

Le sujet que je me propose de traiter, d’après la Parole de Dieu, envisagera

essentiellement les opérations du Saint Esprit consécutives à la mort et la

résurrection du Seigneur Jésus et particulières à la période chrétienne. Mais je suis

heureux de commencer par présenter une vérité générale, s’étendant aux voies de

Dieu en miséricorde envers Ses saints dans tous les temps. À la différence des

révélations divines propres à des circonstances particulières et à une époque

spéciale des voies de Dieu envers l’homme, ce dont nous allons nous occuper

d’abord concerne tous les croyants, existait dès l’entrée du péché dans le monde,

n’a jamais été remplacé et ne saurait l’être, jusqu’à ce que la dernière trace de mal

ait disparu pour toujours. C’est la réponse au besoin fondamental de toute âme

retirée de la condition de l’homme déchu, qui est de mourir une fois et après cela

d’être jugé . Le désir de Dieu était de se faire connaître. Il ne l’a fait

d’abord que d’une manière partielle sans doute, selon diverses mesures, aussi bien

qu’en plusieurs manières, comme l’apôtre le déclare en Hébreux 1 ; mais quelle que

fût la mesure ou le mode de Ses révélations, Dieu a toujours agi en souveraine

miséricorde envers les âmes, et Il a donné de Sa propre nature à ceux qui croient

sur la terre. Tel est le sens de l’expression : être né de nouveau. Or il est nécessaire

aujourd’hui plus que jamais, non seulement d’affirmer ce qui est particulier à

l’économie chrétienne, mais de s’attacher à ce qui est universel. Ne perdons pas de

vue ce qui ne change jamais, sans pour cela laisser de côté tout ce qu’il peut plaire

à Dieu, selon Sa propre sagesse, d’introduire pour simplifier, éclaircir, jeter de la

lumière sur ces sujets ou de leur donner de la profondeur. Dieu s’est manifesté de

façon progressive jusqu’au moment où Christ parut et où Son œuvre fut accomplie.

Le développement de la Parole de Dieu depuis le commencement fournit une vision

des voies de Dieu qui s’élargit toujours, jusqu’au moment où Dieu Lui-même, et non

Ses voies seulement, a été pleinement manifesté.

À travers tout le cours de ces économies diverses, nous trouvons la jouissance de

cette bénédiction incomparable : la révélation divine. Et la raison en est manifeste :

il y a d’un côté un Dieu de bonté, de l’autre l’homme perdu. « Mon Père travaille

jusqu’à maintenant » (Jean 5, 17), dit le Fils, qui travaillait aussi en grâce. La

conscience peut suggérer l’idée d’un Dieu et de Son jugement ; mais l’esprit de

l’homme ne peut jamais s’élever plus haut que le fait, ou plutôt la conclusion, qu’il

existe nécessairement un Dieu. Dieu Lui-même n’est jamais connu de cette manière.

L’esprit humain, comme tel, est incapable de découvrir Dieu ; et de fait, qu’est-ce

 [Héb. 9, 27]



qui donna l’essor à la raison de l’homme, sinon sa propre ruine ? Il raisonne au sujet

de Dieu parce qu’il a perdu Dieu ; et tout ce que le raisonnement peut découvrir, ce

n’est pas ce qui est, mais seulement, à partir de faits et d’hypothèses, ce qui doit

nécessairement être. Mais un Dieu dont l’existence est simplement une nécessité,

est une chose terrible pour une conscience chargée de sa culpabilité. Le Dieu qui

doit exister pour un tel homme — c’est-à-dire pour un pécheur — ne peut être qu’un

juge ; et si Dieu est le juge du péché et du pécheur, quelle doit être la portion de ce

pécheur ? Si le juste lui-même est sauvé difficilement, où paraîtra l’impie ?

 Or en face de tout cela, Dieu ne s’est pas contenté de donner une révélation, de

faire des promesses, de donner même des esquisses prophétiques de ce qu’Il avait

l’intention de faire : Il a opéré dans l’homme. Et il est bien important de reconnaître

qu’il ne s’agit pas seulement de l’âme du croyant tournée vers Dieu par la foi, mais

d’une œuvre intérieure qui est et a toujours été bien autre chose. Penser que les

âmes ne font que regarder à Dieu est une façon de voir bien limitée et même

pernicieuse. Outre le regard de la foi, outre l’acte de saisir la Parole de Dieu par

l’opération de l’Esprit dans l’âme, il y a ce qui s’appelle la vie spirituelle. Et elle a

toujours existé, car c’est la condition nécessaire pour avoir affaire avec Dieu. Dans

tous les temps, et aujourd’hui encore, une nature nouvelle, positive, a été donnée

au croyant. Autrement dit, il ne s’agit pas seulement de la foi, mais d’une nouvelle

vie. Sans doute la foi est-elle le seul moyen par lequel cette nouvelle nature est

communiquée, et la foi est aussi le moyen pour l’âme de s’assurer qu’elle est

vraiment née de Dieu. Il peut y avoir d’autres preuves pour ceux qui nous

observent ; mais la foi est destinée, selon la pensée de Dieu, à donner à celui qui la

possède la certitude qu’il est né de Dieu.

Or il est évident que cette vérité, je dirai même cette nécessité de la vie nouvelle,

quoiqu’elle fût toujours réalisée dans les âmes, était bien faiblement comprise avant

Christ. De fait, dans les temps de l’Ancien Testament, elle était plutôt sous-entendue

qu’enseignée explicitement. Nous pouvons l’y trouver présentée en figure, ou sous

la forme d’une expression morale ; mais nous n’y trouvons nulle part la déclaration

distincte d’une nouvelle naissance, sinon comme un privilège annoncé. Aussi lorsque

Nicodème vint au Seigneur Jésus, frappé par ce qu’il avait vu, mais ayant en même

temps le sentiment d’un besoin plus profond dans son âme (bien qu’il ignorât

totalement de quoi il avait besoin), il demeura tout interdit et confondu par la

déclaration formelle du Seigneur que si quelqu’un n’est né de nouveau, il ne peut

même voir le royaume de Dieu. Les Juifs s’étaient tranquillement reposés sur la

conviction que le Messie pourrait et voudrait tout faire pour eux. Or, dans un sens,

ils n’avaient pas tort. Lorsqu’Il vint, les Samaritains même étaient convaincus que le

Messie leur ferait connaître toutes choses  ; et les Juifs savaient que non

seulement Il enseignerait, mais qu’Il accomplirait toutes choses. Il introduirait la

justice éternelle, Il scellerait la vision, Il oindrait le Saint des saints, Il en finirait

avec les péchés et ferait propitiation pour l’iniquité (Dan. 9, 24). Ils ne savaient

guère comment la chose se ferait. Néanmoins il y avait dans l’esprit de tout Juif,

 [1 Pier. 4,

18]

 [Jean 4, 25]



sauf chez la portion incrédule de la nation, une conviction vague que l’avènement du

Messie changerait la face du monde, en même temps qu’il introduirait plus

particulièrement pour Israël la bénédiction promise et attendue. Dès lors, combien il

était saisissant d’entendre annoncer cela solennellement par Celui qui se trouvait

maintenant présent au milieu d’eux, par Celui que Son précurseur, Jean le baptiseur,

avait déclaré être le Messie, par Celui qui avait manifesté par des miracles qu’Il était

réellement, à tout le moins, un docteur venu de Dieu . Et pourtant c’est Lui qui,

dès l’abord, arrête Nicodème en déclarant sans équivoque une nécessité dont celui-

ci n’avait jamais eu conscience auparavant. Et cette condition était présentée d’une

manière si générale, qu’elle devenait aussi absolue pour un Juif que pour un Gentil.

« Si quelqu’un n’est né de nouveau… ». Aucune exception n’est supposée, aucune

question soulevée au sujet de la famille d’Abraham qui avait été choisie. Dieu

l’exigeait aussi bien de ceux qui étaient près que de ceux qui étaient loin. « Si

quelqu’un n’est né de nouveau, il ne peut voir le royaume de Dieu » .

C’est pourquoi Nicodème adresse à notre Seigneur une question dépourvue

d’intelligence  : « Comment un homme peut-il naître quand il est vieux ? Peut-il

entrer une seconde fois dans le sein de sa mère et naître ? ». L’étonnement de

Nicodème prouve la force de l’expression employée par le Seigneur ; je n’en connais

même pas de plus forte dans l’Écriture : être né de nouveau. Mais la question posée

conduit notre Seigneur à faire la déclaration sur laquelle je désire m’étendre un

peu : « En vérité, en vérité, je te dis : Si quelqu’un n’est né d’eau et de l’Esprit, il ne

peut entrer dans le royaume de Dieu ». Celui qui voit le royaume (v. 3) entre dans le

royaume (v. 5) ; mais il n’existe pas de possibilité de voir ni d’entrer, à moins d’avoir

passé par cette nouvelle naissance. Quels en sont donc la source et le caractère ?

Ici le Seigneur explique la chose ; Il le fait d’une manière figurée, selon Son

habitude dans les discours qu’Il adresse aux Juifs dans cet évangile. Dans le chapitre

précédent, Il s’est servi de l’image du temple pour désigner Son propre corps. Dans

le chapitre qui suit, Il prend occasion des besoins de la femme samaritaine ; et « une

fontaine d’eau » devient l’image de cette bénédiction infinie sur laquelle nous

espérons nous arrêter un peu tout à l’heure. Je pourrais parcourir ainsi cet évangile

et prouver que ce choix de quelques figures bien connues, s’il embarrasse peut-être

d’abord par le fait même qu’il s’agit de figures, ne jette aucune obscurité ; car ce

n’est jamais là le but des figures dans l’Écriture, pas plus que dans aucun écrit

honnête. Leur véritable but est plutôt de renfermer dans une seule expression une

vérité qui, autrement, demanderait à être longuement développée ; en sorte que

cette expression devient l’illustration d’une vérité, et dès lors brille de la lumière

même de Dieu. Or les mêmes images étaient employées par les prophètes de

l’Ancien Testament pour désigner les mêmes bénédictions. C’est pourquoi le

Seigneur pouvait, avec une pleine justice qui en appelait à la propre conscience de

Nicodème, censurer celui qui avait la responsabilité d’être le docteur d’Israël et ne

connaissait pas ces choses .

 [v. 2]

 [v. 3]

 [v. 10]



Notre Seigneur rappelle par allusion plusieurs passages de l’Ancien Testament qui

auraient dû rendre le sens de Ses paroles intelligible pour Nicodème. Prenez par

exemple Ésaïe 44. Dieu n’y avait-Il pas promis de verser de l’eau sur celui qui a soif

(v. 3) ? N’avait-Il pas promis de répandre Son Esprit sur la postérité de Jacob ?

N’avait-Il pas encore plus clairement déclaré, dans Ézéchiel 36, 24-26, que lorsqu’Il

aurait rassemblé Israël dans sa terre, Il ôterait leur cœur de pierre, et mettrait en

eux un cœur de chair, qu’Il répandrait sur eux des eaux pures et mettrait Son Esprit

au-dedans d’eux — ce qui constitue précisément les deux éléments de la déclaration

du Seigneur ? Ainsi, dans notre passage, le Sauveur parle clairement, ayant toujours

en vue ces figures de l’Ancien Testament. Ce n’était donc pas quelque privilège

nouveau qu’Il annonçait, mais au contraire le rappel d’un besoin universel. Le

Seigneur, avec la dignité et la gloire qui Lui sont propres, ne fait que donner sa

pleine portée à une vérité qui se trouve dans toute l’Écriture, en la revêtant de

l’autorité même du Fils de Dieu prenant la place de docteur sur la terre. « Jamais

homme ne parla comme cet homme » (Jean 7, 46). Tout en ne faisant que se servir

d’une image existante et supposée connue, Jésus donne néanmoins à la vérité une

profondeur caractéristique par la forme sous laquelle Il la présente à Nicodème. Il ne

s’agit ici ni du baptême d’enfants, ni de recevoir un nouveau cœur, ou un nouvel

esprit ; mais de la naissance d’eau et de l’Esprit, vérité capitale et de la plus grande

portée pratique.

D’autres vérités sont peut-être plus propres à attirer les affections et à les fixer

sur la personne du Sauveur, amenant l’âme dans une plénitude de liberté, de paix,

de joie, aussi bien que de puissance ici-bas. Mais aucune n’a le caractère

fondamental de celle-ci (à l’exception de l’œuvre de Christ dans laquelle Dieu Lui-

même fut glorifié au point de pouvoir avec justice bénir un pauvre pécheur en lui

donnant Sa propre nature). Ici le Seigneur, avec la divine perfection qui Lui est

propre, confère à la vérité une nouvelle beauté, et une autorité divine. En sorte que

nous discernons combien doit être glorieuse la personne qui profère la vérité d’une

telle manière. « Si quelqu’un n’est né d’eau et de l’Esprit… ». Il s’agit bien d’une

nouvelle nature, de quelque chose qui n’a aucun fondement dans l’homme et n’a de

source qu’en Dieu. N’est-ce pas en effet Dieu Lui-même, qui a Son propre royaume

dont Il est le centre, qui seul par conséquent peut donner une nouvelle nature ? Et

quelle est la nature qu’il Lui convient de communiquer ? Ce ne peut être que la

nature divine. « Si quelqu’un n’est né d’eau et de l’Esprit, il ne peut entrer dans le

royaume de Dieu ». Ainsi en arrivons-nous aux conditions.

J’ai attiré l’attention sur la force de l’expression « être né de nouveau » que nous

trouvons dans les premières déclarations du Seigneur. Mais maintenant, si nous

considérons la manière dont cette naissance est caractérisée, nous lisons  : « né

d’eau ». L’eau, dans l’Écriture, est employée habituellement comme la figure de la

Parole de Dieu appliquée par l’Esprit. Elle peut aussi représenter l’Esprit Lui-même

dans Sa propre puissance. Mais ici nous avons l’eau distincte de l’Esprit parce que

Dieu veut attirer l’attention sur la Parole appliquée à l’homme en vue d’agir



moralement sur lui. Au premier abord celui-ci pourrait ignorer que c’est l’Esprit de

Dieu qui lui a donné le sentiment de sa souillure ; mais ce qu’il sait toujours très

bien, c’est que la Parole le juge, qu’elle le déclare coupable et entièrement incapable

de se tenir en la présence de Dieu. Ainsi l’eau exprime l’action morale de la Parole

sur une âme, non seulement pour la purifier, mais pour la convaincre de sa souillure.

Il s’agit d’abord de la communication d’une nouvelle nature que l’homme ne

possédait pas auparavant. Et de même que nous avons vu le côté extérieur de cette

action divine, de même nous en trouvons le côté intérieur : « si quelqu’un n’est né

d’eau et de l’Esprit… ».

Arrivé à ce point, il peut être bon de rappeler quelques passages de l’Écriture qui

confirment indiscutablement le sens de cette expression. Dans l’épître à Tite,

chapitre 3, Paul déclare que Dieu nous a sauvés « par le lavage de la régénération et

le renouvellement de l’Esprit Saint ». À dessein je ne cite pas la suite du passage qui

présente un caractère plus complet de bénédiction que ce que le Seigneur exprime

ici. Jusque-là, il existe une liaison bien évidente avec notre passage. Le lavage de la

« régénération » correspond à la vérité que le Seigneur a ici devant Lui, et qu’Il

présente avec force à Nicodème. En outre, quand nous lisons dans l’épître de

Jacques (1, 18)  : « De sa propre volonté il nous a engendrés », nous y voyons le

commencement d’une vie que nous ne possédions pas auparavant. Ce n’est pas

seulement que Dieu nous ait ainsi éclairés ; ce n’est pas seulement que des pensées,

des vues, des vérités nouvelles aient été communiquées à l’esprit ; mais une

nouvelle sorte de vie ou de nature est conférée que l’âme n’a jamais eue

auparavant. « De sa propre volonté il nous a engendrés par la Parole de la vérité ».

Non seulement nous y trouvons le fait que nous sommes engendrés de la part de

Dieu, mais aussi le moyen dont Il s’est servi  : la Parole de vérité. Cela se lie

évidemment avec l’expression « né d’eau » dans notre verset de Jean 3. Et encore,

nous trouvons dans la première épître de Pierre, chapitre 1 versets 22 et 23  :

« Ayant purifié vos âmes par l’obéissance à la vérité pour que vous ayez une

affection fraternelle sans hypocrisie, aimez-vous l’un l’autre ardemment, d’un cœur

pur, vous qui êtes régénérés, non par une semence corruptible, mais par une

semence incorruptible, par la vivante et permanente parole de Dieu ».

Il n’est pas nécessaire d’accumuler des textes sur un point qui doit être familier à

la plupart des lecteurs ; mais j’ai pensé qu’il serait bon d’en citer assez pour montrer

que ce sujet se retrouve chez tous les écrivains inspirés de la dernière partie de la

révélation de Dieu. J’ai donc à dessein choisi des passages de différents apôtres.

Que ce soient Paul, Pierre ou Jacques, qui écrivent, à des Juifs ou à des Gentils, c’est

toujours la même vérité fondamentale ; mais, de fait, elle a reçu son expression la

plus riche et la plus complète, sa forme la mieux définie et en même temps la plus

profonde, des lèvres divines de notre Seigneur Jésus Christ.

Une autre vérité d’une grande importance se rattache à celle-là. Pas plus que la

nature de l’homme ne peut jamais être rendue spirituelle, ni améliorée ou modifiée



de manière à s’élever jusqu’à une certaine connaissance des choses de Dieu, ni non

plus être changée en une nature divine par un procédé spirituel quelconque ; de

même, d’un autre côté, la nouvelle nature ne peut se détériorer, ne peut dégénérer

en « la chair », ou en la nature de « l’homme animal » . D’un côté, comme

notre Seigneur le dit : « ce qui est né de la chair est chair » ; ainsi de l’autre : « ce

qui est né de l’Esprit est esprit » . La chose participe du caractère de sa source.

La source de la vie nouvelle est donc le Saint Esprit, grand agent vivant qui la

communique par un instrument : la Parole de Dieu. Si le Seigneur n’avait présenté

que cette dernière, la porte aurait été laissée ouverte à l’activité de l’esprit de

l’homme, autrement dit à « la chair ». Et ses prétentions à comprendre la Parole par

ses propres moyens ne pouvaient que le mener au plus subtil des rationalismes.

Mais il n’en est rien ; « ce qui est né de l’Esprit est esprit ». La Parole de Dieu est

incontestablement le moyen que Dieu emploie ; mais, précisons-le bien, l’homme est

né par la Parole, non de la Parole seule. Par contre il est né de l’Esprit, qui est la

source réelle, active et personnelle de la vie divine.

« Ne t’étonne pas », dit le Seigneur à Nicodème, « de ce que je t’ai dit : Il vous

faut être nés de nouveau » . Non seulement Il présente cette vérité comme une

nécessité pour tout homme qui désire entrer dans le royaume de Dieu, mais Il

enjoint : « Il vous faut être nés de nouveau ». Ce qui conduit Nicodème à poser sa

nouvelle question  : « Comment ces choses peuvent-elles se faire ? ». « Tu es le

docteur d’Israël, et tu ne connais pas ces choses ? — répond Jésus — En vérité, en

vérité, je te dis : Nous disons ce que nous connaissons, et nous rendons témoignage

de ce que nous avons vu, et vous ne recevez pas notre témoignage » .

Remarquons la place que prend notre Seigneur Jésus Christ dans ce chapitre. Il

parle comme Celui qui est absolument et parfaitement intime avec Dieu. « Nous

disons ce que nous connaissons », affirme-t-Il ; et l’expression implique une

connaissance personnelle et intrinsèque ; non pas communiquée et retransmise, à la

manière de ce qu’un prophète, par exemple, pourrait exprimer après en avoir reçu la

révélation. Jésus s’exprime comme connaissant Dieu et Sa gloire, et en ayant la

pleine conscience. « Nous disons ce que nous connaissons ». Dieu seul, Celui qui est

Dieu, a le droit de parler ainsi. En même temps Jésus rend témoignage de ce qu’Il

avait vu. Il n’est pas seulement Celui qui était venu de Dieu et s’en allait à Dieu

 ; Il est aussi Celui qui, en tant que Dieu, parle de scènes de gloire qui Lui sont

familières. Il était avec Dieu en même temps qu’Il était Dieu ; Il savait pour l’avoir

vu ce qu’exigeait la présence de Dieu ; Il avait la pleine connaissance non seulement

de ce qui convenait à Dieu Lui-même, mais aussi de la scène où Dieu habite.

Ainsi donc, selon cette parfaite connaissance de Dieu et cette absolue intimité

avec le ciel, Jésus déclare : « Nous disons ce que nous connaissons, et nous rendons

témoignage de ce que nous avons vu ». Or l’homme n’avait aucun goût pour une

révélation céleste — pas plus les Juifs que l’homme en général. Leur scène était la

terre, et, comme Juifs, leur idée constante, fondée sur le témoignage de Dieu,

c’était Dieu se révélant ici-bas ; Dieu bénissant ici-bas ; Dieu abolissant le mal ici-

 [1 Cor. 2, 14]

 [v. 6]

 [v. 7]

 [v. 9-11]

 [Jean

13, 3]



bas ; Dieu délivrant Son peuple par des jugements ici-bas. Mais maintenant il y avait

au milieu d’eux Celui qui différait essentiellement de tous ceux qui s’étaient jamais

trouvés sur la terre, le Fils de Dieu Lui-même. Il n’est pas seulement Celui que le

Père reconnaît sur la terre comme bien-aimé et Fils ; car ceci n’impliquerait pas

obligatoirement qu’Il fût Dieu de façon absolue et dans le sens le plus étendu. Or

nous discernons dans la personne de Christ, unies en elle, non seulement la relation

qui est la sienne comme l’objet des délices infinies du Père, mais la nature même de

Dieu. En conséquence, il n’existe ni n’a jamais existé une seule pensée dans la

divinité à part de Lui, si toutefois il nous est permis de parler de la pensée comme

appartenant à Dieu — car, de fait, c’est une expression peu exacte. Dieu ne pense

pas à la façon de l’homme  : Dieu connaît. Ainsi Jésus, le Fils de Dieu, possédait

entièrement en dehors d’une révélation cette connaissance absolue de Dieu, de ce

qui était en harmonie avec la présence de Dieu, avec la nature et le royaume de

Dieu ; en sorte qu’ici-bas sur la terre Il peut communiquer cette connaissance.

Quelle place que la nôtre ! Quelle communion que celle dans laquelle nous sommes

introduits, chers frères et sœurs, au milieu de cette mer de péché et d’iniquité, au

milieu de la rébellion des hommes dont l’orgueil ne fait que souligner leurs propres

pensées, et prouve combien ils sont éloignés de Dieu ! Quelle merveilleuse chose

que nous soit ainsi présenté Celui même que l’homme rejette en niant qu’Il soit

Dieu !

Pendant que nous nous occupons de ce sujet — sujet du plus profond intérêt

possible — savoir, que Celui-là seul qui était homme pouvait faire connaître Dieu à

l’homme, ajoutons qu’il n’est pas dans la nature de la divinité de se faire connaître à

l’homme. Et le plan béni que Dieu a conçu est tout aussi nécessaire pour que nous

Le connaissions, qu’il l’était pour nous sauver. Nous regardons volontiers aux

moyens de notre délivrance, c’est-à-dire à l’incarnation du Seigneur Jésus Christ ici-

bas, et au fruit de Son œuvre dans l’expiation ; nous sommes, au contraire, portés à

moins estimer le privilège infini de connaître Dieu ; alors qu’après tout, connaître le

seul vrai Dieu et celui qu’Il a envoyé, c’est la vie éternelle . Dieu n’est

jamais appelé la vérité dans aucune partie de l’Écriture, ni désigné par aucun terme

équivalent, alors que le rationalisme et l’incrédulité en ont fait leur expression

favorite. Et voici pourquoi : c’est que l’homme, de lui-même, prétend connaître Dieu

et s’approcher de Lui par ses propres raisonnements ; mais de fait il ne Le connaît

jamais, et ne peut y atteindre. Car Dieu n’est connu qu’en Christ. Il m’est impossible

de connaître Dieu, à moins d’être participant de la nature divine ; c’est là la raison

pour laquelle je viens d’insister sur la vérité de la nouvelle naissance qui est la

communication de cette nature. Ce n’est pas simplement la foi, bien que celle-ci soit

nécessaire, car elle est le seul moyen d’être introduit dans la possession de cette

nature. Et ce n’est pas non plus accompli seulement par la Parole, mais par

l’application que le Saint Esprit fait de la Parole. Ainsi participons-nous à une

nouvelle nature en vertu de laquelle nous connaissons Dieu. Or je crois pouvoir

affirmer que cette participation à Sa nature ne pourrait avoir lieu par la simple et

 [Jean 17, 3]



unique action de Dieu, car un Être uniquement divin ne saurait ainsi donner de Sa

propre nature à l’homme, à moins qu’Il ne se révèle dans l’homme : c’est ce qui a

eu lieu en Christ, et seulement en Christ, de sorte qu’aucune âme n’aura jamais été

rendue participante de la nature divine, qu’aucune âme ne sera jamais née de Dieu,

sans que ce soit en rapport avec Christ. Je n’ai pas besoin de dire que les saints de

l’Ancien Testament étaient ainsi nés de Dieu. Ainsi notre Seigneur Jésus ne parle pas

ici en vue de l’avenir seulement, mais d’une manière absolue et universelle en vertu

du caractère qu’Il prend dans l’évangile de Jean, celui du Fils de Dieu. Il a devant les

yeux à la fois l’avenir et le passé ; Son regard embrasse tout le cours du temps

jusque dans le royaume de Dieu. Et voici quel est le passeport pour y entrer : il faut

qu’un homme soit né de Dieu, ou, comme cela est expliqué ici, né d’eau et de

l’Esprit.

Il appartient à Dieu selon Son bon plaisir, Son amour souverain et Sa propre

sagesse, de s’introduire Lui-même, pour ainsi dire, dans la nature de l’homme — de

se révéler dans l’homme, aussi bien qu’à l’homme. Ne demeure-t-Il pas en effet Lui-

même dans une condition qui Lui est propre, dans laquelle il est parfaitement

impossible que l’homme soit introduit, si ce n’est de cette manière bénie ? Mais

maintenant qu’Il se révèle dans un homme, moi qui suis un homme je puis Le

connaître. Par l’opération de l’Esprit Saint, selon Sa propre Parole, je puis être

introduit dans une association vitale avec cet homme béni qui est Dieu. Tout se

trouve étroitement lié dans la foi des enfants de Dieu ; et si ces derniers admirent la

merveilleuse manière dont il a plu à Dieu d’envoyer Son Fils, né de femme,

seulement en voyant la chose comme nécessaire pour l’abolition du péché, ils

peuvent apprendre qu’elle était nécessaire aussi pour toute connaissance réelle de

Dieu et toute communion avec Lui. Je ne puis rien connaître de Dieu, ni jouir

aucunement de Lui, comme je Le connais et jouis de Lui maintenant dans le

christianisme, à moins que Lui ne trouve bon de se révéler par le moyen de l’homme

Christ Jésus. Autrement dit, pour me servir du langage du jour, tant qu’Il est

simplement Celui qui est absolu, je ne puis Le connaître. Il faut qu’Il daigne devenir

relatif quant à moi, qu’Il accepte de descendre dans la condition dans laquelle je me

trouve.

Il semble que c’est précisément là le besoin que notre Seigneur a ici en vue. Il

affirme de la manière la plus forte Sa divine prérogative : « Nous disons ce que nous

connaissons, et nous rendons témoignage de ce que nous avons vu ». Descendu ici-

bas pour parler à l’homme, il s’agissait pour Lui d’un témoignage à rendre. Il rendait

témoignage à la vérité qu’il n’y a pas d’autre moyen par lequel l’homme puisse être

introduit dans la félicité dont nous jouissons maintenant ; il faut que l’homme soit né

d’eau et de l’Esprit. Mais comment fut reçu ce témoignage ? L’homme voyait les

choses qui lui étaient propres, autour de lui, là où il était né et avait été élevé. Il ne

se souciait pas des choses divines ; bien plus, il était ennemi de Dieu. Éloigné de

Dieu, il n’aimait pas entendre parler des choses de Dieu, ni de la sphère dans

laquelle ces choses-là, et celles-là seules, apparaîtraient, c’est-à-dire le royaume.



Telle est la tendance de l’homme naturel  : « Vous ne recevez pas notre

témoignage ». Or il est remarquable que cette constatation suive immédiatement ce

que nous lisons dans le chapitre précédent (v. 23-25), et qui semble une bien

prompte réception des choses concernant le Seigneur. Il est question de ceux qui

crurent, contemplant les miracles que Jésus faisait. En fait il n’y avait de leur part

aucune réception de Son témoignage. Ils acceptaient des faits, autrement dit ils

recevaient ce qu’ils pouvaient voir, et ce dont ils pouvaient juger. Une telle attitude a

pour effet de renforcer la bonne opinion que l’homme a de lui-même, parce que le

fait de recevoir les choses d’après des preuves le place dans la position de juge : il

conçoit, déduit, conclut, et ne fait ainsi que s’enfler de sa propre importance. Cela

s’accorde avec l’orgueil de l’homme, qui s’érige en juge, même pour apprécier un

miracle opéré par la puissance de Dieu ; tandis qu’il s’agit ici du témoignage de Dieu.

N’est-ce pas là ce que nous constatons tous les jours ? Tant que les âmes

demeurent sans être exercées, elles ne s’inquiètent pas de ce qu’elles entendent.

Quand les hommes sont sérieux, ils doutent, ou tout au moins ils examinent et ils

pèsent. Tout autant qu’une résistance opiniâtre, la réception indifférente d’un

témoignage, prouve qu’aucune œuvre réelle n’est opérée dans la conscience. La

raison en est simple. Si la Parole pénétrait le cœur, celui-ci prenant en elle un

profond intérêt, il s’y trouverait aussitôt de l’activité. L’anxiété elle-même conduirait

une personne à un plus ample examen. En même temps il y aurait le désir que cette

Parole soit vraie. Par contre, quand une personne est entièrement morte dans ses

fautes et dans ses péchés, le témoignage de Dieu ne produit aucun effet. Il est tout

aussi facile de mépriser ce témoignage que d’en faire profession. L’effet de

l’indifférence, c’est tantôt la profession facile, tantôt l’opposition ouverte à la vérité.

En apparence totalement différentes, ces dispositions de l’esprit humain sont au

fond deux manifestations de la même incrédulité. Tandis que, toutes les fois qu’une

âme réalise l’importance de la vérité, celle-ci, lorsqu’elle a été crue, touche

nécessairement le cœur. Si je sens ma culpabilité et combien j’ai mérité l’éternelle

condamnation et si je crois que la grâce de Dieu en Christ m’en a délivré pour me

donner une part au ciel avec Jésus, il m’est impossible, croyant tout cela,

d’envisager froidement une vérité qui me concerne de si près. C’est pourquoi,

lorsque vous rencontrez cette espèce de foi traditionnelle, inerte et sans portée, qui

reçoit les choses avec une extrême rapidité et sans que se produise aucune action

réelle sur la conscience et sur le cœur, il est tout à fait évident qu’elle ne correspond

à aucune œuvre vitale de Dieu : c’est tout simplement une conviction humaine, une

affaire de sentiments, et par conséquent une chose sans valeur. Notre Seigneur, qui

connaît ce qui est dans l’homme (chap. 2, 25), ne cache pas la résistance ou

l’indifférence qu’Il rencontre de sa part. Mais en même temps Il fait entrevoir des

choses plus élevées  : « Si je vous ai parlé des choses terrestres, et que vous ne

croyiez pas, comment croirez-vous, si je vous parle des choses célestes ? » . Et

si ces « choses célestes » conduisent plusieurs d’entre nous en dehors de leurs

 [v. 12]



pensées ordinaires, qu’ils veuillent bien peser les paroles du Seigneur ; car c’est sur

celles-ci que je désire insister, et non sur des spéculations humaines.

Le Seigneur Jésus avait affirmé, de la manière la plus forte possible, la nécessité

absolue et générale de la nouvelle naissance pour entrer dans le royaume de Dieu.

Tous ceux qui doivent se trouver dans les différentes sphères de ce royaume, soit

ici-bas, soit en haut, quand il sera établi et manifesté dans ses deux parties, doivent

être nés de nouveau. Une âme qui reçoit l’évangile maintenant est donc née de

Dieu. Mais dans Sa réponse à Nicodème, le Seigneur va bien au-delà de cette vérité.

« Personne n’est monté au ciel, dit-Il, sinon celui qui est descendu du ciel, le Fils de

l’homme qui est dans le ciel » . Il confirme ainsi qu’Il est bien véritablement

homme, le Christ rejeté, le Fils de l’homme, mais aussi certainement Dieu. Le ciel

était le lieu auquel Il appartenait, ou plutôt qui Lui appartenait. Comme né de

femme, né sous la loi , Il fut Lui-même vu et connu sur la terre et dans les

limites du temps. Et malgré toute Sa grâce, toute Sa puissance et toute Sa gloire,

l’homme ne voulut point de Lui. Mais Celui qui était maintenant manifesté en chair

ici-bas était réellement « le Fils unique, qui est dans le sein du Père » , et

revendiquait, même étant rejeté, le titre de « Fils de l’homme qui est dans le ciel ».

Ce n’est pas seulement, remarquons-le bien, qu’Il avait été dans le ciel ; Il est là ;

peu importe quand ou comment — Il est toujours le Fils de l’homme qui est dans le

ciel. Son humiliation ne faisait que fournir l’occasion d’une nouvelle gloire pour Dieu

et pour l’homme, en même temps qu’elle constituait le point de départ d’une

nouvelle et plus pleine connaissance de Dieu de la part de l’homme. Il y avait là

Celui qui, étant Lui-même l’infini, entra dans ce qui était limité, afin que les hommes

comme tels puissent eux-mêmes entrer dans la connaissance de Dieu et voir le Père

en Lui. Il faut qu’ils aient affaire à la Parole ; qu’ils écoutent celui qui est à la fois

Dieu et homme. C’était la grâce, mais c’était en même temps la vérité  : la seule

manière dont celle-ci pouvait être révélée. La vérité n’avait eu jusque-là qu’une

manifestation partielle ; mais, chose merveilleuse, sa pleine manifestation se trouve

maintenant dans l’homme — dans Celui qui est Dieu, mais qui n’en est pas moins

homme. Cette venue en chair du Fils de Dieu apparaissant dans une sphère limitée

cacherait-elle la vérité ? Au contraire, celle-ci ne pouvait être pleinement révélée

qu’au moment où la Parole a été faite chair. C’est précisément dans la combinaison

d’éléments en apparence incompatibles, unis dans la personne de Jésus, que vous

trouvez la vérité. « Car la loi a été donnée par Moïse ; la grâce et la vérité vinrent

par Jésus Christ » . Cet homme béni, modèle de toute débonnaireté, efface

d’un seul mot toute la gloire de l’homme : « Personne », dit-Il, « n’est monté au ciel,

sinon celui qui est descendu du ciel ». Or ce n’était pas seulement qu’Il en fût

descendu. D’autres pouvaient y être ravis, comme nous le savons, par un acte de

puissance ; mais Lui pouvait y prendre Sa place comme la portion même qui Lui

était propre, et y entrer aussi simplement que possible quand l’heure serait venue.

Plus encore, comme nous l’avons vu, Il est dans le ciel, non seulement Celui qui

 [v. 13]

 [Gal. 4, 4]

 [Jean 1, 18]

 [Jean 1, 17]



peut monter au ciel, mais « le Fils de l’homme qui est dans le ciel ». Cette gloire Lui

appartient en tant que personne divine et n’appartient qu’à Lui.

Le Fils de Dieu s’étant ainsi présenté va montrer qu’une œuvre doit être

accomplie qui permette à Dieu de conférer à l’homme pécheur la bénédiction de Sa

propre nature. « Comme Moïse éleva le serpent dans le désert, ainsi il faut que le

Fils de l’homme soit élevé, afin que quiconque croit en lui, ne périsse point, mais »

— quoi ? qu’il naisse de nouveau ? Non — « qu’il ait la vie éternelle » . Il y a

évidemment ici une différence importante et significative. Le Seigneur a déjà

proclamé la nécessité pour tous d’être nés de nouveau. Mais lorsqu’Il en vient à

exprimer l’application au croyant de cette vérité fondée sur la rédemption, sur Sa

propre mort comme le Fils de l’homme élevé sur la croix, Il ne veut pas décrire la

chose simplement comme une nouvelle naissance, mais Il se sert d’une expression

différente. Sans doute est-Il, Lui, le Fils, Celui qui vivifie tous les saints, et par

conséquent pour ma part je ne mets nullement en doute que les saints de l’Ancien

Testament n’aient été aussi réellement vivifiés que nous-mêmes. Il n’y eut jamais

qu’un seul Sauveur, et par conséquent, la nouvelle naissance, dont tous ont besoin

pour le royaume de Dieu, ne peut être autre chose que la communication, par

l’Esprit, de la vie qui est dans le Fils de Dieu.

Ce n’est pas sans raison cependant que le Sauveur refuse, quand il lui plaît de

décrire notre place, de la confondre simplement avec ce qui appartenait aux saints

de tous les temps. Pour parler de cette vérité universelle et commune, dans son

application aux croyants du Nouveau Testament, Il emploie une expression

particulière. L’Esprit de Dieu souligne ainsi l’honneur qu’Il attribue à Christ et à la

rédemption, lorsqu’Il présente ce fait glorieux, cette œuvre digne de Dieu, la plus

grande en laquelle Dieu se soit jamais montré. Bien qu’elle concerne tous Ses

rachetés à travers tous les âges et toutes les économies, le Sauveur en présente

maintenant les effets sous un jour et à un titre nouveaux et beaucoup plus élevés.

Si nous sondons l’Ancien Testament, nous y trouvons la mention de la vie éternelle,

ou de ce qui lui est équivalent ; car nous ne tenons pas à des termes techniques,

mais nous considérons ces vérités sous un point de vue pratique. En les exprimant

ici, le Seigneur change certains termes de Ses phrases et ce n’est pas fortuitement

qu’Il emploie une autre tournure. Ne pas tenir compte de ces différences serait de

notre part indifférence et manque de sagesse.

Il est par exemple question dans Daniel 12 de la vie éternelle, et nous trouvons

« la vie pour l’éternité » à la fin du psaume 133. Mais nous pouvons remarquer que

ces deux expressions sont liées avec l’espérance de la présence et du règne du

Messie quand Il introduira le royaume de Dieu d’une manière visible. Tandis que la

merveilleuse vérité qui apparaît dans Jean, c’est que la gloire de la personne du Fils,

maintenant manifestée, nous introduit dans la bénédiction indépendamment de

toute cette manifestation future. Nous n’attendons rien de plus ; et pour quelle

raison ? Parce que nous le possédons Lui. En conséquence, quoique le royaume

 [v. 14-15]



terrestre n’ait pas encore paru avec la bénédiction publique correspondante, quoique

les Juifs, au lieu d’être bénis, soient encore soumis à la malédiction sous laquelle ils

se sont eux-mêmes placés (Matt. 27, 25), et que la colère soit venue sur eux au

dernier terme  (c’est-à-dire, pour le moment, la suspension complète

des promesses à leur égard), malgré tout cela, nous sommes introduits dès

maintenant dans une scène illimitée de bénédictions riches et divines réunies dans

Sa personne.

Ce qui rend cette vérité aussi touchante qu’instructive, c’est qu’elle nous assure

maintenant la consolation et la joie d’une association personnelle avec Lui-même.

Être « né de nouveau », est assurément une grande miséricorde mais ne confère rien

de semblable. Sans doute, ce titre est-il indispensable pour avoir part au royaume

de Dieu, privilège dont Christ est à la fois la source et le dispensateur. Mais il ne

m’associe pas à proprement parler avec Christ. Dire de Christ qu’Il est né de

nouveau serait un blasphème, la négation même de Sa personne. Ainsi donc, s’il

n’était question pour nous que d’être « nés de nouveau », cela nous empêcherait

plutôt de réaliser que nous sommes identifiés avec Christ, car cela nous rappellerait

la différence essentielle qui subsiste entre ce que l’homme acquiert par grâce, et ce

qui était en Christ. Mais du moment qu’Il parle de la vie éternelle, j’ai part

directement à cette bénédiction. Ma portion en Lui c’est la vie éternelle ; car Il est

Lui-même cette vie éternelle qui était auprès du Père (1 Jean 5, 20 fin). De sorte

qu’au lieu de souligner une différence avec Lui, comme l’implique le don qui m’est

fait d’une nouvelle nature, cet état béni est maintenant présenté d’une manière qui

est vraie de Christ Lui-même. Il n’est pas seulement question d’être introduit dans la

position du corps en relation avec la Tête ; tel n’est pas le sujet ici, ni d’une manière

générale dans les écrits de Jean, dont l’objet, plutôt que l’union du corps avec la

Tête, est la communauté de vie et de nature. Nous voyons ainsi que la plénitude de

la bénédiction est devenue nôtre. Le Seigneur ne se contente pas de dire : « Il vous

faut être nés de nouveau ». Cela fut toujours vrai, et il ne peut en être autrement ;

mais maintenant, bien qu’il s’agisse en substance de la même bénédiction, le

caractère dont Jésus la revêt, et sous lequel Il la présente à mon âme, me donne

cette pleine assurance : J’ai reçu par grâce ce qu’Il a et ce qu’Il est. Lui, le Fils, est

la vie éternelle aussi bien que le Dieu véritable. Mais à quoi servait-il, pour ce qui

nous concernait, que Dieu fût ainsi manifesté en Christ ici-bas ? Il demeurait seul ; et

l’homme de son côté Lui restait étranger, mort aussi bien que plongé dans

d’impénétrables ténèbres. Or Lui, le Sauveur, est mort et ressuscité ; et je le reçois,

sachant que « celui qui a le Fils a la vie » , et que cette vie est la vie

éternelle.

Mais si j’envisageais simplement la croix du Seigneur Jésus Christ comme la base

nécessaire de la justice divine, en même temps qu’elle était aussi la plus riche

manifestation de miséricorde envers moi, pécheur coupable et ruiné, cela ne suffirait

jamais en soi pour établir mon âme en parfaite paix devant Dieu. Encore moins cela

me donnerait-il de Lui une connaissance adéquate. C’est pourquoi une autre

 [1 Thess. 2, 16]

 [1 Jean 5, 12]



expression est introduite conduisant au même résultat que dans les versets 14, 15,

mais en réalité découlant d’une source plus élevée encore. « Car Dieu — dit le Fils —

a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui,

ne périsse pas, mais qu’il ait la vie éternelle » . Il n’y avait pas eu auparavant,

dans ce discours, un mot au sujet de l’amour de Dieu pas plus qu’au sujet du

monde ; c’était purement l’intervention, et l’intervention nécessaire, du Fils de

l’homme. Tout comme il faut qu’un homme soit né de nouveau pour entrer dans le

royaume, ainsi il faut que le Fils de l’homme soit élevé sur la croix. Telle est la

double condition d’une œuvre efficace en justice pour le pécheur.

Mais une simple nécessité ne pouvait satisfaire l’amour de Dieu. Et s’il n’y avait

pas davantage qu’un : « il faut », cet amour resterait bien imparfaitement connu. Eh

bien, mon privilège est d’entrer dans Ses propres sentiments, d’apprécier le

témoignage de Sa propre grâce en Christ ! Est-ce une faveur extorquée à Dieu ?

Certes non ! N’aime-t-il point ? N’est-il pas amour ? Écoutons plutôt ce que Jésus

nous dit, Lui qui savait ce que nul autre ne pouvait savoir ou déclarer ! Oui ; Lui, le

Fils, connaissait Dieu parfaitement et voulait Le faire connaître tel qu’Il est, nous

faire pénétrer dans Ses sentiments mêmes au sujet du monde. C’est pourquoi cette

révélation bénie de la grâce et de la vérité de Dieu, manifestées dans Son œuvre

comme aussi dans Sa personne même, est par Lui couronnée d’une déclaration

vraiment divine : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que

quiconque croit en lui, ne périsse pas, mais qu’il ait la vie éternelle ». Quelle

bénédiction, mes frères, d’avoir cette vie éternelle, et de savoir que nous la

possédons ; de l’avoir, non seulement comme des dépouilles péniblement conquises

dans la rédemption, mais aussi comme le fruit gratuit, complet et pour ainsi dire

spontané de Son amour, manifesté en Celui qui était Lui-même l’objet le plus intime

de l’amour du Père ! Ainsi, envers les plus indignes, Dieu veut se révéler dans le don

le plus précieux qu’Il pouvait faire, non seulement parce que je ne pouvais, moi,

être béni d’une autre manière, mais parce qu’Il voulait, Lui, selon Son propre cœur,

me bénir pleinement. Il m’a donné en Son Fils cette vie dont il n’est jamais parlé

comme étant en aucun autre, une vie dont je considère en Lui la perfection. Et parce

que je la possède en Lui, je suis capable de communion avec Lui-même ici-bas.

Assurément c’est une grande bénédiction que de connaître l’œuvre qui répond à

nos péchés et à notre misère. Mais c’en est une incomparablement plus grande que

d’avoir part aux délices que Dieu Lui-même pouvait trouver et trouva en effet en

Jésus, Le contemplant lorsqu’Il marchait en toute dépendance et obéissance, dans la

lumière et dans l’amour. Et cette perfection était d’autant plus merveilleuse qu’elle

brillait dans un homme sur la terre. Eh bien, cette vie en nous partage Ses propres

pensées et Ses propres sentiments, entre dans toutes Ses joies, prend part à toute

Sa douleur, celle avec laquelle Il contemple l’homme rebelle, un monde ruiné, et

maintenant, hélas ! nous devons ajouter, une chrétienté coupable. En Lui « était la

vie » . Quel privilège pour nous d’avoir en Lui cette vie, une vie déjà mise à

l’épreuve au milieu et en dépit de tous, s’élevant à la plénitude de Dieu et pourtant

 [v. 16]

 [Jean 1, 4]



exercée dans toutes les circonstances que peut rencontrer le cœur de l’homme ! Et

c’est à cela que nous participons, mes frères, en possédant la vie éternelle en Christ

selon la grâce de notre Dieu ; car ce que nous vivons maintenant dans la chair, nous

le vivons dans la foi au Fils de Dieu , fondée sur la rédemption qu’Il a Lui-

même accomplie en amour.

Que le Seigneur veuille bénir Sa propre Parole, donnant à nos âmes de retenir

fermement toutes les vérités que nous connaissons, mais d’apprendre aussi que

Dieu est toujours actif dans Son amour. Son désir est de nous donner une plus

grande liberté et une plus grande plénitude par un sentiment croissant de notre

association avec Christ ! Si nous avons déjà fait quelques progrès réels, cela n’a pu

être que dans cette direction et le secret n’en est pas ailleurs. Telles sont nos plus

précieuses bénédictions ; et l’éternité tout entière le confirmera. Puissions-nous, en

attendant, « être fortifiés en puissance par son Esprit quant à l’homme intérieur » de

sorte que le Christ habite par la foi dans nos cœurs, afin que nous soyons capables

de comprendre la gloire qui est devant nous et de connaître son amour, lequel

surpasse toute connaissance, de manière à en être remplis jusqu’à toute la

plénitude de Dieu  !

Méditation 2 — Une source d’eau (Jean 4)

Le chapitre précédent nous a présenté le sujet de la nouvelle naissance, œuvre

du Saint Esprit dans l’homme. Celle-ci n’est pas, comme prétendent certains, un

changement de la nature humaine, mais la communication de celle de Dieu (quoique

dans l’homme), une naissance d’eau et de l’Esprit, sans laquelle personne ne peut

voir le royaume de Dieu ni y entrer. Il faut pour le royaume de Dieu une nature qui

soit de Dieu. Seule une nature divine est capable de connaître Dieu et de jouir de

Lui ; et nulle bénédiction extérieure accordée à l’homme, nulle œuvre accomplie en

sa faveur, si précieuse qu’elle soit, ne suffisent à le rendre propre pour la présence

de Dieu. Elles peuvent justifier Dieu à l’égard du péché et même Le glorifier

infiniment, comme cela a été réellement le cas dans l’œuvre de notre Seigneur et

Sauveur Jésus Christ. Mais j’ose affirmer que rien de simplement extérieur à

l’homme ne saurait mettre celui-ci, qui est pécheur, en état soit de connaître Dieu

maintenant, soit d’en jouir plus tard. Or cette même grâce de Dieu, qui donne Christ

pour l’accomplissement de l’œuvre de la rédemption, révèle Christ par le Saint Esprit

au moyen de la Parole ; et par là, l’âme est née d’eau et de l’Esprit. Plus que cela :

depuis la rédemption, l’homme a droit de connaître la vie divine dans sa forme

pleinement révélée, dans son expression la plus élevée, celle qui appartient au Fils

de Dieu Lui-même. Il n’est pas seulement converti ou né de nouveau, mais il a la vie

éternelle. Je ne veux pas nier le moins du monde qu’être né de nouveau c’est en

réalité posséder la vie éternelle : je ne fais qu’expliquer, dans le sens qu’à mon avis

nous devons lui donner, le langage du Seigneur. Au lieu de s’en tenir à l’expression

la plus générale, ou à l’affirmation de l’absolue et universelle nécessité d’une

 [Gal. 2, 20]

 [Éph. 3, 16-19]



nouvelle naissance, Il daigne nous présenter la bénédiction acquise à la croix, sous

ce caractère qui Lui convient à Lui-même. Car Lui est la vie éternelle qui était

auprès du Père et qui nous a été manifestée . Ainsi la grâce a opéré d’une

manière digne du Fils de Dieu.

Mais nous arrivons maintenant à une autre partie de notre sujet. Il ne s’agit pas

simplement des besoins de l’homme, ni de la nécessité d’une nature qu’il n’a pas, et

qui vient de Dieu seul. En envoyant Son Fils bien-aimé dans un monde tel que celui-

ci, Dieu ne se limite pas à faire ce qui est indispensable pour nous permettre de

nous tenir dans Sa présence. Il agit comme Dieu. Il ne communique pas seulement

la nature elle-même, mais aussi une puissance capable d’opérer en elle. Il donne ce

qui constitue l’énergie et la source de joie propres à la nature divine. En un mot, ce

n’est pas seulement de la vie éternelle qu’Il fait don, toute précieuse qu’elle est,

mais Il donne le Saint Esprit.

Ici les circonstances étaient, comme toujours, appropriées à ce que Dieu voulait

révéler. Dans le chapitre précédent, l’homme était appelé d’une manière

particulièrement pressante, en dépit des difficultés qui pouvaient lui sembler

grandes. Mais à présent un pas de plus a été fait dans le sentier de grâce du Fils de

Dieu : Il est virtuellement rejeté. Le temps n’est plus où beaucoup croyaient en Lui à

cause des miracles qu’Il faisait . À présent la jalousie des pharisiens est

excitée, et le Fils de Dieu quitte avec douleur cette Judée qu’Il avait visitée en grâce

de la part de Dieu. Son amour ne pouvait que ressentir douloureusement ce rejet

qui n’était pas simplement le sien. En méprisant les grâces dont il était l’objet, le

peuple rejetait Dieu Lui-même. Mais ce rejet conduit Jésus à une manifestation de

grâce comme on n’en avait jamais entendu parler en Judée. Une femme de la

Samarie, apparemment peu faite pour la compagnie du Messie, une pauvre femme

de la ville de Sichar, dégradée même au jugement de l’homme, Le rencontre tout

seul au puits de Jacob où Il s’était assis, fatigué de Son voyage. Et Jésus s’ouvre

bientôt un chemin vers son cœur.

Jésus demande un peu d’eau à boire. Il s’approche de cette femme, non pas

comme le Messie, bien qu’Il le soit, mais comme le Fils de Dieu qui n’avait pas

besoin de gloire, mais qui avait besoin de montrer de la grâce. Car Dieu était ému

de compassion envers Sa créature perdue, et un seul pouvait s’occuper d’elle dans

cet état, c’était Lui-même. Aussi, mû par Son propre amour, Il s’arrête et adresse

une demande à la femme. Que ne ferait-Il pas pour atteindre son cœur ? La femme

est toute surprise ; car les Juifs n’ont pas de relations avec les Samaritains. Pour

elle, Il n’est qu’« un Juif », et elle-même seulement « une femme de la Samarie ».

Quelle erreur à l’égard de l’un et de l’autre ! Mais Jésus lui dit : « Si tu connaissais le

don de Dieu, et qui est celui qui te dit : Donne-moi à boire, tu lui eusses demandé,

et il t’eût donné de l’eau vive ». Elle ne le connaissait pas. On pouvait à peine dire

qu’elle connaissait la loi de Dieu, quoiqu’elle en parlât ; mais pour ce qui est du don

de Dieu — qui avait jamais entendu parler d’une telle chose ? Qui, même en Israël,

 [1 Jean 1, 2]

 [2, 23]



ce peuple si favorisé, s’était jamais arrêté à cette vérité que Dieu donne ? Le

système religieux auquel cette femme était attachée lui fournissait de Dieu une

conception toute différente. La religion de l’homme Le considère comme un être qui

reçoit. Cette femme sans doute n’était qu’une pécheresse perdue, mais, même dans

une pareille condition on peut avoir l’orgueil religieux et partager la jalousie de ceux

qui s’estimaient supérieurs. Pour cette femme, mais aussi pour ceux qui auraient dû

avoir une connaissance bien plus grande, Dieu est toujours un être qui exige, et non

pas quelqu’un qui donne comme Dieu seul peut donner. L’esprit de l’homme ne

s’élève jamais au-dessus de cette notion de Dieu. Il peut constater les effets de la

sagesse et de la puissance divines. Mais Dieu Lui-même demeure inconnu, car Il ne

peut être connu qu’en Christ, c’est-à-dire en Son Fils. Ceci, la femme ne l’avait pas

appris encore. Elle ne se doutait pas le moins du monde qui pouvait être Celui qui lui

avait dit  : Donne-moi à boire. Sinon elle aurait eu distinctement et glorieusement

devant son âme Dieu comme donateur.

Mais la grâce était loin de ses pensées. Elle ne voyait qu’un Juif qui lui demandait

à boire. Elle ne connaissait pas la dignité de Celui qui était maintenant sur la terre

un homme parmi les hommes. Elle ne savait pas qu’Il était le Fils unique ; elle

ignorait la gloire de Celui qui ne prouva jamais mieux cette gloire que lorsqu’Il

s’abaissa pour le salut des pécheurs. Car qu’y a-t-il de plus profond de la part de

Dieu, ou du Fils de Dieu, que cette expression de grâce, cet abaissement en amour

— non pas en condescendance, mais en réelle bonté ? La condescendance n’est

qu’une sorte de patronage, une attitude purement humaine et mondaine. Il ne

pouvait y avoir aucun sentiment semblable en Celui qui est la vraie, la seule

manifestation de l’amour divin, d’un amour qui n’avait pas de motif en dehors de lui-

même. Et Celui qui était amour dans Sa propre nature était maintenant sur la terre

pour le manifester. Qu’y avait-il dans une aussi pauvre créature de propre à attirer

l’intérêt ? Rien, mais cette misère complète met en pleine évidence un Dieu qui

donne et le Fils qui s’humilie. Quand bien même Il formule une demande ici, c’est

afin de pouvoir donner. Cette demande d’un peu d’eau n’est pour Lui que l’occasion

de donner l’eau vive dont si quelqu’un en boit, il n’aura plus soif à jamais. Certes

c’était pour elle un son bien nouveau que cette expression « de l’eau vive ».

Être né de l’Esprit est tout autre chose que le don de l’Esprit ou de l’eau vive,

dont le Seigneur parle à la femme de Sichar (Jean 4). Ces deux pensées n’ont

aucune connexion entre elles, bien que, naturellement, l’une soit tout aussi vraie

que l’autre. La première de ces choses avait toujours été. L’Esprit de Dieu n’avait

cessé de travailler dans les âmes depuis que le péché était entré dans le monde.

Mais Il ne fut jamais donné jusqu’à ce que le Fils de Dieu fût manifesté, jusqu’à ce

que Dieu Lui-même eût pris la position de donateur, et que le Fils eût pris celle

d’humiliation en amour pour les pécheurs. Voyez quelle place Celui-ci prend en

demandant à la plus nécessiteuse des âmes de Lui donner à boire, éveillant sa

confiance par Sa grâce parfaite. C’est là la grande vérité qui rayonne de toutes parts

dans cet évangile. Et vous le remarquerez, Christ est le donateur. Il ne s’agit pas de



Lui-même, non plus que de la vie éternelle simplement ; nous avons déjà trouvé

pleinement ce sujet, et l’Écriture ne se répète pas. Quoique toutes les parties de la

vérité de Dieu soit très certainement en parfaite harmonie, toutefois nous sommes

ici sur un nouveau terrain, en présence d’une tout autre nature, de besoins plus

profonds donnant lieu à une plus profonde manifestation de la grâce. Ce n’est pas

un docteur d’élite comme Nicodème qui est devant nous, mais une misérable

femme, repoussée de tous, indigne aux yeux du monde. Tel est l’être à qui les

profondeurs de la grâce dans le Fils de Dieu commencent d’être révélées. Certes

cette femme prouve de la manière la plus évidente qu’elle n’est pas préparée à

recevoir le don inestimable. Et nous n’avons pas lieu de nous en étonner. Le chapitre

3 d’ailleurs n’est pas davantage à la gloire du savant Nicodème que le chapitre 4

n’honore la femme ignorante de la Samarie. La vérité sur laquelle le Seigneur insiste

dans la première de ces deux scènes était capitale pour l’homme et le docteur

d’Israël aurait dû la connaître. Jusqu’à quel point la saisit-il alors ? C’est ce que nous

ne saurions dire. Dans le second récit, le don de l’eau vive était une vérité dans

laquelle, avant ce moment-là, personne ne pouvait entrer. Loin d’être une nécessité

générale dont on fût tenu d’avoir connaissance, comment aurait-on pu la concevoir ?

Quand avait-il jamais été donné une révélation de Dieu et de Sa grâce telle que celle

que Jésus présente à cette femme ? Où y avait-il jamais eu un pareil déploiement de

la grâce divine : Dieu donnant de la sorte, le Fils s’abaissant ainsi en amour jusqu’à

une créature dépourvue de toute justice, et le Saint Esprit devenant une source vive

de rafraîchissement pour le cœur ? La femme cependant se rejette sur ce qui est la

ressource constante de la nature dans ce monde, c’est-à-dire la tradition : « le puits

de notre père Jacob ». C’était un effort pour échapper à ce qui était trop vaste, trop

profond, trop divin pour qu’elle y entre. Jésus avait quitté le lieu où Son peuple

habitait à l’ombre d’ordonnances divinement imposées. Des desseins d’un ordre plus

élevé étaient en voie de s’accomplir. Notre évangile ne Le présente pas comme venu

pour accomplir les destinées du pays de la promesse ; car, après tout, qu’est-ce que

la promesse ? C’est la grâce mesurée. Et Jésus était venu dans une grâce sans

mesure car tout était perdu. Mais plutôt que de l’admettre, l’homme se trouve

toujours un objet servant de paravent pour son âme. Même cette pauvre femme de

la Samarie se retranche derrière cet abri pour son orgueil : « le puits de notre père

Jacob ». Le patriarche en avait bu, ses enfants et son bétail : Es-tu donc plus grand

que lui ? demande la femme. Oh ! la flétrissante incrédulité du cœur, si prompte à

obscurcir la riche grâce de Dieu. Toutefois la réponse du Seigneur est pleine de

patience : « Quiconque boit de cette eau-ci » — quoique puits de Jacob — « aura de

nouveau soif ; mais celui qui boira de l’eau que je lui donnerai, moi, n’aura plus soif

à jamais ». Plus que cela : « L’eau que je lui donnerai sera en lui une fontaine d’eau

jaillissant en vie éternelle ».

Cela suppose que la vie éternelle est communiquée, mais suppose en même

temps, une source divine de joie que la vie éternelle en elle-même n’est pas, ni ne

saurait jamais être. Au contraire on détruirait toute la vérité de cette nouvelle et



divine nature si on maintenait que la vie elle-même est une source. Telle n’est pas la

nature de la vie ; elle est essentiellement dépendante ; mais ici je trouve une source,

une source continuelle de secours. Autrement dit, il ne s’agit pas simplement d’une

nouvelle créature qui, par le fait même qu’elle est une créature nouvelle, s’appuie

sur Celui dont elle tire la vie et dont elle dépend ; mais ce que nous trouvons ici c’est

une source vivante de joie. La figure même du puits l’illustre parfaitement et n’est-

elle pas encore dépassée par cette expression  : « l’eau vive » ? N’y voyons pas en

effet quelque condition absolument indispensable pour être en relation avec Dieu.

Hélas ! quel eût été dans ce cas le sort de ceux qui avaient vécu avant sa

révélation ? Non, il s’agit d’un privilège nouveau, d’une plénitude de joie qui, dans

les voies et les conseils de Dieu, ne trouvait son temps et son application propres

qu’à la venue du Fils. Dieu se devait de signaler dignement la venue de Son Fils, Sa

propre manifestation en grâce dans la présence de Son Fils ici-bas, aussi bien que

l’accomplissement de l’œuvre infinie de la rédemption. Non que cette œuvre soit

mentionnée ici ; mais elle est cependant impliquée dans l’humiliation du Fils. Il était

impossible, répétons-le, que Dieu ne signalât pas par quelque nouvelle bénédiction,

quelque nouvelle source de joie pour le croyant, la révélation et l’accomplissement

du plus grand des desseins de Sa pensée et de Son cœur. Pour peu qu’on Le

connaisse, on confessera qu’il ne pouvait en être autrement. L’homme s’efforcera de

rabaisser les magnifiques scènes des voies de Dieu, et de contester les éclatants

témoignages de Sa bonté et de Sa sagesse dans ce monde, il mettra même en

cause la révélation de Dieu. En dépit de tous ces efforts, la Parole de Dieu demeure

et demeurera éternellement. Le dessein de Dieu est de faire tout concourir à la

gloire de Son Fils. Aussi, quand Celui-ci vient, Il donne à l’homme quelque chose de

plus qu’une nouvelle nature.

En grâce, Dieu avait toujours fait naître de nouveau les âmes séparées pour Son

nom, les rendant propres pour Sa présence ; et maintenant, outre la communication

de cette nouvelle nature et le fait que Dieu regardait d’avance à l’œuvre magistrale

qui Le justifierait dans le pardon des péchés, la nouvelle naissance pour le croyant

est manifestée dans sa véritable nature et sa pleine valeur, comme la vie éternelle

dans le Fils. Mais nous avons vu qu’il y a davantage encore. Une puissance divine

est donnée à celui qui reçoit la vie éternelle, une fontaine d’eau jaillit en lui, en vie

éternelle. Ce n’est pas seulement le fait, mais la puissance de la vie éternelle qui est

conférée et cela non pas tant dans une nature communiquée, que dans un flux

intarissable se rattachant à la source. J’admets qu’il n’est point question encore ici

de la personnalité du Saint Esprit. Cette vérité se trouve plus loin, et elle nous sera

présentée à sa place dans une autre occasion. C’est au moment où le saint Fils de

Dieu s’en ira que cette question sera pleinement présentée. Alors une autre

personne viendra et prendra la place de Christ. Ainsi tout le sujet est présenté

admirablement et dans l’ordre. Ici ce que nous avons c’est la puissance, plutôt

qu’une personne ; mais une puissance intérieure pour celui qui a la vie éternelle, afin



que son âme puisse sentir la pleine joie de la grâce. C’est ce dont parle le Seigneur

quand Il dit : « Celui qui boira de l’eau que je lui donnerai, moi… ».

Maintenant considérons un moment l’état de l’homme depuis la chute, et en

contraste avec ce que Dieu est. Voyons-Le se révéler dans et par le Fils à une

pauvre créature déchue. Quel fut le changement qui survint lors de la chute de

l’homme ? Quand Adam fut créé, éprouva-t-il quelque soif dans le sens spirituel de

ce mot ? Absolument aucune ! C’eût été dans la création un défaut que le Créateur

ne pouvait y attacher, puisque tout était très bon. Je ne pense pas que tel ait été le

cas même sous le rapport physique ; mais je suis sûr que, dans le sens dans lequel

parlait notre Seigneur, Adam n’éprouvait pas le besoin d’une nourriture qu’il ne

possédait pas. Il était incapable de la soif spirituelle, parce qu’elle suppose que le

cœur n’est pas satisfait, qu’il n’y a rien autour de lui pour répondre à ses besoins,

qu’il éprouve un incessant désir de ce qu’il n’a pas trouvé ni ne peut trouver. Telle

n’était pas la condition d’Adam dans son état d’innocence. Sa satisfaction de

créature éclatait, sans aucun doute, non pas certainement en culte spirituel, mais au

moins en actions de grâces rendues à Dieu. Il jouissait de la bonté et de la sagesse

de Dieu dans les innombrables choses excellentes répandues autour de lui et placées

sous sa dépendance. Il pèche, tombe, et, en même temps que la connaissance du

bien et du mal qu’il vient d’acquérir, il voit naître en lui ce désir de ce qui ne pourra

jamais le satisfaire. Et telle est, depuis lors, la condition de tout être déchu. Sous sa

forme la meilleure, c’est l’espérance, car l’homme espère et ne peut qu’espérer. De

fréquents et amers désappointements à l’égard des choses de ce monde peuvent

accabler l’esprit ; toutefois, même quand il en est ainsi, chacun sait comment

l’espoir survit toujours, espérant contre toute espérance. Voilà ce qui a été acquis

avec la chute : cette soif de l’âme dont la meilleure forme est celle de l’espérance,

en tant qu’impulsion constante à l’activité. L’homme est devenu « comme Dieu »

. Et ainsi a germé en lui ce désir d’être quelqu’un, quelque chose, dans ce

monde ; en fait, de prendre virtuellement la place de Dieu Lui-même. Naturellement

cette audacieuse aspiration est tenue en échec par Dieu ; elle ne s’est d’ailleurs pas

encore pleinement manifestée ; mais elle existe dans chaque cœur et se donnera

certainement pleine et libre carrière lorsque Dieu retirera tous les obstacles et que

Satan mènera à bout tous ses desseins. En attendant ce temps qui approche

rapidement c’est précisément ce désir insatisfait qui, depuis le jour où le péché est

entré jusqu’à aujourd’hui, a poussé l’homme à sa fiévreuse activité dans un monde

perdu.

En contraste Jésus vient et donne, non seulement la vie éternelle, mais « l’eau

vive ». Et tout aussitôt il y a un objet parfait pour le cœur, ce qui n’avait jamais eu

lieu auparavant, avec une puissance nouvelle pour en jouir. Jadis, même ce qui

éveillait les affections du cœur prenait encore le caractère d’une espérance. La

confiance en Dieu et en Ses promesses existait. Mais désormais un changement

immense avait lieu. Christ était venu, Celui qu’on attendait était présent. Dieu Lui-

même était ici, dans la personne de cet homme assis fatigué près du puits de Sichar.

 [Gen.

3, 22]



Lui le plus humble des hommes, le plus effacé, montrait d’autant plus, du sein

même des profondeurs de Son abaissement, qu’Il était le vrai Dieu dans Son amour.

Car en Le donnant, Dieu ne voulait donner rien moins que Dieu. Non seulement Il

voulait communiquer Sa nature, mais Il voulait qu’il y eût dans l’homme une

capacité divine de jouir de cette nature, ainsi que des relations qui lui sont propres.

Merveilleuse et divine réponse à la chute et à ses conséquences ; réponse qui

n’est pas une simple accommodation à la ruine humaine, un stérile remède, une

vaine réparation, mais qui manifeste Dieu Lui-même en donnant toute leur riche et

vaste portée aux ressources qui sont en Lui. C’est la révélation de la grâce du Fils

dans la puissance du Saint Esprit. C’est le christianisme dans quelques-uns de ses

éléments les plus simples, les plus élevés, les plus essentiels. Une personne divine

est descendue ici-bas dans un amour parfait. Et Jésus est là, comme un Juif en

dehors du judaïsme, ayant devant Lui une femme samaritaine coupable, lui

adressant une demande, non pas pour Lui, mais pour elle, lui demandant la plus

petite chose qu’elle pût donner, en vue de fixer son attention. Mais c’est afin qu’Il

pût la bénir de Sa plus grande bénédiction à Lui, d’une bénédiction impérissable dès

à présent et pour toujours. Ce n’est pas seulement d’une nature nouvelle qu’il est

question, mais d’une puissance effective à la fois pour l’homme et dans l’homme,

communiquée de la part de Dieu, et en elle-même formellement divine. Et c’est là

précisément ce que nous possédons maintenant pour la joie de nos âmes. Il nous a

donné l’Esprit de Dieu ; Il a accompli Sa parole. Dieu a envoyé, comme il est dit,

l’Esprit de Son Fils dans nos cœurs, criant  : « Abba, Père ». « L’amour de Dieu est

versé dans nos cœurs par l’Esprit Saint qui nous a été donné » (Rom. 8, 15 ; 5, 5).

Nous n’avons pas simplement reçu la vie éternelle, mais outre et par-dessus le

don de cette vie, le Saint Esprit Lui-même nous est donné. Et, remarquez-le, c’est

alors que nous trouvons que le croyant « n’aura plus soif à jamais ». Cela n’est pas

dit de celui qui est simplement né de nouveau, ni même quand il est fait mention de

la vie éternelle seule. Et, de fait, ce n’était pas vrai lorsque les âmes étaient

seulement nées de nouveau et rien de plus, car jusqu’au temps où Dieu a donné en

Christ et par Christ le Saint Esprit de grâce, il y avait dans les âmes croyantes un

certain désir des choses du monde ; et Dieu Lui-même ne condamnait pas

absolument cela mais le permettait dans une certaine mesure — peut-être à cause

de la dureté de leur cœur. Un homme pouvait, pour ainsi dire, avoir ce monde-ci, et

avoir aussi le monde à venir, équivoque que bien des personnes tristement

aveuglées et ignorantes du vrai christianisme estiment être possible même

aujourd’hui. Les croyants d’alors n’étaient pas traités comme absolument morts à la

chair et au monde. Dans l’Ancien Testament nous ne rencontrons nulle part un pareil

langage même chez les saints de Dieu, pas plus chez les patriarches que parmi les

enfants d’Israël ; nous trouvons même tout l’opposé, en particulier dans la forme de

la condition juive : une espérance tout premièrement en quelqu’un qui devait venir,

mais pas de délivrance du monde en tant que système jugé. On y trouve des fruits

de la foi pleins d’intérêt pour nous, dans lesquels les saints s’élevaient par la grâce



de Dieu bien au-dessus de tout ce qui les entourait. Dieu nous donne ainsi de

précieuses instructions par le moyen d’Abel, d’Énoch, de Noé, d’Abraham, d’Isaac,

de Jacob, de Joseph, de Moïse, et de tous les autres. Mais, outre que l’objet de leur

espérance n’avait pas encore été révélé et que leur foi ne reposait pas sur l’œuvre

infinie de la rédemption puisque celle-ci n’était pas alors accomplie, on trouve chez

eux une certaine mesure d’attachement aux biens d’une terre qui n’était pas encore

entièrement jugée.

Maintenant, si Christ ne suffit pas à mon cœur, comment cela se fait-il ? Ce peut

être parce que le Saint Esprit ne remplit pas mon cœur jusqu’à le faire déborder de

la grâce de Jésus. Tout en étant divinement attiré à Christ, je ne me repose pas

réellement en Lui et suis encore occupé de moi-même. Je rampe dans la boue de

ma nature, au lieu d’être emporté par la puissance de l’Esprit avec ce Christ qui est

ma vie. C’est pourquoi Il ne me satisfait pas à Lui tout seul, et je soupire

ardemment après ce qui est sans valeur, mondain ou charnel. N’est-ce pas bien

triste que Dieu en Christ dans la plénitude de Sa grâce ne suffise pas au cœur ? La

possession et la connaissance d’un privilège accroissent la responsabilité. Mais la

première chose, c’est pour la foi d’y entrer et de le posséder. Dieu alors ne

permettra pas que nos cœurs en soient occupés simplement comme affaire de

témoignage ; Il veut que notre âme y prenne ses délices par la puissance qu’Il nous

a donnée. Toutefois ce que j’affirme maintenant, c’est que le christianisme est

parfaitement manifesté, et qu’il l’est selon la sagesse de Dieu. En premier lieu la

nature divine est révélée dans la personne qui en est la plénitude et la complète

expression. En second lieu la puissance pour en jouir est communiquée. Le cœur

trouve dans l’objet révélé ce qui seul peut le satisfaire : une personne divine, celle

du Fils de Dieu qui m’a aimé. Mais en même temps la puissance de l’espérance n’est

pas perdue. Car nous avons aussi une espérance — non pas à présent une simple et

lointaine espérance, comme c’était le cas jadis quand il n’existait rien d’autre. Mais

dans un monde tel que celui-ci, étant encore dans le corps, Dieu ne nous en laisse

pas manquer, sachant que nous avons besoin d’un pareil stimulant. La soif spirituelle

a cessé lorsque par l’Esprit nous jouissons de Christ, mais l’espérance subsiste, avec

cette différence que Celui qui en est l’objet est Celui-là même que je possède. Le

Christ après lequel je soupire est le Christ que j’ai actuellement, et je ne trouverai

pas en Lui quand je Le verrai la plus légère différence. Je connaîtrai mieux ce bien-

aimé Sauveur et Le louerai davantage, car je serai dans une condition où c’en sera

fini de mes infirmités, où mon corps lui-même sera incorruptible et glorieux, et où

ne se trouvera rien de nature à nuire, à détruire, ou à produire de l’obscurité. Je Le

trouverai, Lui, le même Christ qui m’aime aujourd’hui parfaitement. N’est-ce pas

précieux de savoir que cela est vrai maintenant pour nos âmes, que nous Le

possédons ici, aussi certainement que nous Le posséderons dans le ciel ? Ainsi tout

en ayant dans un sens le bénéfice de la recherche, celui d’avoir à espérer quelque

chose, dans un autre sens tout aussi vrai nos cœurs goûtent déjà un repos réel dans

la possession de leur objet. Nous n’avons pas perdu l’espérance comme énergie



d’activité, justement excitée et exercée dans un monde ruiné. En être privé serait

une perte pendant que nous sommes ici-bas. Mais il faut que l’espérance passe.

Dans le ciel, il n’est plus question, nous le savons, ni de foi, ni d’espérance, car elles

supposent toujours une condition imparfaite, déchue, pour ce qui concerne le milieu

dans lequel elles ont à s’exercer. Maintenant, avec l’espérance, nous possédons en

Christ révélé à notre foi l’objet parfait pour un cœur renouvelé. Et nous sommes

nous-mêmes bénis selon la perfection de l’œuvre qu’Il a accomplie de sorte que la

conscience aussi bien que les affections jouissent d’un repos parfait. Or comme en

même temps la vieille création est encore là, et nous dans le corps au milieu d’elle,

nous possédons dans l’espérance un précieux aiguillon pour nous exciter à l’activité

de l’amour. Tout cela, je le demande, n’est-il pas digne d’un Dieu tel que le nôtre ?

N’est-ce pas Son amour parfait agissant envers Ses enfants qu’Il a ainsi bénis avec

Christ, Son propre Fils, et en Lui ?

La preuve de l’amour divin a été donnée avant le réveil de la conscience et il est

précieux qu’il en soit ainsi. En effet je comprends que la conscience ne puisse

supporter d’être atteinte quand un témoignage d’amour n’a pas été préalablement

donné. Mais inversement ce témoignage d’amour serait par lui-même sans aucun

profit pour un pécheur. Il faut qu’il y ait réveil et mise en exercice de la conscience ;

et c’est ce que nous trouvons ici.

Mais le point sur lequel notre attention doit être maintenant attirée c’est le

rapport de cette précieuse puissance de l’Esprit, source divine de la joie dans l’âme,

avec le culte, au sujet duquel la femme, sachant peu quelle révélation elle allait

provoquer, adresse une question au Sauveur. Pourquoi la pose-t-elle ? Par simple

curiosité intellectuelle, peut-être même comme échappatoire pour une conscience

qui était touchée et ne se prosternait pas encore complètement devant Dieu. Mais

quel que puisse avoir été le motif de sa question, quelque mélangé que fût ce motif

(chose hélas ! que nous connaissons trop bien), cette femme nous fournit l’occasion

de recevoir de la bouche du Seigneur pour notre édification un précieux

enseignement sur une très importante portée du don de l’Esprit. Car nous ne

sommes pas seulement en possession de la vie éternelle et du Saint Esprit, mais

tout cela est en vue de fins excellentes selon Dieu. Et ce qui réclame ici notre

attention est nécessairement la fin la plus élevée — ce qui monte, non pas ce qui

descend. Nous avons notre place de culte, nous avons notre place de service ; et le

culte et le service sont précisément les deux directions dans lesquelles le Saint

Esprit conduit nos âmes, agissant en nous comme l’eau qui jaillit jusque dans la vie

éternelle. Le culte de Dieu Lui-même, de notre Père, est l’activité suprême. Il faut

qu’Il ait la première place. Sinon pourrait-il convenir à Dieu ? Mais nous sommes

encore dans un monde où des âmes périssent ; d’autres sont dans une extrême

nécessité réclamant notre service ! L’état actuel de la chrétienté est celui d’une

profonde pénurie. Et en conséquence le ministère de la grâce trouve ici-bas sa

pleine justification.



Ce qui se présente ici pour le croyant, c’est donc cette connexion de l’Esprit avec

le culte tel qu’il est expliqué par le Seigneur. « Nos pères, dit la femme, ont adoré

sur cette montagne-ci (car elle avait son opinion, et une opinion très décidée) et

vous, vous dites qu’à Jérusalem est le lieu où il faut adorer. Jésus lui dit : Femme,

crois-moi  : l’heure vient que vous n’adorerez le Père, ni sur cette montagne, ni à

Jérusalem ». Ainsi, devant la présence du Fils disparaissent non seulement les faux

systèmes mais même ce qui, comme révélation partielle, avait été sanctionné par

Dieu  : non seulement la montagne de Samarie, mais Jérusalem elle-même.

Comment Jérusalem pouvait-elle garder sa place en présence du Fils de Dieu rejeté ?

Elle était la ville du grand Roi ! Si le grand Roi y avait été reçu comme tel, Il aurait

occupé Son trône dans cette cité conformément aux termes de l’ancienne promesse.

Mais c’est là précisément ce qu’on Lui avait refusé, et maintenant le Roi, méprisé

par ceux qui passaient pour les meilleurs et les plus sages, avait tourné le dos à

cette ville rebelle. Fait qui ne sert qu’à souligner la plénitude de la grâce divine, et

atteste en outre qu’ici, comme toujours, la plénitude de la grâce est attachée à la

plénitude de la gloire. Un péché aussi flagrant touchait à la gloire et donnait

occasion à la grâce de Dieu de se manifester. Ne vous y trompez pas : il n’y a pas

d’indifférence en Dieu. Il s’oppose à tout péché commis contre Christ, en vertu de

l’amour même qu’Il porte à Son peuple coupable, aussi bien que du soin qu’Il porte

à l’honneur de Son Fils. Pareillement, même s’il ne s’agissait que de l’intérêt de

l’Église ici-bas, Il ne veut pas laisser passer la plus petite tache, la moindre souillure,

tolérer un affront fait à Christ. Outre cela, l’homme religieux avait éprouvé et

éprouverait de plus en plus l’entière incapacité des ordonnances pour satisfaire à ses

besoins ou à la gloire de Dieu.

Cette femme avait entendu parler des promesses concernant le Messie mais était

bien peu préparée à Le reconnaître en Celui qui parlait avec elle. Il n’était entouré

d’aucune pompe, et n’exerçait pas le jugement. En tant que Roi, Il eût pu

naturellement envoyer Ses armées et brûler Jérusalem, mais en tant que Fils, il Lui

suffisait de prononcer ces seules paroles : « l’heure vient, et elle est maintenant… ».

Celui qui avait tout créé par une parole effaçait de la terre par une parole, d’un mot,

la place de Jérusalem comme centre du culte divin. Je le répète, non seulement les

faux systèmes, mais même la révélation partielle touchant l’homme sur la terre,

reçoit sa sentence et disparaît, afin que le Fils demeure. « Vous adorez, vous ne

savez quoi — dit-il — nous nous savons ce que nous adorons ; car le salut vient des

Juifs ». Il y avait dans la Samarie présomption et ignorance ; et le Seigneur ne

dissimule pas non plus les avantages qu’Israël possédait en toute manière. Mais une

chose à remarquer, c’est que Jésus ne parle jamais ainsi sauf de dehors. Il défend

les Juifs quand Il se trouve au milieu de leurs rivaux, et qu’Il est Lui-même rejeté.

Quelle grâce ! Le Seigneur rejeté ne méconnaît pas ce qui avait été institué avec

gloire, lors même que cette institution d’Israël fût active contre Lui-même. Il ne

méprise pas la ligne de la promesse ; Il n’oublie pas le fait capital dont dépendait la

bénédiction de toute la terre : « Le salut vient des Juifs ». Mais Il ajoute : « L’heure



vient ». Il insiste même sur le fait qu’à ce moment-là, elle était pour ainsi dire

arrivée : « L’heure vient, et elle est maintenant, que les vrais adorateurs adoreront

le Père en Esprit et en vérité, car aussi le Père en cherche de tels qui l’adorent ». La

loi que Dieu donna était en harmonie avec la relation dans laquelle Son peuple était

avec Lui-même. Il s’agissait de Ses voies morales envers la chair dans des hommes

qui, comme peuple, ne possédaient rien d’autre. Mais c’est là précisément le

changement immense qui intervient maintenant que le Messie est venu et a été

rejeté. Le Père appelle et forme des fils par Celui qui est le Fils premier-né. Plus que

cela, Il leur donne l’Esprit d’adoption, l’Esprit de fils, afin que les vrais adorateurs

L’adorent en Esprit et en vérité ; car le Père en cherche de tels qui L’adorent. Que

signifie donc tout cet ensemble de rites et de cérémonies flattant les sens qui

montent actuellement de cette terre devant Dieu avec la prétention d’être Son

culte ? Que représente le culte des multitudes chrétiennes aujourd’hui ? Une

flagrante et audacieuse contradiction à la gloire de Christ, jetée à la face de Dieu, un

sujet de profonde peine pour tous ceux, contredits comme Lui, qui L’aiment et qui

craignent Son nom. Eh bien, la Parole de Dieu montre combien c’est chose sérieuse

de jouer avec ce qui concerne de si près le Saint Esprit. Il est le témoin du Fils de

l’homme, rejeté des hommes, mais exalté par Dieu. Et l’Esprit Lui-même est

méprisé parce qu’Il rend témoignage au Fils de l’homme méprisé des hommes pour

Sa grâce et Son humiliation. Quelle démonstration de ce que Dieu est, et en même

temps de ce qu’est l’homme ! La superstition dans ses formes les plus grossières et

les plus outrageantes trouve des sectateurs et des défenseurs dévoués, non pas

simplement parmi les ignorants, mais parmi ceux qui se glorifient de leur savoir, de

leur culture, et même de leur connaissance de la Bible. En dépit d’un témoignage tel

que celui de notre chapitre — les paroles de Jésus Lui-même — ces marchands de

légendes s’arrogent la position de peuple de Dieu. Le culte qu’ils prétendent rendre

à Dieu prouve qu’ils ne sont que des sectes mondaines faisant la guerre à l’Esprit de

Dieu.

Seul quelqu’un qui a la vie éternelle est capable d’adorer. Mais même alors, c’est

dans la puissance du Saint Esprit que le culte est rendu. Ainsi l’adorateur est

quelqu’un qui, ayant le Fils, a la vie  ; c’est quelqu’un qui a le Saint Esprit

comme source de joie au-dedans, et qui connaît le Père. Il n’est pas d’autre culte

acceptable aujourd’hui. Le Père ne cherche pas d’autres adorateurs. Il cherche ceux-

là. Permettez-moi de vous demander, chers amis, si vous faites tous partie de ces

vrais adorateurs ? La joie cherche toujours à être partagée. La douleur peut

s’épancher toute seule, rester comme un secret avec Celui qui est seul capable de

sympathiser, de secourir comme nul autre ne le peut, de délivrer comme Lui seul

délivre. La joie, elle, est d’autant plus riche qu’elle en trouve d’autres pour y prendre

part. Et quand découvrez-vous cette communion pour la première fois ? Pas avant

que le Saint Esprit soit donné ! Vous voyez par là comment la vérité fait un tout.

Tant que les âmes étaient simplement nées de nouveau, l’une ici, l’autre là

attendaient la venue du Christ ; elles exprimaient leur peine devant Dieu, faisant

 [1 Jean 5, 12]



monter vers Lui des soupirs dans l’espérance du moment où paraîtrait le Sauveur

promis. Mais Il est venu, porteur de la grâce divine, Il a ôté nos péchés, et en même

temps nous a donné la vie éternelle. Plus que cela, en vertu du don de Dieu, nous

avons reçu la puissance de nous approcher du Père par l’Esprit ; car c’est par l’Esprit

que Juifs et Gentils qui croient maintenant ont accès auprès de Lui. De cet aspect de

la vérité découle la communion de joie, et, en conséquence, la communion de culte.

Il ne s’agit plus seulement de la bénédiction de chaque âme là où elle se trouve.

Maintenant pour la première fois dans l’histoire de ce monde il est question de la

recherche individuelle de vrais adorateurs et de leur rassemblement, afin que ces

adorateurs puissent eux-mêmes offrir en commun leurs actions de grâce et leur

adoration. Pourquoi ? Parce qu’ils ont un seul et même Esprit, qui, par conséquent,

les unit pour la célébration de la grâce de Dieu, en même temps qu’Il les sépare de

tous ceux qui ne sont pas de vrais adorateurs.

Jusqu’à ce moment le culte avait été mélangé. Les Samaritains adoraient ils ne

savaient quoi. Les Juifs rendaient leur culte à Jéhovah le Dieu d’Israël ; ils adoraient

le Tout-puissant, l’Éternel Dieu des armées ; mais les adorateurs étaient isolés l’un

de l’autre et rien n’était tenté pour les distinguer de la masse du peuple et les réunir

ensemble. Ceci ne pouvait se faire avant que le Fils fût venu, que la grande œuvre

de la rédemption eût été opérée, et que le Saint Esprit eût été donné ! Le mur

mitoyen de clôture était encore debout. Mais à présent Christ est venu. Méconnaître

ce qu’Il enseigne ici c’est revenir en arrière, se défier du Saint Esprit, apostasier de

la grâce et de la vérité. Soyez certains qu’elle approche à grands pas, cette

effrayante apostasie. Et je vous y exhorte de la façon la plus solennelle, ô vous qui

avez de jeunes âmes sous votre responsabilité, ne laissez jamais vos enfants, même

s’ils sont encore inconvertis, avoir rien de commun avec les adorateurs de ce

monde. Non pas que les hommes comme tels soient capables d’adorer, mais ils

prétendent rendre culte, tout en étant pleinement responsables de sentir qu’ils ne

sont pas de vrais adorateurs. Il est grave de permettre à nos enfants, sous prétexte

qu’ils sont inconvertis, de se mêler avec le monde et d’en suivre la marche

religieuse. Ne le tolérons jamais, par curiosité ou pour quelque motif que ce soit, car

rien n’égale l’habileté du diable à fournir de bonnes raisons pour de mauvaises

actions. Mais, chers amis, traitons toujours comme une imposture de celui qui

séduisit Ève, les sollicitations à faire quelque chose qui ne soit pas la volonté de

Dieu, même si on met en avant le bien qui pourrait en résulter. « L’heure vient, et

elle est maintenant, que les vrais adorateurs adoreront le Père ». Peut-il exister un

autre culte que celui que Dieu approuve ?

J’admets que Sa grâce pénètre là où nous nous ne pouvons ni ne devons aller ; je

reconnais qu’elle peut opérer partout même quand est offert le « sacrifice de la

messe ». Car ce n’est pas le péché qui peut retenir la grâce de Dieu. Certes, si le

péché avait pu faire obstacle à l’action du Fils, c’en était ici l’occasion. Mais c’était

précisément parce que le péché était là, afin d’en délivrer les pécheurs, que le Fils

de Dieu était ainsi venu. Et je n’en ai aucun doute, ce qui est vrai de la grâce en



Christ l’est aussi de la grâce manifestée par le Saint Esprit. Mais, ne supposons

surtout pas que la grâce excuse le mal ou le traite légèrement. Il n’y a rien, au

contraire, qui le condamne d’une manière plus absolue. Et en même temps, il

n’existe rien d’autre qui puisse délivrer ; car pendant qu’un autre porte la

condamnation, le coupable est sauvé dans l’amour divin, et cela non par la mort

seulement, mais dans la puissance de la vie de Christ ressuscité d’entre les morts.

Ainsi le Saint Esprit donne de la force pour accomplir le bien, de même qu’Il est

l’agent de la bénédiction et fait qu’on y prend ses délices. Il est ainsi la seule

puissance réelle pour résister au mal dans ce monde. Voilà qui est propre à agir sur

la conscience d’un saint. Avez-vous jamais adoré Dieu votre Père en esprit et en

vérité ? Ou bien vous êtes-vous contentés jusqu’ici d’être mêlés au monde et de

prendre part à ses cérémonies et à son rituel ? Rien de plus facile que d’être associé

à un tel système. Un simple instrument de musique, sans cœur ni conscience, suffit

à y jouer son rôle. Le culte tel que le monde le conçoit est un ensemble de formes

propres à agir sur les sentiments, mais ne différant pas finalement des pratiques de

l’idolâtrie. À la vérité, c’est ce que l’apôtre discernait chez les Galates (chap. 4)

lorsqu’ils reprenaient les formes juives. Mais, qu’eût-il pensé et dit de l’état actuel

de la chrétienté ? Chose solennelle, cet état progresse de jour en jour et ne cessera

pas jusqu’à ce que le Seigneur Jésus soit révélé du ciel, exerçant la vengeance

contre ceux qui ne connaissent pas Dieu, et contre ceux qui n’obéissent pas à

l’évangile de notre Seigneur Jésus Christ .

Eh bien, nous sommes sauvés pour adorer maintenant, oui, pour adorer en esprit

et en vérité. Encore faut-il, j’en supplie mes frères, adorer réellement dans la joie de

notre cœur et ne pas nous contenter simplement d’en parler. Il semble parfois qu’il

en est ainsi quand nous nous assemblons pour adorer le Seigneur. Ce sont plutôt

des exhortations ou des prières concernant le culte que l’adoration réelle. Bien-

aimés, parler du culte, ce n’est pas rendre culte. Nous ne nous réunissons pas en un

tel moment pour exposer le sujet ou y insister avec force, chose qui peut être

parfaitement convenable en une autre occasion. Si nous sommes réunis pour adorer,

que chacun réalise qu’il est dans la présence du Seigneur pour Le célébrer, L’exalter

et se réjouir en Lui. Le culte chrétien est l’effusion devant Dieu de cœurs qui ont

trouvé, par le Saint Esprit, leur joie et leur satisfaction dans le Fils et dans le Père.

Le cœur dont tous les besoins ont été pleinement satisfaits dans le Christ désire

louer, et ne peut que louer, en communion avec tous ceux qui sont bénis de la même

manière. N’a-t-il pas trouvé un objet, le Christ, Celui que Dieu lui a donné

présentement dans un monde tel que celui-ci ? Il refuse de s’associer avec les

éléments d’un système ignorant de la grâce ou même du péché, étranger par

conséquent à la communion avec le Fils et avec le Père. Il sent le besoin d’être

conduit dans le culte par la volonté de Dieu qui a envoyé le Saint Esprit du ciel ici-

bas pour en être la puissance. Et quel chrétien, sachant qu’il existe une telle

puissance pour bien conduire les enfants de Dieu dans le culte, pourrait se contenter

de quelque autre conducteur que le Saint Esprit agissant souverainement dans

 [2 Thess. 1, 7-8]



l’assemblée par le moyen de qui Il veut ? Il en résulte que le culte chrétien a

toujours pour son objet central le Fils de Dieu révélant le Père, et suppose

nécessairement le don spécial du Saint Esprit comme la puissance en nous pour

jouir de Dieu et Le célébrer convenablement. Mais seuls peuvent le réaliser les vrais

adorateurs qui connaissent le Père. C’est un culte d’une nature inférieure, que d’être

simplement occupés de nous-mêmes et les uns des autres et que de nous étendre

sans cesse sur nos propres privilèges. L’édification elle-même, toute précieuse

qu’elle est, n’est pas le culte : elle a pour objet les saints et non le Père et le Fils. À

sa place et à sa manière, elle est admirable, et je ne nie pas que, si nous sommes

réellement occupés en adoration du Père de notre Seigneur Jésus, il y aura

rafraîchissement et édification. Mais il demeure toujours vrai que le but propre du

culte c’est notre commune louange montant vers Dieu, de même que celui du

ministère c’est la grâce et la vérité de Christ descendant ici-bas, et ainsi édifiant les

saints. L’action de grâces elle-même, tout en faisant réellement partie du culte

chrétien, me semble en être la forme la plus inférieure. En effet, elle n’est pas tant

l’expression de notre joie en Dieu que de notre joie dans ce qu’Il nous donne. Sans

doute ceci reste-t-il toujours vrai, et il est très convenable que nous gardions

toujours le sentiment de ce qu’Il a fait pour nous et nous a donné. Mais nous qui

avons le titre et la position d’enfants, nous sommes si richement bénis comme

chrétiens que nous pouvons laisser nos cœurs s’abandonner aux révélations de

l’Esprit sur ce que notre Dieu est en Lui-même et ainsi nous réjouir en Sa présence.

Tout a son temps et sa place, les soins à donner aux âmes et la conduite réelle du

Saint Esprit pour l’adoration.

Une autre chose qui doit être remarquée, c’est que le Sauveur ne parle pas

simplement d’adorer « le Père ». Il nous dit que « Dieu est esprit et qu’il faut que

ceux qui l’adorent, l’adorent en esprit et en vérité ». Le culte chrétien est donc

l’opposé d’une religion de formes, mais, bien que spirituel, il n’est pas moins réel. Il

y a des occasions où le Saint Esprit fait que le culte a spécialement Christ pour

objet ; et d’autres où le Père est plus particulièrement devant l’assemblée. Parfois

aussi c’est la seigneurie ou la grâce de Jésus qui occupent la première place, et

d’autres fois encore c’est de notre repos en Dieu Lui-même que nos cœurs sont

davantage frappés ! Je ne veux pas dire que le culte se caractérise par l’un ou l’autre

de ces thèmes exclusivement, mais je dis qu’on peut généralement sentir que tel ou

tel des points de vue sous lesquels se présentent les vérités divines a donné au culte

son ton et son caractère. Le formalisme naturellement est aveugle à ces différences,

et les effacerait. Et certainement, là où le don et la présence du Saint Esprit ne sont

pas réalisés, les âmes ne sont pas en état de comprendre ou d’apprécier cela.

Certainement aussi tout est parfaite grâce ; et je connais peu de choses qui

démontrent mieux combien nous sommes bénis, que le fait de pouvoir non

seulement nous réjouir en notre Père, mais aussi nous réjouir en Dieu, nous glorifier

en Lui comme il est dit en Romains 5, 11. Réconciliés avec Lui, et connaissant Son

amour par le Saint Esprit qui nous a été donné, nous avons notre sujet de gloire en



Dieu comme Dieu. Car Sa nature même et Son caractère moral ont été si

parfaitement justifiés et satisfaits dans l’œuvre du Seigneur Jésus pour nous, que

désormais tout en Lui peut se déclarer justement pour nous, maintenant et pour

toujours. Lui qui hait le mal et en a par Sa nature une horreur parfaite, qui ne

saurait non plus aucunement l’excuser en nous, a été si absolument glorifié en

Christ que Son amour peut dorénavant se déployer sans réserve en notre faveur. Et

pour notre part nous sommes libres de nous tenir sans cesse devant Lui le cœur

rempli de joie et débordant de louange. Ce n’est pas qu’Il nous épargne la discipline

nécessaire. Ne pas la connaître serait une perte et un danger pour nous qui sommes

ici-bas, dans nos corps. Aussi en sommes-nous les objets de Sa part dans Son

caractère de Père. Le châtiment dont nous sommes visités maintenant vient de

notre Père (comp. Héb. 12 et 1 Pier. 1, 17). Incontestablement notre Père est Dieu,

mais il est bon de distinguer la nature des relations ; et l’Écriture le fait toujours. Il

importe au plus haut point que nous connaissions cette étroite relation de Père qui,

comme Jean nous le déclare, caractérise déjà les tout jeunes enfants de la famille de

Dieu. Mais il est aussi de la plus haute importance de savoir que c’est le triomphe de

la rédemption de nous avoir établis dans la paix avec Dieu comme tel, et de nous

amener à nous glorifier en Lui, maintenant que toute Sa nature peut se reposer pour

nous en Jésus et en nous par Jésus.

Nous pouvons donc à juste titre nous réjouir de ce que Dieu est notre Père.

Seulement il y a danger de nous limiter à cette vérité et de perdre de vue notre

profond et parfait repos en Dieu comme tel (1 Pier. 1, 21). Or, je dis que là où le

cœur ne s’est pas soumis à la justice de Dieu et ne connaît pas pleinement la

profondeur de la rédemption, on rencontre plus de confiance dans la relation de

« Père », que dans le fait d’avoir affaire avec « Dieu » ; on n’apprécie pas assez

l’œuvre de Christ, ni peut-être Sa gloire. Et comme la foi et l’état du cœur laissent à

désirer, cela se trahit aussi par un défaut de liberté et de plénitude à la fois dans le

culte et dans la marche pratique ; car toutes ces choses vont ensemble. « C’est

pourquoi, recevant un royaume inébranlable, retenons la grâce par laquelle nous

servions Dieu d’une manière qui lui soit agréable, avec révérence et avec crainte.

Car aussi notre Dieu est un feu consumant » (Héb. 12, 28, 29). Car « aussi Jésus,

afin qu’il sanctifiât le peuple par son propre sang, a souffert hors de la porte. Ainsi

donc, sortons vers lui hors du camp, portant son opprobre : car nous n’avons pas ici

de cité permanente, mais nous recherchons celle qui est à venir. Offrons donc, par

lui, sans cesse à Dieu un sacrifice de louanges, c’est-à-dire le fruit des lèvres qui

confessent son nom » (Héb. 13, 12-15).

Mon but n’est pas de développer ces quelques remarques pratiques concernant la

chrétienté et le culte en général, mais de montrer comment nos bénédictions et nos

responsabilités se rattachent au don du Saint Esprit. Cette bénédiction qui résulte de

la venue du Fils en humilité et en amour ici-bas, nous est donnée par Lui en vertu

de Sa gloire et de Son humiliation en même temps. Dans le chapitre précédent, la

nouvelle naissance est décrite par notre Seigneur comme une nécessité absolue et



universelle pour le royaume de Dieu, avant qu’Il dise un mot de Sa présence dans ce

monde, et bien moins encore de la rédemption. Les saints de l’Ancien Testament

étaient nés d’eau et de l’Esprit tout aussi bien que ceux du Nouveau Testament ;

mais ici nous nous trouvons en présence d’une bénédiction qui attendait la venue de

Christ pour être accordée selon la pleine grâce de Dieu. Car véritablement notre

communion est avec le Père et avec Son Fils Jésus Christ . Elle est liée à la

rédemption, mais la rédemption n’est pas introduite directement dans ce passage.

Le but de celui-ci est de rapprocher étroitement la gloire de Dieu, tel qu’Il nous est

connu maintenant, la gloire du Fils malgré Son humiliation, et dans Son humiliation

même, enfin le don de l’Esprit au croyant, qui en a été la conséquence bénie.

Méditation 3 — « Des fleuves d’eau vive » (Jean 7, 1-

39)

Le sujet qui va nous occuper ne peut être séparé des chapitres précédents. Il se

relie aux incidents relatés dans le chapitre 7, et surtout à l’aspect particulier sous

lequel le Seigneur s’y présente à nous. C’est d’ailleurs là le secret de toute

connaissance de la vérité. L’enseignement divin ne nous est pas dispensé d’une

manière sèche et dogmatique, mais avec amour. Il fait partie de ces révélations de

Dieu qui ont Christ pour objet primordial, car Dieu veut que Christ soit le centre de

toutes choses. Gardons-nous par conséquent de « forcer la vérité » ou de la sortir de

la place qu’elle occupe dans les plans divins, et ne séparons jamais ce qu’a fait

Christ d’avec ce qu’Il est à la gloire de Dieu. Nous ne ferons des progrès qu’à cette

condition, même si ces progrès peuvent paraître lents à première vue. Car nous ne

pouvons recevoir de bénédictions solides et durables que de Dieu directement. Au

lieu d’acquérir la connaissance par des moyens purement humains, nous recevons la

vérité par l’action de la grâce divine, nos cœurs sont formés par la Parole et nous

entrons ainsi dans le courant des pensées de Dieu. En examinant à ce point de vue

le chapitre que nous venons de lire, nous reconnaissons dans la déclaration du

Seigneur Jésus touchant le Saint Esprit un caractère nouveau. Par rapport aux

chapitres 3 et 4 de cet évangile, il y a ici un progrès évident qui dépend comme

toujours d’une manifestation plus complète de Christ. Car la connaissance du cœur

s’accroît en raison du degré de cette manifestation en même temps qu’augmente la

force puisée dans la Parole de Dieu.

Nous avons observé cette progression dans nos deux premiers entretiens et ici je

dois appeler l’attention sur l’ordre admirable observé dans l’évangile de Jean. Nous y

contemplons Christ, la Parole, seul de toute éternité avec Dieu et nous pouvons Le

suivre jusque dans le royaume à venir, où Sa gloire sera pleinement manifestée

(chap. 1). Alors Il répandra la joie là où régnaient la désolation et la stérilité, et Il

fera disparaître tout ce qui peut offenser Dieu, par le jugement qu’Il exercera là où

l’homme avait corrompu et souillé la maison du Père, savoir à Jérusalem (chap. 2).

 [1 Jean 1, 3]



Nous sommes ainsi amenés jusqu’au royaume durant lequel Christ établira la

gloire de Dieu ici-bas. Et c’est alors que se pose la question : Quel homme pourra

avoir part à ce royaume de Dieu ? Le chapitre 3 nous donne la réponse et démontre

que, de tout temps, Dieu avait par devant Lui des âmes qu’Il préparait pour le

royaume à venir. Il révèle la forme sous laquelle cette nouvelle nature est

communiquée quand le Fils de Dieu Lui-même est manifesté. Il n’est pas un des

attributs divins, ni une grâce accordée aux hommes, qui ne resplendisse avec un

éclat jusqu’alors inconnu, quand Christ apparaît. Il était la vraie lumière, et, si

nombreuses et précieuses qu’aient été les bénédictions goûtées avant Sa venue, le

seul contact avec la lumière de Christ, les revêt d’une forme nouvelle. Forme riche,

harmonieuse et bénie, qui, sans rien changer à la substance de la vérité déjà

révélée, la transforme et l’illumine. Dès le commencement, tous les saints de Dieu

participaient nécessairement de cette nouvelle et divine nature capable d’entrer en

communion avec Dieu. Mais maintenant ils savent qu’elle n’est autre que la vie

éternelle, leur portion actuelle dans Son Fils.

Mais il y a plus encore ! Le chapitre 4 nous a montré le Fils de Dieu abaissé,

donnant le Saint Esprit ; non pas seulement une nouvelle naissance qui provient du

Saint Esprit, mais le Saint Esprit Lui-même pour être en nous une puissance de

communion avec le Père et le Fils. Le Christ, Celui qui avait été annoncé, était

rejeté, et c’est pourquoi les anciennes promesses faisaient place à des révélations

touchant l’indicible et éternelle gloire de Sa personne. Ainsi cette réjection avait

pour résultat de faire ressortir toute la gloire du Fils de Dieu, mais du Fils de Dieu

manifesté sur la terre dans Sa grâce parfaite. Il ne s’agit pas ici de quelque

important docteur juif venant à Jésus, mais du Seigneur de gloire allant au-devant

d’une pauvre pécheresse samaritaine et développant un sujet d’une grâce ineffable :

le don du Saint Esprit, par lequel le croyant peut entrer dès maintenant en

communion avec le Père et Son Fils Jésus Christ. L’homme est souillé, mort dans ses

péchés, et par sa nature incapable d’hériter du royaume de Dieu, il faut pour cela

une nouvelle naissance et il en a toujours été ainsi ; mais nous avons un privilège

transcendant qui va bien au-delà de ce royaume, et dont rien ne nous sépare.

Pourquoi Dieu fait-Il cette extraordinaire révélation ? Parce qu’Il veut honorer Son

Fils rejeté par Israël. Il faut que toutes choses soient soumises au Fils, et rien n’est

trop grand pour être donné par Lui. La venue du Fils dans l’abaissement était une

raison de plus pour hâter ce don du Saint Esprit. C’est pourquoi, percevant la gloire

du Fils, notre cœur peut savourer l’amour du Père par la puissance du Saint Esprit

que Jésus donne. C’est pourquoi aussi ce bienfait inestimable est la source de tout

culte réel. Les choses anciennes naguère ordonnées de Dieu sont mises de côté ainsi

que la « dévotion volontaire » de l’homme.

Nous abordons maintenant un sujet tout différent. Le Seigneur Jésus ne veut plus

demeurer en Judée, parce que les Juifs cherchent à Le faire mourir. Le peuple, aussi

bien que ses chefs, est jaloux de Lui. Leur haine est arrivée à son comble, et ils

n’attendent pour la satisfaire qu’une occasion favorable. Autant que cela dépend



d’eux, ils veulent éteindre cette lumière de Dieu, et seul l’accomplissement de ce

dessein pourra les contenter. Comme la fête des Tabernacles était proche, Ses frères

Le pressent de se rendre en Judée pour montrer Ses œuvres miraculeuses. Le

Seigneur Jésus avait été peu à peu chassé de Jérusalem, cette cité qui était un

centre de grandeur et détenait orgueilleusement un monopole religieux parmi les

Juifs. C’était en Galilée qu’Il avait fait le plus grand nombre de ses miracles, et il

semblait impossible à Ses frères qu’un homme capable d’opérer ces prodiges ne

cherchât pas la publicité. « Si tu fais ces choses, montre-toi au monde toi-même »

.

Mais qu’avait été l’enseignement de Jésus au chapitre précédent ? Il avait frappé

à la racine toutes ces espérances en refusant d’être fait roi par les Juifs (v. 15). Le

Seigneur leur avait fait du bien en multipliant les pains ; et il se peut que ce miracle

leur eût rappelé l’attente du Messie d’après le psaume 132, 15. Ils désiraient hâter

l’établissement du royaume, car certainement le Roi était parmi eux. Le Seigneur y

répond par un refus absolu, et lorsque le peuple persiste à s’adresser à Lui, Il se sert

du miracle qu’Il vient d’accomplir pour montrer le but de Sa mission, qui dans cet

évangile n’est pas d’être reçu comme le Christ. Il va sans dire que dès le

commencement Dieu savait que les Juifs rejetteraient le Messie, et les prophètes

l’avaient clairement prédit. L’offre fut faite et l’homme ainsi mis à l’épreuve ; mais si

l’homme faillit, Dieu y trouva occasion à faire de plus grandes choses. Ce n’est pas

que Jésus ne donna pas les preuves les plus convaincantes qu’Il était le Messie. Mais

l’évangile de Jean Le considère dans Sa divine nature et dans Sa gloire éternelle et

essentielle. Il était le rejeté. Des desseins d’une portée plus profonde

s’accomplissaient alors, savoir, la rédemption par Son sang.

Tous les éléments voulus paraissent réunis si l’on regarde aux circonstances

extérieures  : le vrai Roi, le vrai peuple, le vrai pays. Que manque-t-il donc ? Dieu

n’est pas dans les pensées des Juifs, et le péché n’a pas été jugé en Sa présence.

Jésus au contraire ne cherche que la volonté et la gloire de Celui qui L’a envoyé.

C’est pourquoi l’établissement prématuré du royaume aurait été une offense à Dieu.

Jésus ne peut accepter le royaume avec l’homme dans son péché et sans que

l’honneur de Dieu soit sauvegardé. Aussi le point capital du discours de notre

Seigneur est-il celui-ci : qu’au lieu de s’élever pour prendre possession du royaume,

Il est descendu pour faire la volonté de Celui qui L’a envoyé. Et cette volonté est de

sauver, de recevoir tous ceux qui viennent à Lui. Car Il ne vient pas ici-bas pour

faire Sa propre volonté, ni pour choisir les personnes qui Lui sont agréables. C’est

une question de vie éternelle et de résurrection au dernier jour. Après ces vérités

étonnantes, Jésus en exprime une autre plus extraordinaire encore. Il était venu afin

de « donner sa vie pour le monde »  ; et à moins de « manger sa chair et de

boire son sang » , on ne pouvait avoir la vie. C’est donc le Fils de l’homme

apparaissant dans l’abaissement et dans la souffrance qui prend la place du Roi que

les Juifs attendaient et qui devait amener avec Lui la prospérité, l’abondance et le

bien-être ici-bas.

 [v.

4]

 [Jean 6, 51]

 [Jean 6, 53]



Remarquons qu’en Jean 5 Jésus est considéré comme le Fils de Dieu travaillant

de concert avec le Père pour donner la vie aux hommes. Ceux qui ne voudront pas

recevoir Jésus trouveront en Lui leur juge, car Il est aussi le Fils de l’homme auquel

le Père remet tout jugement. En Jean 6 nous avons une vérité plus profonde encore.

Le Seigneur n’est plus considéré comme juge, mais comme Fils de l’homme venant

mourir, donner Sa chair à manger et Son sang à boire. Merveilleuse manifestation de

l’amour de Christ qui se montre divin au moment même où Son humanité est le plus

clairement manifestée. Quel autre que Lui est venu mourir ? Toute cette gloire royale

du Messie si longtemps attendue disparaît et s’efface pour la mort, parce qu’il faut

avant tout que Dieu soit exalté, que le péché soit jugé, et que l’homme puisse être

béni selon les desseins de Dieu. À cette condition seulement nous réalisons la

communion avec Christ Lui-même dans Son amour et dans Son renoncement. Ces

paroles « manger la chair » de Jésus et « boire son sang » impliquent non seulement

Son sacrifice offert mais encore la communion de Sa mort, la reconnaissance de

cette sentence de mort qui en est le résultat et qui pèse sur tout ici-bas, car même

la gloire du Messie s’éclipse pour un temps. Nous savons que cette gloire sera

bientôt manifestée et que le règne de Jésus sera fécond en bénédictions, étant

fondé sur des bases immuables, mais maintenant c’est la mort qui est devant Jésus,

et c’est ce fait avec les résultats qui en découlent qu’Il expose à la multitude. La

mort du Christ, le Fils de l’homme, nous ayant donc été présentée comme la base de

toute communion véritable avec ceux qui sont à Lui, nous avons au chapitre 7 la

fête des Tabernacles qui était une figure de la glorieuse perspective de la promesse

de Dieu.

Les frères du Seigneur Le pressent de se faire connaître. Il leur semblait que le

moment favorable était arrivé. Le Seigneur énonce cette solennelle vérité que « leur

temps était toujours prêt » . Ils étaient du monde, ils parlaient le langage du

monde, et le monde les écoutait ; mais quant à Lui Son temps n’était pas encore

venu. Quelle grâce infinie nous découvrons dans ces paroles : « mon temps n’est pas

encore venu », si nous nous rendons compte de la gloire de Celui qui les a

prononcées, Lui qui a créé le monde, et qui, héritier légitime de toutes les

promesses, a le droit de tout prendre, de tout posséder ! Et aussi quelle

condamnation du pécheur dans ces mots : « votre temps est toujours prêt » ! Quelle

sentence de mort portée sur toutes les notions humaines, car le temps de l’homme

c’est le présent, et par conséquent il est toujours prêt ! Sa principale préoccupation

consiste à s’exalter lui-même. C’est en fait le mobile de toutes ses activités. En

contraste, ce qui doit nous faire admirer le plus la voie du Seigneur, c’est que Sa

puissance n’est ici pas en question. Ses frères « ne croyaient pas en lui »  mais

ils ne doutaient pas de cette puissance. Admettre que Jésus était capable de faire ce

qu’Il voulait n’était pas de la foi. Au contraire, l’incrédulité de ces hommes se

trahissait de bien des manières. Ils n’avaient aucun sentiment de ce qui est dû à

Dieu, aucune intelligence de Sa gloire, aucune notion juste de la condition de

l’homme. Ils ignoraient tout de la grâce qui était en Jésus, ou de la contradiction qui

 [v. 6]

 [v. 5]



existait entre Lui et tout ce qui L’entourait. Mais Celui qui possédait toute puissance

pour changer en un clin d’œil la face des choses attend l’heure convenable. Son

temps n’était pas encore pleinement venu.

Ses frères montent à la fête, et nous voyons là se manifester les pensées des

hommes quant à Jésus, puis les Juifs montrer leur incrédulité. Ils murmurent, ils

raisonnent, mais leurs pensées sont celles d’hommes qui n’ont aucune connaissance

de Dieu. L’intelligence naturelle est totalement incapable de s’élever jusqu’à l’amour

de Dieu. Les idées humaines sont aussi impuissantes que l’être qui les conçoit et

elles portent l’empreinte de la sécheresse et de la mort. En Jésus demeurait toute la

puissance, mais aussi quelque chose d’incomparablement plus précieux encore : un

amour divin. Il vint dans la pleine prescience de l’humiliation suprême qui

L’attendait, et quand les hommes cherchèrent à Le faire mourir, Son esprit sonda

toutes les profondeurs de ce qu’Il devait endurer. Rien ne pouvait Le prendre au

dépourvu ; tout était mesuré, tout était prévu ; malgré cela Jésus ne hâte pas le

dénouement. Il s’attend à Dieu avec calme et sérénité. Il ne court pas au-devant des

événements qui doivent faire éclater le danger qui Le menace et consommer la ruine

de l’homme. Ce n’est pas non plus du mépris qu’Il éprouve pour ce que le monde

veut faire. Car, hélas ! il s’agissait du triomphe éphémère de Satan et de la plus

insigne de toutes les folies de l’homme, lequel supposait qu’on pouvait se défaire

ainsi de Celui qui jetait le trouble partout ici-bas. Mais l’amour, Dieu Lui-même qui

est amour, est dans toutes les pensées et les sentiments de Jésus. C’est pourquoi Il

attend que la fête soit commencée, et alors, coûte que coûte, Il s’y présente.

Il commence par annoncer Son prochain départ (v. 33-36), ce qui, en rapport

avec notre sujet, a une grande importance. En effet, le don du Saint Esprit suppose

la mort du Seigneur Jésus et Son départ pour le lieu où l’homme ne pouvait Le

suivre. C’est pourquoi « en la dernière journée », la grande journée de la fête qui

était la dernière de l’année parmi les Juifs, Jésus se tint là, et cria, disant  : « Si

quelqu’un a soif, qu’il vienne à moi, et qu’il boive » .

Occupons-nous un instant de la signification de cette fête. Elle avait été instituée

pour commémorer le fait que le peuple de Dieu, après avoir séjourné dans le désert,

était maintenant introduit dans la terre promise. Cette fête avait lieu après la

moisson et la vendange, lesquelles préfiguraient deux aspects du jugement de Dieu.

Un premier jugement sépare les bons des mauvais : c’est la moisson. Ensuite vient

la vendange, autre jugement terrible et inexorable, qui atteint tout ce qui est impie

et rebelle envers Dieu. Dieu montrait ainsi à Son peuple quand et comment il

pouvait compter sur la délivrance. Attendre la gloire avant l’exécution du jugement

était une folie. Il était nécessaire que le jugement ait son libre cours avant que la

gloire ne resplendisse. Mais cette fête des Tabernacles ne ressemblait pas aux autres

fêtes juives. Elle offrait une particularité qui mérite notre attention, savoir qu’elle

n’était pas limitée à sept jours, division ordinaire du cours du temps ici-bas. Il s’y

ajoutait un jour surnuméraire, en plus de la semaine entière qui marque le cycle

 [v. 37]



habituel de la vie humaine. Ce n’était pas le sabbat, figure de ce temps de repos

béni vers lequel, d’après la Parole, se tournent les conseils de Dieu concernant Israël

et la terre (bien que le Seigneur ne perde jamais de vue dans Ses desseins et dans

Sa pensée le repos qui reste pour le peuple de Dieu). Ce n’est pas au septième,

mais au huitième jour que Jésus se montre, le jour, non de l’amour créateur, mais

de la gloire de la résurrection. « Jésus se tint là, et cria, disant : Si quelqu’un a soif,

qu’il vienne à moi et qu’il boive ».

Il est évident qu’il ne s’agit pas ici de la vie conférée par l’Esprit de Dieu, ni

davantage de la communion qu’Il nous permet de réaliser avec Jésus le Fils de Dieu.

Le point que le Seigneur met en évidence dans tous les détails de ce chapitre est

celui-ci  : la gloire qui Lui appartient dès maintenant dans le ciel détermine

l’introduction immédiate ici-bas du Saint Esprit répandu sur tout croyant, comme un

fleuve irrésistible et abondant en bénédiction. C’est là quelque chose de tout

nouveau. Seule la mort de Jésus pouvait avoir une telle conséquence. Quel

témoignage Dieu rend ainsi à la valeur de l’insondable abaissement où descendit

Son Fils !

L’amour du Fils se complaît dans le don gratuit du Saint Esprit au croyant, afin

que celui-ci puisse jouir de la communion avec le Père et le Fils. Et sans ce don

ineffable, qui pourrait comprendre l’amour de Christ ou apprécier la majesté de Sa

personne ? Prétendre entrer en communion avec le Fils par notre propre capacité

serait nous placer sur le même niveau que Lui, car même la nouvelle nature que

nous avons reçue ne peut y prétendre. C’est au Saint Esprit seul qu’il appartient

d’établir ce lien.

Ici, en Jean 7, Jésus n’est pas présenté en Sa qualité de Fils de Dieu, mais

comme le Fils de l’homme, Celui qui, ayant été rejeté, devait mourir, mais

ressusciter des morts, puis être glorifié dans les cieux. Et remarquez que ceci se

passe avant l’exécution du jugement de Dieu, avant qu’un seul châtiment ne tombe

sur l’homme, qu’il s’agisse de prendre à Lui les sauvés en laissant les perdus, ou

d’exercer une vengeance inflexible sur les religions de convention qu’Il a en

abomination. Mais avant ces actes juridiques de la part de Dieu, le Fils de l’homme

quitte cette terre, qui demeure dans une parfaite insouciance. Il monte au ciel, et,

de ce ciel où Il a pris place, Il envoie le Saint Esprit pour constituer le lien divin

entre l’homme ici-bas et l’homme glorifié à la droite de Dieu. C’est ainsi que le cœur

trouve ses délices par la puissance de l’Esprit, d’abord en se réjouissant de

l’élévation du Sauveur, ensuite en rendant son témoignage au près et au loin : Voilà

Celui que je possède et que je sais être ma vie. Il est mort sur la croix pour me

racheter et me nettoyer de mes souillures. Et maintenant Il a rompu avec cette

scène terrestre, ayant été rejeté par le peuple même qui aurait dû Le recevoir. Les

promesses pour ici-bas ont été différées pour un temps ; mais Celui qui en est le

centre, l’objet et l’auteur en même temps que le oui et l’amen, attend le jour où

elles seront pleinement accomplies ; car ce que Dieu a garanti ne peut ni changer ni



faillir. La ruine de l’homme a été consommée dans la croix de Jésus. Mais Dieu se

sert de l’intervalle qui sépare Sa mort de l’accomplissement des promesses pour

introduire un état de choses incomparablement plus élevé. Au lieu de Christ, le Fils

de l’homme établissant son règne universel ; au lieu de la manifestation d’une gloire

terrestre, un ordre de choses est introduit auquel l’homme n’aurait jamais songé.

Jésus envoie le Saint Esprit du ciel pour faire connaître d’avance aux siens le séjour

qui leur est destiné, de manière qu’ils apprennent dès maintenant à s’y habituer, si

je puis ainsi parler. Il me fait don du Saint Esprit qui connaît si bien ce séjour de

gloire, afin qu’Il puisse élever toutes les pensées, toutes les aspirations, toutes les

affections de mon cœur vers Celui qui m’y attend.

« Si quelqu’un a soif… » : cette invitation suppose d’abord que l’homme reconnaît

le dénuement de son âme et se place au point de vue de Dieu. Il reçoit alors en

Christ la réponse à tous ses besoins réels. Il ne s’agit pas de ce que feront les

autres ; on vient à Christ pour soi-même, et Il répond Lui-même aux besoins

individuels.

Rien n’est plus dangereux que les théories appliquées aux vérités de la Parole.

Soyons sur nos gardes ! Ce sont nos âmes plus que notre intelligence qu’il nous faut

satisfaire. Toutefois si c’est avec sincérité que nous avons été amenés à Dieu, ne

craignons pas de sonder les précieuses vérités divines.

Car si Dieu produit le sentiment de ces besoins, c’est afin de les satisfaire dans

Sa grâce infinie : « … qu’il vienne à moi et qu’il boive. Celui qui croit en moi, selon ce

qu’a dit l’Écriture, des fleuves d’eau vive couleront de son ventre » . Ainsi

l’âme qui a soif se désaltère, et trouve sa joie dans tout ce qu’accorde le Saint

Esprit. Mais il y a plus encore, car Christ est maintenant ressuscité d’entre les morts

et glorifié dans les cieux d’où Il est la source de la puissance. Cette puissance, celle

de l’Esprit, triomphe de tous les obstacles. Le monde reste sans doute un désert

aride et désolé — mais cela ne rend que plus merveilleux ce don ineffable. La scène

terrestre n’est pas changée ; l’iniquité de l’homme subsiste ; l’inimitié du monde

contre Dieu n’est nullement atténuée, au contraire elle a été pleinement prouvée par

la mort de Christ. Eh bien, c’est au milieu d’un tel état de choses que le Saint Esprit

est donné pour être non seulement une source de vie pour le croyant, mais des

fleuves d’eau vive qui se répandront sur tous ceux qui l’entourent. Que les voies de

Dieu sont admirables ! Comme Il fait face d’une manière digne de Sa gloire au mal

qui est dans le monde, et remédie au triomphe apparent de Satan ! L’adversaire

n’est jamais aussi complètement vaincu que lorsqu’il semble être arrivé à ses fins.

La défaite apparente du Fils de l’homme était précisément le moyen par lequel Il

devait accomplir l’œuvre de la rédemption, et par là prendre une position nouvelle.

Dès lors Il établit un lien entre le croyant et Lui-même par le Saint Esprit envoyé des

cieux et se répandant en fleuves d’eau vive pour rafraîchir un monde aride et désert.

Permettez que je vous adresse quelques questions solennelles : Comment Jésus

vous apparaît-Il, et quelles sont vos relations avec Lui maintenant qu’Il est dans le

 [v. 37-38]



ciel ? N’avez-vous rien de plus que l’espoir d’y être vous aussi un jour ? Assurément,

c’est là une espérance aussi précieuse qu’elle est certaine ; et plus encore, de savoir

que nous serons avec Lui éternellement. Mais est-ce simplement une espérance ?

N’y a-t-il pas dès maintenant une part pour le cœur, une puissance actuelle nous

unissant à Jésus là où Il se trouve ? Il me semble que c’est ce que le Seigneur

voulait révéler aux siens. Il ne veut pas que nous nous contentions de désirer avec

ardeur le jour de la gloire ; Il veut en donner à nos cœurs l’avant-goût, et nous

procurer dès à présent la force et la joie du ciel. Il veut que nous traversions le

monde, non seulement comme ceux qui reçoivent, mais aussi comme ceux qui

donnent selon la riche miséricorde de Dieu. Les croyants qui sont venus à Christ

dans leur dénuement, et ont bu l’eau vive alors que tout en eux n’était que lassitude

et tourment, ont reconnu que Jésus les avait comblés des vraies richesses, bien qu’Il

ait quitté ce monde et que leur position soit de plus en plus précaire et isolée. Ainsi

la part actuelle des croyants offre un contraste frappant avec tout ce que les saints

de l’Ancien Testament connaissaient ou attendaient ici-bas. Écoutez par exemple les

soupirs et les aspirations des Psaumes. Étudiez les prophéties de Jérémie, d’Ézéchiel

ou tout autre : la condition de ces écrivains sacrés est-elle la même que celle des

disciples ? Ce n’est pas certes qu’ils ne fussent pas bénis ou honorés de Dieu. Mais

ces saints de Dieu, malgré leurs visions ineffables de l’avenir, ne jouissaient pas

quant au présent de cette puissance d’adoration et de témoignage.

Incontestablement les souffrances des chrétiens peuvent être plus poignantes

encore que celles de Jérémie ou d’Ézéchiel, car l’homme de douleurs, l’affligé des

affligés, n’épargne pas aux siens cette association avec Lui. Mais nous ne jouirons

pleinement de Christ et de notre union avec Lui que dans la mesure où le peuple de

Dieu sera rejeté par le monde, où nous serons les objets d’un mépris inconnu dans

les anciens temps, car aucun Juif n’a eu à subir ce qui assaille aujourd’hui le

chrétien. Et plus on prend la place qui convient au chrétien, c’est-à-dire la place de

Christ (car après tout le christianisme n’est autre chose que notre association par le

Saint Esprit avec Christ), autrement dit plus on est uni à Christ par la puissance de

l’Esprit, plus on est rejeté par le monde.

Mais d’un autre côté, quelle gloire, quelle joie, quelle bénédiction sont notre part

dans une telle position ! Pourquoi les chrétiens sont-ils si souvent découragés et

oublieux des liens qui les attachent au ciel ? Pourquoi ne trouve-t-on pas chez eux

cette joie abondante qui a sa source à la fois dans Celui auquel ils appartiennent, et

dans leur position céleste ? Parce que, n’ayant pas appris à contempler le ciel par

l’Esprit, ils ne regardent pas la terre comme un désert, bien que les fleuves d’eau

vive puissent découler d’eux. Ils oublient ce que Jésus leur a donné ; ils considèrent

la terre comme un lieu désirable. Pourquoi, se disent-ils, Christ ne serait-Il pas

exalté maintenant ici-bas ? Pourquoi n’aurions-nous pas, Lui et nous, un nom

glorieux dès à présent ? Pourquoi ? Parce que Son heure n’est pas encore venue, ni

la nôtre non plus, étant donné que nous sommes un avec Lui. L’heure de l’homme

signifia un entier mépris pour Christ. Le rejet et la mort furent Sa part. La nôtre est



de n’être rien, d’être méprisés, haïs des hommes comme Il l’a été. Telle fut la

portion de Christ sur la terre, et assurément nul ne peut l’éprouver comme Lui, mais

du moins pouvons-nous par Sa grâce nous attacher fortement à Lui, et prendre ainsi

dans une certaine mesure notre part de Son opprobre.

C’est pour cela que le Saint Esprit nous a été donné. Voyez la force de cette

expression : « des fleuves d’eau vive ». La puissance du Saint Esprit remplit le cœur

du racheté de la gloire dans laquelle Christ est maintenant. Quelle puissance peut

mieux convenir au désert qui nous entoure dans toute son aridité et sa stérilité, sans

une seule source où puiser, sans un point verdoyant où reposer notre regard, sans le

moindre abri pour nos âmes ? Quand le sentiment du vide de ce monde a pénétré

notre cœur, l’Esprit prépare et fortifie notre âme selon Dieu.

Dans Jean 4 nous avons trouvé le Saint Esprit mettant le croyant en rapport avec

le Fils et le Père, ce qui constitue un culte véritable. Quelle est donc la bénédiction

nouvelle et spéciale qui est promise ici ? Elle s’applique plutôt au service qu’au culte,

car l’expression « des fleuves d’eau vive couleront de son ventre », suggère la

pensée d’une effusion abondante. Mais elle suppose aussi que, par la grâce, le

croyant est élevé dans une atmosphère supérieure à celle du désert qu’il traverse.

Le racheté sans cesse rempli de Christ qui le fait jouir de Sa paix reçoit la puissance

communicative du Saint Esprit. Le ciel devient alors un séjour présent dont la grâce

lui a ouvert l’entrée à cause de Christ qui y est déjà. Ainsi le Saint Esprit unit si

étroitement le croyant au Seigneur Jésus, que tout ce que le monde peut lui

présenter ne lui semble plus qu’un hochet misérable. En contrepartie cet Esprit lui

révèle d’inépuisables richesses, telles que le cœur de l’homme ne saurait les

imaginer. Et nous reconnaissons que, s’il nous est donné de nous les approprier,

c’est uniquement par la grâce du Sauveur. En somme, ce qui nous est présenté dans

ce passage n’est pas tant l’Esprit du Fils nous donnant de nous réjouir dans Sa

personne et dans Sa grâce aussi bien que dans l’amour du Père, c’est plutôt la

puissance du Saint Esprit dépeinte par Celui qui est maintenant élevé dans la gloire

afin de nous donner l’assurance que cette gloire est nôtre en Lui, et de nous remplir

tellement de Sa plénitude que nous soyons en mesure de communiquer des

bénédictions à autrui.

Bien que le sujet ne soit pas identique, il me semble que la différence que nous

trouvons dans 1 Pierre 2, entre la sainte sacrificature (v. 5) et la sacrificature royale

(v. 9), peut jeter quelque lumière sur le passage que nous étudions. Quelles sont les

fonctions de la « sainte sacrificature » dont nous sommes revêtus ? Offrir des

sacrifices spirituels. Ainsi consacrés, nous nous approchons de Dieu pour accomplir

un service en rapport avec le culte du Seigneur. D’autre part nous sommes appelés

une « sacrificature royale », et alors il n’est plus question de sacrifier à Dieu les

louanges et les actions de grâces, mais d’annoncer les vertus de Celui qui nous a

appelés des ténèbres à Sa merveilleuse lumière. De sorte que l’une de ces

sacrificatures s’exerce en louant Dieu par notre Seigneur Jésus Christ, tandis que



l’autre a pour objet de manifester parmi les hommes l’excellence de ce nom béni.

Que le chrétien ne perde jamais de vue la dignité de cette vocation. Pour lui,

chercher la gloire terrestre c’est en réalité s’avilir.

La plupart des chrétiens pendant le cours de leur pèlerinage ici-bas sont dans

l’obligation de gagner le pain quotidien pour eux et pour leurs familles. Et cela est

bon, car peu d’entre nous seraient capables de supporter qu’il en fût autrement.

Mais pourquoi ce travail nécessaire m’empêcherait-il de rendre un témoignage vivant

d’amour et de fidélité à notre adorable Sauveur ? Toutefois pour le croyant ce travail

est un gagne-pain, rien de plus. Aussitôt qu’on veut y attacher l’importance d’une

vocation ou en retirer quelque honneur aux regards des hommes, le témoignage

rendu à la gloire de Christ devient impossible. Nul doute que la grâce de Dieu ne

puisse appeler des individus activement engagés dans des professions honorables

selon le monde. Nous avons connu des hommes ainsi appelés de Dieu au moment

même où ils entraient dans une de ces carrières chères au cœur naturel, et nous en

avons vu quelques-uns faire preuve ensuite d’une grande simplicité de cœur. Nous

ne disons pas qu’on ait tort de suivre ce genre de profession ; mais au nom de la

gloire céleste de Christ, nous condamnons l’esprit dans lequel tout ce qui appartient

au monde est organisé, et nous mettons en garde les enfants de Dieu contre la

vaine gloire des hommes, contre le désir des grandeurs terrestres, contre la

recherche de la bonne opinion du monde. L’heure de Christ n’était pas venue ; la

nôtre ne l’est pas non plus. Si nous Lui appartenons, nous n’avons que faire de la

gloire de ce monde. Soyons convaincus que ces honneurs-là sont un déshonneur

pour l’enfant de Dieu. Peu importent les biens que le monde nous offre ; quel besoin

en avons-nous ? Toutes choses sont à nous. Nous jugerons le monde et même les

anges . Au reste nous savons que les choses terrestres portent souvent

l’empreinte de leur futilité et que les sages de ce monde admettent que le plaisir

consiste plutôt à poursuivre qu’à atteindre l’objet de nos désirs.

Permettez-moi donc d’insister sur l’importance pour le chrétien (qu’il s’agisse de

lui ou des siens) de se tenir constamment sur ses gardes quant au monde, le regard

attaché sur Christ dans le ciel. Loin de moi la pensée que le christianisme impose à

tous les croyants une uniformité d’occupations. La foi ne se manifeste pas

nécessairement par l’abandon d’une profession, si l’on peut y demeurer avec Dieu,

ou par la recherche d’un état qui soit en dehors de nos aptitudes. Ce n’est pas de la

foi, mais un coupable dérèglement d’esprit. En vérité un seul mobile est digne d’un

chrétien, c’est de tout faire en vue du Seigneur, que notre occupation journalière

consiste à rédiger des actes notariés ou à réparer des souliers. Et si nous savons

que nous accomplissons la volonté de Dieu, nous pouvons tout faire avec une bonne

conscience et un cœur joyeux. Ce qui perd le chrétien, c’est d’oublier qu’il est sur la

terre pour faire la volonté de Dieu et pour être un fidèle témoin d’un Christ rejeté

par le monde, mais glorifié dans le ciel.

 [1 Cor. 6, 2-3]



À l’inverse, quelle est l’ambition de l’homme du monde ? C’est de faire son

chemin, d’accomplir quelque chose de grand. Et ce qu’il a pu acquérir aujourd’hui

devient un marchepied pour obtenir demain de nouveaux honneurs. Il est naturel

peut-être de souhaiter avoir une position plus brillante ou plus facile ; mais est-ce

compatible avec l’attachement du cœur à Christ ? N’est-ce pas plutôt le signe qu’on

Lui préfère le premier Adam ? Toute la question est là. Si mon cœur appartient au

second Adam, ne dois-je pas le montrer dans ma vie de chaque jour ? Ne faut-il

honorer Christ que le dimanche ? Ce ne serait pas là assurément la loyauté que nous

devons à notre Chef. Peut-être avez-vous été amenés par la grâce de Dieu à la

connaissance de Son amour pendant que vous occupiez une position regardée par le

monde comme basse et méprisable ? Si vous pouvez demeurer avec Dieu en

conservant cette position, quelle admirable occasion vous aurez alors d’exercer votre

foi, une foi qui apprécie tout en fonction d’un Christ dans la gloire ! Il vous

appartiendra en sondant la Parole de déterminer dans quelle mesure il vous sera

possible d’honorer Dieu là où vous êtes. Car nous devons être Ses épîtres lues et

connues de tous les hommes . Et n’est-ce pas ainsi que par Sa grâce des

fleuves d’eau vive couleront de nous ? Nous ne manifestons nullement Christ quand

nous étreignons avec force les biens que nous possédons, quand nous maintenons

rigoureusement nos droits, quelque fondés qu’ils puissent être selon le monde ;

quand nous résistons avec raideur à tout empiètement qui nous semble injuste. De

même l’esprit de Christ n’est pas manifesté par un chrétien de condition dite

inférieure qui profite avec avidité de toutes les occasions d’avancement qui peuvent

se présenter. Que votre condition soit élevée ou modeste, l’occasion ne vous

manquera pas de montrer ce que vous pensez de Christ.

La Parole de Dieu seule peut nous diriger d’une manière infaillible, car notre

propre sagesse n’est que folie. La volonté du Seigneur est tout. Il faut que la

conscience chrétienne reconnaisse que, quelle que soit la position du croyant,

chacun de nous peut faire la volonté de Dieu, peut être Son serviteur, peut

manifester que nous L’estimons infiniment au-dessus du monde. La bénédiction pour

moi consiste à être satisfait du service que le Seigneur me donne à faire, quel qu’il

soit. Quant aux circonstances qui doivent Le glorifier, et qui conviennent à Son

serviteur, c’est à Lui à en juger. Je les regarde simplement comme autant de moyens

de publier Ses louanges. Pour ce qui concerne ma profession, qu’elle soit honorée ou

méprisée par les hommes, elle ne doit être pour moi qu’un gagne-pain. Ce point de

vue n’est pas celui du monde. Traiter une profession honorable de gagne-pain ? Oui

assurément ; un Sauveur crucifié ici-bas, et élevé dans la gloire fait peu de cas du

monde et de ce qui s’y trouve. Prenons un exemple. Je dois travailler comme

cordonnier ; ai-je le désir d’être le premier cordonnier de Paris ? Supposez que je

sois médecin. Mon ambition m’incite-t-elle à rechercher la plus nombreuse clientèle ?

De semblables désirs proviennent-ils de Christ, et est-ce ainsi que nous honorons

Jésus glorifié ? Est-ce de Sa main que j’accepte mon travail, et pour Lui que je le

fais ? Si le Seigneur nous donnait réellement quelque chose à accomplir pour Lui,

 [2 Cor. 3, 2]



notre amour s’appliquerait sans aucun doute à le faire le mieux possible. Loin de

nous la pensée que les chrétiens doivent être négligents ou insouciants dans la

manière de vaquer à leur occupation. Mais ce qu’il faut pour la foi, c’est la ferme

conviction que Christ est le but de notre travail, que celui-ci soit important ou

humble.

C’est ainsi que nous manifestons, même dans notre vie journalière, que nous ne

vivons pas pour nous-mêmes en ce monde mais pour Celui qui est mort et qui est

ressuscité. Alors nous aurons certainement pour nous la puissance du Saint Esprit.

Précieux témoignage, bien qu’il soit rendu au milieu des choses passagères de ce

monde, mais témoignage qui ne passera jamais. Nous ne faisons que traverser un

pays étranger. Notre patrie est avec Christ et nous ne sommes que pour peu de

jours là où le Seigneur Lui-même nous a placés. Nous séjournons ici-bas aussi

longtemps qu’Il nous appelle à travailler pour Lui. Nous campons au commandement

de l’Éternel, et au commandement de l’Éternel nous partons (Nomb. 9, 18). C’est à

Lui à disposer de nous. Nous sommes au désert, mais, en attendant, au lieu de boire

de l’eau d’un rocher nous avons une source au-dedans de nous d’où découlent des

fleuves d’eau vive. C’est la joie de Jésus qui se reproduit ici-bas — la puissance du

Saint Esprit qui permet dès à présent au cœur de se réjouir en Celui qui est là-haut.

Nous savons que nous Lui appartenons, et ainsi les vanités de ce monde sont jugées

pour ce qu’elles sont, c’est-à-dire comme l’appât dont se sert Satan pour séduire un

monde condamné.

Bien-aimés, dans quelle mesure nos âmes ont-elles ce but devant elles ? Je

désire, par la grâce de Dieu, que les vérités qu’Il a placées devant nous ne

dégénèrent pas en une connaissance stérile. Plus que d’autres chrétiens, nous avons

à nous méfier de ce piège. Dieu dans Sa miséricorde a réveillé Ses enfants en leur

rappelant cette vérité, et en ravivant la foi qui a été « une fois enseignée aux

saints » . C’est là, sans doute, un grand privilège, mais il entraîne avec lui une

sérieuse responsabilité et de graves périls. Qui sont ceux qui sont le plus exposés à

perdre de vue cette vérité et peut-être à en devenir les adversaires déclarés ? Ceux-

là mêmes qui l’ayant connue ont cessé de la réaliser et par conséquent de

l’apprécier. Et comment peut-on la réaliser, à moins que Christ et non le moi soit

notre premier objet ? Remplacez dans nos cœurs le Seigneur par des préoccupations

personnelles touchant notre renommée ou notre bien-être, et aussitôt tout se

corrompt jusqu’à la source. Dieu seul sait où s’arrêterait cette folie sans la grâce qui,

après nous avoir pris quand il n’y avait pas dans nos cœurs la moindre étincelle

d’amour pour Dieu, nous a gardés malgré toute notre misère, et qui peut encore

empêcher les funestes conséquences de notre indécision et de notre infidélité. Dieu

qui a toujours Christ en vue et qui veut qu’Il soit glorifié en nous, nous laisse assez

de liberté d’action et de responsabilité morale pour montrer jusqu’où l’incrédulité

peut nous entraîner. Mais Il peut relever une âme, et c’est ce qu’Il ne manque pas

de faire. Puissions-nous toujours compter sur cette grâce pour nous garder aussi

bien que pour nous relever. Qu’Il nous apprenne à discerner la manière dont Il juge

 [Jude 3]



les personnes et les choses, et à traiter avec sévérité tout ce qui tend à affaiblir la

Parole, ou à abuser de la grâce pour diminuer la gloire du Seigneur Jésus Christ.

Veuille le Seigneur nous rendre humbles et nous maintenir dans l’humilité. Qu’Il

nous donne de Le contempler continuellement dans la gloire, en sorte que tout ce

qui est de ce monde soit jugé comme devant subir l’heure de la moisson et celle de

la vendange, qui ne sont pas encore accomplies. Mais en attendant, notre joie, elle,

est accomplie dans la glorification de Christ et dans le Saint Esprit qui nous a été

donné avant cette heure. Nous connaissons Jésus dans la gloire céleste et nous

savons qu’Il a déjà envoyé le Saint Esprit pour nous faire participer dès maintenant

à la richesse de cette gloire. Puissions-nous être Ses fidèles témoins, même s’il faut

pour cela que nous soyons brisés afin que les fleuves d’eau vive se répandent plus

librement à la louange de la grâce et de la gloire de Dieu.

Méditation 4 — Le « paraclet » ou le Consolateur (Jean

14, 26 ; 15, 26 ; 16, 7-15)

Les chapitres que nous abordons maintenant présentent au sujet du Saint Esprit

une vérité d’une si grande valeur en elle-même, et aussi d’une telle immensité dans

ses conséquences, que nous n’aurions pu en aucune manière la déduire des

communications précédentes du Seigneur Jésus. Il ne s’agit plus seulement d’une

source imprimant son propre caractère à la vie nouvelle donnée au croyant, comme

au chapitre 3, ni d’une puissance qui opère intérieurement ou extérieurement, et

cela dans le culte (chap. 4) aussi bien que pour le témoignage (chap. 7). Nous

sommes ici en présence d’une personne divine prééminente : le Saint Esprit présent

sur la terre.

Or l’occasion de cette révélation explique une telle différence. Le Seigneur Jésus

était sur le point de s’en aller, Lui, la personne bénie qui avait appelé à Lui les

disciples et formé leur cœur pendant Son ministère terrestre en leur révélant le

Père. La scène allait se terminer par Sa mort, dans laquelle Dieu serait infiniment

glorifié. Comme Il le déclare Lui-même : « Maintenant le Fils de l’homme est glorifié

et Dieu est glorifié en lui » . Pourquoi nomme-t-Il Dieu et non le Père ?

Parce que le péché était contre Dieu et devant Dieu ; il était par conséquent

impossible que Dieu passât par-dessus. Sa nature morale devait se manifester dans

toute sa force et toute son indignation contre le péché. Jésus, le Fils de l’homme, le

Christ rejeté, prend le péché sur Lui-même, devient responsable pour les iniquités

de Son peuple et acquiert pour Dieu sur la croix une gloire qu’Il n’avait jamais eue

auparavant et qu’il est impossible qu’Il reçoive jamais une seconde fois. Dieu y fut

glorifié, parfaitement et pour toujours. Dès lors et jusque dans l’éternité, Dieu a

devant Lui l’œuvre à la fois grande et précieuse de témoigner sous toutes les formes

possibles Son appréciation des souffrances infinies dans lesquelles Jésus L’a glorifié.

En premier lieu par la résurrection ! Ensuite Jésus, ressuscité d’entre les morts par la

gloire du Père , prit Sa place à la droite de Dieu dans le ciel. Rien d’autre

 [Jean 13, 31]

 [Rom. 6, 4]



n’aurait pu être pour Lui un témoignage convenable de la valeur de la croix. D’autres

résultats seront manifestés en leur temps. Aucune bénédiction passée ni à venir

n’aura jamais été donnée qui ne résulte de la croix du Seigneur Jésus. Mais en

même temps la croix a si parfaitement et entièrement satisfait la justice, la sainteté,

la majesté et l’amour de Dieu — tout Son caractère aussi bien que Ses affections —

qu’Il n’a plus maintenant devant Lui, pour ce qui concerne Christ et ceux qui Le

reçoivent, qu’une heureuse tâche : celle de satisfaire pleinement Sa propre nature

en bénissant selon tout ce qui est en Son cœur. Cela seul explique tout ce qu’Il fait

maintenant. En vertu de cette gloire acquise à la croix, non seulement Dieu place

Jésus à Sa droite, mais Il proclame Son évangile, ce qu’Il n’avait jamais fait

auparavant — et Il l’adresse à toute la création. Dieu est le même Dieu, et pourtant

des milliers d’années avaient passé sur ce monde sans qu’Il eût jamais fait annoncer

aux hommes un pareil message. Il pouvait y avoir occasionnellement de bonnes

nouvelles pour Abraham ou pour les enfants d’Israël ; mais jamais auparavant la

bonne nouvelle de Sa grâce n’avait été envoyée au loin à toute créature. Est-ce à

dire que Dieu a commencé alors à être amour ? Certes non ! Ni Jésus Christ, ni Sa

croix, n’ont jamais produit l’amour en Dieu. Le caractère distinctif de l’amour divin

est de n’être ni créé, ni causé, ni mis en action par ce qui est en dehors de lui.

L’amour est dans la nature même de Dieu. L’amour y existerait même s’il n’y avait

pour lui aucun objet, car ce ne sont pas les objets qui créent l’amour. Toutefois,

selon la souveraineté de Dieu, Son amour se manifeste, et c’est envers ceux qui

sont les plus nécessiteux, les plus déplorablement coupables, les plus éloignés de

Lui-même, et les plus hostiles. Dieu peut dorénavant déployer Son amour ; c’est la

croix de Christ qui Le justifie quand Il le fait.

Mais ce n’est pas tout. Jésus disparaît de ce monde. Il fallait qu’il en fût ainsi. Le

monde n’atteignait pas à ce que méritait Son œuvre. Tout ce que Dieu aurait pu y

accomplir par Sa providence, le don du trône de David et même la domination

universelle du Fils de l’homme sur toute nation, tribu et langue, n’auraient pas été

une récompense suffisante de la part de Dieu pour la croix du Seigneur Jésus. En

conséquence, Dieu élève Jésus à Sa droite dans une gloire céleste ; et c’est cet

événement qui fournit l’occasion des incomparables enseignements de Jean 14.

Tout d’abord notre Seigneur présente la certitude de Son retour. S’Il s’en allait au

Père, ce n’était pas que Son amour pour Ses disciples eût diminué. Il allait leur

préparer une place. Aussi sûrement qu’Il allait à la maison de Son Père, Il

reviendrait et les prendrait auprès de Lui, afin que là où Lui serait, ils y soient aussi

avec Lui. Il leur avait manifesté le Père ici-bas. Ils avaient connu, ou ils auraient dû

connaître, non seulement que le Père était en Lui, mais que Lui était dans le Père. Il

était une personne divine ; Il était le Fils. Vérité essentielle, indépendante de Son

œuvre ; mais en même temps qui donnait à cette œuvre une valeur infinie.

Maintenant Il va plus loin et montre que pendant Son absence dans la maison du

Père, Il fera aux siens un don digne de Son amour et digne de la croix — une

bénédiction nouvelle surpassant tout ce qui avait jamais été connu par l’homme sur



la terre auparavant. Et voici comment Il l’introduit : « Si vous m’aimez, gardez mes

commandements ». Il ne voulait pas que leur vie et leurs affections se consument en

inutiles regrets pour Son absence ; Il désirait par contre qu’ils prouvent leur amour

d’une manière réelle et pratique — « gardez mes commandements ». Lui, de Son

côté, prouverait Son amour d’une manière parfaitement divine. « Et moi, je prierai le

Père, dit-il, et il vous donnera un autre Consolateur, pour être avec vous

éternellement, l’Esprit de vérité, que le monde ne peut pas recevoir, parce qu’il ne le

voit pas et ne le connaît pas ; mais vous, vous le connaissez, parce qu’il demeure

avec vous, et qu’il sera en vous » (v. 15-17). Et plus loin Il Le désigne de manière

explicite. Il est « le Consolateur, l’Esprit Saint, que le Père enverra en mon nom » (v.

26). Remarquez ces derniers mots  : « enverra en mon nom ». Ce n’est pas

seulement  : « donnera ». Pour parler de communiquer simplement de la puissance

ou de fournir à l’homme une source divine de bénédiction jaillissant en lui, le verbe

donner convient. Tandis qu’« enverra » s’applique à une personne consciente et

consentante. « L’Esprit Saint, que le Père enverra en mon nom — dit Jésus — lui,

vous enseignera toutes choses et vous rappellera toutes les choses que je vous ai

dites ».

Arrêtons-nous quelques moments pour considérer qui est Celui que le Père a

envoyé au nom du Fils, du Seigneur Jésus. Lorsque l’Esprit Saint nous est présenté

en figure comme répandu ou communiqué, il s’agit clairement de montrer la

profusion de la bénédiction, la richesse, l’abondance et la prodigalité, si je puis dire,

de ce que Dieu le Père donne maintenant pour la gloire de Son Fils. Mais si grandes

que soient les richesses du don et l’abondance de la grâce, nous avons ici, répétons-

le, une pensée entièrement différente. Nous sommes en présence d’une personne

divine et non pas simplement d’une plénitude de bénédiction. Le langage même

qu’emploie le Seigneur contribue à souligner cette grande vérité, car Il savait qu’elle

serait, hélas ! promptement oubliée par l’Église de Dieu.

L’Écriture nous enseigne qu’un temps viendra où les hommes ici-bas recevront

une autre effusion de l’Esprit Saint. La pluie de la dernière saison est aussi certaine

que celle de la première. Alors s’accomplira le beau type d’Exode 28  : le son des

clochettes s’y fait entendre, non pas pendant que le souverain sacrificateur est au-

dedans du lieu saint mais quand il y pénètre, puis de nouveau quand il en sort.

Ainsi, de même qu’un témoignage a été rendu à la Pentecôte quand notre grand

souverain Sacrificateur fut entré dans le saint lieu, il y aura un autre témoignage de

l’Esprit Saint, quand le souverain Sacrificateur sortira pour apparaître « une seconde

fois… à salut à ceux qui l’attendent » (Héb. 9, 28). Aussi certainement que le son se

fit entendre par la puissance de l’Esprit lorsque Jésus est entré dans les cieux, une

nouvelle plénitude de la bénédiction de l’Esprit Saint sera répandue sur toute chair

quand Il en sortira (Joël 2, 28-32). Mais avec cette différence que cet événement

futur ne concernera pas le même corps de croyants qui avait reçu par l’Esprit Saint

la première bénédiction de la grâce divine. Comme nous le savons, c’est l’ancien

peuple de Dieu qui en sera l’objet. Dieu visitera de nouveau Israël en grâce. Il ne



limitera pas, sans doute, la bénédiction à ce peuple. Mais de même qu’il a plu à Dieu

maintenant d’appeler Ses élus du milieu de toute nation sous le ciel, il en sera ainsi,

d’une manière encore plus étendue au temps du second avènement de Christ et de

Son règne sur la terre.

Reconnaissons-le toutefois, ces faits tels qu’ils sont annoncés par les prophètes

seraient loin de nous apporter une pleine lumière relativement à l’Esprit de Dieu,

aussi le Seigneur Lui-même nous en explique-t-Il la portée. Il ne s’agit pas

simplement d’influences pour le bien de l’âme, ni d’une source jaillissante de la

faveur divine, mais maintenant, pour la première et pour la seule fois, la présence

personnelle du Saint Esprit est connue sur la terre, oui, l’Esprit Saint effectivement

descendu du ciel ici-bas comme fruit de la rédemption et du départ du Seigneur

Jésus pour le ciel.

Sans doute, conjointement avec cette présence personnelle, se manifeste une

abondante distribution de puissance. Et nous savons aussi que bientôt, lorsque le

Seigneur Jésus reviendra du ciel, il se produira une effusion plus grande encore, un

déploiement beaucoup plus considérable de la bénédiction de Dieu. Mais où voyons-

nous qu’Il enverra l’Esprit dans ce temps-là ? Où trouvons-nous le Père envoyant le

Consolateur au nom de Christ, le Fils ? À nulle autre période que celle-ci. Selon la

Parole de Dieu, l’économie chrétienne actuelle constitue l’unique époque et présente

les seules circonstances et les seules conditions qui correspondent à la mission de

l’Esprit sur la terre.

La clé de ces déclarations du Seigneur réside dans ce fait  : la présence du

Consolateur. Cette présence personnelle du Saint Esprit, mentionnée ici, est en

rapport étroit avec l’absence personnelle de Christ après la rédemption, absence qui

en est le fondement. Au contraire, le jour éclatant du Seigneur, ce jour qui vient,

sera marqué, non par l’absence de Christ, mais par Sa présence ; non par Sa séance

dans le ciel, mais par Sa propre venue pour régner sur la terre ; et à ce jour-là ne se

rattache aucune présence personnelle de l’Esprit. Il pourra alors y avoir une

manifestation de puissance plus étendue, sinon plus profonde. Mais ce sera un état

de choses absolument différent. Et l’une des différences les plus frappantes se

trouve dans un fait qu’en passant nous pouvons mentionner ici : à savoir, que, dans

ce jour-là, le Saint Esprit n’introduira personne dans le lieu très saint pour adorer.

Cette activité qui est la sienne aujourd’hui aura pris fin. Le voile ne sera plus déchiré

dans le jour millénial lorsque le règne du Seigneur Jésus Christ sera établi sur la

terre.

Certains peuvent être choqués que nous parlions ainsi d’un retour à un sanctuaire

terrestre, à un voile de séparation, et à une sacrificature humaine aussi bien qu’au

renouvellement des sacrifices extérieurs. Cependant rien n’est plus certain, si nous

reconnaissons l’autorité des Psaumes et des Prophètes. Et quand ce jour viendra et

que Dieu reprendra Ses relations avec Son ancien peuple Israël, il n’y aura plus de

Pentecôte parmi les fêtes rétablies. La Pâque et la fête des Tabernacles seront



célébrées mais non pas la fête des semaines. En même temps aura lieu une effusion

plus abondante de l’Esprit ; de telle sorte que certains dons extérieurs,

communiqués au jour de la Pentecôte et par la suite, sont désignés sous le nom de

« miracles (ou puissances) du siècle à venir » (Héb. 6, 5). Pourquoi sont-ils ainsi

appelés ? Parce qu’ils sont un spécimen actuel de cette énergie qui alors opérera

sans entrave et fera connaître au vaste univers la délivrance que le Sauveur a

accomplie en faveur de « toutes choses » aussi bien que de ceux qui croient. Les

« puissances » conférées de la part du Seigneur par le Saint Esprit sont donc à juste

titre appelées « miracles du siècle à venir » — miracles tels que la guérison des

malades, des lépreux, la résurrection des morts, la vue rendue aux aveugles, l’usage

de leurs membres aux impotents, etc. Ce sont là en effet autant d’expressions de

cette puissance qui se déploiera librement et largement dans ce grand jour du règne

du Seigneur. Il guérira alors toutes leurs maladies aussi véritablement qu’Il

pardonnera toutes leurs iniquités. En ce temps-là, Il introduira et associera les deux

bénédictions. Il est donc clair qu’il s’agit ici d’un état de choses bien différent de ce

que nous possédons maintenant.

C’est pourquoi, chers frères et sœurs, nous jouissons actuellement de ce privilège

sans égal de la présence ici-bas du Saint Esprit, personne divine. Dieu l’accorde afin

de publier l’excellente valeur et le bon plaisir qu’Il trouve en l’œuvre du Seigneur

Jésus. Cette œuvre qui a, sans nul doute, aux yeux de Dieu, une valeur éternelle et

infinie, comment se fait-il donc que, maintenant plutôt qu’en un autre temps, il en

soit fait une estimation aussi extraordinaire et aussi divine ? Je crois qu’en voici la

raison : le jour qui vient sera l’accomplissement de la promesse et de la prophétie

touchant la bénédiction accordée au peuple de Dieu sur la terre. Ce peuple était

terrestre, et, comme tel, les promesses le concernaient dans leur application

littérale. C’est pourquoi ce jour sera celui où se réaliseront les promesses que Dieu

avait expressément mises devant eux, le jour du peuple terrestre et de la terre (la

terre d’Israël spécialement), comme centres de leur accomplissement. Mais Dieu ne

s’est jamais limité à l’accomplissement pur et simple de ce qu’Il avait promis. Et

bien loin d’épuiser les richesses et d’atteindre le fond de la grâce de Dieu en

saisissant les promesses, on constate en la sondant de plus en plus profondément

que cette divine grâce va toujours au-delà des besoins de l’homme et de la terre

elle-même (Rom. 5, 20). Eh bien, cette grâce qui n’a jamais été définie dans la

prophétie et dont la promesse n’a jamais été la mesure doit être nécessairement

proportionnée à la profondeur de la bonté de Dieu Lui-même. C’est parce que toutes

Ses promesses devaient être dépassées que Dieu a gardé par-devers Lui cette

réserve bénie en la cachant « dès les siècles en Dieu » (Éph. 3, 9). Et si maintenant

le mystère n’est plus caché, c’est parce que dorénavant Dieu peut agir librement à

cause de la croix. Il a, à Sa droite, Celui qui a été rejeté par le monde. Considérant

Christ entré là après avoir achevé l’œuvre et apportant dans Sa présence toute la

valeur de la rédemption, Dieu ne se contente plus de donner selon la mesure du

besoin d’un peuple terrestre ou selon les nécessités de ce pauvre monde. Il donne



ce qui est digne de Lui-même et de Christ ; Il donne ce qui serait un honneur dans le

ciel même. Qu’est-ce qui peut attester ou prouver cela mieux que l’envoi ici-bas de

l’Esprit bienheureux, lequel connaissait si bien le ciel et pouvait partager tous les

sentiments de Dieu le Père au sujet du Fils et de la rédemption ? De là la raison pour

laquelle nous entrons aujourd’hui si pleinement dans cette bénédiction infinie.

C’est donc avec tout le poids de ces vérités nouvelles que le Seigneur Jésus

Christ s’adresse à Ses disciples. Il voulait les introduire dans les profondeurs jusque-

là impénétrables de la grâce du Dieu Sauveur et leur révéler la pensée même de

Dieu le Père. Mais ce à quoi Il engage Son nom, ce qu’Il promet aux siens de la part

de Son Père comme une ample compensation à la perte que Son départ allait

représenter pour eux, c’est de leur envoyer un autre « Consolateur » pour demeurer

avec eux.

Sans doute ce terme de « Consolateur » a-t-il rapport à notre affliction ? Il

suggère l’idée d’une personne qui sympathise avec nous au milieu des détresses de

ce bas monde. En effet, le Saint Esprit nous console et nous encourage. Mais cela

n’est qu’une bien faible partie des fonctions dont le terme original « paraclet » donne

l’idée. Il s’entend de quelqu’un qui est identifié avec nos intérêts, soutient nos

causes, s’engage à nous visiter dans nos difficultés, de quelqu’un qui, à tous égards,

devient à la fois notre représentant et le grand agent personnel qui traite toutes nos

affaires à notre place. Ce nom et cette fonction ont donc une portée

incomparablement plus grande que celle des mots « avocat » ou « consolateur » : il

signifie l’un et l’autre et bien davantage encore. En fait, il s’entend de quelqu’un qui

est absolument et infiniment compétent pour se charger de tout ce qui peut être fait

en notre faveur, quelle que soit la grandeur de nos besoins dans les difficultés ou

dans les exigences de la grâce de Dieu pour la bénédiction de nos âmes. Tel est le

Saint Esprit maintenant, et quelle bénédiction de Le posséder ainsi ! Ceci d’autant

plus que semblable bénédiction n’a jamais été connue auparavant et ne sera jamais

connue de nouveau. La présence personnelle de l’Esprit ici-bas comme réponse à la

gloire de Christ élevé à la droite de Dieu est un état de choses qui ne pourra jamais

se renouveler. Tandis que le souverain Sacrificateur est en haut, l’Esprit envoyé ici-

bas fournit à l’homme un accès céleste dans Sa gloire aussi bien que dans la

rédemption. Et lorsque le souverain Sacrificateur sortira pour occuper le trône

terrestre, l’Esprit répandu alors rendra un témoignage approprié à la terre sur

laquelle le Seigneur devra régner.

Si ces pensées restent présentes à notre esprit, quelle solennelle impression nous

ressentirons en considérant le tragique état de la chrétienté ! N’est-ce pas elle qui

était appelée à refléter au plus haut degré la gloire de Dieu ? Qu’est-ce donc qui

pourrait être plus cher à l’Esprit, lequel est ici-bas pour glorifier le Fils en glorifiant le

Père ? Et que pourrait-il y avoir de plus important pour les saints ? Ne vous étonnez

donc pas si le diable tend tous ses pièges et déploie toutes ses ruses pour effacer et

défigurer, pervertir et corrompre ce qu’il ne peut détruire. Or s’il est une chose qui



plus qu’une autre devrait caractériser aujourd’hui les enfants de Dieu partout, quelle

est-elle, d’après ces paroles du Sauveur ? N’est-ce pas la présence personnelle du

Saint Esprit, la certitude que cette personne divine est venue remplacer Christ ? Je

veux bien que pour l’esprit de l’homme elle soit impénétrable, et pour les sens

invisible, ainsi que cela est dit du monde dans ce passage. Évidemment, s’il

s’agissait d’une chose que les sens et l’esprit puissent saisir, le monde aurait pour

cela la même capacité que le croyant. Mais précisément le monde ne Le voit pas et

ne Le connaît pas ; tandis que vous, vous Le connaissez, dit le Seigneur. Nous Le

connaissons et nous savons qu’Il est présent, d’abord sur la simple parole du

Seigneur Jésus, mais aussi par la consciente jouissance de cette présence.

Il faut d’abord que je Le reçoive simplement sur la parole du Seigneur. Mais

quand j’ai reçu la vérité dans mon âme, suis-je privé du sentiment de Sa présence ?

Suis-je empêché de goûter la joie de l’Esprit Saint habitant soit en moi soit dans

l’Assemblée de Dieu ? Assurément nos cœurs peuvent bien attester le contraire.

Seulement il ne suffit pas de croire pour que cela devienne une réalité. « Ne savez-

vous pas », dit l’apôtre, « que votre corps est le temple du Saint Esprit ? »

. Ce qui signifie que ce n’est pas seulement une affaire de foi. Une âme est

d’abord amenée à la bénédiction par la foi en Christ et rien de plus. Mais ne pas

laisser de place pour la jouissance qui est ensuite trouvée en Lui, tout réduire à une

affaire pure et simple d’acceptation de la Parole de Dieu concernant le Seigneur

Jésus, ce ne serait de notre part qu’un bien pauvre témoignage à la puissance de

l’habitation de l’Esprit ou à la révélation de la grâce du Sauveur. Que penserait-on

d’un homme qui n’aurait d’autre assurance, concernant la réalité de la relation de sa

femme avec lui, que le nom de celle-ci inscrit en face du sien au registre de l’état-

civil ? Cela dénoterait un état de choses bien extraordinaire et bien fâcheux. Et

supposez-vous que la présence du Saint Esprit, personne divine envoyée ici-bas

expressément pour nous communiquer la puissance, la joie, la bénédiction et le

rafraîchissement de la grâce de Dieu dans la connaissance de Christ, supposez-vous

que la présence de cette personne divine soit pour le nouvel homme une moins

grande réalité que la consolation fournie par une compagne donnée à l’homme pour

la vie présente ?

Sans doute, si mon âme une fois réveillée se contente d’accepter l’évangile et ne

désire rien de la part de Celui qui est ici-bas pour glorifier Christ, je ne dois pas

m’étonner si je reste au-dessous de la jouissance goûtée par d’autres. Le Saint

Esprit ressent ce mépris fait à Sa grâce, et ce qu’a d’outrageant cette disposition à

être satisfait de la plus faible mesure possible dans la connaissance de Christ.

J’éprouverai immanquablement une perte si je m’obstine à ne rien chercher de plus.

En soi cette disposition est, quant au principe, rationaliste : elle réduit la Parole de

Dieu à une simple lettre ; c’est le cœur se refusant à avancer dans la jouissance de

cette puissance et de cette présence bénie de l’Esprit, sous prétexte qu’il a cru

l’évangile du salut sur la parole du Seigneur. Nous remarquons au contraire que la

Parole prend tout particulièrement soin de montrer que la puissance de l’Esprit nous

 [1 Cor. 6,

19]



communique individuellement une assurance divine de notre relation avec Dieu. De

même, dans l’assemblée de Dieu, j’ai le droit non seulement de croire que l’Esprit

est là, mais aussi celui de goûter la douceur et les puissants effets de Sa présence.

C’est pourquoi, en Romains 8, passage qui se rapporte à la nouvelle position de

l’âme en Christ, il n’est pas simplement déclaré que le Saint Esprit demeure en moi,

croyant, mais qu’Il « rend témoignage avec notre esprit que nous sommes enfants

de Dieu ». Est-ce que cela signifie seulement qu’un homme croit l’évangile ? Sans

doute est-ce bien par là qu’il nous faut commencer, c’est-à-dire par une foi pure et

simple au témoignage que Dieu a rendu de Sa propre grâce à l’égard de nos âmes,

par une foi qui ne repose sur aucune émotion ou expérience, sur rien d’autre que

sur la Parole de Dieu dans la bonne nouvelle du salut par Christ. Mais supposez que

je conclue que c’est là tout ce à quoi la grâce me donne droit, ne serait-ce pas une

erreur presque aussi préjudiciable que celle qui consiste à confondre la foi avec les

sentiments et avec les expériences ? Là où la foi est réelle, elle conduit

nécessairement à une expérience profonde, tant pour ce qui est personnel à une

âme que pour ce qui regarde l’Église de Dieu. Quoi qu’il en soit, j’espère que ces

remarques suffiront pour éclairer notre sujet. Il m’a paru d’autant plus profitable d’y

faire allusion que, par réaction contre la confusion ordinaire produite par la

recherche d’évidences intérieures, un retour à la foi simple expose les âmes à limiter

tout ce qui regarde le Saint Esprit à la simple parole du Seigneur concernant

l’évangile. Cette parole est bien donnée comme fondement ; mais il y a autre chose

encore à rechercher. Et il nous faut veiller, en évitant une erreur, à ne pas tomber

dans l’erreur opposée. Accepter l’évangile sur la simple parole du Seigneur, c’est une

chose bénie et admirable que le Seigneur nous enseigne d’autant plus clairement

peut-être quand nous sommes criblés par l’adversaire. Mais supposer que l’Esprit,

personne divine descendue ici-bas et demeurant réellement en nous, ne

communique à nos âmes aucune jouissance sensible de Sa présence, c’est se

tromper d’une manière tout aussi grave.

Le Seigneur commence par prier le Père, comme Il l’annonce, en vertu de la

position de médiateur qu’Il prend dans ce chapitre  : « Je prierai le Père et il vous

donnera un autre consolateur pour être avec vous éternellement ». Nous sommes

ainsi en présence d’une vérité majeure concernant le Saint Esprit. Il n’est pas donné

seulement pour une occasion ; mais lorsqu’Il vient, c’est pour demeurer

éternellement avec nous. Toute cette portion de l’évangile de Jean considère déjà la

rédemption comme accomplie sur la terre et Christ exalté dans le ciel. Cette

perspective donne ses dimensions à la bénédiction présentée ici. La rédemption n’y

est pas vue dans l’une ou l’autre de ses nombreuses applications, mais comme

fondement de la glorification de Christ en haut et de la descente du Saint Esprit sur

la terre. C’est pourquoi, l’Esprit est promis ici, non pas pour un séjour limité, comme

c’était le cas du Seigneur Jésus, mais bien « pour demeurer avec vous

éternellement ».



Ces considérations nous font mesurer combien est tragique le tableau qui partout

frappe nos regards dans la chrétienté. S’il y a une vérité qui a été particulièrement

abandonnée, c’est bien celle de la présence personnelle du Saint Esprit. Alors que

d’autres vérités, telles que la nécessité d’être né de nouveau, la valeur de l’œuvre

de Christ, la gloire de Sa personne comme Dieu et comme homme, sont encore

enseignées dans les systèmes de la chrétienté, celle qui nous occupe a été presque

complètement perdue de vue. Certes, on ne met pas en doute l’existence ni la

divinité de la personne du Saint Esprit. Mais je parle de Sa mission personnelle sur

la terre et de Sa présence actuelle avec les chrétiens, soit individuellement, soit

collectivement. Où trouve-t-on réalisé ou confessé ce qui est pourtant la grande

vérité caractéristique du christianisme, une vérité qui devrait retentir au-dehors et

gouverner l’Église au-dedans ? N’est-ce donc pas un sujet de solennelle réflexion et

d’humiliation que de voir cette vérité (qui constitue la gloire du chrétien, la force de

l’Église de Dieu et le privilège spécial en vue duquel Il était avantageux que Christ

s’en allât), à ce point méconnue dans les divers systèmes de la chrétienté ?

La promesse du Seigneur aux siens comporte une autre précision. Le Consolateur

sera éternellement avec eux. Nulle part l’Écriture n’enseigne que l’Esprit sera donné

à tous les hommes. Seuls Le reçoivent ceux qui font partie de l’Église. Les croyants

de l’Ancien Testament n’ont même pas eu connaissance de cette vérité. Les saints

du millénium ne la connaîtront pas non plus sous sa forme actuelle, bien qu’il doive

y avoir alors, nous l’avons dit, une puissante effusion de l’Esprit sur toute chair.

Israël même n’aura pas l’Esprit comme nous Le possédons maintenant, quoique

dans un jour prochain ce peuple doive être richement béni et même doué, je pense,

d’une puissance extérieurement supérieure à tout ce qui a été jamais connu dans

l’Église. Car le jour millénial sera témoin des manifestations les plus merveilleuses

que la puissance divine ait jamais opérées en permanence au milieu des hommes

dans ce monde. Je ne doute nullement que les efforts dont l’homme s’enorgueillit

tellement à présent : ses inventions, ses sensationnelles acquisitions scientifiques et

techniques, sa civilisation raffinée, tout cela disparaîtra du monde pour faire place à

un état de choses incomparablement meilleur. Et Dieu ne permettra jamais que

l’homme ait le dessus sur Lui et ne voudra rien lui devoir. Ne nous imaginons pas

qu’un jour de péché et de volonté propre, dans lequel Jésus est rejeté et l’Esprit

méprisé, puisse fournir à Dieu les matériaux convenables pour le règne de Son Fils

sur une terre réconciliée. Il me semble impossible que Dieu se serve des moyens

stériles de l’homme dans ce jour éclatant. Tout comme autrefois Jéricho dut tomber

et les anciens centres cananéens disparaître afin que Dieu en choisît de nouveaux

pour Son peuple, pareillement dans le jour qui va venir le Saint Esprit substituera Sa

puissance et Son activité à celles de l’homme. Et il est évident qu’il n’y aura ni

fléchissement ni interruption dans ce qu’Il entreprendra, mais que le déploiement de

Sa puissance sera approprié au caractère du Seigneur régnant alors sur le monde,

ainsi qu’aux instruments qu’emploiera le Saint Esprit.



Actuellement l’Esprit opère d’une façon différente et pour d’autres fins. Envoyé

ici-bas par Christ glorifié à la droite de Dieu, Il amène les âmes dans une association

vitale avec Jésus. C’est le Céleste nous rendant célestes par le Saint Esprit, lien divin

entre Lui en haut et nous sur la terre. Voilà ce dont notre passage parle ici et pour

cette raison le contraste se trouve établi entre le croyant et le monde. « Il est,

ajoute le Seigneur, l’Esprit de vérité que le monde ne peut pas recevoir » .

Jésus insiste sur le fait d’une possession spéciale de l’Esprit et de Sa présence

personnelle qui est la part du chrétien seul et que le monde ne peut pas recevoir,

« parce qu’il ne le voit pas et ne le connaît pas ; mais vous, vous le connaissez ». Ce

privilège appartient exclusivement ici-bas au croyant  : « il demeure avec vous et

sera en vous ». Loin de leur donner simplement la jouissance d’une bénédiction

transitoire, l’Esprit demeure avec eux ; et qui plus est, Il est aussi « en eux ». Ces

deux vérités sont capitales. L’Esprit ne demeure pas seulement avec les saints

comme occupant une position extérieure, ce qui est vrai dans une assemblée de

croyants ; mais Il est en eux. Chers frères et sœurs, retenons ce fait essentiel que le

Saint Esprit demeure avec nous, que ce n’est pas par occasion seulement qu’Il nous

visite, mais qu’Il demeure réellement avec nous, afin que nous puissions

continuellement regarder à Lui. Mais en outre, ainsi que l’ajoute le Seigneur, « il sera

en vous », ce qui implique la présence la plus intime qu’il soit possible de concevoir :

l’Esprit de Dieu « dans » aussi bien que « avec » ceux auxquels Il était envoyé, et

cela « éternellement ».

Les conséquences en sont ensuite développées. « Je ne vous laisserai pas

orphelins », ajoute le Seigneur ; « je viens à vous ». « Encore un peu de temps, et le

monde ne me verra plus ; mais vous me verrez ; parce que moi je vis, vous aussi

vous vivrez » .

Le Saint Esprit nous forme en un seul corps, unissant le croyant à Christ comme

la Tête. Plus que cela : ici, c’est la communauté de nature qui est enseignée, et non,

comme dans les épîtres de Paul, l’unité du corps. « Parce que je vis moi, vous aussi

vous vivrez ». Rien ne saurait être plus intime. Puis Jésus montre de quelle manière

cela a lieu : « En ce jour-là vous connaîtrez que je suis en mon Père, et vous en moi,

et moi en vous ». « Ce jour-là » est venu ! Et ceci fait voir de nouveau combien cette

présence actuelle du Saint Esprit diffère de l’effusion de l’Esprit pendant le

millénium. Ce verset 20 sera-t-il vrai des saints de ce temps-là ? Il est clair qu’il

n’existera alors rien de semblable. La base dont dépend la vérité qui nous occupe a

été posée maintenant, et maintenant seulement. Christ a pris place en haut ; non

pas seulement dans le ciel, mais, comme Il le dit, « en mon Père ». « En ce jour-là,

vous connaîtrez que je suis en mon Père… ». Il ajoute : « et vous en moi », pendant

que Lui est là-haut en même temps que « moi en vous » pendant que nous sommes

ici-bas. Ce verset constitue donc la preuve décisive que notre Seigneur fait

correspondre ce don merveilleux donc Il parle avec Sa présence dans le ciel. C’est

alors seulement que se réalise notre association avec Lui en haut par le Saint Esprit

envoyé en bas. Lorsque le Seigneur Jésus Christ quittera le ciel et prendra

 [Jean 14, 17]

 [Jean 14, 18-19]



possession du royaume, tous ces éléments seront changés. Un nouvel état de

choses s’établira, en harmonie avec la position nouvelle que Lui prendra. Autrement

dit, c’est toujours en rapport avec la position occupée par Christ que le Saint Esprit

agit ou est donné. À l’absence personnelle de Christ correspond la présence

personnelle de l’Esprit Saint. Et comme c’est la présence personnelle de Christ qui

caractérisera ce siècle à venir, l’action du Saint Esprit s’en trouvera nécessairement

modifiée.

Je me suis attaché à comparer l’état de choses actuel avec ce qui a existé et ce

qui pourra exister dans les jours à venir, de façon à faire ressortir le caractère

spécial de notre bénédiction. C’est toujours en regardant à Christ que la foi entre

dans la pensée présente de Dieu, dans Ses conseils et dans Ses voies. C’est

pourquoi quand l’âme réalise clairement la présence de Christ à la droite de Dieu

dans le ciel, chaque aspect de la vérité se trouve à sa véritable place. À l’inverse,

lorsque nos âmes ne font pas de cette vérité la clef de voûte de notre relation avec

Dieu aussi bien que de notre position vis-à-vis du monde, tout est perdu — j’entends

quant à ce qui nous distingue comme chrétiens. Sans doute, il peut exister cette foi

en Christ qui saisit le pardon des péchés et une certaine mesure de paix avec Dieu.

Mais notre propos n’est pas de nous arrêter aux simples consolations de l’âme, ni

même à la grâce qui nous fait traverser ce monde après nous avoir éternellement

sauvés par Christ. Nous nous occupons de la gloire de Dieu et de ce qui répond à

Ses affections, de ce qui est bon et saint, source de puissance et de bénédiction

pour le chrétien qui réalise sa relation avec Dieu. Assurément rien de cela ne sera

connu si l’œil de la foi n’est pas continuellement fixé sur Christ à la droite de Dieu.

Avoir nos regards dirigés vers Lui dans le ciel, voilà ce qui assure à l’Esprit Sa liberté

d’action dans l’âme. Et c’est pourquoi nous constatons que ceux qui ne croient pas à

la présence personnelle du Saint Esprit ici-bas n’ont aucune intelligence de la

position actuelle de Christ comme Tête de l’Église dans le ciel. Ils ne mettent pas en

doute qu’Il soit à la droite de Dieu. Ils déclarent formellement croire au Saint Esprit,

ainsi qu’à la communion des saints. Mais il ne s’agit pas maintenant de répéter les

paroles d’un formulaire ou d’un crédo telles qu’en établissent toutes les

dénominations religieuses fondées sur des principes humains absolument

indépendants de la présence et de l’opération de l’Esprit Saint dans l’assemblée. On

peut dire que l’état actuel de la chrétienté sous toutes ses formes est caractérisé par

l’incrédulité à l’égard de la principale vérité distinctive de l’Église, savoir celle qui

concerne le Saint Esprit.

Il est de la plus haute importance que les enfants de Dieu se pénètrent de cette

vérité. La question n’est pas de savoir comment et en quel endroit ils ont pu

recevoir du bien pour leurs âmes. L’Esprit de Dieu bénit parmi et souvent malgré ces

systèmes. En tous il se trouve des âmes chères à Christ ; en tous on rencontre non

seulement des membres vivants, mais des serviteurs du Seigneur, tout au moins

partout où les grands fondements se rattachant à la personne ou à l’œuvre de Christ

sont reconnus en quelque mesure. La question consiste pour chacun à se



demander  : « Suis-je là où le Saint Esprit envoyé du ciel peut agir librement,

conformément aux intentions du Seigneur et à sa Parole ? Suis-je là où le fait de sa

présence est cru ? L’assemblée dont je fais partie est-elle l’expression de la présence

du Saint Esprit ? ». Ce n’est pas des prédications que je veux parler, ni même des

réunions pour la lecture en commun et la méditation de la Parole de Dieu. Celles-ci

ont leur place ; mais je fais allusion aux occasions dans lesquelles l’Église, c’est-à-

dire les membres du corps de Christ, se rassemblent au nom du Seigneur Jésus, soit

pour le culte qui est la grande occasion centrale et distinctive, soit pour l’édification.

Or dans ces occasions-là, avons-nous présente à nos âmes cette vérité

transcendante qu’au milieu de nous il en est un qui est compétent pour toutes les

difficultés ; un qui prend soin de la gloire de Christ ? Oui, un qui, à cause de l’amour

qu’Il porte à Christ, et de la valeur qu’Il attache à Son œuvre, soutient nos intérêts,

nous comble de toutes sortes de joies, nous aide dans nos afflictions, nous fortifie

contre les pièges du diable, nous rend capables, par Sa propre grâce, d’être simples,

humbles, vrais et fidèles ; enfin, un qui s’occupe de nous sur le principe de la Parole

de Dieu lorsque nous manquons à ce qui est dû à la personne de Christ ou à la

vérité de Dieu.

Or, je maintiens que de toutes les vérités divines concernant le corps de Christ,

aucune n’est plus importante ni plus nécessaire que celle-là. Et la raison en est bien

simple. Si l’on croyait vraiment qu’il existe une personne divine envoyée du ciel, et

que cette personne est réellement présente avec nous pour diriger l’assemblée,

pensez-vous que le comportement des chrétiens ne serait pas bien différent ? Je ne

veux pas parler seulement de l’opération de l’Esprit ; car il peut agir dans une

chapelle méthodiste par un ministre anglican ou par un pasteur de l’église réformée.

J’admets pleinement que, sans l’opération de l’Esprit Saint, nulle âme ne pourrait

être convertie ou recevoir aucune vérité de la Parole de Dieu. Ainsi l’opération de

l’Esprit est aussi diverse que Sa propre grâce, souveraine et variée ; ou, suivant la

comparaison du Seigneur, semblable au vent qui souffle où il veut . Mais

ceci est sans rapport avec la reconnaissance de la présence de l’Esprit Saint et de

Son action libre et souveraine dans les membres qu’il Lui plaît d’employer au sein de

l’assemblée chrétienne.

Les chrétiens connaissent-ils la réalité de cette présence de l’Esprit sur laquelle

on peut compter ? Assurément l’Écriture est claire à ce sujet et les saints sont

appelés à reconnaître ce fait de façon à y trouver leur bénédiction. Or, peut-elle être

pleinement connue, à moins qu’elle ne soit aussi crue ? Hélas, tous les chrétiens

individuellement n’ont pas une mesure complète de foi. Tous ne sont pas parvenus à

une plénitude d’assurance et de simplicité dans cette confiance qui nous convient

relativement à la présence du Saint Esprit — confiance d’autant plus souhaitable

qu’il s’agit d’une des vérités les plus élevées quoiqu’une des plus simples après tout.

Assez souvent en effet, les plus hautes vérités deviennent les plus simples une fois

qu’on les a saisies. Que pourrait-on concevoir de plus simple, par exemple, que la

présence de Christ à la droite de Dieu dans le ciel ? Cependant n’est-ce pas là le

 [Jean 3, 8]



centre même du mystère, la source de toutes les bénédictions spirituelles que Dieu

nous a données en Lui ? De même, je ne connais rien de plus simple et de plus

profond à la fois que la présence du Saint Esprit sur la terre, concordant avec la

séance de Christ à la droite de Dieu. Tout chrétien où qu’il se trouve devrait être

versé dans la connaissance de ces grands faits. Et je sens que Dieu nous a donné

cette charge sérieuse de travailler à l’instruction des enfants de Dieu où que nous les

rencontrions, afin que, comme ils ont reçu Christ, ils croient aussi réellement en la

présence du Saint Esprit sur la terre. Mais tout en ayant ce sentiment, ce n’est pas

une raison pour exiger de chacun de ceux qui sont reçus qu’il possède une

connaissance préalable ou une foi exercée à l’égard de cette présence de l’Esprit.

Nombreux sont les membres du corps de Christ qui sont bien faibles dans cette

connaissance et qui n’en mesurent guère le prix. Mais aussi longtemps que

l’assemblée comme ensemble est dirigée par l’Esprit, aussi longtemps que Sa

présence est reconnue sans empêchement fixé ou sanctionné ; aussi longtemps

qu’on n’a pas recours à des plans humains, règles ou arrangements qui gênent

l’action du Saint Esprit, aussi longtemps qu’il en est ainsi, tous les enfants de Dieu

peuvent y être entièrement heureux. On peut bien se tromper, sans doute ; nous

sommes tous sujets à errer. Mais dans ce cas, notre consolation est de savoir qu’il

est quelqu’un présent avec nous, qui seul est à même de redresser toutes les

erreurs, et qui, dans Sa propre grâce, est descendu du ciel dans l’intention expresse

de s’occuper des saints. C’est pourquoi nous ne devons jamais désespérer quelles

que soient les difficultés. Et nos âmes ne devraient jamais abandonner cette

confiance que le Saint Esprit, présent avec nous et en nous, saura pourvoir à tous

les empêchements et à tous les dangers. Qu’il nous suffise d’avoir foi en Lui et

d’invoquer le nom du Seigneur. Soyons assurés que l’Esprit est ici dans ce but, je ne

dirai pas d’honorer notre foi, mais dans le but bien plus sûr et plus excellent de

glorifier Christ. À ceci Il ne peut jamais manquer. En même temps, si la foi en Sa

présence est la grande pensée de la réunion dans son ensemble (bien que ce puisse

ne pas être la pensée dominante de chaque enfant de Dieu présent), on fera

l’expérience de Sa puissance divine. Inversement, si l’assemblée n’est pas

gouvernée par cette grande vérité, il est évident qu’on pourra y introduire toutes

sortes de règlements humains qui seront en contradiction avec l’action du Saint

Esprit dans ces mêmes réunions. Nous aurons l’occasion de revenir sur ce sujet en

considérant les épîtres. Je n’y fais allusion ici que pour le lier, en passant, avec Jean

14, comme montrant la souveraine importance de cette grande vérité de la présence

personnelle du Saint Esprit.

Permettez-moi de renouveler ici ma question. Si vous admettez qu’un chrétien,

quel qu’il soit, croie à la présence d’une personne divine, ne pensez-vous pas que

pour lui toutes choses seront gouvernées d’après une vérité aussi considérable ? S’il

s’agissait seulement d’un chef ou d’une personnalité parmi les hommes, aurions-

nous la présomption, vous ou moi, de prendre en sa présence des décisions qui ne

relèvent que de lui ? À supposer qu’un souverain traverse ses états, ou visite une de



ses administrations, le premier devoir de chacun de ses subordonnés ne serait-il pas

de lui rendre l’honneur et le respect ? En tout cas partout où existent l’intelligence et

le sentiment vrai de ce qu’est la volonté de Dieu en matière d’autorité terrestre, il

est évident que nul homme qui recevrait le chef de l’état dans sa maison ne pourrait

ne pas en tenir compte et se conduire comme si celui-ci n’était pas là.

Eh bien ! chers frères et sœurs, ce qui est vrai de notre propre maison l’est à plus

forte raison de celle de Dieu, c’est-à-dire de l’Assemblée. Assurément si quelqu’un

peut y agir de plein droit, c’est bien Celui qui est Dieu. En conséquent, il est évident

qu’il ne saurait y avoir la foi en la présence du Saint Esprit sans qu’on Lui

reconnaisse dès lors la primauté et qu’on s’attende à Son action dans l’Assemblée.

En général ce n’est pas cette autorité du Saint Esprit qu’on met en discussion, car de

fait le raisonnement habituel est le suivant : on admet que dans les jours primitifs

de l’Église, il y avait des apôtres, des miracles, une puissance divine à l’œuvre, mais

qu’à présent tout est changé. Ce qui revient à dire pratiquement qu’une partie des

Écritures se trouverait aujourd’hui périmée. Aussi, lorsque les personnes qui

raisonnent ainsi parlent du Saint Esprit, elles sous-entendent qu’Il se confond avec

les grandes énergies et les serviteurs remarquables qui ont existé autrefois. Mais

elles ne croient pas à la présence sur la terre d’une personne divine qui a daigné,

pour la première fois, descendre du ciel pour agir au milieu des saints assemblés

pour adorer et prendre la cène du Seigneur, ou accomplir quelque autre acte de

culte ou d’édification chrétienne. Et la preuve qu’on n’y croit pas, c’est que tous les

arrangements et précautions sont pris par l’homme pour que la machine fonctionne

précisément comme s’Il n’était pas là. Ils espèrent que Dieu bénira les moyens

employés, agira par des instruments qui ont été arbitrairement établis ; mais le but

de toute cette organisation est de faire marcher les choses aussi bien que possible

dans l’ignorance évidente de la présence personnelle de l’Esprit dans l’assemblée.

Or, il n’est personne qui oserait agir de la sorte s’il avait le sentiment que seulement

un auguste personnage humain est présent. Cette présence suffirait à apporter un

changement au ton et aux habitudes ordinaires. À plus forte raison, si au lieu d’un

personnage humain, on réalise que c’est une personne divine qui est présente ;

alors, ce qui en résultera : la révérence, la conscience de Son amour, la soumission

à Sa direction, ne sera de notre part que l’expression légitime de cette foi.

Nous qui sommes redevables au Seigneur de tant de bénédictions, nous avons

besoin de veiller attentivement à ce que, quand « nous nous réunissons

ensemble » , nous agissions en ayant par la foi conscience de la présence

du Saint Esprit. Qu’elle soit la pierre de touche de nos voies et de notre

comportement. Il suffit quelquefois de bien peu de chose pour trahir la vraie mesure

de notre foi en Sa présence réelle. Prenons-y garde si nous proposons une hymne, si

nous prions, si nous prononçons une parole, ou enfin quoi que nous fassions. Le

Seigneur veuille que nous ne jetions pas de discrédit sur cette précieuse vérité qu’Il

a donnée à nos âmes. Je suis persuadé qu’il n’existe pas d’attaque, pas d’opprobre

du dehors, pas de persécution de la part des ennemis, pas de dénigrement de la

 [1 Cor. 11, 20]



part des faux frères, pas de moquerie de la part du monde qui puissent jamais

renverser ceux qui ont foi en la présence du Saint Esprit. En revanche, hélas, la

pauvreté de notre foi pratique, ainsi que nos fréquents et affligeants manquements,

ouvrent la porte à l’ennemi. Et c’est de cela plus que de tout le reste que Satan se

sert comme pierre d’achoppement pour ceux qui, dans l’état actuel de confusion et

d’agitation des systèmes de la chrétienté, cherchent ici et là un port de sûreté au

milieu de leur désarroi. Que Dieu nous accorde, aux frères et aussi aux sœurs, de ne

pas oublier à quelle place de dignité et de responsabilité nous avons été appelés.

Veillons à ce que notre esprit, notre tenue, nos regards même et nos paroles, s’il

nous arrive d’ouvrir la bouche, ne se trouvent jamais en discordance avec la foi en la

présence du Saint Esprit.

Avant de terminer, nous dirons quelques mots des deux autres chapitres. La fin

du chapitre 15 présente l’Esprit Saint, le Consolateur, sous un point de vue

légèrement différent du chapitre 14. « Quand le Consolateur sera venu, lequel moi je

vous enverrai d’auprès du Père, l’Esprit de vérité, qui procède du Père, celui-là

rendra témoignage de moi. Et vous aussi, vous rendrez témoignage ; parce que dès

le commencement vous êtes avec moi ». Le point particulier enseigné ici, est le

caractère céleste du témoignage de l’Esprit. Selon le chapitre 14, l’Esprit rappelle les

choses que Jésus a dites (v. 26). Suivant le chapitre 15, Il rend témoignage au sujet

de Christ Lui-même. Les disciples rendent témoignage, parce qu’ils étaient avec Lui

dès le commencement. Et maintenant le Saint Esprit vient et leur apporte du ciel un

témoignage complémentaire. Ainsi, c’est le Saint Esprit qui descend du ciel, Lui qui

connaît la place et la gloire dans lesquelles Christ a été reçu. Il leur est

expressément envoyé, non seulement pour leur rappeler ce qu’ils avaient vu et

entendu sur la terre, mais aussi afin de leur apporter pour le développement de leur

connaissance et la joie de leurs âmes ce que Lui seul pouvait dire de la gloire céleste

de Christ. En un mot, le Saint Esprit est vu ici comme apportant une connaissance

originale, un nouveau et céleste témoignage concernant Christ, sans que les

disciples perdent le témoignage terrestre qu’ils avaient reçu préalablement et dans

lequel le Saint Esprit vient au contraire les fortifier comme témoins de Christ.

Au chapitre 16, nous avons une déclaration qui va plus loin encore, concernant

l’Esprit de Dieu. Notre Seigneur avait dit à Ses disciples, au chapitre 14, 28, qu’au

lieu de s’attrister de Son départ, ils auraient dû s’en réjouir : parole particulièrement

touchante, parce qu’elle montre combien le Seigneur apprécie notre amour et

combien Il compte sur la joie exempte d’égoïsme qu’il nous convient de trouver dans

Son propre bonheur et Sa propre gloire. Assurément, c’était pour Lui une heureuse

transition que de passer des plus profondes douleurs de la croix à la présence de

Dieu le Père au ciel. Est-il étonnant dès lors que le Seigneur attende que les siens

portent de l’intérêt à ce qui Le concerne, et qu’ils se réjouissent de ce que Lui s’en

va au Père, quoique ce fût en soi une grande perte pour eux ? Mais maintenant Il

présente l’autre côté de la vérité, et leur dit que, dans un sens, c’est aussi pour eux-

mêmes qu’ils devraient se réjouir. La tristesse aurait rempli leur cœur ; mais Lui leur



déclare : « Toutefois je vous dis la vérité : il vous est avantageux que moi je m’en

aille ». Le chapitre 14 annonce que c’est avantageux pour Lui, le chapitre 16 montre

que c’est avantageux pour eux, parce que s’Il ne s’en allait pas, le Consolateur ne

viendrait pas à eux. « Si je ne m’en vais, le Consolateur ne viendra pas à vous ; mais

si je m’en vais je vous l’enverrai ». Ainsi, nous voyons que, sous différents aspects,

le sujet de la mission personnelle du Saint Esprit est commun à tous ces chapitres.

« Et quand il sera venu, ajoute le Seigneur, il convaincra le monde de péché, de

justice et de jugement ». En premier lieu nous trouvons ici quelle est la position que

prend l’Esprit vis-à-vis du monde. C’est à bien des égards celle de la loi. Dans les

dispensations de Dieu envers Israël, la loi était le grand censeur. Maintenant le Saint

Esprit prend sa place, et au lieu de limiter Son action à un peuple particulier, Il vient

pour « convaincre le monde ». Le monde pouvait être moral, ou religieux, ou zélé

pour la loi ; mais l’Esprit le convainc de péché (non seulement de péchés, les actes,

mais de péché, son état), de justice et de jugement. « De péché », non parce qu’ils

avaient enfreint la loi, mais parce qu’ils ne croient pas au Seigneur. « De justice »,

non parce que Christ avait gardé la loi pour eux, mais « parce que, dit-il, je m’en

vais à mon Père, et que vous ne me voyez plus ». La justice maintenant est

inséparable de Christ. Il est la seule justice qui soit valable pour l’âme aux yeux de

Dieu. Je ne parle pas de ce qui peut avoir de la valeur parmi les hommes au point de

vue social. Cela, sans doute, a sa place. Mais maintenant j’ai en vue l’éternité, et ici

Christ seul est la vie, seul le chemin de la vie. C’est pourquoi ne pas croire en Lui est

une chose fatale et sans appel. Quelque apparence de justice qu’il puisse y avoir

parfois dans le monde, il n’y a réellement pas d’autre justice devant Dieu que celle

de Christ, attestée et caractérisée par Sa glorification à la droite de Dieu le Père.

C’est justice que le Père ait placé là le Christ que la terre a rejeté. Si nous sommes

faits justice de Dieu, par grâce, c’est en Christ, qui a reçu du Père honneur et gloire

en haut (voyez 2 Cor. 5).

Mais une autre et très solennelle vérité s’ajoute à ce verset 10. « Et que vous ne

me voyez plus », dit le Seigneur. Le monde a perdu Christ. Jésus est venu, non pour

juger, mais pour apporter la bénédiction. Il avait tout pouvoir et il ne dépendait que

de Lui d’introduire le royaume, pour autant qu’il s’agissait de Sa propre puissance et

de Sa propre gloire. Mais l’état du monde par rapport à Dieu était tel qu’introduire le

royaume eût été, d’une part, faire peu de cas du péché, et en même temps, traiter

légèrement la gloire de Dieu qui avait été totalement compromise. C’est pourquoi en

fait, bien que le Messie fût venu et qu’il ne se trouvât en Lui ni tache ni défaut, bien

que l’homme fût responsable de la manière dont il recevait Christ, néanmoins,

l’homme étant coupable devant Dieu, il était impossible moralement que le royaume

fût établi alors. C’eût été la négation de la ruine de l’homme et de la gloire de Dieu,

chose que Jésus ne pouvait sanctionner. C’est pourquoi dans cet évangile, Jésus ne

se présente jamais comme le Christ. D’autres pouvaient le désigner comme tel, mais

Lui ne le fait jamais (sauf en reconnaissant la vérité quand elle est confessée). En

effet, dans l’évangile de Jean, Christ a toujours conscience de Son rejet comme



Messie, bien qu’Il fût en même temps le Fils unique de Dieu. De là vient que,

quoiqu’Il soit sur la terre, qu’Il accomplisse la prophétie et que d’autres Le désignent

comme le Christ ou le Fils de David, Il se donne à Lui-même un autre titre, celui de

Fils de l’homme. On trouve continuellement en Lui le sentiment noble et serein de

Sa gloire personnelle, gloire qu’aucun rejet, aucun opprobre de la part de l’homme

ne pouvait ternir un seul instant. C’est pourquoi les bénédictions qui nous sont

propres sont fondées sur Sa personne rejetée, mais excellente et glorieuse (voyez

Matt. 16), et constituent la réponse à Sa gloire comme homme exalté dans la

puissance de résurrection du Fils de Dieu.

Ainsi donc, dans le temps actuel, l’Esprit de Dieu remplit vis-à-vis de ce monde

une fonction en harmonie avec la position de Celui auquel Il rend témoignage. Et Il

fait des Écritures, pour ainsi dire, le texte de Son témoignage à Christ. D’où il

résulte que le monde, qui ne croit pas en Christ, est convaincu de péché, de justice

et de jugement. La justice est hors de vue et ainsi on en fait peu de cas. L’exécution

du jugement est également différée ici-bas où le monde marche dans sa volonté

propre. Mais la croix, aussi bien que l’exaltation de Christ, est la preuve la plus

positive que le prince de ce monde est jugé aux yeux de Dieu. Ce monde comme tel

n’a jamais été digne de l’attention du croyant depuis la croix de Christ. Jusque-là

Dieu a manifesté envers lui une longue patience, pleine de grâce. Depuis lors, Dieu

regarde ce monde comme Son ennemi. Le croyant qui a de l’intelligence sait, lui

aussi, que le monde est en effet l’ennemi mortel du Père. De même que la chair a

été condamnée, le monde l’a été pareillement ; le caractère de l’un et de l’autre

ayant été déterminé par la croix de Christ. L’Esprit rend ce témoignage vis-à-vis du

monde ; et de quelle manière ? Non pas en y habitant selon la doctrine qui prétend

que tout le monde possède l’Esprit ; mais, bien au contraire, en se tenant en dehors

du monde. Si le monde avait cru en Christ, le Saint Esprit y aurait demeuré. Mais le

monde ne croyant pas, le Saint Esprit se tient en dehors et par conséquent Il

convainc le monde, au lieu d’y demeurer comme un consolateur. Ce n’est que parmi

les saints et dans l’Assemblée qu’Il peut faire Son habitation.

De là découle une autre question : Quel service, quel ministère exercera le Saint

Esprit par rapport aux disciples ? Le Seigneur aborde ainsi ce sujet  : « J’ai encore

beaucoup de choses à vous dire ; mais vous ne pouvez les supporter maintenant.

Mais quand celui-là, l’Esprit de vérité, sera venu, il vous conduira dans toute la

vérité » . Le Saint Esprit remettra toutes choses en mémoire. Ce n’est

pas seulement qu’Il rendra témoignage à Christ dans Sa gloire céleste. Venu

personnellement pour être avec et dans les saints, comme un divin compagnon, Il

s’attachera à les conduire dans toute la vérité. Le Seigneur ajoute : « Il ne parlera

pas de par lui-même ». Cela ne signifie pas que l’Esprit ne parlera jamais au sujet de

Lui-même : Au contraire, dans presque toutes les épîtres, l’Esprit nous fournit une

large somme d’instruction à Son propre sujet. Ces mots signifient que le Saint Esprit

ne parle pas au titre de Son autorité indépendante, mais qu’Il agit de concert avec le

Père, dans le but de glorifier le Fils ; ainsi que le confirme le contexte  : « Il ne

 [Jean 16, 12-13]



parlera pas de par lui-même ; mais il dira tout ce qu’il a entendu ». Il est descendu

ici-bas pour rendre honneur à Christ. Ce qu’Il entend du Père, aussi bien que ce qu’Il

entend du Fils, Il nous le communique. Il Lui a plu de prendre sur la terre, si nous

pouvons ainsi parler avec révérence, une position subordonnée à cette intention,

tout comme le Fils prit ici-bas une position de subordination au Père. Par rapport à

la divinité, le Fils était sur un pied d’égalité avec le Père ; néanmoins Il vint sur la

terre dans le but exprès de faire la volonté du Père en qualité de serviteur.

Pareillement le Saint Esprit daigne maintenant se faire le serviteur des desseins du

Père et de la gloire du Fils, tout comme le Fils le fut auparavant à l’égard du Père.

C’est pourquoi nous lisons  : « Il dira tout ce qu’il aura entendu, et il vous

annoncera les choses qui vont arriver » . L’Esprit ne se contente pas de

nous conduire dans toute la vérité que Jésus avait révélée précédemment. Bien des

choses restaient à communiquer que les disciples n’avaient pu supporter jusque-là.

De plus, l’Esprit parle de « choses qui vont arriver », vérité importante pour les âmes

qui sous-estiment les révélations de Dieu concernant l’avenir. Ce n’est pas

simplement, me semble-t-il, la mise à notre disposition de la Parole révélée de Dieu.

Mais, possédant cette révélation de Dieu maintenant complète, et le Saint Esprit Lui-

même habitant en nous, l’Église devrait pouvoir interpréter tout ce qui l’entoure

dans ce monde. Il n’y a rien maintenant que le croyant soit incapable de comprendre

par le Saint Esprit, à la condition qu’il se serve de la Parole de Dieu dans la

puissance de l’Esprit. Le chrétien a, dans un certain sens, une position prophétique

aussi bien qu’une position sacerdotale. Il est appelé à discerner les temps ; il peut

lire ce qui se passe dans le monde, et il doit le faire. Sans doute, ses sens peuvent

ne pas être exercés à discerner le bien et le mal, et ainsi il sera paresseux à écouter.

C’est ce que l’apôtre reproche aux Hébreux (chap. 5, 11-14). Mais je parle

maintenant du rôle pour lequel nous sommes considérés comme compétents par la

vertu de l’Esprit Saint.

« Celui-là me glorifiera » , dit le Seigneur. Nous avons ici le ministère

principal du Saint Esprit clairement désigné soit qu’il s’agisse de révéler la vérité, de

dire ce qu’Il a entendu, ou d’annoncer les choses à venir ; la gloire de Christ est le

centre autour duquel, pour ainsi dire, tous Ses offices et toutes Ses fonctions font

converger leur complète opération. « Celui-là me glorifiera ; car il prendra de ce qui

est à moi et vous l’annoncera ». C’est, je crois, pour cette raison principale qu’il n’est

jamais parlé dans l’Écriture du gouvernement ou de la domination du Saint Esprit.

Le Saint Esprit affirme la seigneurie de Christ : Il exalte Christ au lieu de se glorifier

Lui-même. C’est pourquoi Il n’est jamais présenté comme gouvernant l’Église. Il est

parfaitement clair et sûr qu’Il agit souverainement, mais parler de gouvernement du

Saint Esprit est une assertion différente tendant à déplacer le Seigneur de la position

qui Lui est due et à introduire le désordre dans la relation des saints vis-à-vis de Lui.

Jésus rejeté et glorifié est le « seul Seigneur » dans le sens officiel (dans un autre

sens, le Père et l’Esprit le sont également comme Dieu). Le Saint Esprit est présent

pour soutenir cette vérité conforme à la volonté de Dieu. C’est pourquoi Il agit au

 [Jean 16, 13]

 [Jean 16, 14]



milieu des saints pour exalter Christ devant nos yeux. L’Esprit opère, et en nous, et

avec nous, et par nous. Mais Jésus Christ est notre Seigneur, et Il nous est ainsi

révélé par l’Esprit, qui par conséquent nous place dans une position de sujétion

envers Lui. Il a pris à tâche de glorifier Christ dans le temps présent, et imprime sur

nous le caractère d’esclaves de Christ.

Veuille le Seigneur réveiller dans chacun de nos cœurs le sentiment que Ses

paroles avaient pour objet de produire dans celui de Ses disciples : le sentiment vif

et distinct de la présence personnelle du Saint Esprit, envoyé par Lui qui est à la

droite du Père. Et que cette précieuse vérité occupe non seulement une place de

plus en plus importante dans nos cœurs individuellement, mais qu’elle soit toujours

davantage estimée dans les assemblées de Dieu sur la terre.

Méditation 5 (Jean 20, 17-23)

Peu de passages souffrent plus que celui que nous avons sous les yeux d’être

séparés de leur contexte. Impossible de saisir la force des communications spéciales

du Seigneur, de Sa conduite à l’égard de Marie de Magdala, de ce qu’Il a dit et fait le

soir de cette glorieuse journée, si l’on ne rattache pas strictement ces faits et ces

paroles à Sa résurrection en qualité de Fils de Dieu. C’est parce qu’Il ressuscite les

morts qu’Il est démontré être tel (Rom. 1, 4). Et c’est essentiellement comme Fils

de Dieu, que le Saint Esprit Le contemple dans ce chapitre  : non pas ici comme

ressuscitant les autres, mais bien comme se ressuscitant Lui-même. La parfaite

aisance qui préside aux circonstances, les linges pliés avec ordre, et, à part, le

suaire qui enveloppait Sa tête, sont pour l’œil tant soit peu exercé la preuve

évidente que, toute glorieuse que soit la scène, elle s’est opérée avec la simplicité et

la sérénité d’un homme qui se lèverait du lit où il vient de passer la nuit. En vérité,

c’est le Fils de Dieu qui vient d’accomplir l’œuvre de grâce pour laquelle Il était

envoyé du Père ; Il ne nous est pas présenté ici comme l’objet de la puissance divine

pour Le ressusciter des morts. Cette dernière vérité a sa place dans d’autres

passages. Il est bien vrai que Dieu L’a ressuscité ; Pierre et Paul insistent sur ce fait.

Mais il n’en est pas moins vrai que Christ ressuscite les morts ainsi que Lui-même

comme Fils de Dieu.

« Détruisez ce temple », dit-Il au chapitre 2 de cet évangile, « et en trois jours je

le relèverai ». Il ne manque pas d’ajouter plus tard : « J’ai reçu ce commandement

de mon Père » (chap. 10, 18). Son obéissance parfaite unit la conformité à la

volonté du Père à la puissance divine qui le proclame Fils de Dieu par le moyen

d’une telle résurrection. Il s’agit de la même puissance par laquelle Il avait Lui-

même ressuscité des morts : la fille de Jaïrus, le fils de la veuve, ainsi que Lazare au

sujet duquel Il déclarait : « Cette maladie n’est pas à la mort, mais pour la gloire de

Dieu, afin que le Fils de Dieu soit glorifié par elle » (Jean 11, 4). Ainsi maintenant Il

se ressuscite Lui-même. Pierre et Jean toutefois nous montrent de quelle faible

manière la vérité de Sa résurrection selon l’Écriture avait pénétré leur esprit. Bien



que ce soit à Sa propre honte ainsi qu’à celle de Pierre, Jean en donne le récit et

conclut : Ils entrèrent et virent et crurent. Tout en étant de vrais enfants de Dieu, ils

ne s’étaient que bien pauvrement approprié la pensée révélée de Dieu. Ils n’avaient

pas saisi le « il faut » de l’Écriture (Luc 24), pas davantage ils n’avaient encore

compris que la grâce et la gloire de Dieu ne pouvaient trouver leur digne et parfaite

expression que dans la résurrection du Fils. Quant aux faits, ils les voient ; ils

constatent les preuves, puis s’en retournent chez eux, ce qui trahit l’impuissance de

l’esprit de l’homme pour apprécier les faits divins, même si la conclusion qu’il peut

en tirer est juste.

Mais il n’en est pas ainsi de Marie. Elle n’a peut-être pas plus de connaissance de

la gloire de la résurrection ou de la parole qui l’annonçait, que n’en avaient Pierre et

Jean. Mais pour elle au moins, Jésus est Celui qui répond aux besoins du cœur. Si

grande est la peine de son âme qu’elle ne peut que demeurer attachée au lieu où le

corps de son Maître avait reposé. Il lui est impossible de prendre son parti de Sa

disparition aussi facilement que les deux apôtres. De fait, elle ne peut plus avoir de

« chez elle » dans un monde dont son Sauveur est absent. C’est pourquoi elle

s’arrête à ce sépulcre vide du Seigneur. Voici bien ce qui révèle à quel point son

esprit était absorbé dans ses pensées et son amour pour Jésus  : elle regarde à

nouveau dans ce tombeau qu’un moment auparavant elle savait être vide

(puisqu’elle venait d’en apporter la nouvelle), et voit deux anges, vêtus de blanc,

assis l’un à la tête, l’autre au pied du lieu où le corps de Jésus avait été couché,

mais cette vue ne produit en elle aucun signe d’alarme, tel que chez les femmes

dont il est question ailleurs. En des circonstances ordinaires, quelle surprise, quelle

frayeur, une pareille apparition ne lui aurait-elle pas causées ! Eh bien, notre

évangéliste ne lui attribue pas même l’ombre d’une pareille émotion. Le besoin de

Jésus possédait tellement son cœur que la présence de tous les anges n’aurait pu la

troubler le moins du monde. Les deux anges qui sont là l’interrogent  : « Femme,

pourquoi pleures-tu ? ». Aussitôt, elle épanche le sentiment de son cœur  : « Parce

qu’on a enlevé mon Seigneur — répond-elle — et je ne sais où on l’a mis ». Alors elle

se tourne en arrière et aperçoit Jésus, qui Lui aussi demande : « Pourquoi pleures-

tu ? Qui cherches-tu ? ». Tout d’abord ne reconnaissant pas le Maître, pensant que

c’était le jardinier, elle répond en exprimant de nouveau son unique préoccupation :

« Seigneur, si toi tu l’as emporté, dis-moi où tu l’as mis, et moi je l’ôterai ». Mais un

mot rompt le charme, lui rappelle la vérité, et révèle le Seigneur. C’était Sa voix, la

voix du bon Berger appelant Sa propre brebis par son nom. « Marie », dit Jésus.

Aussitôt elle se tourne vers Lui et Le reconnaît comme son « maître ».

« Ne me touche pas », enjoint alors le Seigneur, expression qui ne rend pas

complètement la force de l’expression originale, qui se traduirait littéralement : « Ne

me touche pas avec la main ». Jésus invite Marie à ne pas céder à son penchant à

s’attacher familièrement à Sa personne (le mode particulier du verbe suppose un

attachement continu au Seigneur). Autrement dit la phrase aurait cette portée : « Ne

persiste pas à t’attacher à moi ! ».



Cela me semble donner à ce passage beaucoup plus de force et de précision. En

effet, nous voyons en Marie de Magdala quelqu’un qui regarde à Jésus selon les

espérances juives, quelqu’un qui, dans la ferveur de ses sentiments, ne pouvait que

mener deuil sur Son absence corporelle, et aurait même trouvé une douloureuse

satisfaction à penser que Son corps mort était encore là. Ceci étant nous

comprenons facilement l’instinct, dirai-je, par lequel elle se saisit du Seigneur sitôt

qu’elle Le reconnaît. Mais tout de suite, Il le lui défend. Et cela est d’autant plus

frappant que dans l’évangile de Matthieu, lorsque les femmes de la Galilée Lui

saisissent les pieds, Il ne refuse pas cet hommage ; au contraire, Il l’accepte. Bien

plus, dans ce même chapitre de Jean, nous entendons, huit jours plus tard, le

Seigneur inviter Thomas à avancer le doigt, à mettre sa main dans Son côté .

À quoi attribuer ces différences ? Comment concilier ces attitudes en apparence

contradictoires  : le fait que Matthieu nous présente l’hommage comme accepté,

alors qu’il est ici refusé ? La raison en est aussi simple qu’instructive. En Matthieu,

où le Messie nous est présenté comme rejeté par Son peuple, nous trouvons aussi le

dessein auquel la grâce de Dieu va faire servir ce rejet  : celui de proclamer

l’évangile aux nations, et d’appeler des disciples du milieu de toutes ces nations.

Pensée bénie ! La grâce se refuse, pour ainsi dire, à l’inaction. Il faut à l’énergie de

l’amour de Dieu que cette grâce se manifeste. Si le Juif la repousse, il est impossible

que Dieu ne prenne pas de nouvelles mesures, qu’Il ne répande même de plus

grandes bénédictions. Si l’ancien peuple abandonne ses propres miséricordes, il en

est d’autres, pauvres et misérables, que Son amour avait jadis comparativement

négligés. Israël incrédule, ingrat et aveugle à l’Orient d’en haut qui l’avait visité

, a consommé cette incrédulité par le rejet et la mort de son propre Messie.

Dieu alors se sert de ce rejet même pour l’accomplissement de la rédemption et fait

proclamer ces bonnes nouvelles à toutes les nations sous les cieux. Et pourtant,

malgré ce déploiement des ressources de la grâce envers les Gentils, Matthieu nous

fait voir les femmes de Galilée, se tenant fermement attachées à Jésus ressuscité et

L’adorant. Quel témoignage ! Jésus est rejeté de la nation ; Dieu va faire servir ce

rejet au développement de Sa grâce ; et toutefois Il prend le plus grand soin que les

espérances juives soient maintenues sur une base immuable. Le rejet du Messie

signifie la ruine d’Israël, mais le dernier mot est-il dit ? C’est bien la justice, mais

que fera la grâce ? Le temps viendra où la miséricorde de Dieu attirera à Lui les

cœurs impénitents, à Lui qu’ils auront trop longtemps méprisé. Cette miséricorde

ranimera leurs espérances et les liera si étroitement au trône du Fils de l’homme

glorifié, qu’au moment même où Dieu jugera le monde en justice, eux seront reçus

en grâce ! La chaîne de la miséricorde divine se trouve si fortement rivée à la mort

et à la résurrection du Seigneur que, toutes différées que soient leurs espérances,

elles conservent pourtant une base inébranlable, et la grâce de Dieu les bénira alors

dans la plénitude de Ses conseils souverains aux derniers temps.

La fin de l’évangile de Matthieu nous fournit de cette vérité en quelque sorte un

gage assuré. Non seulement par les paroles du Seigneur (comme dans la prophétie

 [v. 27]

 [Luc

1, 78]



du chapitre 24) mais encore dans le culte figuratif du chapitre 28. Les femmes de la

Galilée forment le type de ce résidu du peuple juif qui, au dernier jour, sera attiré

par la grâce, et s’attachera à Jésus, trouvant en Lui le Seigneur. Et Lui-même ne

rejettera pas le culte de ce résidu ; culte qui se distingue par Sa présence

personnelle et corporelle, après qu’Il sera revenu au milieu de Son peuple élu. Le

Juif, en tant que tel, n’est guère appelé comme le chrétien à marcher par la foi, mais

plutôt par la vue : « Ils verront celui qu’ils ont percé », déclare Zacharie 12. En effet,

ils Le contempleront réellement. Il ne s’agit pas de la foi ; ils Le verront de leurs

propres yeux. Aussi, cette réception du Seigneur par les femmes de la Galilée, leur

attachement à Sa personne, le fait même qu’Il accepte leur culte, tout cela constitue

le gage sûr de cette miséricorde du Seigneur qui se déploiera au dernier jour envers

le résidu de Son ancien peuple, quand Il apparaîtra pour régner sur eux ici-bas.

Telle est aussi probablement la raison pour laquelle la scène de l’ascension n’est

pas décrite dans l’évangile de Matthieu — circonstance qui plonge le critique dans la

perplexité mais qui est pour le croyant la simplicité même. Si l’ascension de Christ

avait été introduite ici, elle aurait fait sortir le Seigneur de cette relation. Tandis que

Sa présence corporelle au milieu des siens, sans mention aucune dans ce chapitre

de Son départ pour le ciel, le laisse pour ainsi dire avec eux comme leur joie

éternelle pour les bénir à tout jamais en miséricorde. Mais au chapitre 20 de Jean,

nous avons précisément le contraire  : nous y avons une femme, pleinement

pénétrée de sentiments israélites, qui, à la vue de Christ ressuscité des morts,

témoigne encore de son attachement à ces espérances juives, et cela d’autant plus

ardemment que la croix et la mort l’avaient pour un moment privée de tout espoir.

Ce qui explique qu’elle ne veuille pas se dessaisir de Christ. Mue par cet amour

instinctif, elle s’empare de Lui, mais Lui la prie de ne pas Le saisir ainsi : « Je ne suis

pas encore monté vers mon Père ». C’est d’une autre manière en effet qu’Il se fera

maintenant connaître. Il va quitter la scène unique où le résidu d’Israël, plus tard, se

rattachera au Messie. Cette espérance-là ne sera pas flétrie ; elle fleurira en son

temps et en son lieu ; mais à présent le Seigneur met le résidu à part d’Israël. De

fait, c’est ainsi que commença le christianisme : « Le Seigneur », est-il dit, « ajoutait

tous les jours à l’assemblée ceux qui devaient être sauvés » (Act. 2, 47 note).

Marie de Magdala représente ici ce résidu d’Israël. Jusqu’à ce jour elle avait

nourri l’espoir que le Seigneur allait introduire la gloire et la félicité ici-bas pour

Israël. Mais Jésus lui apprend que ce n’est pas de cette manière que dorénavant Il

se plaît à bénir. C’est comme monté auprès du Père qu’Il devait être connu du

chrétien. Par conséquent songer à Le retenir ici, même si cela avait été possible,

était hors de saison. Il avait au cœur une pensée infiniment plus haute et allait

précisément charger Marie d’en faire part à Ses disciples. Annonce, non pas d’un

éloignement ou d’une séparation, mais au contraire des liens les plus étroits qui

soient : ceux qui nous unissent à Jésus à la droite de Dieu. N’est-ce pas une étrange

manière d’opérer l’union, contraire aux pensées de la chair ? Mais la chair n’est

aucunement le moyen de notre association avec le Seigneur, tandis qu’il en est ainsi



d’Israël. Jésus était Lui-même Juif d’origine et de naissance. Mais le chrétien ne Le

connaît pas ainsi, comme le dit Paul : « Et si même nous avons connu Christ selon la

chair, toutefois maintenant nous ne le connaissons plus ainsi » (2 Cor. 5, 16). C’est

d’une façon bien plus excellente que nous avons affaire à Lui. Le connaître ici-bas

comme le Messie était une vraie bénédiction, et à ces femmes de la Galilée le

Seigneur donna un avant-goût de l’accomplissement de cette bénédiction dans un

jour encore à venir. Mais, répétons-le, ce n’est pas cette connaissance-là de Christ

qui est le propre du christianisme.

Ayant accompli l’œuvre de la rédemption, Christ prend Sa place à la droite de

Dieu comme l’homme céleste. De sorte que le christianisme n’est pas seulement la

bénédiction descendant sur la terre, bien que cela aussi soit parfaitement vrai. Mais

la scène et la nature de notre félicité sont célestes, notre bien-aimé Sauveur étant

déjà au ciel et notre bénédiction s’y trouvant en Lui. En tant que manifestation de

Dieu, il n’est rien de plus béni que de contempler dans les évangiles le Seigneur

Jésus comme homme ici-bas. Mais ne perdons pas de vue la position spéciale qui

résulte de notre union avec Lui là-haut. Christ a achevé l’œuvre qui efface nos

péchés et glorifie la nature de Dieu à l’égard de tout ce qui pouvait la compromettre

dans ce bas monde. Il est maintenant monté au ciel où Il est révélé à nos âmes, et

où aussi nous Lui sommes unis. En même temps qu’Il doit monter au ciel à cette fin,

à cette fin aussi le Saint Esprit doit en descendre. La présence de l’Esprit Saint sur la

terre est la réponse nécessaire à l’absence de Jésus monté à la droite de Dieu, après

avoir opéré la rédemption.

Telles sont les deux grandes et nécessaires vérités qui constituent le

christianisme et la raison pour laquelle le Seigneur défend à Marie de Le retenir ; car

Il n’était pas encore monté vers Son Père. Tel Il devait dorénavant être connu ; telle

était la relation qui s’établissait avec Lui pour ceux qui croiraient, débarrassés de

leurs préjugés juifs et mis en rapport avec l’amour et la gloire dans lesquels Il allait

entrer Lui-même, dans la maison du Père.

Un passage de l’Ancien Testament nous aidera à éclaircir un peu le sujet qui nous

occupe. Ce sont au chapitre 5 de Michée les versets annonçant la naissance du

Seigneur : « Et toi, Bethléhem Éphrata, bien que tu sois petite entre les milliers de

Juda, de toi sortira pour moi celui qui doit dominer en Israël, et duquel les origines

ont été d’ancienneté, dès les jours d’éternité ». Ce verset 2 associe Sa naissance

humaine d’origine israélite et Sa gloire éternelle — Celui qui, quoique né de femme,

était néanmoins « d’ancienneté, dès les jours d’éternité ». De qui s’agit-il ? De Celui

qui est désigné au verset 1 comme le dominateur d’Israël, de qui il est écrit : « Ils

frappent le juge d’Israël avec une verge sur la joue » (v. 1). Il ne peut évidemment

s’agir que de l’humiliation du Messie — né ici-bas à Bethléhem de Juda ; et pourtant,

tout aussi bien qu’Il est homme, Il est Dieu de toute éternité. De sorte que ce verset

nous met en présence de vérités touchant Jésus Christ qui ont une importance

capitale et dont découle une bénédiction immense. Aucune imagination humaine



n’aurait pu les concevoir. Dieu seul dans la connaissance absolue et parfaite qui Lui

est propre peut nous les enseigner dans toute la plénitude de leur simplicité. Voilà

ce qui met le comble à la culpabilité d’Israël : c’est qu’une telle personne, qui était

en même temps leur juge, ait pu être frappée, et surtout par eux, d’une verge sur la

joue. « C’est pourquoi il les livrera », ajoute le verset 3. C’est exactement ce qui a eu

lieu. Le juge d’Israël, frappé, a abandonné Israël pour un temps, « jusqu’au temps

où celle qui enfante aura enfanté ».

Grand est le dessein de Dieu pour les derniers jours ! Le chapitre 12 de

l’Apocalypse met en scène cette femme (Israël) mettant au monde un fils mâle (le

Messie). Le dragon qui la menaçait est précipité ; la lutte en faveur de la terre et du

peuple terrestre se poursuit. Enfin le juge d’Israël revient, et l’ancien peuple reprend

de nouveau sa place, mais dorénavant sous l’autorité de son Messie ici-bas.

Autrement dit, selon les voies de Dieu, il doit y avoir aux derniers jours un retour à

Ses conseils concernant les Juifs. De fait, où en sommes-nous aujourd’hui ? Christ a

paru ; Il a été rejeté par les Juifs et Lui les a abandonnés. Depuis la croix, non

seulement ils sont abandonnés comme nation, mais Dieu en a appelé du milieu

d’eux un certain nombre pour les unir aux Gentils qui ont cru, et pour composer

ainsi le corps de Christ. Ce sont ceux dont il est écrit au second chapitre des Actes

que « le Seigneur ajoutait tous les jours à l’assemblée ceux qui devaient être

sauvés » (v. 47). Mais quand viendra le moment d’accomplir les conseils futurs et

éternels de Dieu envers Israël sur la terre, alors, poursuit le passage de Michée, « le

reste de ses frères (au lieu d’être séparés comme aujourd’hui pour former l’Église)

retournera vers les fils d’Israël » (v. 3). Aujourd’hui les croyants juifs perdent leur

caractère israélite, pour former avec ceux des nations « un seul homme

nouveau » . Mais dans ce jour futur, ils retourneront aux conseils anciens et

aux voies initiales de Dieu envers Son peuple terrestre. Admirons la clarté et

l’harmonie de toute la vérité, l’ancienne et la nouvelle. N’est-ce pas à la fois la

preuve et le fruit de la vérité divine qu’elle nous mette encore à même de trouver

une nouvelle beauté, un nouvel ordre dans ce qui, avant cette connaissance

additionnelle, pouvait sembler incohérent, un amas immense de matériaux que nous

n’avions jusque-là aucun moyen de coordonner ? Mais il suffit que Dieu nous dise

touchant n’importe quelle partie de la vérité : « Que la lumière soit » , pour

que tout s’illumine aux yeux de notre foi. À Sa manière propre et glorieuse, Dieu

montre alors comment la nouvelle lumière s’adapte heureusement à l’ancienne.

Ce qui paraît ici interrompre les conseils de Dieu, introduire la confusion dans Ses

voies, en constitue précisément la clé de voûte. De fait aucun conseil de Dieu ne

saurait jamais faillir. Peut-être le cœur devra-t-il être mis à l’épreuve par une longue

attente. L’incrédulité semble avoir tout pour elle ; mais la foi seule a toujours raison,

et chaque parole que Dieu a prononcée sera accomplie, tous Ses desseins aboutiront

infailliblement, et cela par le moyen de la mort de Christ.

 [Éph. 2, 15]

 [Gen. 1, 3]



Le Seigneur fait ici une révélation tout à fait nouvelle. Elle concerne Sa personne.

Remarquons d’ailleurs comment dans l’évangile de Jean tout se rattache à cette

personne ; il s’agit non de dispensation, mais de Lui-même. Ici Il est considéré dans

Son ascension. En vérité, après la rédemption, rien n’est plus important à

comprendre si nous voulons faire des progrès et jouir du christianisme. Prenez

n’importe quel autre système  : les personnes qui s’y rattachent sont

comparativement insignifiantes ; l’une disparaît, une autre la remplace. Mais séparez

Christ du christianisme, que reste-t-il ? De plus, le Saint Esprit peut-Il sceller de son

sceau le moindre déshonneur fait au Seigneur Jésus, le moindre mépris de Son

œuvre ou de Sa gloire ?

Jésus annonce à Marie qu’Il va monter vers le Père, et que pour cette raison

l’hommage rendu à Sa présence corporelle ne concorde pas avec la manière dont Il

veut désormais se révéler, manière qui ressort de tout l’évangile de Jean. Celui-ci se

compose de deux grandes parties. La première est la révélation du Fils de Dieu et de

Son œuvre ; la seconde, la révélation d’une autre personne, également divine, qui,

au départ de Christ, prend Sa place ici-bas parmi les disciples. Tout le christianisme

est là : Christ Lui-même, l’objet de la foi ; et le Saint Esprit, la puissance qui établit

la gloire de Christ dans l’Église aussi bien qu’en chaque chrétien.

De ces deux parties, c’est spécialement la première, concernant Christ, que nous

trouvons dans le message confié à Marie par le Seigneur : « Va vers mes frères et

dis-leur : Je monte vers mon Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu ». Non

seulement Il associe les siens avec Lui — fait d’une immense valeur — mais, en

outre, Il détermine leur relation avec Dieu. Cette relation n’a aucun rapport avec les

formes anciennes de bénédiction. Ce n’est pas la révélation de Sa puissance

protégeant Ses pauvres pèlerins sur la terre. Il n’est pas fait mention du Dieu Tout-

puissant. Ses voies de gouvernement envers Israël dont Il était le Dieu comme

Jéhovah l’Éternel, ne s’y trouvent pas davantage. Ici tout est en rapport avec Christ

montant au ciel. C’est le texte même de Son message : « Je monte vers mon Père et

votre Père, et vers mon Dieu et votre Dieu ». Parole pleine de bénédiction ! Ce que le

Père est pour le Fils, Il le devient désormais pour les fils. Ce que le Père était pour

cet homme béni qui vient d’abolir le péché, Il le devient, et rien de moins, pour ceux

dont les péchés ont été abolis. Dieu qui est pleinement en relation avec Jésus

comme Dieu et Père l’est dorénavant aussi avec nous par la rédemption de Christ et

dans la résurrection.

Il ne s’agit pas d’une connaissance vague de Dieu comme paternel dans Ses

voies. Dans la grande détresse d’Israël, Ésaïe le prophète fait dire à ce peuple  :

Véritablement, « tu es notre Père  : si même Abraham ne nous connaît pas et si

Israël nous ignore, toi, Éternel, tu es notre Père » (chap. 63, 16). Le but de ce

langage n’est évidemment pas de décrire leur relation mais simplement de leur

apporter de la consolation. Ce n’est que comme nation qu’Israël pouvait réclamer

une place pareille, comme le montre par exemple Exode 4. Mais ici, nous avons



infiniment plus. En effet, Lui qui était Fils, et qui connaissait le Père comme nul

autre ne pouvait Le connaître, était descendu sur la terre. Il était venu ici-bas

comme un homme, l’objet alors des délices du Père tout aussi parfaitement que

lorsqu’Il était simplement Dieu, dans Sa présence. Jamais un mot n’avait été

prononcé par Lui, jamais aucune émotion ressentie, jamais pensée ne Lui était

entrée au cœur, jamais motif ne L’avait inspiré, qui ne fût la parfaite expression de

la bonté même de Dieu. Seul, Jésus répondait moralement en esprit, en œuvres et

en paroles, à tout ce qui se trouvait en Dieu. Aussi Dieu se penchait-Il du ciel pour

considérer ce seul objet qui pût faire en tout temps Ses délices. Sur ce monde

coupable dont les iniquités Le provoquaient continuellement, Il portait le regard d’en

haut et parfois y répondait par les coups terribles de Son jugement. Mais

maintenant, pour la première fois depuis le commencement des âges, il ne s’agissait

pas seulement d’entrevoir un rayon éloigné de Sa gloire : Dieu se réjouissant dans

un Énoch ou un Noé. Le Fils se trouve là Lui-même ; le ciel s’ouvre et Dieu fait

descendre le Saint Esprit sur Jésus en tant qu’homme. Il ne peut être en effet

question de la descente du Saint Esprit sur Lui comme Dieu ; c’est comme homme

qu’Il fut oint de l’Esprit Saint. « C’est lui que le Père a scellé »  — « le Fils

de l’homme ». Afin de trouver pour la première fois ce qui répondrait à tout Son

jugement, à tous Ses sentiments, à tout Son être moral, à Ses plus intimes

affections, Dieu eut à porter le regard sur un homme !

Mais, l’heure vient où un changement immense s’opère sur le Bien-aimé. Une

scène nouvelle se présente : les cieux sont voilés par d’épaisses ténèbres. Dieu Lui-

même, du sein de cette profonde obscurité, agit contre Lui. C’est l’heure où il est

permis à l’homme poussé par Satan de se dresser contre le Messie et de L’accabler.

Et au milieu de cette scène, Dieu, dans toute Sa majesté et Son horreur absolue du

mal, se déploie contre le péché dont la sainte personne de Christ est chargée

comme victime de propitiation.

C’est bien l’heure redoutée où les comptes doivent être rendus. Le jugement

divin contre toute iniquité et indifférence, contre l’injustice envers l’homme et la

révolte contre Dieu, ce jugement tombe sur le Saint de Dieu. Aussi, ce n’est pas

seulement l’heure de l’homme, ni exclusivement la puissance des ténèbres

, c’est encore, et au-delà de tout, l’heure de Dieu ; l’heure où Sa sainteté qui ne

saurait rien épargner revendique Ses droits sur Celui qui porte le péché : Son propre

Fils se livrant Lui-même, victime responsable, pour porter le jugement de nos

péchés sur la croix. Tout ce que Dieu pouvait ressentir contre le péché s’épuisa alors

sur le Fils, sans qu’aucune circonstance atténuante vînt briser, pour ainsi dire, la

force de Sa colère et de Son indignation. Et c’est pourquoi cette rédemption par le

sang de Christ est parfaite dans le sens absolu. Dieu n’a plus besoin dorénavant

pour la justification et le maintien de Son caractère d’ajouter un seul mot, un seul

acte, qui n’ait déjà fait valoir Ses droits sur la personne du Seigneur Jésus Christ. À

une œuvre aussi entière, ne peut que répondre une révélation entière aussi bien de

Sa nature de Dieu que de l’amour du Père. Rien dans le saint caractère de Dieu n’est

 [Jean 6, 27]

 [Luc 22,

53]



plus caché ni gardé en réserve : tout ce qu’Il ressent contre le péché s’est épuisé

sur le Seigneur Jésus. Et par conséquent, tout ce qui se trouve en Lui, comme Père

et comme Dieu, s’exprime désormais en notre faveur. Le mal qui est en nous a été si

pleinement condamné qu’il ne s’agit plus maintenant pour Dieu, non seulement

comme Père mais comme Dieu, que de témoigner Sa parfaite satisfaction dans la

rédemption accomplie par le Seigneur Jésus.

Et c’est bien dans ce sens-là que le Seigneur s’adresse à Ses disciples par le

message qu’Il leur envoie. Ils L’avaient vu se remettre à Son Père lorsque personne

ne pouvait sympathiser à Ses douleurs, déjà comme homme de douleurs dans ce

monde sans être encore la propitiation pour le péché. Ils avaient su que chaque jour,

avant l’aurore, Il était avec Son Père. Ils avaient pu voir que pendant le sommeil des

autres, Lui était toujours devant le Père. Ils avaient pu voir aussi que chacun des

fardeaux dont Il se chargeait, chaque souffrance humaine qui attirait Son regard,

remplissaient Son cœur de divine compassion et L’amenaient plus près du Père. Mais

à la croix, il ne s’agit plus de sympathie ni de communion. Il s’agit de ce que Dieu

ressent contre nos péchés imputés au Seigneur Jésus, nullement toutefois contre

Lui-même. Jamais au contraire Christ n’est davantage l’objet des délices ineffables

de Dieu qu’au moment où Il porte le jugement de nos péchés. Néanmoins il importe

au caractère de Dieu que les souffrances de Jésus ne soient nullement un semblant

de souffrance, mais qu’Il endure réellement, effectivement, le jugement divin. Car Il

prend réellement en notre faveur cette position devant Dieu, de même

qu’auparavant Il avait joui réellement, durant Sa vie entière, d’une communion

parfaite avec Son Père.

Nous comprenons maintenant toute la précieuse portée du message dont Marie

est chargée. Ce que Jésus connaissait comme Fils de Dieu né dans le monde, Il le

remet, en quelque sorte, entre nos mains. Ce n’est pas, certes, que nous puissions

partager ce qui Lui appartenait ici-bas en tant que personne divine. Il est, Il était le

Fils unique avant la création des mondes. Là, évidemment, nous ne saurions

prendre place avec Lui. Comme tel, Il est pour nous tout simplement l’objet de

l’adoration et du service dévoué. Mais Lui, le Fils avant toute création, était né Fils

de Dieu. Il était Fils de Dieu comme homme ici-bas, et c’est à l’évangéliste Luc qu’a

été commise la charge de retracer Sa marche comme tel parmi les hommes. Tous,

par nature, nous étions enfants de colère . Lui, dans Sa nature humaine

aussi bien que dans Sa nature divine, était Fils de Dieu. L’ange annonce à Marie que

le saint (enfant) qui naîtra sera appelé Fils de Dieu (Luc 1, 35).

Entre Christ et l’homme, existait à tous égards un contraste parfait. Alors qu’il

était impossible à ce dernier de goûter la communion avec Dieu, celle de Jésus avec

Dieu était continuelle et Il était pour le cœur du Père l’objet de parfaites délices. La

condition de l’homme pécheur était celle du mal et de la colère. Mais la rédemption

délivre celui qui croit, de tout mal, de toute colère. Sinon, serait-il possible de se fier

à la Parole de Dieu ? Que voudraient dire les assurances constantes et solennelles

 [Éph. 2, 3]



qui y sont adressées à la foi ? Si la Parole m’a apporté un tel témoignage touchant la

croix, mon âme se repose-t-elle sur ce témoignage ? Suis-je bien assuré que devant

Dieu il ne reste plus sur moi, comme croyant en Jésus, absolument aucun mal ? Il

est entièrement effacé et banni. Ce n’est pas de l’expérience que je parle ici. Il est

clair que chacun, qui a de la conscience, sent son propre mal ; et nous qui avons la

foi, par cela même nous le sentons davantage. Plus nous connaîtrons Son amour, et

plus nous aurons horreur du péché. Nous ne serons pas jugés pour le péché ; c’est

précisément pour cela que nous devons nous-mêmes condamner tout péché. Si

nous étions jugés, nous serions perdus. Ce que Christ a accompli nous met à même,

nous qui croyons, de juger maintenant le péché. La responsabilité du chrétien

consiste à porter, pour ainsi dire, dès à présent, la sentence de Dieu contre le

péché ; en nous-mêmes premièrement mais aussi quand nous le rencontrons chez

ceux qui portent le nom de Christ et avec lesquels nous sommes unis comme

membres de Son corps qui est un. Si le mal est détestable quelque part, c’est bien

chez l’enfant de Dieu. Et c’est là précisément qu’il nous faut l’intervention de la

rédemption et la puissance de l’Esprit.

Beaucoup de chrétiens semblent ne jamais dépasser le stade de la rémission des

péchés et de la nouvelle naissance. Ils se privent du privilège de vivre pour Dieu. Ils

méconnaissent les nouvelles relations de la grâce dans laquelle ils sont placés. C’est

cette base et la forme de ces relations, tant envers Dieu qu’envers Christ Lui-même,

qui nous sont présentées dans le message confié à Marie : « Dis à mes frères : Je

monte vers mon Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu ». Ainsi je puis

regarder en haut comme quelqu’un que Jésus n’a pas honte d’appeler Son frère

. Je puis regarder en haut et voir Son Père et le mien, Son Dieu et mon Dieu,

dans la certitude absolue que je suis ainsi amené à Lui dans toute la valeur et la

relation intime de Jésus, et que l’œuvre, accomplie par Lui et acceptée de Dieu, est

la base morale de mon salut et de ma bénédiction. Dans la grâce qu’Il nous

témoigne aujourd’hui, Dieu rend, en quelque sorte, justice à cette œuvre et en

reconnaît la pleine valeur. On peut même affirmer que l’œuvre infinie de la croix ne

serait pas pleinement justifiée par Dieu s’Il n’usait pas envers nous de grâce entière

et ne reconnaissait pas les relations proclamées maintenant par Jésus Lui-même.

Hâtons-nous d’ajouter que ces bénédictions n’ont pas été péniblement extorquées à

Dieu. Au contraire, elles répondaient à Ses propres desseins. Il désirait trouver des

êtres qui prendraient place dans Son amour et en jouiraient en vertu de ces

relations mêmes, établies par le Seigneur Jésus. Le Père avait contemplé le Fils

comme un homme sur la terre. Et maintenant c’est comme s’Il disait : il me faut des

fils ; il me faut des âmes, jadis pécheresses, qui deviennent mes enfants. Autrefois

j’avais un peuple ; en dépit d’une bonté inépuisable à son égard, celui-ci s’est

corrompu ; il est devenu aussi misérable que le péché pouvait le rendre ; mais voilà,

je vais me former un peuple nouveau, une famille qui ne soit pas de ce monde, bien

qu’elle soit encore dans ce monde.

 [Héb.

2, 11]



Et c’est de cela que Dieu s’occupe maintenant. Son amour agit sur la base de

l’œuvre de la croix, et de la résurrection qui en est le résultat. Ceux qui sont

appelés, Jésus les reconnaît comme Ses frères, et cela après Sa mort et Sa

résurrection. Contrairement aux affirmations du rationalisme et de la religion

conventionnelle d’accord pour une fois, le seul moyen d’avoir de saintes relations

avec Dieu conformément à Sa pensée est bien cette base posée sur la croix de

Christ. Ce n’est pas, comme certains théologiens l’ont prétendu, et le prétendent

encore, l’incarnation du Seigneur Jésus qui établit l’union avec Sa créature. Dans

l’Écriture, la base invariable du lien qui nous attache à notre Chef glorifié, c’est Sa

mort, Sa résurrection, Son ascension. L’incarnation était nécessaire pour manifester

un homme parfait et une personne divine  : le Fils de Dieu, ici-bas. Mais la

rédemption fut accomplie afin de nous introduire dans Sa propre relation. La

rédemption ne se proposait et n’effectuait rien moins que cela. Car la justice de Dieu

qui sans la croix aurait dû s’abattre en châtiment sur nous, nous place maintenant,

autant que la chose est possible, dans la position de Christ devant Dieu. Combien

notre Dieu est bon et sage ! Quelle efficace dans la mort et dans la résurrection de

Christ, sauvant ceux qui croient et leur donnant déjà le titre (et, par la puissance du

Saint Esprit, la joie aussi dès à présent) de Sa propre position comme Fils de Dieu et

homme ressuscité ! Je le répète  : Sa place de Fils, objet pour nous d’un culte

incessant, n’est pas mise de côté. Mais Il nous accorde, à nous, d’être fils, et de

goûter Ses propres affections dans cette relation si intime ; en contraste avec la

simple position de saints, ou de membres d’un peuple béni sur la terre. Voilà ce que

notre Seigneur Jésus établit tout d’abord.

Mais Il fait encore davantage. Le soir de ce même jour, le Seigneur se trouve au

milieu des siens rassemblés. Et le premier mot qu’Il prononce, c’est celui de paix :

« Paix vous soit ! ». Précieuse parole ! Ce n’était pas simplement la rémission des

péchés, toute bénie qu’elle soit. La paix est bien autre chose que le simple pardon

des péchés. « Ayant dit cela, il leur montra ses mains et son côté ». Il leur fait voir

ce qui constitue le signe et le témoignage du sang versé sur la croix par lequel Il a

fait la paix. « Les disciples se réjouirent donc quand ils virent le Seigneur ». Il leur dit

encore une fois  : « Paix vous soit », moins comme une parole personnelle que

comme préambule à leur mission. Car Il ajoute : « Comme le Père m’a envoyé moi

aussi je vous envoie ». La première parole de paix est essentiellement pour leur

propre joie, tandis que la seconde déclaration se présente comme prélude à leur

ministère. C’est le message avec lequel ils sont envoyés vers d’autres. Ils se

mettront en route munis de la force renouvelée de cette paix. Comme le Père L’avait

envoyé, de la même manière le Fils les envoie, Lui qui parle toujours comme le Fils

de Dieu, dans la jouissance consciente de Sa communion avec le Père.

Mais un signe remarquable accompagne cette parole. « Ayant dit cela, il souffla

en eux et leur dit : Recevez l’Esprit Saint. À quiconque vous remettrez les péchés, ils

sont remis ; et à quiconque vous les retiendrez, ils sont retenus » (v. 22, 23).



Deux théories contradictoires se sont fait jour dans la chrétienté au sujet de ce

passage. L’une affirme que notre Seigneur établit ici une sorte d’autorité

sacerdotale, en vertu de laquelle ceux à qui Il s’adressait alors, ainsi que leurs

successeurs, recevaient le pouvoir d’accorder en Son nom la rémission des péchés à

quiconque confesserait convenablement ses fautes. Ils admettent bien tous qu’il se

peut que les conditions ne soient pas remplies — et qu’après tout, la rémission ne

soit pas effectuée. Mais pourtant, ils soutiennent que, là où existe la droiture de la

part de l’homme, le Seigneur s’engage à faire Sa part par l’entremise de Ses

serviteurs, et par cela on entend l’absolution prononcée par le moyen d’un clergé

mandaté à cet effet. Non, rétorque le parti opposé, ce n’est pas ce que le Seigneur

institue ici. Ce passage suppose une action miraculeuse. Si de nos jours on a la

prétention d’absoudre les gens de leurs péchés, pourquoi ne pas aussi guérir les

lépreux et ressusciter les morts ? Pourquoi ne pas opérer les autres miracles que le

Seigneur rendait Ses disciples capables d’accomplir ? Il est clair que cet argument

suppose que, si les hommes pouvaient guérir les lépreux et ressusciter les morts, ils

auraient aussi le pouvoir d’absoudre les péchés. Mais je nie que les disciples aient

jamais possédé le droit d’accorder une telle absolution.

En vérité, il est difficile d’affirmer laquelle de ces deux théories s’écarte le plus de

l’Écriture. Ce qui donne la clef du sujet, c’est la résurrection du Seigneur telle qu’elle

est présentée ici. Une plus intime connaissance de Christ et de la puissance de Sa

résurrection ferait comprendre ce qui en est le fruit. Observons-le bien : c’est après

que notre Seigneur a envoyé Ses disciples comme messagers de Sa paix qu’Il

souffle en eux. Je ne connais dans la Bible qu’un seul acte dont celui-ci puisse être

rapproché tout en comportant avec lui un contraste plein d’instruction. En nous

reportant au deuxième chapitre de la Genèse, nous constatons une différence très

frappante entre la formation de l’homme par l’Éternel et celle des autres animaux.

Quand Il créa les variétés multiples d’animaux  : poissons, oiseaux, reptiles, bêtes

des champs… chacun eut en lui « une âme vivante » par le simple fait qu’il possédait

une organisation appropriée. Mais pour l’homme, il n’en fut pas ainsi. Il fut fait de la

poussière du sol ; mais ce n’est pas pour avoir été ainsi façonné qu’il devint une âme

vivante. Lui seul reçut sa vie directement d’en haut : L’Éternel Dieu « souffla dans

ses narines une respiration de vie, et l’homme devint une âme vivante » (Gen. 2, 7).

Aucun autre être animé ne fut fait de la même manière. L’homme seul possède le

souffle de l’Éternel Dieu. C’est là la vraie source de l’immortalité de l’âme . C’est

aussi la raison pour laquelle seul l’homme se trouve directement dans une position

de responsabilité morale vis-à-vis de Dieu ; il doit rendre compte des choses faites

dans le corps à ce Dieu qui lui donne ainsi son âme et son esprit. Le principe vital de

la bête périt avec elle, parce qu’il s’agit simplement de ce qui, par la volonté de

Dieu, se rattache à son organisation physique. Tandis que l’homme possède une

âme et un esprit qui en vertu de leur origine subsistent à toujours, distincts du

corps, ayant avec Dieu Lui-même un rapport conscient. L’âme participe à une

immortalité que le corps tout seul, vivant ici-bas de sa propre nature, ne possède

[1]



point. La mortalité du corps relève simplement de la volonté de Dieu. Au contraire

l’immortalité de l’âme et de l’esprit dépend d’un principe intrinsèque, indestructible

qui leur est attaché. Voilà pourquoi aussi le corps de l’homme sera ressuscité et

réuni à son âme et à son esprit ; et ainsi « chacun de nous rendra compte pour lui-

même à Dieu » (Rom. 14, 12).

Revenons à notre sujet, c’est-à-dire à la personne du Seigneur Jésus Christ sous

le double caractère que cet évangile est seul à réunir : Il est homme — ici, homme

ressuscité — mais Il est aussi l’Éternel Dieu ; et Thomas le confesse peu après  :

« Mon Seigneur et mon Dieu » . En ce premier jour de la semaine, Il est devant

nous, Lui, l’homme ressuscité, le second homme ; et comme esprit vivifiant

, Il souffle sur Ses disciples pour leur donner la vie. C’est l’Esprit du Christ Jésus

ressuscité des morts ; c’est le Saint Esprit accompagnant cette vie de résurrection et

en étant la puissance, que le Seigneur, comme Chef d’une nouvelle famille, confère

aux membres de celle-ci. Ils avaient cru en Lui, ils avaient donc déjà la vie éternelle.

Mais maintenant ils reçoivent cette vie en abondance.

C’est donc là le changement capital qu’introduit l’acte de notre Seigneur Jésus

Christ. Certains diront peut-être  : « Si l’on obtient la vie éternelle, je ne vois pas

quelle différence cela fait que ce soit une vie de résurrection — ni ce qu’elle peut

donner de plus ». Je voudrais qu’ils prennent conscience à quel point la victoire

complète diffère de la lutte avec la mort, la liberté diffère de la servitude, le repos

en Christ diffère du tourment qui consiste à poursuivre le bien sans parvenir à

l’atteindre, à s’efforcer d’éviter le mal tout en y étant sans cesse entraîné. Ce

dernier état est celui de l’homme qui ignore la puissance libératrice de la

résurrection de Christ. Mais pour celui qui a la foi, cet état a pris fin. Le croyant

réalise qu’il est introduit dans une position nouvelle par la mort et la résurrection du

Seigneur Jésus Christ. La vie que je reçois aujourd’hui en Christ est une vie qui n’est

pas asservie à la loi ; elle n’a rien à faire avec la terre ni avec ses ordonnances. C’est

la vie de Celui qui m’a fait entrer dans la paix parfaite avec Dieu, de Celui qui m’a

mis en possession de Sa propre relation. Et c’est pour donner cette vie dans sa

forme la plus condensée, dans sa plus entière puissance, que le Seigneur souffle

dans Ses disciples. Il détermine ainsi le nouveau caractère de la vie que déjà ils

possédaient, attestant que ce qu’ils vivaient dans la chair était véritablement la vie

de la foi au Fils de Dieu. « Je ne vis plus moi, dit l’apôtre, mais Christ vit en moi »

(Gal. 2, 20). Et c’est en soufflant ainsi en eux qu’Il leur communique cette vie. Il les

fait participer à Lui-même, tel qu’Il est en résurrection, maintenant que toutes les

questions ont été à jamais réglées et que la délivrance parfaite, assurée par Lui, est

accordée aux siens.

Paul fait allusion à cette vérité quand il s’écrie  : « Il n’y a donc maintenant

aucune condamnation pour ceux qui sont dans le Christ Jésus ». Et pourquoi ? « Car,

ajoute-t-il, la loi de l’Esprit de vie dans le Christ Jésus m’a affranchi de la loi du

péché et de la mort » (Rom. 8, 1, 2). La loi (ou le principe) de l’Esprit de vie dont

 [v. 28]

 [1 Cor. 15,

45]



parle l’apôtre est exactement ce qui est ici accordé aux disciples. C’est l’Esprit Saint,

mais comme Esprit de vie ; non pas ici comme l’Esprit de puissance, opérant des

miracles, ou déployant son énergie — ce que les hommes sont portés à admirer

beaucoup plus. Encore bien moins était-ce cette prétention extrême selon laquelle

l’homme prend la place de Dieu et prétend pardonner les péchés sur la terre. Jamais

apôtre ne s’est arrogé un tel droit. C’était un privilège de tout autre nature, et il est

aussi vrai actuellement qu’au jour où Jésus ressuscita des morts. Cette action du

Saint Esprit consistait, et consiste encore, simplement dans la communication de la

vie selon le caractère et la puissance de la résurrection par l’entremise de Jésus

Christ, le second homme, ressuscité des morts. C’est la portée de l’expression  :

« Recevez l’Esprit Saint ». L’Esprit de Dieu accompagne toujours la vie que le

Seigneur donne. Sans doute, c’est Christ qui est l’objet de la foi et qui donne la vie ;

mais, c’est par l’opération du Saint Esprit qu’Il la donne. Communiquée durant le

cours de Sa vie humaine ou dans les jours actuels, c’est toujours l’Esprit de vie qui

accompagne cette vie ; et c’est pourquoi ces paroles de Jésus en confèrent la

puissance.

Mais Il ajoute  : « À quiconque vous remettrez les péchés, ils sont remis ; et à

quiconque vous les retiendrez, ils sont retenus ». On dira  : Croyez-vous cela ?

Assurément ; et bien plus, je crois que tous les enfants de Dieu possèdent ce

pouvoir et sont responsables envers Dieu d’y conformer leur marche. Voilà, diront

certains, une prétention peu ordinaire ! Appartient-il à un autre qu’à Dieu de

remettre et de retenir les péchés ? Le passage répond par l’affirmative. Mais à qui le

Seigneur s’adressait-Il ce jour-là ? Non pas seulement aux douze apôtres, mais à

tous les disciples. « Le soir donc étant venu, ce jour-là, le premier de la semaine, et

les portes du lieu où les disciples étaient… étant fermées… ». Si ç’avait été une

prérogative restreinte au corps des apôtres, assurément l’Esprit aurait pris soin de le

signaler. Mais ici le Seigneur parlait aux disciples — à leur nombre tout entier.

Prenons la Parole telle qu’elle est écrite. Ce qu’Il dit alors ne s’applique-t-il pas à

tous ? La vie de résurrection du Seigneur Jésus Christ n’était-elle pas que pour les

douze ? La paix conférée par le Seigneur avec tant de solennité et d’une manière

répétée, n’était-elle que pour les apôtres ? Évidemment non ! Les apôtre y eurent

part, sans doute, et y attachèrent certainement le plus grand prix.

Sans parler de dons personnels, le Seigneur conférait à Ses apôtres une autorité

spéciale pour former les assemblées et pour les gouverner une fois formées. Ce

privilège de poser le fondement comportait des actes d’initiative et de gouvernement

que l’Écriture n’assigne qu’aux apôtres. Mais il entre si peu dans le dessein et le

caractère de l’évangile de Jean de s’arrêter à ce qui est officiel, que le mot « apôtre »

ne se trouve nulle part dans son récit. L’esprit, la forme, la substance de cet

évangile sont consacrés à ce qui est essentiel et qui ne passe pas. De plus, nous le

verrons, cette portion de l’évangile place expressément le christianisme sur une

base qui lui est propre et lui imprime un caractère tout à fait distinctif devant Dieu

et devant les hommes. Ce sont autant de raisons pour nous convaincre que nous ne



devons pas restreindre l’application de ces paroles aux douze, ou à d’autres qui leur

succéderaient. Encore moins peut-on les rattacher aux fonctions des anciens,

comme si le pouvoir de remettre et de retenir les péchés leur avait été officiellement

confié ainsi que certains corps religieux le prétendent avec tant d’assurance. Le fait

est que le Seigneur Jésus a devant Lui Ses disciples comme tels ; c’est à eux tous

qu’Il communique l’Esprit ; c’est donc bien eux tous qu’Il charge de cette importante

mission. Mais l’histoire inspirée des apôtres, ainsi que les épîtres, ne jettent-elles

aucune lumière sur le sens dans lequel les premiers croyants entendirent les paroles

de Christ, et dans lequel nous devons aussi les interpréter ? Prenez, par exemple,

ceux qui furent convertis le jour de la Pentecôte, et d’autres que le Seigneur ajoutait

de temps en temps. Par qui leurs péchés étaient-ils remis ? Ils ne se contentaient

pas de croire à l’évangile individuellement ; ils soumettaient à ceux qui étaient

chrétiens avant eux leur confession du nom du Seigneur. C’est là un fait de la plus

haute importance. Il ne m’est pas permis de me déclarer chrétien sur la seule

opinion que je forme de moi-même, sur mon propre jugement quant à la foi que je

professe ; je dois soumettre mes prétentions à ceux qui ont été en Christ avant moi.

Toute miraculeuse qu’ait été sa vocation, Paul lui-même n’en fut pas dispensé. Il fut

baptisé par un certain disciple ; plus tard il fut reçu par d’autres. Voilà qui est plein

de consolation. Pour un chrétien, se refuser à ce privilège, ou l’affaiblir, est de la

présomption. En effet, plus la foi d’un homme est véritable et plus il désirera que

d’autres en fassent l’examen. Il est bon de se soumettre les uns aux autres et cela

dès le commencement, dans la crainte de Dieu qui est plus sage que l’homme et qui

a déclaré Sa volonté par le moyen de ces paroles du Seigneur Jésus.

Lorsqu’une personne fait profession de revenir à Dieu avec repentir et foi ;

lorsqu’elle croit au nom du Seigneur Jésus Christ, il ne lui est pas seulement

demandé de se reposer sur ce divin Sauveur pour le salut de son âme ; elle doit

« confesser de sa bouche » aussi bien que « croire dans son cœur » (Rom. 10). Cette

confession a normalement lieu en rendant témoignage devant le monde. Mais il

convient qu’elle soit faite aussi devant d’autres enfants de Dieu. Un nouveau

converti pourrait nourrir des pensées portant atteinte à la gloire de Christ ou ne pas

être assez sur ses gardes contre tel danger pour son âme et pour celle des autres.

Alors s’exerce cette fonction de la plus haute importance qui échoit à ceux qui sont

avant lui dans la foi — fonction que l’Écriture ordonne pour la gloire de Dieu, comme

nous voyons faire à l’apôtre Paul dans le chapitre 15 des Romains (v. 7). Soyons

sûrs que les disciples constitués en assemblée de Dieu sanctionnèrent dans certains

cas la rémission des péchés, dans d’autres les retinrent. Ils avaient à recevoir

cordialement et en simplicité, comme frères de Jésus, ceux qui peu auparavant se

corrompaient peut-être dans toute espèce de péchés, mais qui d’un moment à

l’autre s’étaient tournés vers Dieu. N’était-il pas capital dans ces conditions qu’il y

ait dans ce monde un corps constitué par le Seigneur, possédant une autorité

positive pour reconnaître la réalité des conversions ? Capital de prendre acte de la

confession de ceux qui étaient sincères et d’examiner les prétentions de ceux qui



faisaient profession de christianisme ? Un tel examen ne pouvait aucunement nuire à

un véritable enfant de Dieu. Au contraire, c’était une grande consolation pour lui,

une joie de plus pour son cœur. Il était reconnu et accueilli ici-bas comme il l’était au

ciel où les anges se réjouissent devant Dieu au sujet d’un pécheur qui se repent

. Par contre c’était un frein sérieux chaque fois qu’il y avait de la réserve, que

quelque méchanceté se cachait ou qu’on percevait le désir d’introduire quelque

chose en secret !

L’assemblée de Dieu agissait constamment dans l’esprit de cette règle ; on

remettait et on retenait les péchés. Je ne parle pas de la circonstance solennelle où

Ananias et Sapphira furent frappés de mort à l’instant et sur place, mais d’occasions

où ceux qui péchaient devaient être retranchés puis rétablis publiquement. Les deux

épîtres aux Corinthiens illustrent les deux faces de ce sujet. Un homme avait été

retranché comme méchant à la suite de ce que Paul avait écrit dans la première

épître (chap. 5). Dans la seconde, le cas est de nouveau examiné : « il suffit pour un

tel homme — déclare l’apôtre — de cette punition qui lui a été infligée par le grand

nombre, de sorte qu’au contraire, vous devriez plutôt pardonner et consoler, de peur

qu’un tel homme ne soit accablé par une tristesse excessive. C’est pourquoi je vous

exhorte à ratifier envers lui votre amour » (2 Cor. 2, 6-8). Dans ce cas, nous

trouvons d’un côté le péché retenu, de l’autre le péché remis. Et je pense qu’une des

raisons pour lesquelles les chrétiens ont cessé de tenir leur position séparés du

monde et de marcher heureux dans la joie que le Seigneur donne, source de riches

bénédictions pour les autres, c’est qu’ils ont perdu de vue cette responsabilité, la

traitant de fonction ministérielle ou de puissance depuis longtemps évanouie.

L’Église, qui avait pour dot l’amour et la gloire du Seigneur Jésus, n’a pas, sous

prétexte de charité, maintenu sa position de peuple à part ; elle a cru pouvoir

annexer le monde, christianiser des foules et des peuples entiers sans ce contrôle de

la foi individuelle. Mais aucune indulgence charitable ne peut être en profit à ceux

qui ne croient pas. Il n’en est pas même question envers ceux qui ont la foi. Les

bornes publiques et distinctives de la grâce et de la sainteté ont ainsi été foulées

aux pieds, et par conséquent la fonction qui consiste à remettre et à retenir les

péchés — si l’on excepte les superstitieux qui en font un acte sacerdotal — a été

sous-estimée ou même absolument mise de côté.

Les paroles du Seigneur enseignent au contraire que l’assemblée chrétienne dans

ce monde doit être connue comme le témoignage public et l’expression de ce que la

grâce a fait. De quelle manière ? En recevant ceux dont la confession lui paraît

satisfaisante et en rejetant publiquement ce qui ne se recommande pas à sa

conscience. Précisons bien que le critère pour être reçu n’est pas un certain degré

de lumière et d’intelligence. Sans aucun doute, l’intelligence spirituelle a sa place et

sa valeur. Mais soyons certains d’une chose : ce que Jésus souffla sur Ses disciples

n’était pas de l’intelligence simplement ; c’était Sa propre vie de résurrection. Et

c’est bien là ce qu’Il voudrait nous voir accueillir ; c’est là ce que nous devons

reconnaître chez ceux qui se présentent. « Il vous a vivifiés ensemble, vous ayant

 [Luc

15, 7]



pardonné toutes vos fautes » . Ceci ne permet pas de sanctionner le péché

sous prétexte que la vie de Christ est aussi là. Mais nous devons accueillir les brebis

et les agneaux de Christ et témoigner un grand support en nous occupant des fautes

qui sont les fruits d’une fausse position et d’un mauvais enseignement. Prenons bien

garde de ne pas faire le jeu de l’ennemi en ayant même l’apparence de confondre le

principe sur lequel nous recevons, avec un certain degré d’instruction ou

d’expérience chrétiennes. Retenons ferme ce fait — grand, simple et infini — que

Jésus souffle sur Ses disciples l’Esprit de Sa propre vie de résurrection. À ce titre

nous devons recevoir les plus faibles comme faisant partie de l’assemblée

chrétienne. Mais si d’une part nous accueillons, de l’autre ne craignons pas de

rejeter, selon que la confession est, ou n’est pas digne du nom de Jésus. Un homme

a-t-il véritablement la vie de résurrection de Christ ; attendez-vous de sa part à la

sainteté, fruit d’une conscience purifiée. De plus nous pouvons admettre que Christ

sera la mesure de tous ses jugements, de même qu’il est la source de toutes ses

bénédictions, et, après tout, l’objet dont son âme sera occupée. C’est pourquoi, le

nom de Jésus, passeport unique et suffisant pour la simple créature qui possède en

Lui la vie éternelle, ce même nom reste la pierre de touche pour rejeter toute

prétention qui compromet Sa gloire. Que le Seigneur soit pour nous, comme Il l’est

en vérité, la parfaite, la seule mesure. S’Il est reconnu honoré tout ira bien, et nous

en serons bénis. En revanche, essayer d’unir Christ au péché est une tentative

fatale. Quoi de plus outrageant pour Dieu ? Aussi, il est de toute importance que

nous Le tenions, Lui, fermement devant les yeux ; nous éviterons ainsi les pièges

tendus pour nous faire ériger des systèmes, des théories ecclésiastiques, choses que

nous avons laissées derrière nous.

Soyons persuadés que toute théorie religieuse est fausse si d’une manière

quelconque on lui permet de voiler la valeur de Christ. S’associer avec un système

voulant retenir quelque chose qui n’est pas de Christ, ne pas « apporter la doctrine

de Christ » , c’est la ruine. Un homme pourrait paraître aussi orthodoxe

qu’un apôtre sur la vérité ecclésiastique, et posséder impeccablement toute autre

vérité du Nouveau Testament, que vaut toute cette science là où le nom de Christ

est déshonoré ? Mais inversement, là où Christ est l’objet de l’âme, même si celui

qui Le confesse est très ignorant, Christ a soufflé Sa vie en lui. Et si nous sommes

soumis à Christ, notre règle de conduite est claire : Quiconque se présente au nom

de Jésus est le bienvenu de nos cœurs. C’est l’affaire de l’Église d’accueillir tous

ceux-là, et de les instruire. Comment, en effet, croîtraient-ils en lumière, où

trouveraient-ils à redresser leurs fausses notions, si ce n’est dans l’Église de Dieu ?

Par contre, si nous les tenons à l’écart jusqu’à ce qu’ils soient parfaitement établis,

c’est pour eux-mêmes une impossibilité et pour nous cela signifie l’abandon de notre

position de secours et de responsabilité envers eux. L’Assemblée de Dieu est la

colonne et le soutien de la vérité , et la vérité ne peut réellement

s’apprendre que si l’on vit en elle ; m’en faut-il davantage pour recevoir ceux qui

 [Col. 2, 13]

 [2 Jean 10]

 [1 Tim. 3, 15]



eux-mêmes ont reçu Christ ? Puis-je moi-même me vanter d’en posséder

davantage ? Alors, pourquoi la moindre hésitation ?

Que le Seigneur nous apprenne à écarter les difficultés et qu’Il ouvre nos cœurs

pour accueillir les âmes chaque fois qu’il n’y a pas trace d’opposition à Dieu dans la

foi ou dans les mœurs. Je ne dis pas chaque fois que se trouve la doctrine de la

justification par la foi : bien des choses mauvaises peuvent marcher de concert avec

cette doctrine retenue et même enseignée. Ces paroles de notre Seigneur Jésus

Christ constituent une règle immuable, et nous sommes responsables d’agir d’après

elles. Si nous sommes rassemblés en Son nom, une expression claire, ferme, de

notre position, de nos privilèges doit y correspondre. Notre action collective doit être

aussi ferme en faveur de la vérité que notre marche individuelle. Possédant Christ,

estimant ce don, nous sommes tenus en Son nom de remettre les péchés et de les

retenir s’il reste quelque chose qui soit incompatible avec ce nom ! Nous n’avons

aucunement la prétention de nous interposer entre Dieu et l’homme. Le pardon

aussi bien que la condamnation restent du ressort du Juge suprême. Jamais l’Église

ne réclama un tel droit ; jamais les apôtres n’aspirèrent à une action pareille. Mais il

est clair que Jésus appelait les disciples collectivement à se charger tant de retenir

que de remettre les péchés. Et, comme nous l’avons vu, ce privilège fut exercé dans

l’Assemblée chrétienne sous son double aspect, à savoir de retrancher ou au

contraire de rétablir devant les hommes. Non pas, répétons-le, comme question

éternelle entre Dieu et l’âme, mais comme affaire d’administration, comme devoir

envers Christ d’accueillir le vrai et le bien, de rejeter le faux et le mal.

Que le Seigneur nous accorde de ne pas manquer à cette responsabilité et de

L’honorer ainsi collectivement !

Méditation 6 — Le don de l’Esprit et les dons (Act. 2,

33-38)

Nous sommes arrivés au moment où Dieu s’étant pleinement manifesté en Christ,

Israël aurait dû reconnaître le Messie comme Emmanuel, c’est-à-dire Dieu avec

nous. Et la foi aurait dû voir en Christ mort et ressuscité, comment Dieu est pour

nous. Mais Dieu allait maintenant prendre un nouveau caractère, et faire un pas

immense en avant  : Il voulait être Dieu en nous. Ceci ne pouvait avoir lieu sans

l’effusion du précieux sang de Jésus. Et le Saint Esprit ne pouvait demeurer que là

où avait eu lieu l’aspersion de ce sang. Selon la parole du Seigneur, les disciples

s’assemblent jusqu’à ce que, comme Il le leur avait annoncé, ils soient « baptisés de

l’Esprit Saint, dans peu de jours » (chap. 1, 5).

« Et comme le jour de la Pentecôte s’accomplissait, ils étaient tous ensemble dans

un même lieu ». Dieu introduit ce fait nouveau d’une manière appropriée à Sa

sagesse, par un signe extérieur. Soudain il se fit un son d’en haut, le Saint Esprit

descendant du ciel, « un son, comme un souffle violent et impétueux, et il remplit

toute la maison où ils étaient assis. Et il leur apparut des langues divisées, comme



de feu ; et elles se posèrent sur chacun d’eux. Et ils furent tous remplis de l’Esprit

Saint, et commencèrent à parler d’autres langues, selon que l’Esprit leur donnait de

s’énoncer » (chap. 2, 1-4). Il est vrai que le Saint Esprit était déjà descendu

auparavant, mais pour demeurer dans un seul homme — l’homme Christ Jésus.

Dans le cas de Jésus, il n’était besoin d’aucune œuvre préparatoire, mais la manière,

aussi bien que la forme sous laquelle l’Esprit descendit sur le Seigneur Jésus

attestaient l’immense différence qui existe entre Lui, en qui il n’y avait point de

péché, et nous qui avions besoin d’être délivrés à la fois de nos péchés et du péché.

Or cette œuvre souveraine de la grâce de Dieu a été accomplie par le moyen des

souffrances et de la puissance en résurrection de Celui qui, n’ayant point de péché,

subit et la mort et le jugement.

Pour Jésus, le Saint Esprit apparut sous la forme d’une colombe  — belle

expression de la manière dont l’Esprit s’adaptait à cet homme sur lequel Il pouvait

venir et demeurer sans qu’il y eût effusion de sang. Le Saint Esprit pouvait adopter

cet emblème bien connu de la pureté, en descendant ainsi pour habiter dans le Fils

de l’homme. Mais dans le cas de l’homme, c’est-à-dire de ces croyants assemblés à

Jérusalem, Il descend sous la forme de langues divisées, parce que Dieu allait

maintenant se rendre à Lui-même un vaste et puissant témoignage ; la bonne

nouvelle allait être propagée. En outre ces langues étaient « comme de feu ». Le

jugement du péché avait eu lieu à la croix. L’état de l’homme avait rendu le

jugement nécessaire et en fait, avait été déjà jugé par Dieu en Christ, parfait

sacrifice pour le péché. La langue « comme de feu » en constituait le rappel

nécessaire, quel que pût être le déploiement de la puissance du Saint Esprit, et elle

rendait témoignage à la grâce divine.

Dans ces langues diverses qui depuis Babel divisaient les hommes condamnés

par le juste déplaisir de Dieu, Sa miséricorde allait maintenant s’étendre jusqu’à

eux. Les « choses magnifiques de Dieu » devaient ainsi être proclamées à toute

nation sous le ciel. Ce fait attire l’attention générale ; toutes sortes de préjugés

relatifs à ce phénomène étrange et inconnu remplissent les esprits des assistants.

Mais Pierre explique comment cet événement répond à la prophétie. Il n’affirme pas

que c’est l’accomplissement de la déclaration de Joël ; car cet accomplissement dans

un sens plein et entier n’aura lieu que dans un jour à venir. Néanmoins ce qui se

passait, loin d’être équivoque et douteux, devait être reconnu comme venant de

Dieu. C’était ce qui a été dit par le prophète Joël : « Et il arrivera aux derniers jours,

dit Dieu, que je répandrai de mon Esprit sur toute chair ». Il ne s’agissait que du

principe de la prophétie ; car, en fait, bien qu’il y eût diverses langues parlées, et

que cette multitude vînt de toutes les nations, il ne s’agissait pourtant que de Juifs.

Toutefois le fait que des paroles étaient prononcées dans les langues des Gentils

(encore que les personnes qui écoutaient fussent juives) annonçait pour tout esprit

intelligent ce que Dieu allait produire en temps opportun.

 [Luc 3, 22]



Gardons-nous de limiter l’œuvre de Dieu à tel ou tel de ses aspects. Le

déploiement de la puissance de l’Esprit manifestée en ce jour-là avait une

signification variée. C’était d’abord l’accomplissement de la promesse du Père, la

grande et infinie vérité de la descente du ciel du Saint Esprit Lui-même. C’était aussi

l’accomplissement de l’assurance spéciale que le Seigneur avait donnée à Ses

disciples, qu’Il les baptiserait du Saint Esprit , ce qui aurait pour effet la

formation « d’un seul corps ». Ils pouvaient ne pas connaître, et effectivement ils ne

connaissaient pas encore, ce qu’impliquait cette doctrine du « seul corps », jusque-là

complètement cachée. Elle attendait un autre ministère et un serviteur de Dieu

approprié, Paul, qui se désignera lui-même comme « né hors de temps » .

De fait cette doctrine ne fut révélée, selon la sagesse de Dieu, qu’après la réjection,

par les Juifs, du témoignage de Sa grâce (chap. 7). Alors seulement les Gentils sont

effectivement appelés (chap. 8), et le « seul corps » formé de Juifs et de Gentils, uni

par le Saint Esprit descendu du ciel, peut être manifesté d’une manière conforme

aux voies de Dieu. Mais déjà, ce qui était la puissance de ce corps, la personne qui

seule était à même de le former, était de fait donnée alors en ce jour de la

Pentecôte.

Il fallait aussi, conformément à la parole prophétique, que soient opérés des

signes et des prodiges. Et enfin des dons variés allaient être communiqués de la part

du Seigneur, pour Son œuvre ici-bas : « Étant monté en haut, il a… donné des dons

aux hommes… les uns comme apôtres, les autres comme prophètes, les autres

comme évangélistes, les autres comme pasteurs et docteurs » (Éph. 4, 8, 11). Ceci

a évidemment eu lieu par le Saint Esprit ; c’était, selon 1 Corinthiens 12, « la

manifestation de l’Esprit en vue de l’utilité ».

Toutes ces opérations bien distinctes furent simultanément accomplies ce jour-là

en même temps que l’Esprit de Dieu était donné pour demeurer en chacun de ceux

qui croyaient. Ainsi, nous avons ce qui était individuel et ce qui était collectif, ce qui

était universel et ce qui était particulier, le tout accompli en ce jour de la Pentecôte,

chaque manifestation toutefois devant être distinguée de l’autre. Certaines épîtres

embrassent une partie, d’autres une partie différente de ce vaste sujet. Nous

reviendrons plus loin sur chacune d’elles, mais ce sur quoi nous insistons

particulièrement en ce moment, c’est la grande vérité du don du Saint Esprit,

distincte d’une opération spéciale de Sa puissance par le moyen d’hommes ayant

reçu des dons particuliers.

Ces derniers dons diffèrent ; alors que l’Esprit est un seul et même don (Éph. 4,

4), rien moins qu’une personne divine, descendant ici-bas pour habiter en chaque

chrétien et dans l’Église. Ce serait évidemment détruire la vérité que de voir en Lui

des différences sinon des contradictions. Il peut y avoir variété dans les formes et

les mesures sous lesquelles Sa puissance se déploie ; il peut y avoir, et il y a en fait

différents degrés dans la jouissance de Sa présence. Mais un fait demeure : Il habite

 [Act. 1, 5]

 [1 Cor. 15, 8]



également en tout croyant qui se repose sur la rédemption accomplie dans le Christ

Jésus. Et que peut-il y avoir de plus glorieux ?

Ce n’est pas tout ! L’Esprit demeure non seulement en nous, mais avec nous.

Tandis que les langues se posent sur chacun des disciples, simultanément un vent

impétueux remplit toute la maison. La présence de l’Esprit de Dieu est attestée par

un double signe  : ce qui demeure sur chaque personne et ce qui, d’une manière

générale, remplit la maison où ils sont assis. Cette double vérité de la présence de

l’Esprit avec et dans les croyants traverse tout le livre des Actes. Par exemple, au

chapitre 4, quand le lieu où ils étaient fut ébranlé (v. 31), était-ce le fait que l’Esprit

de Dieu habitait dans cette personne-ci, ou dans celle-là ? Évidemment non  : le

Saint Esprit était là et faisait sentir Sa présence au milieu d’eux. Lors de la fraude

d’Ananias et de Sapphira, qui pouvait dire que ceux-ci mentaient à un croyant plutôt

qu’à un autre ? Pierre déclare que ce n’est « pas aux hommes, mais à Dieu » ,

qu’ils ont menti, à Dieu présent dans l’Église, c’est-à-dire au Saint Esprit. Lui est

Dieu descendu sur la terre et peut maintenant en justice, selon la plénitude de la

grâce, demeurer en ceux qui non seulement étaient pécheurs par nature, mais

encore avaient le sentiment profond de ce qu’était le mal hérité d’Adam.

Eh bien, malgré ce qu’ils avaient été et malgré ce qu’ils ressentaient, la grâce de

Dieu dans le don de Jésus était si bénie, le caractère de Son amour dans la mort et

la résurrection du Seigneur était si riche, que le Saint Esprit pouvait en justice, et

pour la gloire du Père et du Fils, descendre et demeurer en eux sur la terre. Et celui

qui demeurait réellement dans chaque croyant était avec eux lorsqu’ils se

réunissaient ou qu’ils travaillaient à l’œuvre. Ainsi par exemple, au chapitre 8,

l’Esprit dit à Philippe  : « Joins-toi à ce char ». Un ange du Seigneur lui avait

préalablement enseigné la direction qu’il devait prendre. Pourtant ce ne fut pas

l’ange mais l’Esprit qui lui parla quand il fut question de s’adresser directement à

une âme. L’ange était simplement l’expression de la providence de Dieu sur son

chemin. Il en est encore ainsi aujourd’hui. Nous ne voyons pas les anges et pouvons

ne pas avoir conscience de leur action, mais elle n’en est pas moins aussi réelle que

jadis. Et pareillement à l’égard de l’Esprit de Dieu. Nous pouvons ne pas entendre Sa

voix comme Philippe l’entendit ce jour-là, mais le fait n’en est pas moins certain.

L’Esprit est à l’œuvre. Sans doute, Il attend que l’état des cœurs soit approprié, bien

que ce soit un état que Lui seul puisse produire ; mais Il est aussi actif maintenant

que jamais.

Un peu plus loin encore l’Esprit ordonne  : « Mettez-moi maintenant à part

Barnabas et Saul, pour l’œuvre à laquelle je les ai appelés » (chap. 13, 2). Il est

donc évident que l’Esprit de Dieu n’agit pas seulement au-dedans, car il ne nous est

pas dit que c’est en Paul ou en Barnabas qu’Il agissait ; il ressort au contraire de

l’ensemble du passage que cette action était extérieure. L’Esprit parlait à leur sujet,

plutôt qu’à eux et plutôt encore qu’Il n’opérait en eux. Sans doute le Saint Esprit

était-Il déjà réellement en eux, mais Il se fait entendre ici Lui-même, sans mention

 [5, 4]



d’un intermédiaire humain, comme une personne divine descendue ici-bas pour y

manifester la grâce et la gloire du Seigneur. Et l’on retrouverait aisément ces mêmes

principes à travers tout le livre des Actes. C’est ainsi que dans une autre occasion,

l’Esprit de Jésus enseigne à Paul où il doit aller (chap. 16). Il n’est pas nécessaire de

multiplier les exemples.

Mais il est un autre point d’une immense importance, qui a souvent causé à

certains une grande perplexité : c’est la différence dans la manière dont est donné le

Saint Esprit. L’incrédulité se prévaut des modes variés dans lesquels l’Esprit de Dieu

est conféré, pour nier que l’on puisse recevoir le Saint Esprit aujourd’hui comme

autrefois, ou au contraire pour préconiser quelque panacée de charlatanerie

religieuse par le moyen de laquelle on pourrait infailliblement attendre le Saint

Esprit.

C’est pourquoi je passerai en revue les grandes occasions que l’Esprit de Dieu

rapporte pour notre instruction, espérant montrer clairement qu’il n’y a rien

d’arbitraire dans la manière dont le Saint Esprit était conféré, rien non plus qui

donne à l’homme comme tel la moindre importance. Au contraire, la sagesse de

Dieu s’y montre pour consoler, affermir l’âme, et augmenter en nous le sentiment de

Sa grâce. Combien il est évident, ici encore, que la simplicité dans les choses de

Dieu est le secret réel pour les comprendre ! Car la simplicité n’est pas occupée de

nos affaires propres, ni surchargée par les pensées des autres ; elle a confiance en

Dieu et sait qu’Il a toujours devant Lui Son grand objet : celui de glorifier Christ, par

qui le Père a été glorifié.

Dans la première occasion, c’est-à-dire au jour de la Pentecôte, nous avons bien

la plus ample et, dans un certain sens, la plus riche forme sous laquelle le Saint

Esprit a été donné d’en haut. La plus haute des autorités nous déclare que Jésus

« étant exalté à la droite de Dieu et ayant reçu de la part du Père le Saint Esprit

promis, il a répandu ce que maintenant vous voyez et entendez » . Des

témoignages palpables et irrécusables de l’accomplissement de la promesse du Père

étaient là. Le Saint Esprit en Lui-même n’était pas perceptible par les sens. Seule

était discernable la puissance extérieure qui L’accompagnait. Il est très important de

faire cette distinction, sans laquelle les hommes sont en danger, en l’absence de

signes extérieurs, de nier ou de mépriser cet incomparable don qui est toujours au-

dessus de ses effets. Quelle que soit l’importance des signes, ils n’étaient pour

l’homme que des garants accompagnant le don et la présence invisibles du Saint

Esprit désormais présent sur la terre.

La réponse de Pierre à ses auditeurs de Jérusalem jette une lumière considérable

sur ce point. Ouvertement accusés par l’apôtre d’avoir rejeté et crucifié leur propre

Messie que Dieu avait exalté à Sa droite, ces Juifs étaient angoissés au sujet de leur

état. Pierre leur dicte ce qu’ils ont à faire : « Repentez-vous, et que chacun de vous

soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés ; et vous recevrez le

don du Saint Esprit ». Pesons bien ces paroles. Pierre ne les invite pas positivement

 [v. 33]



à croire. Inutile de dire que c’est dans Sa sagesse que Dieu les appelle à se repentir

plutôt qu’à croire. Nous voyons l’inverse dans une autre occasion : lorsque Paul et

Silas invitèrent le geôlier de Philippes à croire , plutôt qu’à se repentir.

Une telle différence a sa raison d’être, et ne doit être pour personne une cause de

perplexité. Dieu a écrit ainsi, et Il mérite toujours toute confiance. Sans la foi, nous

le savons, il ne peut y avoir de vraie repentance envers Dieu. Il peut y avoir

contrefaçon dans la foi, comme il peut y avoir aussi contrefaçon dans la repentance ;

mais où la puissance de Dieu produit la vraie repentance, il y a nécessairement la

vraie foi et réciproquement.

Cependant, chacun le sait par expérience et la Parole de Dieu, qui est la clef de

toute connaissance, le montre, il existe des différences dans la forme du sentiment

et de l’expression de l’âme devant Dieu. En l’un prédomine une profonde œuvre

morale dans la conscience ; dans un autre c’est la joie et la paix en croyant qui sont

les plus apparentes. Néanmoins il ne peut y avoir d’œuvre réelle de quelque valeur

spirituelle dans la conscience sans la foi, et il ne peut y avoir la foi selon Dieu sans

une œuvre vraie de l’Esprit dans la conscience. Pierre à Jérusalem exhorte les Juifs à

se repentir et Paul de son côté déclare aux Athéniens que « Dieu ordonne

maintenant aux hommes que tous, en tous lieux, ils se repentent » (Act. 17, 30). En

d’autres occasions, tant Juifs que Gentils étaient invités et pressés de croire. La

vérité est que les uns et les autres se repentaient et que les uns et les autres

croyaient ; mais il se rattache une signification importante au fait qu’il est insisté sur

l’une plutôt que sur l’autre.

Selon la sagesse de Dieu, ce qui convenait dans l’occasion qui nous occupe,

c’était l’humiliation de ces Juifs orgueilleux. Aussi est-ce la repentance, c’est-à-dire

ce qui brise la chair et traite l’homme comme ne valant rien, qui est mise en avant.

« Repentez-vous », enjoint l’apôtre, « et que chacun de vous soit baptisé au nom de

Jésus Christ »  — au nom de Celui-là même que vous avez crucifié et rejeté. En

Lui est la seule source de bénédiction. Il est l’unique espérance pour vos âmes. — Ils

furent effectivement brisés et amenés à recevoir la Parole. Ce n’était pas encore le

jour de la puissance de Dieu selon le psaume 110, mais c’était le jour de Sa grâce.

Celle-ci avait touché leurs cœurs et leur faisait accepter la sentence de Dieu contre

eux-mêmes. Ils pouvaient alors croire du mal d’eux-mêmes et c’est la dernière

chose que l’homme consente à croire. Ils étaient réellement amenés à ce point

d’être prêts à se reconnaître méchants dans la présence de Dieu. C’est pourquoi

Pierre s’applique à faire pénétrer ce sentiment dans leurs consciences.

Il ne prend pas pitié d’eux parce qu’ils étaient à juste titre saisis de componction,

mais insiste au contraire sur la nécessité d’être entièrement humiliés devant Dieu.

Pierre pouvait le faire d’autant plus volontiers qu’il connaissait en Jésus une grâce

prête à répondre à ces dispositions. Aussi ajoute-t-il  : « Que chacun de vous soit

baptisé au nom de Jésus Christ ». Plus la grâce est proclamée, plus aussi nous

pouvons inviter à une vraie repentance, et plus les âmes peuvent la supporter. Ne

 [Act. 16, 31]

 [v. 38]



craignons pas d’y insister et ne nous contentons pas d’employer des termes vagues,

en disant : « On doit se repentir si l’on croit ». Ce n’est pas ainsi que Dieu soulève la

question. Il amène les âmes à sentir leur état réel devant Lui. C’est toujours une

grande bénédiction pour tous, et d’ailleurs si ce n’est pas de bonne heure qu’une

âme est travaillée à ce sujet, elle se réserve pour plus tard des exercices humiliants

et pénibles. Car si nous n’apprenons pas ce que nous sommes au début de notre

carrière, si nous n’avons pas alors un profond sentiment de notre péché ainsi qu’il

convient à un nouveau converti, peut-être faudra-t-il que nous l’apprenions par

quelque grande chute, par un péché manifeste. Un éloignement flagrant de Dieu

sera peut-être nécessaire, suivi d’un retour pénible, après avoir erré d’autant plus

loin de Lui que nous aurons eu trop peu le sentiment du péché au commencement

de notre profession chrétienne. Qu’elles sont nombreuses les âmes qui ont passé par

là ! Ajoutons que les plus exposés sont ceux qui ont grandi dans la connaissance de

la grâce — enfants de parents chrétiens — lorsque devant Dieu, leur conscience n’a

pas été sondée en proportion.

Remarquons que, lorsque l’apôtre exhorte les Juifs à se repentir et à être

baptisés au nom de Jésus Christ pour la rémission des péchés, il conclut : « et vous

recevrez le don du Saint Esprit ». Assurément, s’ils se repentaient, ce ne pouvait pas

être sans l’opération du Saint Esprit. L’exhortation de l’apôtre aurait été sans objet

pour ceux qui l’entendaient s’ils n’avaient pas cru au nom du Seigneur Jésus ; et qui

leur donnait cette foi avec la repentance, si ce n’est le Saint Esprit ? Il s’ensuit que la

réception de l’Esprit telle que Pierre la présente ensuite, est une chose entièrement

différente de l’acte d’amener des hommes à croire et à se repentir. C’est une

opération ultérieure , une bénédiction distincte et corollaire, un privilège fondé sur

la foi déjà agissante dans le cœur. Il est si peu vrai qu’un homme reçoit « le don du

Saint Esprit » au moment même où il croit, qu’il est permis de douter qu’un cas

semblable se soit jamais présenté. Non seulement nous n’en trouvons aucun

exemple dans la Parole, mais il semble bien que celle-ci en exclut la possibilité. La

raison en est bien simple  : le don du Saint Esprit est fondé sur le fait que nous

sommes fils par la foi en Christ, croyants se reposant sur la rédemption en Lui : ce

don suppose donc clairement que l’Esprit de Dieu, opérant en nous, nous a déjà

régénérés. Ainsi le don du Saint Esprit n’est pas fait en vue de la repentance, ni

dans le but de faire recevoir Christ par la foi. Nous voyons ici l’inverse : après que

les âmes se sont repenties et ont été baptisées au nom de Jésus pour la rémission

des péchés, elles reçoivent le don du Saint Esprit comme privilège subséquent.

Un autre point ne doit jamais être perdu de vue : c’est que le don du Saint Esprit

ne signifie jamais les dons. Beaucoup confondent le don avec les dons, mais la

Parole de Dieu fait toujours la distinction, employant même dans l’original un mot

différent pour les désigner. Les deux choses sont invariablement séparées.

Quelqu’un peut recevoir par l’Esprit la puissance nécessaire pour porter l’évangile au

monde, ou pour être pasteur ou docteur dans l’Église. Cependant, le don du Saint

[2]



Esprit est un privilège totalement différent, à savoir cette bénédiction commune que

nous voyons ici conférée à toute âme qui se repentait et était baptisée.

L’appel de Pierre à ces Juifs est immédiatement suivi de la réception de la Parole,

après quoi « ils sont baptisés » au nom du Messie qu’ils avaient autrefois méprisé.

« Et en ce jour-là furent ajoutées environ trois mille âmes ». Ces nouveaux croyants,

la dernière partie de ce chapitre nous les montre remplis de grâce et de puissance

de la part de Dieu.

L’occasion suivante (chap. 8) présente un état de choses entièrement différent.

Étienne avait rendu son témoignage, et les Juifs l’avaient absolument et

définitivement rejeté. Comme leurs pères, ils résistent au Saint Esprit en résistant à

Étienne qui en était rempli. Celui-ci scella de son sang son témoignage ; et la

persécution dont il fut la première victime dispersa toute l’Assemblée qui était à

Jérusalem à l’exception des apôtres. Ceux-là mêmes que le Seigneur avait appelés

pour aller dans le monde entier furent exceptés de cette dispersion. Tellement

l’homme, même dans le meilleur état, est lent à entrer dans les conseils de la grâce

de Dieu et à travailler à leur accomplissement !

Mais Dieu Lui-même voulait les accomplir, dût-Il se servir pour cela de

circonstances pénibles. Si l’amour, si la puissance de la grâce, si le sentiment du

besoin des âmes et de la gloire de Christ, ne réveillaient pas ceux qui avaient reçu

ce commandement, Dieu aurait soin que des vases plus faibles, mais pourtant

remplis des puissantes nouvelles de sa grâce, répandent en tous lieux la bonne

odeur de Christ . Et ainsi ils allèrent « çà et là annonçant la parole ».

Philippe, qui au chapitre 6 avait été choisi pour le service journalier, maintenant que

ce service se trouve brusquement interrompu acquiert « un bon degré »

et s’en va prêchant l’évangile. Il visite l’ancienne rivale de Jérusalem, la ville de

Samarie. Les Juifs n’avaient pas de relations avec les Samaritains. Ils n’avaient pas

su gagner leur confiance, ni leur faire accepter la vérité telle qu’ils la connaissaient,

c’est-à-dire telle qu’elle était renfermée dans la loi commise à leur charge. Mais

l’évangile va maintenant démontrer sa puissance là où la loi a été infructueuse.

Philippe annonce Jésus avec tant de force et de simplicité, et il est si béni dans sa

prédication, que la ville entière est dans une grande joie. Même le plus méchant

d’entre ceux qui sont là, homme depuis longtemps versé dans la connaissance des

voies et des ruses du diable, est impressionné par la sainte influence de la vérité,

sans que, toutefois, elle pénètre dans sa conscience ni gouverne son cœur.

Néanmoins, le courant est trop fort pour qu’il puisse y résister. Simon le magicien

s’incline devant la vérité de l’évangile ; intellectuellement du moins, et il est baptisé

avec les autres.

Mais là, prenons-en bien note, le don de l’Esprit Saint n’est encore fait à

personne. Et voilà qui souligne la différence entre le don de l’Esprit et l’œuvre par

laquelle Il amène une âme à se repentir et à croire à l’évangile. On ne peut douter

que la masse des Samaritains convertis n’ait été composée de vrais croyants, lors

 [2 Cor. 2, 15]

 [1 Tim. 3, 13]



même que Simon ne l’était pas. Pourtant l’Esprit Saint n’était « encore tombé sur

aucun d’eux ». Ce n’est pas seulement qu’ils n’avaient pas encore parlé d’autres

langues, ou qu’il n’y avait pas encore eu de prodiges accomplis, sauf par

l’évangéliste lui-même (v. 6, 7, 13). La descente du Saint Esprit est une chose

totalement différente, bien qu’elle puisse être accompagnée de ces manifestations

extérieures de Sa puissance. Confondre ces deux choses c’est porter le plus grand

coup à la vérité capitale de la présence de l’Esprit Saint. Car alors l’absence de

manifestations extérieures (ce qui est le cas aujourd’hui) signifierait que le Saint

Esprit n’est pas présent non plus dans l’Église. Il est donc évident qu’on va loin dans

l’incrédulité si l’on ne distingue pas entre les signes et témoignages fournis par

l’Esprit et l’Esprit Lui-même. Je répète que ce n’est pas seulement le pouvoir de faire

des miracles qu’ils n’avaient pas reçu, mais que l’Esprit Saint n’était pas encore venu

sur eux. Cela, l’Écriture l’affirme, et c’est ainsi que nous lisons : « Les apôtres qui

étaient à Jérusalem, ayant entendu que la Samarie avait reçu la parole de Dieu, leur

envoyèrent Pierre et Jean, qui, étant descendus, prièrent pour eux, pour qu’ils

reçussent l’Esprit Saint  : car il n’était encore tombé sur aucun d’eux, mais

seulement ils avaient été baptisés pour le nom du Seigneur Jésus » .

Nous rencontrons tout de suite une notable différence par rapport à la Pentecôte.

À Jérusalem, quand les Juifs se repentirent et furent baptisés au nom du Seigneur

Jésus, l’Esprit Saint vint sur eux sans délai. À Samarie au contraire, il n’était tombé

sur personne, bien qu’ils eussent cru et eussent été baptisés. D’où vient cela ? D’une

raison bien digne de Dieu. La nature humaine est telle que si le Saint Esprit était

descendu sur ces croyants de Samarie à la prédication de Philippe, l’ancienne rivalité

de la Samarie aurait subsisté. La Samarie n’aurait pas manqué de lever de nouveau

la tête, et la grâce même de l’évangile aurait servi d’appui à ses prétentions

religieuses. Placées d’emblée sur un pied d’égalité devant cette nouvelle et

extraordinaire bénédiction de l’évangile, Jérusalem et « cette montagne-ci »

 auraient continué à se faire concurrence. Et l’effet que Dieu avait l’intention de

produire par la présence de l’Esprit Saint aurait été manqué, à savoir la

manifestation de l’unité dans l’amour, le maintien à la fois d’une seule tête et d’une

seule énergie — une tête en haut et une puissance en bas opérant dans le corps

comme réponse à la gloire de Christ. Dieu rendit cette rivalité impossible et prit soin

que rien ne pût justifier l’esprit d’indépendance, qui est le plus grand principe

destructeur de la vérité de l’Église de Dieu sur la terre.

C’est pourquoi, lorsque l’assemblée de Jérusalem entendit cela (ou tout au moins

les apôtres, car l’assemblée était maintenant dispersée), ils envoyèrent Pierre et

Jean, deux des principaux, appelés aussi des colonnes (Gal. 2, 9). Ceux-ci prièrent ;

mais Dieu en outre montre clairement pour quelle raison Il avait différé le don de

l’Esprit Saint. L’imposition des mains des apôtres devait avoir lieu pour exprimer à la

fois la bénédiction que Dieu communiquait par les apôtres et l’identification de

l’œuvre en Samarie avec celle de Jérusalem. Elle attestait devant le monde entier

que Dieu ne souffrirait dans Son Église rien qui ressemble à une rivalité, que ceux

 [v. 14-16]

 [Jean 4,

20]



qui étaient à la tête de l’œuvre dans un endroit n’étaient pas moins indispensables

dans l’autre.

Ainsi donc chaque différence dans la manière de communiquer la même

bénédiction témoigne de la sagesse et des soins que Dieu déploie envers nos âmes.

Oui, la moindre de ces différences que nous offre la Parole contribue à prouver

combien Dieu nous aime, combien le Seigneur prend soin de l’Église, et comment,

même dans la manière dont Il communique cette suprême bénédiction de l’Esprit, Il

veut nous armer contre notre propre nature.

La circonstance suivante (Act. 10) se présente encore autrement. Corneille, le

centurion gentil, reçoit pendant qu’il prie et jeûne à Césarée un visiteur angélique

qui lui ordonne d’envoyer chercher Simon Pierre. Ce dernier se trouve à Joppé, où,

pendant qu’approchent les serviteurs de Corneille, il lui survient une triple vision

concernant cette grande affaire. Pierre, encouragé par l’Esprit, se met à la

disposition des messagers de Corneille et les accompagne à Césarée. Dès qu’il ouvre

la bouche, c’est pour appeler leur attention sur ce qui avait pour lui une extrême

importance ; car, au commencement, c’était bien à contrecœur qu’il était venu.

N’avait-il pas osé contester avec le Seigneur qui lui commandait de tuer et de

manger du contenu de la grande toile ? Il n’avait, disait-il, jamais mangé ce qui est

impur ou immonde. Mais par trois fois, il entend cette parole de blâme : « ce que

Dieu a purifié, toi, ne le tiens pas pour impur » ; et finalement il fait son profit de la

leçon. « En vérité, je comprends que Dieu ne fait pas acception de personnes, mais

qu’en toute nation celui qui le craint et qui pratique la justice, lui est agréable ».

Ainsi donc, il est évident que le premier appel aux Gentils n’est pas adressé à un

païen idolâtre. Pierre ne parle, dans le cas présent, que d’un homme qui déjà

craignait Dieu et pratiquait la justice. Tel était le cas de Corneille. Ce n’était pas une

âme inconvertie, mais une âme qui craignait Dieu. Il abondait en prières et en

aumônes. Il est certain que ce ne sont pas les prières et les aumônes de la propre

justice qui auraient pu le recommander à Dieu. Semblables choses, lorsqu’elles sont

présentées à titre de propitiation pour l’âme devant Dieu, appartiennent, nous le

savons, aux ressources sacrilèges de l’incrédulité. Mais Corneille craignait Dieu en

réalité et non pas seulement par profession extérieure. Il était régénéré, et Dieu

avait signalé son état et la connaissance qu’Il avait de sa justice dans le message

dont l’ange était chargé — message qui me paraît parfaitement impossible

d’interpréter comme signifiant que Corneille n’avait que la profession extérieure de

la connaissance du vrai Dieu. Son état était celui que le Seigneur avait produit et

qu’Il pouvait par conséquent reconnaître comme Lui étant agréable. Et de la part du

Seigneur, c’était sagesse et grâce qu’en allant vers les Gentils, Il commençât par

une âme dont aucun Juif ne pouvait nier la piété.

C’était bien, à n’en pas douter, la même miséricorde infinie qui sauvait les perdus

et, parmi eux, le premier des pécheurs. Toutefois ici, il ne s’agissait pas de réveiller

pour la première fois une âme morte dans ses péchés, mais plutôt d’asseoir une



âme déjà réveillée sur un terrain connu de relation avec Dieu et de parfaite liberté,

de telle sorte que nul de ceux qui craignaient Dieu et Sa Parole ne pût contester son

titre. En d’autres occasions nous voyons la conversion et l’affranchissement se

produire à peu près simultanément ; mais il n’en est pas ainsi de Corneille, qui, au

moment choisi de Dieu, reçoit avec toute sa maison la parole de Pierre.

Ce n’était pas la première fois, remarquons-le, qu’ils entendaient cette parole :

« Vous connaissez, leur dit Pierre, la parole que Dieu a envoyée aux fils d’Israël… ce

qui a été annoncé par toute la Judée » . Il est donc clair que ce centurion,

non seulement craignait et priait Dieu auparavant, mais qu’il avait connaissance de

ce qui avait été prêché par toute la Judée. Comment se faisait-il que cela n’ait pas

été appliqué à sa propre âme et accepté réellement par lui ? Simplement parce que

Corneille craignait Dieu et tremblait à Sa parole, sentiment qui était juste à sa place.

Cette révérence envers Dieu pouvait le rendre lent à saisir Ses voies. « Si Dieu a

envoyé sa Parole à Israël, pouvait-il se dire, je sais qu’elle est certaine pour lui ; et

heureux le peuple qui a un tel Dieu ! Mais moi, je ne possède aucun droit ». Aussi

attendait-il que la parole lui fût envoyée à lui-même. L’évangile, proclamation de la

parole de la grâce de Dieu à toute créature, était alors une chose nouvelle. Corneille

avait connaissance, sans doute, des anciennes Écritures. Il ne mettait pas en

question les promesses, non plus que leur accomplissement en faveur d’Israël par

Christ et en Christ.

Mais maintenant la Parole lui était envoyée à lui, Corneille, un Gentil, par le

moyen de Pierre. « Comme Pierre prononçait encore ces mots » (plus

particulièrement, je suppose « tous les prophètes lui rendent témoignage, que, par

son nom, quiconque croit », etc.), cette vérité fut empreinte sur son âme. C’était un

témoignage direct, et qui, selon tous les prophètes, ouvrait la porte à n’importe qui :

« Quiconque croit en lui reçoit la rémission des péchés. Comme Pierre prononçait

encore ces mots, l’Esprit Saint tomba sur tous ceux qui entendaient la parole ».

Quoi ! sans le baptême ? Sans l’imposition des mains ? Sans qu’on priât pour eux ?

Oui, sans aucune condition préalable, sur-le-champ, pendant que la parole est

prêchée par l’apôtre Pierre, le Saint Esprit leur est donné à tous.

Chacune de ces trois grandes expériences est donc introduite d’une manière

différente, conforme au plan divin. À Jérusalem, les Juifs non seulement devaient

croire à l’évangile, mais encore être baptisés au nom de Jésus Christ, en rémission

des péchés, avant de recevoir le don de l’Esprit Saint. En Samarie, il n’a pas suffi

qu’ils soient baptisés d’eau ; il a fallu aussi la prière et l’imposition des mains des

apôtres, à défaut de quoi le Saint Esprit ne serait descendu sur aucun d’eux. À

Césarée, par contre, avant le baptême et sans imposition des mains de la part de

l’apôtre, le Saint Esprit tombe sur eux tous. Le Dieu seul bon et seul sage, dans Sa

parfaite grâce, reconnaissait ces Gentils. Le moment était venu de révéler

pleinement Sa pensée, aussi la première manifestation de Sa grâce envers eux eut

lieu d’après ce riche et singulier procédé. Lors de la conversion des trois mille âmes,

 [v. 36-37]



il avait fallu le brisement de cœur des Juifs qui s’étaient montrés endurcis et

orgueilleux dans leur mépris pour Jésus de Nazareth. Il est nécessaire qu’ils ploient

les genoux à ce nom-là ; bien plus, c’est en ce nom qu’il leur faut être baptisés ; de

toute autre manière, ils n’auraient pu recevoir l’Esprit. À leur tour, les Samaritains

reçoivent une leçon spéciale pour contrecarrer leur tendance à l’indépendance et

pour établir le grand principe de l’Assemblée universelle (pas seulement d’églises

multiples), que Dieu formait sur la terre.

Mais dans la scène qui nous occupe, Dieu voulait encourager et gagner les Gentils

que Pierre lui-même avait méprisés. En effet, il ne s’était pas conformé à l’ordre du

Seigneur d’aller et de faire disciples toutes les nations . Les apôtres, s’il

nous est permis de le remarquer, étaient tous lents à agir dans l’œuvre du

Seigneur ; ils étaient peu entrés dans Sa puissante grâce qui surpassait tellement les

pensées de Ses propres enfants. Mais lorsque Pierre prêcha à Césarée, combien

Dieu blâma — quoique dans une pleine miséricorde — la lenteur de Son serviteur ! À

peine les paroles tombèrent-elles de ses lèvres qu’il se manifesta une grâce telle que

Jérusalem n’en avait pas vu et dont la Samarie n’avait pas été témoin. Selon la

sagesse de Dieu, aucun délai ne s’écoule, aucune imposition des mains n’est exigée

pour que la complète bénédiction divine soit communiquée.

Sans doute y avait-il dans les âmes de ces Gentils une œuvre préalable de l’Esprit

qui leur avait donné la repentance envers Dieu et la foi en Jésus. Cela est toujours

nécessaire. Mais ils n’avaient à se soumettre à aucun acte extérieur préparatoire qui

les aurait rendus dépendants des chrétiens d’origine juive. Le baptême se présentait

ensuite comme un privilège (ce qu’il est réellement) qui ne pouvait pas leur être

refusé. Pour le Juif, pour le Samaritain, Dieu posait certaines conditions propres à

les humilier. Aux Gentils au contraire, Il ne donne qu’un précieux encouragement. En

les attirant, Il prend soin de fermer la bouche à tous les contradicteurs. Jusque dans

la manière dont Il fait le don, Dieu prouve qu’Il déploie une grâce d’autant plus

grande que ceux qui en sont les objets sont plus éloignés. Il n’y a jamais eu de

miséricorde plus riche que celle qui a cherché et trouvé les pauvres Gentils.

La présence de Pierre à Césarée, lui qui était incontestablement placé au premier

rang et qui avait imposé les mains aux Samaritains, confirme que si Dieu avait voulu

l’utiliser ici de la même manière, Il l’aurait fait. À tous, l’apôtre annonce les

étonnantes nouvelles, mais c’est là tout ce qu’il est appelé à faire. Aucune action

préparatoire de l’homme telle que l’imposition des mains ou le baptême n’a lieu

avant que le Saint Esprit soit donné, bien que Pierre fût là et pour baptiser et pour

imposer les mains si l’intervention d’un apôtre avait été nécessaire. En vérité

l’homme disparaît devant le déploiement de la grâce divine, et combien c’est

heureux que nous ayons là notre bénédiction et notre place devant Dieu !

Nous y trouvons de quoi répondre à ceux qui insistent sur la nécessité d’avoir

aujourd’hui des apôtres. L’incrédulité méprisa les apôtres lorsqu’ils étaient ici-bas ;

l’incrédulité prétend maintenant que leur présence est indispensable comme unique

 [Matt. 28, 19]



canal de la communication de l’Esprit, alors que ce canal n’existe plus aujourd’hui.

Comment donc, nous qui ne sommes ni Juifs ni Samaritains, recevons-nous le Saint

Esprit ? De la même manière que Corneille, sans aucun intermédiaire humain. On

peut dire que ceux qui dans la chrétienté se prévalent de tels intermédiaires

prennent en fait la position des Samaritains ou des Juifs. Au contraire, c’est à ceux

qui se contentent de reconnaître qu’ils ne sont que des pécheurs d’entre les nations,

que le Seigneur fait don de Sa plus riche miséricorde. Puissent ceux qui s’attachent

encore aux formes et aux ordonnances, à des instruments humains quels qu’ils

soient, consentir à prendre leur véritable place, afin que, disposés à accepter leur

néant, ils reçoivent la pleine bénédiction qui est selon le cœur de Dieu ! C’est ainsi

que Dieu bénissait au commencement et c’est encore ainsi qu’Il bénit aujourd’hui.

D’après l’Écriture, ce sont les Gentils et non les Juifs qui reçoivent le Saint Esprit sur

la simple prédication de la Parole ! Et n’est-ce pas par le même moyen, c’est-à-dire

par la Parole de la grâce de Dieu, qu’Il est encore aujourd’hui communiqué ?

Dans certains cas, sans doute, il peut se passer quelque délai. Vous pouvez

trouver des âmes réellement touchées par l’Esprit de Dieu — je ne veux pas dire

touchées seulement d’une émotion sentimentale et passagère, mais travaillées par

une œuvre réelle de grâce dans le cœur et la conscience — tout en n’ayant pas la

paix et en n’étant pas établies dans le repos et l’affranchissement dans le Sauveur.

Ce cas n’est pas rare, aussi gardons-nous de mettre en doute la réalité de l’œuvre

de Dieu dans une âme sous prétexte que cette âme n’entre pas encore dans la

simple et pleine conscience de tout ce que Christ a fait pour elle. Il peut nous arriver

de faire du mal à un jeune converti en exigeant trop tôt la pleine expérience

chrétienne et en ne reconnaissant pas suffisamment l’œuvre de Dieu en lui.

Mais il existe un danger inverse. Ne soyons satisfaits de l’état spirituel de

quelqu’un que quand il est établi dans l’affranchissement et qu’il a conscience d’une

pleine délivrance devant Dieu. Se contenter d’une mesure moindre est une forme

d’incrédulité et révèle un manque de connaissance de la Parole et de la grâce de

Dieu. C’est sous-estimer la présence et l’opération de l’Esprit de Dieu dans l’âme. Il

est bon d’appeler les choses par leur nom. On ne peut être que malheureux sous un

sentiment de péché ou d’anxiété tant qu’on n’a pas saisi la grâce de Dieu qui y

correspond.

Sans doute lorsque quelqu’un soupire après Jésus, quand même il ne possède

pas la paix de la conscience et encore moins celle du cœur, nous devons appeler cela

conversion et y reconnaître une œuvre de la grâce de Dieu. Mais « s’installer » dans

cet état, ou supposer qu’il suffise à un homme de se tourner du péché vers Dieu et

de sentir son indignité en regardant à Jésus, est également une faute. C’est

gravement méconnaître la plénitude de l’évangile ; c’est pour ainsi dire s’accrocher à

Jésus plutôt que de trouver en Lui une paix positive. Efforçons-nous plutôt de

persuader les âmes qu’elles possèdent en Jésus bien plus que ce qui touche le cœur

et réveille la conscience. Une réelle conviction de péché et des désirs tournés vers



Dieu ne constituent pas le véritable état chrétien. Je crois que nous manquons si

nous n’insistons pas auprès de ceux qui se sont arrêtés là, pour le leur faire

comprendre. Puisque la Parole nous apprend qu’une pleine paix est la portion des

enfants de Dieu, devons-nous nous déclarer satisfaits tant qu’ils n’en jouissent pas ?

Apprenons-leur plutôt à connaître la position glorieuse et bénie dans laquelle Dieu

introduit les siens. Position dans laquelle toutes les craintes, tous les doutes

s’évanouissent sous le sentiment de la grâce parfaite qui nous a rapprochés de Lui,

sans qu’il reste devant Lui contre nous l’ombre d’un péché ou d’une incertitude.

Aussi longtemps qu’un croyant connaît le combat et le trouble intérieur, ses

sentiments ne dépassent pas ceux des saints de l’Ancien Testament. La seule

différence est que ceux-ci ne pouvaient aller au-delà. Le Libérateur n’était pas

encore venu ; la délivrance n’avait pas encore été opérée. Le fondement béni sur

lequel on reçoit la paix d’après le principe de la foi et par la grâce de Dieu n’avait

pas encore été posé devant eux ; et les voies de Dieu ne peuvent être anticipées.

Nous ne pouvons devancer Dieu, mais nous pouvons Le suivre et considérer Sa

bonté comme par derrière (Exo. 33). Maintenant le salut est venu. Christ a passé

ici-bas ; Il est mort et ressuscité ; et cependant les âmes vivifiées ne saisissent pas

toujours au même moment les puissants résultats qui découlent de ce grand fait. Il

peut bien arriver qu’elles le fassent et je ne doute pas qu’il se présente encore des

cas analogues à celui du geôlier de Philippes. À l’heure même où la conscience de

cet homme fut atteinte, il se fit en lui et chez les siens une œuvre complémentaire

de Dieu, en vertu de laquelle il put se réjouir immédiatement avec toute sa maison.

Quelque misérable qu’eût été cet homme l’instant d’avant, la grâce divine le rendit

sur l’heure même pleinement heureux. Ainsi donc, nous sommes loin de nier que la

même double opération puisse avoir lieu dans un laps de temps très court, mais le

cas est plus rare qu’on ne le suppose.

Prenez par exemple l’apôtre Paul. Si jamais homme fut converti, c’est bien celui-

là. Il fut sur le chemin de Damas le témoin et l’objet d’une manifestation de

puissance extraordinaire. Pourtant il est évident que Dieu ne l’établit pas sur-le-

champ dans une pleine liberté. Pendant trois jours et trois nuits, Saul fut aveugle et

bouleversé au point de ne manger ni de boire ; image de son état spirituel. Il avait

réellement contemplé Christ dans la gloire, et cela pour la délivrance de son âme.

Mais avait-il été amené aussitôt à la paisible jouissance de tout ce qu’il avait vu et

entendu ? Je ne doute pas qu’il se fît en lui une œuvre immédiate, fruit de la vérité

agissant dans l’homme intérieur. Cependant il ne connut le repos et la pleine liberté

qu’après qu’Ananias fut venu à lui et qu’il eut été baptisé. Nous savons que c’est à

ce moment-là qu’il fut rempli de l’Esprit Saint et que, comme c’est toujours le cas, il

entra dans la conscience de la pleine bénédiction.

Cet intervalle de temps entre les deux expériences ne met pas en cause la

plénitude de l’évangile, non plus que l’affranchissement qu’il apporte. Mais il

explique l’état intermédiaire dans lequel gémissent beaucoup d’âmes. Si nous avons



de la sollicitude pour elles, nous saurons les reconnaître à des signes qui ne

trompent pas. Bien qu’elles soient l’objet d’une action réelle de l’Esprit de Dieu, ces

âmes peuvent néanmoins rester dans cette condition pendant des jours, des

semaines, des mois, des années avant d’être amenées dans un complet

affranchissement devant Dieu. Or, là où on entre dans l’affranchissement, il y a,

selon moi, non pas seulement la vie, mais la réception de l’Esprit Saint.

Je voudrais dire encore un mot avant de quitter cette partie du sujet. Chaque fois

que Dieu commence une œuvre en quelqu’un, Il l’achève, lors même que les deux

opérations mentionnées ci-dessus ne se suivent pas immédiatement. La gloire de

Dieu exige que jamais, en ceux qui meurent, l’œuvre ne soit restée incomplète.

Chaque fois que Dieu vivifie, Il donne aussi le Saint Esprit. Je ne crois pas que ce

soit toujours au premier moment, et, de fait, l’Écriture semble montrer le contraire ;

mais celui que Dieu entreprend de bénir maintenant, sera tôt ou tard, soyons-en

certains, amené à la jouissance simple et entière de la paix avec Dieu (progrès qui

n’est pas à confondre avec l’intelligence spirituelle, chose, hélas, trop rare chez les

croyants). Nous savons tous comment des âmes vraiment pieuses peuvent rester

malheureuses pendant des années ; mais pour ma part je n’en connais pas une

seule qui n’ait été rendue joyeuse avant que le Seigneur l’appelle à Lui. J’ai été

personnellement témoin de cas véritablement merveilleux, où se sont complètement

évanouis tous les doutes et toutes les craintes qui avaient assombri l’existence

entière de personnes qui pourtant avaient la vie. Avant de quitter ce monde, elles

ont pu voir la grâce de Dieu dissipant enfin tous les nuages qui avaient plané sur

leur âme. En conclusion, lorsqu’une âme est vivifiée par l’Esprit de Dieu ou

convertie, ce qui au fond signifie la même chose, il se pourra qu’elle reçoive le Saint

Esprit aussitôt après, mais il se pourra aussi qu’elle ait à attendre, à cause d’un

manque de soumission présente à la justice de Dieu.

Il est bon de remarquer qu’à Césarée le baptême suit le don de l’Esprit. L’apôtre

Pierre attire l’attention sur le fait que non seulement l’Esprit Saint tombe sur eux

comme il était tombé sur les Juifs le jour de la Pentecôte, mais que ceux des nations

se mettent à parler en langues. Il se produisait le même irrécusable témoignage du

grand don. Ce fait avait une importance considérable en ce qu’il fermait la bouche

aux fidèles de la circoncision qui accompagnaient l’apôtre. En les entendant

magnifier Dieu, Pierre s’écria : « Quelqu’un pourrait-il refuser l’eau ? » . Il savait

parfaitement bien comment le préjugé des Juifs pourrait se montrer. C’était

également une chose nouvelle que les Gentils soient baptisés d’eau. « Quelqu’un

pourrait-il refuser l’eau, afin que ceux-ci ne soient pas baptisés, eux qui ont reçu

l’Esprit Saint comme nous-mêmes ? ».

Encore un autre fait à observer, à l’appui duquel l’Écriture fournit d’ailleurs

d’autres preuves, c’est que le baptême n’a jamais été institué pour être, dans son

administration, le privilège d’un personnage officiel dans l’Église. Pierre est là, et si

l’on eût rattaché à cet acte une question de dignité ou de supériorité chez les

 [v. 47]



personnes, assurément c’est à un apôtre que fût revenu le droit de baptiser. Eh

bien ! le texte indique clairement que ce n’est pas lui qui administre le baptême. Il a

soin que Corneille et les siens soient baptisés, et même il le commande, mais il n’est

dit nulle part qu’il les baptise lui-même. Pareillement lorsqu’il parle de son œuvre à

Corinthe, Paul est heureux de rendre grâces à Dieu de ce qu’il n’a baptisé aucun

d’eux, à l’exception d’un nombre insignifiant (1 Cor. 1, 14-17). Je ne doute pas qu’ici

Pierre n’ait été divinement conduit à s’abstenir de baptiser. Dieu qui opérait à Sa

propre louange ôtait ainsi toute occasion de donner gloire à l’homme. Le grand

apôtre Paul lui-même fut baptisé par un simple disciple ; et, assurément, si la

personne de celui qui baptisait avait ajouté quelque chose à l’acte, nous pouvons

penser que cette distinction aurait été particulièrement maintenue par Dieu lorsqu’il

s’agissait de baptiser un apôtre. Mais Ananias, sur l’ordre de Dieu, va vers Saul qu’il

appelle « frère », et le baptise sur-le-champ. On n’attend aucun personnage officiel.

N’est-ce pas une preuve étonnante de l’incrédulité des hommes, que l’on passe

par-dessus un fait aussi patent ? Les anciens ou les modernes se flattent-ils de faire

mieux que l’Écriture ? Connaissent-ils la volonté du Seigneur mieux que les écrivains

inspirés ? L’usage qui consiste à faire de ministres officiels de l’évangile les seules

personnes compétentes pour baptiser, n’a nullement le sceau de Dieu. La Parole met

le plus grand soin à montrer que le baptême pouvait être appliqué sans eux. Pour

Corneille, par exemple, il n’était pas besoin de chercher quelqu’un remplissant une

fonction élevée, puisqu’un apôtre était présent. Si l’ordre selon Dieu avait exigé la

forme que les hommes ont imposée depuis, pourquoi aurait-elle été omise dans une

occasion aussi sérieuse, occasion dont la religion n’aurait pas manqué de faire un

précédent pour tous les temps à venir ? Or, de même que Saul, le centurion gentil et

sa maison sont baptisés par ceux que l’on désigne aujourd’hui sous le nom de

laïques. Les apôtres et les évangélistes ont quelquefois baptisé ; mais le baptême

n’était nullement considéré comme un rite officiel ; d’autres frères pouvaient

baptiser et le faisaient même quand un apôtre était présent.

Il ne reste plus qu’un seul cas, relaté dans les Actes, sur lequel nous avons

quelques mots à dire en rapport avec notre sujet. « Or il arriva, comme Apollos était

à Corinthe, que Paul, après avoir traversé les contrées supérieures, vint à Éphèse ;

et ayant trouvé de certains disciples, il leur dit : Avez-vous reçu l’Esprit Saint après

avoir cru ? Et ils lui dirent : Mais nous n’avons même pas ouï dire si l’Esprit Saint est.

Et il dit : De quel baptême donc avez-vous été baptisés ? Et ils dirent : Du baptême

de Jean. Et Paul dit : Jean a baptisé du baptême de la repentance, disant au peuple

qu’ils crussent en celui qui venait après lui, c’est-à-dire en Jésus. Et ayant ouï ces

choses, ils furent baptisés pour le nom du Seigneur Jésus ; et Paul leur ayant imposé

les mains, l’Esprit Saint vint sur eux, et ils parlèrent en langues et prophétisèrent »

(Act. 19, 1-6). Voilà une circonstance dont le sens est bien clair, et qui n’est pas

moins remarquable que celles que nous venons d’examiner. L’apôtre, sans doute,

avait discerné chez ces « disciples » d’Éphèse un manque de liberté qui le porta à

s’informer s’ils avaient reçu l’Esprit Saint « après avoir cru ». Il est donc vrai — et



cela l’était certainement dans la pensée de l’apôtre — qu’on peut recevoir le Saint

Esprit après avoir cru. Il ne met pas en question la réalité de leur foi ; mais il avait

un motif pour demander s’ils avaient reçu le Saint Esprit depuis qu’ils étaient dans la

foi. Et leur réponse est également simple. « Nous n’avons même pas ouï dire si

l’Esprit Saint est ».

Non pas qu’ils aient prétendu ignorer l’existence de l’Esprit. La question portait

sur Sa réception par les croyants, promesse ancienne dont ils ne savaient pas qu’elle

était réalisée. Jean avait annoncé que Celui dont il était le précurseur ne baptiserait

pas d’eau seulement, mais de l’Esprit Saint. En fait, tout lecteur de l’Ancien

Testament connaissait non seulement l’existence de l’Esprit, mais la bonne promesse

de Dieu, que dans les derniers jours l’Esprit serait répandu. Et, de tous les

prophètes, Jean est celui qui a le plus insisté sur cette vérité, que le Messie serait

l’instrument de cette œuvre et de cette faveur merveilleuse parmi les hommes.

Mais, pour une cause ou pour une autre, ces disciples ne savaient pas que la

promesse était actuellement en voie d’accomplissement, que des croyants juifs,

samaritains et gentils avaient déjà reçu l’Esprit, par l’ouïe de la foi et non par des

œuvres de loi.

L’apôtre leur demande ensuite de quel baptême ils ont été baptisés. À quoi ils

répondent qu’ils ne connaissent que le baptême de Jean. Ceci provoque une

importante explication. Jean n’avait pas été au-delà du baptême de la repentance. Il

avait, en effet, insisté sur ce jugement de soi-même que l’Esprit seul produit dans

les âmes quand elles s’inclinent devant la Parole de Dieu, jugement qui leur

découvre leur ruine morale devant Lui. Mais la puissance qui est basée sur la

rédemption n’avait pas encore été communiquée. Et cette puissance ne pouvait

demeurer dans un homme pécheur aussi longtemps que n’avaient pas eu lieu

l’effusion et l’aspersion du sang qui était en quelque sorte le fondement de

l’habitation de l’Esprit. Or, c’est cette puissance, communiquée en vertu de l’œuvre

de Christ, qui lie l’âme délivrée et rachetée avec Celui qui a remporté la victoire, et

la conduit victorieusement au travers d’un monde méchant. Jean ne pouvait que dire

aux hommes de croire en Celui qui venait après lui, c’est-à-dire en Christ. Tandis

que Paul prêche un Sauveur déjà venu et qui a effectué la rédemption. « Et ayant

ouï ces choses, ils furent baptisés pour le nom du Seigneur Jésus ; et Paul leur ayant

imposé les mains, l’Esprit Saint vint sur eux, et ils parlèrent en langues et

prophétisèrent » .

Ici encore les signes extérieurs ne manquent pas ; mais, pas plus que dans les

autres circonstances, ils ne sont confondus avec le don du Saint Esprit. Ces disciples

sont baptisés du baptême chrétien ; le baptême de la repentance était insuffisant. Ils

sont baptisés au nom de Celui qui mourut et ressuscita ; et là-dessus, ils reçoivent

l’Esprit, mais cette fois avec l’imposition des mains de Paul. C’est ainsi que si Dieu a

honoré Pierre et Jean en Samarie, Il n’honore pas moins l’apostolat de Paul. Et l’on

remarquera aussi que, comme Pierre et Jean avaient rempli cet office non à

 [v. 5-6]



Jérusalem, mais dans sa religieuse rivale, Samarie, de même Paul est appelé à

imposer les mains, non pas à des Gentils convertis par sa prédication, mais à des

disciples déjà baptisés du baptême de Jean.

Il n’y a donc en cela rien qui soit de nature à susciter une difficulté, ni à affaiblir

la portée des explications précédentes. Les deux cas dans lesquels des apôtres

imposèrent les mains à des croyants afin que ceux-ci reçoivent l’Esprit sont des cas

exceptionnels et subordonnés aux occasions principales où nous ne voyons pas que

pareil acte soit accompli par les apôtres. Dans la première et la principale de ces

circonstances, la visitation des Juifs à la Pentecôte, l’Écriture ne fait pas mention

d’un seul cas d’imposition des mains ; et d’ailleurs, qui aurait pu imposer les mains à

ceux qui, les premiers, reçurent le Saint Esprit en ce jour-là, que ce soient les

apôtres ou les cent vingt disciples ? Dans la pensée de Dieu, ce don devait émaner

directement de Sa main. La conclusion est évidente : si même aujourd’hui il existait

des apôtres, l’imposition de leurs mains ne serait pas nécessaire pour que nous, ou

tous autres croyants gentils, recevions le Saint Esprit. Croyant en Christ par leur

parole, nous avons eu part à la bénédiction de la même manière que nos

devanciers ; savoir ces premiers chrétiens, non Juifs, à Césarée.

Le Seigneur soit béni non seulement pour le don de Son Esprit, mais pour Sa

Parole écrite, qui manifeste la folie des hommes prétentieux et réprouvés quant à la

foi, lesquels cherchent à inquiéter les timides et à enhardir les superstitieux.

Puissions-nous retenir, « selon la foi des élus de Dieu… la connaissance de la vérité

qui est selon la piété, dans l’espérance de la vie éternelle que Dieu, qui ne peut

mentir, a promise avant les temps des siècles ! » (Tite 1, 1, 2).

Méditation 7 — Romains 8, 1-27

Notre sujet embrasse deux points principaux qu’il importe de bien distinguer. Le

premier est la vérité bénie que nous sommes dans l’Esprit. En contraste avec la

nature et la chair, c’est là une condition entièrement nouvelle que les rachetés du

Seigneur revêtent déjà sur la terre. Le second est celui de la demeure actuelle,

personnelle, du Saint Esprit dans celui qui croit. Notre chapitre, qui insiste avec

force et précision sur ces deux vérités, va nous donner l’occasion d’en expliquer la

différence et de tirer la conclusion qui ressort de chacune d’elles pour la bénédiction

du chrétien, à la propre gloire de Dieu. Pour bien saisir la première de ces vérités, il

nous faut rappeler les grandes lignes de l’épître aux Romains.

La clef de cette épître est la justice et essentiellement la justice de Dieu. Celle-ci

est la qualité divine révélée par l’évangile et fondée sur la rédemption qui permet à

Dieu d’être parfaitement conséquent avec Lui-même en justifiant le coupable qui

croit en Christ.

Cette épître nous apprend comment il se fait que Dieu puisse ainsi nous justifier.

La justice divine est par Jésus Christ, le Seigneur. Elle est fondée sur Son sang, sur



Sa mort. Mais elle ne se limite pas à la rédemption, bien que la plupart des croyants

aiment à s’arrêter là. Tout en bénissant Dieu de ce que beaucoup de pécheurs en

arrivent à ce point, nous devons vivement regretter que certains de nos frères

n’avancent pas au-delà. Nous le regrettons pour eux-mêmes, pour la joie qu’ils

perdent par rapport à la liberté chrétienne. Nous le déplorons surtout parce que tout

ce qui dérobe à l’âme sa bénédiction propre, son entière liberté devant Dieu,

diminue d’autant la gloire de Christ, et entraîne, en proportion, faiblesse dans le

service aussi bien que dans le culte chrétien.

Plusieurs considèrent cette perte comme de minime importance ; ils estiment que

la seule chose désirable est qu’une âme soit sauvée de la colère à venir. Nous ne

pouvons que les plaindre. Si le salut de l’homme était le seul but de Dieu, cette

attitude se justifierait. Mais jamais Dieu ne se propose moins que Sa propre gloire,

et celui qui fait du simple salut la grande question, prouve qu’il est plus occupé de

lui-même et de son entourage qu’exercé dans son âme à l’égard de ce que le Saint

Esprit révèle de Dieu et de Son Fils. Du reste, jamais on n’a vu une âme ayant

appris à jouir de Dieu, à triompher du monde et à adorer dans l’énergie de l’Esprit

Saint, consentir à revenir en arrière pour s’enfermer dans les pauvres limites de la

théologie humaine. Cette dernière est la science qui prétend s’occuper des vérités

divines. C’est un système de raisonnements qui, parce qu’ils sont le produit de

l’intelligence, et non de la foi, empêchent la puissance, sacrifient la liberté,

s’opposent à la gloire de Dieu, et donnent à l’homme une place qui ne lui appartient

pas. Les enfants de Dieu qui s’en contentent sont arrêtés dans leurs progrès ; ils ne

croissent pas, et le Saint Esprit est contristé par le déshonneur qu’on Lui fait ainsi.

Lui seul en effet est qualifié pour guider le racheté. Lui seul peut bénir ceux qui

appartiennent à Christ pour la gloire de Dieu le Père.

En premier lieu, j’appelle donc l’attention sur les grands principes développés

dans l’épître aux Romains. On n’y trouve pas un mot sur l’amour de Dieu ni sur la

victoire dont jouit le chrétien, jusqu’à ce que la question entière de la justice soit

décidée. Au premier abord, il ne semble pas que ce soit le moyen le plus court de

soulager le cœur, de lui donner la paix et la liberté ; pourtant c’est bien le moyen

dont Dieu se sert. Dès les premiers versets apparaît ce mot toujours inflexible et

accablant pour l’homme : « la justice de Dieu ». Cette justice en effet, place devant

l’homme l’autorité divine et ne lui permet pas d’oublier le droit solennel que Dieu a

de juger.

Jusqu’au moment où le péché fut entré dans le monde, il n’était pas question de

justice. Qu’y avait-il à juger avant que l’homme se fût ruiné lui-même en même

temps que la création dont il était le chef ? Auparavant, tout était très bon. Le

jugement n’était donc nullement la relation normale entre Dieu et l’homme dans

l’état d’innocence. Dieu n’agissait alors envers Adam que pour le combler de toutes

les bontés dont s’accompagnait la création. L’homme ne faisait alors que se réjouir,

et adressait à Dieu les actions de grâces d’une créature sans péché. Mais bientôt la



scène fut changée et gâtée. La conscience acquise à l’homme par la connaissance du

bien et du mal (connaissance du bien qu’il avait perdu et du mal qu’il avait acquis,

gain amer du péché par lequel il avait été vaincu), cette conscience porta l’homme

tout d’abord à cacher sa nudité puis à se dérober à la présence de Dieu. Hélas ! bien

avant que la voix de Dieu ne prononçât contre lui la sentence judiciaire, la

conscience de l’homme l’avait déjà condamné et banni moralement. Il sentait qu’il

n’y avait plus place pour lui dans la présence de Dieu. La conséquence fatale fut

manifestée dès ce jour-là, bien qu’elle ne se déclarât que progressivement, selon le

bon plaisir de Dieu, et avec une clarté toujours croissante : le péché nécessitait le

jugement.

Il s’ensuit évidemment que si l’homme devait être sauvé, il fallait qu’il fût

appelé ; et cela par la gloire et par la vertu, comme il est dit au premier chapitre de

la seconde épître de Pierre. C’est là le caractère de l’appel de Dieu. Il appelle

l’homme à ce qu’il ne possède pas. Il ne s’agit pas seulement pour ce dernier de

maintenir ce qui lui reste et d’en user sagement. Il a perdu sa possession originelle ;

bien plus, il a perdu non seulement tout ce que Dieu avait placé au-dessous de lui,

sous sa responsabilité, mais encore Celui qui était au-dessus de lui  : Dieu Lui-

même. Et sa propre conscience, nouvellement acquise, en portait le témoignage

pénible mais véritable. C’est pourquoi Dieu l’appelle dans Sa grâce ; mais Il l’appelle

par la gloire. Il l’appelle à ce qui ne se voit pas, tout en agissant sur lui par des

motifs moraux comme frein pour le mal qui s’était introduit dans le cœur de

l’homme et l’avait soumis à sa domination.

Tout cela est, sans contredit, développé dans le christianisme avec une force et

une propriété incomparablement plus grandes ; toutefois, le principe n’en est pas

moins vrai à partir du moment où l’homme tomba. Au moment convenable, Dieu fit

des promesses ; et celles-ci, est-il besoin de le dire, agirent puissamment en ceux

qui avaient la foi. Plus tard la loi fut donnée et avec elle une certaine connaissance

du péché. Car la loi soulevait le problème de l’état de l’homme, question que les

promesses ne touchaient point. Les promesses ne faisaient que présenter une

bénédiction que Dieu donnerait assurément en Son propre temps. Elles ne

dépendaient pas de l’état de l’homme mais de la Parole et de la volonté de Dieu

agissant en grâce. Toutefois l’homme étant pécheur, il est évident qu’il ne serait pas

bon pour lui de ne pas sentir son état réel. C’est pourquoi, les promesses étant

données mais non encore accomplies, la loi fut introduite ; elle sonda l’homme,

mettant en évidence sa méchanceté et son entière culpabilité ; elle prouva en outre

que, même doué de la connaissance de sa méchanceté, il ne possédait ni la volonté

ni la force d’amender ses voies.

Christ vint enfin. Soumis à la loi, Il aurait pu s’approprier les promesses. En effet,

Il était l’héritier véritable aussi bien que le témoin fidèle — le seul qui ait jamais fait

ressortir la beauté de la loi comme instrument moral ; le seul qui ait répondu à cette

expression du droit que Dieu a sur l’homme. Seul Il justifia dans toutes Ses voies



ici-bas Celui qui avait donné la loi. Mais s’Il s’était saisi des promesses comme se

rattachant à l’observance de la loi, il est bien évident que personne n’aurait pu

partager avec Lui l’héritage. C’est pourquoi dans la croix du Seigneur Jésus se fait

voir une chose toute nouvelle : Lui qui avait accompli la loi, Lui, l’héritier même des

promesses, au lieu de la couronne, prend sur Lui la malédiction — au lieu du

royaume de Dieu, Il subit le jugement !

Alors s’accomplit cette œuvre, la plus merveilleuse de toutes : tout ce que Dieu

ressentait contre le péché s’exprima contre Celui qui n’a pas connu le péché ; tout ce

que, dans Sa sainte indignation, Dieu pouvait contre le mal, tomba sur Celui qui

n’avait point commis le mal, dans la bouche duquel il ne se trouvait aucune

fraude . Lui, Son propre Fils, l’objet de Ses parfaites délices, de Sa pleine et

éternelle faveur, fut abandonné au jugement impitoyable, Dieu agissant envers Lui

comme jamais Il n’avait agi, ni ne le pourra jamais de nouveau envers aucun autre.

La gloire même de la personne du Fils unique, qui Lui donnait la force de soutenir ce

jugement, rendait cette colère d’autant plus insupportable. Le fait même qu’Il était

Dieu, Sa qualité de Fils en rapport avec le Père (car Il possédait et la nature de Dieu

et la connaissance du Père), ajoutait aux souffrances du Seigneur, à cette heure

solennelle, une extrémité poignante, indicible. Mais, « c’est accompli… »  !

Et, dès ce moment, la justice de Dieu n’est plus seulement promise ; elle commence

à être révélée. Ce sujet-là n’est peut-être pas entièrement exposé dans les

Romains ; mais cette épître en contient l’essentiel, notamment ce qui se rattache

aux besoins de l’homme.

Dans la seconde épître aux Corinthiens, l’Esprit considère un autre aspect de la

justice de Dieu  : « ce que nous sommes faits en Christ ». À cet égard, le point

principal c’est que Jésus est glorifié au ciel dans la gloire de Dieu. Il n’est fait que

très brièvement allusion à cette vérité dans le chapitre 8 des Romains, le but de

cette épître étant de présenter les bases du salut et de la paix avec Dieu, plutôt que

la hauteur céleste à laquelle nous donne droit la justice divine. Ce dernier point de

vue aurait pu contrarier le courant de l’Esprit occupé dans cette épître à faire

ressortir la vie en Celui qui est ressuscité des morts plutôt qu’à révéler la gloire de

Christ assis dans les cieux. Car ce qu’il y avait de plus absolument indispensable

pour établir la base et la manifestation de la justice divine c’est que Dieu entrât dans

la scène de la mort, là où Jésus s’abaissa comme sacrifice pour le péché, s’étant en

grâce parfaite rendu responsable pour nous. Ensuite Il ressuscite Christ d’entre les

morts, et enfin Le fait asseoir à Sa droite dans les lieux célestes.

En tout cela s’exprimait la justice de Dieu, comme conséquence de la croix.

C’était ce que Dieu devait à Jésus ; une dette dont il Lui fallait s’acquitter soit

comme Dieu, soit comme Père. Car Jésus était l’homme qui L’avait glorifié au plus

haut degré, comme jamais auparavant Il n’avait été glorifié, et cela quant à ce qu’Il

détestait le plus : le péché lui-même. Christ ne s’est rien épargné ; Il a tout enduré ;

Il n’a pas cherché à montrer Sa gloire, Il l’a mise de côté. Il se plaça, pour ainsi dire,

 [És. 53, 9]

 [Jean 19, 30]



complètement entre les mains de Dieu, prenant sur Lui tout ce qui était dû à Dieu

pour le péché. La conséquence en est que Dieu, aussi bien comme Dieu que comme

Père, ressuscita par Sa propre gloire, celui qui était à la fois Fils et homme (Rom. 6,

4).

Mais cela même n’aurait pas suffisamment exprimé la valeur de l’œuvre et des

souffrances de Christ. Aux yeux de Dieu, la croix méritait encore incomparablement

davantage. Jésus y mourut, portant nos péchés en Son propre corps. Par la grâce de

Dieu, Il goûta la mort pour tout . Voilà ce qui détruisait la puissance de

Satan, effaçait le péché, rapportait à Dieu une gloire infinie, et à cet égard Le

rendait redevable envers l’homme, le Fils de l’homme. C’est pourquoi Jésus pouvait

déclarer dans le chapitre 13 de Jean : « Si Dieu est glorifié en lui, Dieu le glorifiera

en lui-même ; et incontinent il le glorifiera ». Sans attendre « l’administration de la

plénitude des temps » , ce moment où Lui seront données la terre et toutes

les nations de la terre, Dieu glorifie Christ en Lui-même immédiatement et dans le

ciel. La justice de Dieu était en question, Sa gloire morale et céleste était en jeu. Il

relève Christ d’entre les morts et Le place sur Son propre trône dans le ciel. Qui,

excepté Dieu, eut jamais la pensée d’un tel dessein ? Sans doute, les Psaumes et

d’autres passages contenaient des paroles inspirées qui ont pu être comprises après

que Dieu eut agi de la sorte, et montrer que telle était déjà, dans le passé, la

pensée divine. Mais glorifier le Fils de Dieu en Lui-même, c’est là un moyen

d’exprimer la gloire dont Il couronna Jésus qu’on chercherait en vain dans la Parole

jusqu’à ce que Lui-même le déclare au moment où Il allait quitter la terre.

Et pourtant, toute glorieuse qu’elle soit, cette portion ne suffirait pas à Dieu. Elle

était personnelle à Christ et précieuse par-dessus tout ; mais Son œuvre s’appliquait

à d’autres, et voilà le côté de la justice de Dieu que déploie l’épître aux Romains :

savoir l’effet de Sa justice par rapport aux croyants plutôt que par rapport à Son

Fils. Il souffrit sur la croix et fut exalté dans la gloire céleste ; mais que

deviendraient ceux pour lesquels Il mourut ? Dieu les laisserait-Il dans leurs péchés ?

Serait-il juste que Jésus fût ainsi traité ? Comment estimer à sa pleine valeur l’œuvre

accomplie par le Fils de l’homme pour Ses brebis perdues qu’Il était venu chercher

et sauver ? Avait-Il échoué ou au contraire vaincu dans cette puissante entreprise ? Il

avait souffert et Il était mort pour eux et pour leurs péchés : qu’en est-il résulté ? La

réponse se trouve dans l’épître aux Romains qui nous présente la conséquence de

cette vérité pour l’homme dans le péché : il est mis au bénéfice de la justice de Dieu

« envers (ou pour) tous, et sur tous ceux qui croient ». Le troisième chapitre, auquel

nous empruntons ces paroles (v. 22), nous apprend que la justice de Dieu a satisfait

entièrement aux péchés. Nous y trouvons l’expiation, ou la propitiation, pour les

péchés des hommes. Mais ce chapitre prouve que la mort de Christ ne se borne pas

à répondre aux besoins de l’homme  : tout se rapporte maintenant à la gloire de

Dieu. « Les hommes n’atteignent pas à sa gloire »  ; mais si Dieu introduit Son

salut, ce doit être pour rendre l’homme capable de se tenir en Sa présence dans le

ciel. Si le salut s’accomplit, ce n’est pas simplement pour réinstaller l’homme où il

 [Héb. 2, 9]

 [Éph. 1, 10]

 [v. 23]



était avant sa chute, mais bien pour lui fournir la capacité de se tenir dans la

présence de la gloire de Dieu.

Eh bien ! c’est ce qu’exposent les chapitres 4 et 5, en nous montrant par quel

moyen s’accomplit cette œuvre. Non pas cette fois par la mort de Christ, mais par

Sa résurrection. « Il fut livré pour nos fautes et ressuscité pour notre

justification » . Et c’est aussi la foi qui s’empare de ce complément glorieux de

l’œuvre de Christ pour nous. « Ayant donc été justifiés sur le principe de la foi, nous

avons la paix avec Dieu » (chap. 5, 1).

C’est là, remarquons-le, que, pour la première fois dans cette épître, nous

trouvons la paix avec Dieu, l’accès à cette faveur dans laquelle nous sommes, et

notre privilège de nous glorifier dans l’espérance de la gloire de Dieu. L’épître aux

Romains ne nous considère jamais, ainsi que le fait celle aux Éphésiens, comme

actuellement unis à la gloire ; mais elle nous représente comme capables, ici-bas,

d’abonder dans l’espérance de la gloire que nous avons en perspective.

Puis, au milieu des tribulations, dont nous pouvons tirer de quoi nous glorifier, il

est dit que nous avons l’amour de Dieu versé dans nos cœurs par l’Esprit Saint qui

nous a été donné . Ainsi la première allusion à l’amour de Dieu n’apparaît

qu’après que la justice de Dieu a été expliquée aussi complètement que l’exigeait

cette épître. Pour quelle raison ? Parce que Dieu voulait d’abord produire en ceux

envers lesquels Il agissait avec tant de grâce un sentiment profond, solennel, du

péché. Je ne dis pas que c’est ainsi que nous devions agir envers une pauvre âme

inquiète ; mais, en fait, l’épître aux Romains ne s’adresse pas à ceux qui sont

inquiets et troublés dans leur conscience. Il ne s’agit pas là de gagner à Dieu des

âmes non encore converties. Avec celles-là, rien de plus important que de

démontrer l’amour : et c’est là d’abord ce que fait Jésus. Il attire l’attention, gagne

la confiance, puis Il éveille la conscience avant de la mettre dans la parfaite liberté

telle que nous la connaissons par le Saint Esprit depuis que l’œuvre est achevée.

Mais dans nos rapports avec ceux qui croient, et surtout avec les âmes qui ont saisi

la bénédiction de l’évangile sans que la conscience ait été bien profondément

labourée, il est de toute importance de présenter avec la plus grande clarté possible

le côté de la justice de Dieu et de comprendre distinctement que l’évangile est « la

puissance de Dieu pour le salut »  parce qu’il est la justice de Dieu. C’est là le

raisonnement de l’apôtre dès le premier chapitre de l’épître.

Jusqu’au chapitre 5, 11, nous voyons ainsi en présence : des pécheurs coupables,

et un Dieu qui, à Sa manière propre, vient au-devant d’eux tels qu’ils sont, dans

leurs péchés. Mais alors, pour l’âme réveillée qui a trouvé la paix, un sujet de plus

grand tourment encore apparaît : ce ne sont plus ses péchés mais son péché ; non

pas ce qu’elle a fait, ce dont elle est coupable, mais son état même devant Dieu.

Après sa conversion, après avoir trouvé la paix, voici cet homme qui découvre la

misère de son état, qui voit dans son cœur des replis de méchanceté qu’il ne pouvait

croire possibles chez un enfant de Dieu ; replis qu’aucun homme ne soupçonne

 [4, 25]

 [5, 5]

 [1, 16]



avant d’en faire l’expérience personnelle. La Parole de Dieu en parle bien, mais

l’homme passe outre et ne s’arrête pas à ces passages. À vrai dire, du reste,

personne ne comprend la chose avant d’en avoir fait l’expérience personnelle une

fois que le cœur est véritablement amené à Dieu.

C’est la grande lacune du christianisme de nos jours, et depuis bien longtemps

assurément. Il laisse les âmes, je puis bien le dire, à demi sauvées ; il leur présente

des vérités partielles, mais il ne leur apprend pas qu’elles sont en Christ. Je ne veux

pas dire que l’expression « en Christ » n’est jamais employée ; mais qu’en lisant ce

passage : « il n’y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont dans

le Christ Jésus »  — la plupart des personnes n’y comprennent rien, sinon que

Christ est mort et ressuscité pour elles, et que par conséquent elles sont justifiées

devant Dieu. Mais c’est loin d’être toute la signification de ce passage. Dès le milieu

du chapitre 5, le Saint Esprit soulève une question nouvelle, à savoir : la culpabilité

de l’homme, sa nature pécheresse, la manière dont Dieu y répond et dont une âme

peut être délivrée. Tout cela a été décidé ; et c’est là la doctrine propre de l’épître

aux Romains du chapitre 5 au chapitre 8. C’est une instruction de la plus haute

importance pour l’âme qui a déjà trouvé Christ. Non seulement elle me révèle un

Sauveur mort pour mes péchés, et ressuscité pour ma justification ; mais elle

m’apprend que ma vieille nature a été jugée, condamnée dans la mort de Christ.

« Comme par un seul homme le péché est entré dans le monde… ». Il ne s’agit donc

pas de ce que j’ai fait mais de ce que je suis.

Tous mes péchés étant effacés et pardonnés, je puis me trouver encore dans un

état misérable pour moi-même, et plein de déshonneur pour Dieu. D’où vient cet

état ? Il a été introduit par un seul homme : Adam. Mais, de même que ce premier

homme a introduit le péché et la mort, Christ, le second homme, a accompli, Lui, la

justice, et « la grâce règne par la justice pour la vie éternelle, par Jésus Christ notre

Seigneur » (5, 21). Voilà la délivrance. Il ne s’agit plus de pécheurs condamnés par

la loi, mais d’Adam à une extrémité et de Christ à l’autre. Aucun Juif ne pouvait nier

les conséquences de la position d’Adam à l’égard de toute sa race. Le monde était

ruiné avant même que la loi n’entrât ; et la loi, loin de réparer la ruine, ne fit

qu’imposer à l’homme de nouvelles entraves. Elle ne pouvait que prouver plus

complètement l’étendue de la ruine. Mais maintenant était venu un autre homme,

Jésus qui passa, par la mort, dans la vie de résurrection. Par conséquent, depuis le

verset 12 du chapitre 5, le Saint Esprit aborde une question toute nouvelle : ce n’est

plus la justification par le sang, c’est la justification de vie. Il n’est pas question de

ce que le Seigneur a fait, mais d’un état nouveau, d’une condition fondée sur la

rédemption et déployée dans Sa résurrection.

Christ a magnifié Dieu en toutes choses ; et ce qui était absolument nécessaire

pour la gloire de Dieu constitue en outre une part essentielle de notre bénédiction,

parce que nous possédons réellement un Christ entier. Quand il s’agit de ce qui fait

face à notre état de péché comme hommes, l’Écriture ne fait pas ressortir ce que

 [8, 1]



Jésus fit ici-bas, mais ce à quoi Il fut élevé. C’est pourquoi, de même qu’Adam n’est

devenu chef de race qu’après être devenu pécheur (on pourrait dire, quand il eut

accompli l’œuvre du péché), de même, le Seigneur Jésus ne devient Chef, le Chef

reconnu et révélé — « un Esprit vivifiant »  — qu’en entrant en

résurrection. C’est seulement lorsqu’Il eut déposé Sa vie dans la mort que l’œuvre

fut achevée. C’est alors que le grain de froment, qui était tombé en terre et était

mort, maintenant ressuscité, pouvait porter du fruit en abondance .

Le chapitre 6 applique ce principe au péché qui tourmentait le croyant. Le point

principal de ce chapitre n’est pas que nous sommes ressuscités mais que nous

vivons à Dieu en Christ ressuscité. Le raisonnement de l’apôtre ne va pas ici comme

dans l’épître aux Colossiens jusqu’à contempler celui qui croit comme ressuscité

avec Christ (dans les Éphésiens, il est même assis en Christ dans les lieux

célestes ). Car, si je suis ressuscité, je ne puis en même temps me tenir pour

mort ; ce serait une contradiction dans les termes. Une telle erreur est exclue par le

raisonnement même ainsi que par la portée de chacune de ces deux épîtres, et c’est

un point d’une très grande importance comme on le verra dans l’Écriture. Aussi dans

les Romains, le croyant n’est-il jamais considéré comme ressuscité  : il est

simplement « mort au péché et vivant à Dieu » . Mais c’est là justement ce qui

me fournit une délivrance bien merveilleuse pour la pratique ; délivrance à laquelle

j’ai droit dès le premier moment de ma carrière chrétienne, dès que je reconnais le

Seigneur Jésus et que je suis baptisé en Son nom.

Le baptême est un signe de mise à part, un sceau mis sur quelqu’un dans un but

déterminé. On est baptisé pour quelqu’un ou quelque chose. Pour quoi donc suis-je

baptisé ? Pour la vie de Jésus, pour ce qu’Il a fait ? Non pas ; c’est pour Sa mort que

je suis baptisé. Mon point de départ est cet acte infini de grâce divine qui a répondu

à mon état et non seulement à mes péchés (pour ceux-ci en effet, je trouve Son

sang précieux). Ce n’est pourtant pas pour le sang de Christ que je suis baptisé

mais pour Sa mort — expression plus vaste et plus profonde. Voilà ce qui répond à

ma condition comme pécheur — comme homme « vivant au péché ». J’ai besoin

d’être délivré de cette condition. Or la seule délivrance possible d’un état de péché,

c’est la mort. C’est là précisément ce qu’il me fallait. Je ne suis pas seulement

pardonné, chose nécessaire et du plus haut prix. Mais ce n’est pas là tout ce qui est

appelé le salut. J’ai besoin de me voir appliquer la mort de Christ et Sa vie au-delà

de la mort, aussi bien que Son sang précieux  : et c’est là ce que je possède en

Christ. Dieu soit béni, j’ai le droit de considérer la mort de Christ comme satisfaisant

pleinement à ma condition quant à toute la racine du mal.

De sorte que j’ai le bonheur de savoir non seulement que je suis pardonné par

Son sang, mais que, ressuscité par Lui, j’ai le droit de me tenir pour mort à tout

péché demeurant en moi, péché qui serait autrement un fardeau insupportable. Une

bénédiction du plus haut prix résulte d’un Christ mort et ressuscité. Avec la

rémission des péchés, une délivrance plénière m’est accordée. Celui-là seul qui est

 [1 Cor. 15, 45]

 [Jean 12, 24]

 [2, 6]

 [6, 11]



mort est quitte du péché ; mais pour le péché, il me faut la mort de Christ dans sa

pleine efficace. Elle seule répond à nos besoins. Car Celui qui est mort est ressuscité

dans un état tout à fait nouveau où ne saurait jamais reparaître la terrible question

du péché ni de son expiation.

La bénédiction entière de Christ est la part du croyant et cela dès qu’il croit. Ce

n’est pas quelque chose que l’homme atteint par degrés, et qui donnerait une

certaine valeur à ses expériences : cela ne tendrait qu’à l’exposer tristement à être

content de lui-même et, par suite de la subtilité de son cœur, à lui fournir le moyen

de dépouiller Christ sous prétexte d’honorer l’œuvre de l’Esprit de Dieu au-dedans

de lui-même. C’est là précisément, hélas ! malgré le soin de Dieu à nous mettre en

garde dans l’Écriture et dans les faits du christianisme (lire l’épître aux Galates),

c’est là que trébuchent tant de chrétiens ; et voulez-vous savoir pourquoi ? Parce

qu’ils se remettent sous la loi. Lorsque Dieu était occupé de fait de Son peuple

Israël, Il leur donna Sa loi qui agissait en frein, une espèce de mors, de bride pour

leur chair rebelle. D’une part il fallait réprimer celle-ci ; de l’autre, pour ainsi dire, la

pousser. Mais revenir aujourd’hui à la loi dans une bonne intention en visant à la

piété, c’est simplement renier le christianisme. Car la loi, au lieu d’être une règle de

vie, est nécessairement une règle de mort pour celui qui a le péché dans sa nature.

Loin d’être une puissance libératrice, elle ne peut que le condamner ; loin d’être un

moyen de sainteté, elle est de fait, et d’après l’apôtre, la force du péché.

Ce qu’il me faut avant tout, c’est la délivrance. Et comment l’obtenir ? Par la

mort. Dois-je mourir moi-même ? Ce serait ma destruction, et non mon salut ; ce

n’est pas là non plus l’enseignement de l’Écriture. Mais en me reposant sur la mort

de Christ, je puis, avec l’apôtre, mourir chaque jour (1 Cor. 15, 31), je puis, selon la

mesure de ma foi, me soumettre au mépris du monde, m’exposer à ce qui

m’obtiendra de Sa part et la mise à l’écart et la souffrance. C’est la gloire du

chrétien — tout en se séparant ainsi — d’avancer avec humilité, et pourtant avec

hardiesse, dans le sentier qui est semé de toute l’amertume de l’épreuve. Mais que

me faut-il comme point de départ ? Si j’avais à mourir graduellement à ma nature

mauvaise, il y aurait occasion pour moi de me glorifier moi-même. Or il n’en est pas

ainsi ; et de là l’importance de la vérité démontrée dans le baptême du chrétien.

L’homme commence à professer Christ en confessant Sa mort et Sa résurrection.

Que signifie le baptême ? Que le Sauveur qu’on a confessé n’est pas vivant sur la

terre, mais mort et ressuscité. « Tous ceux qui sont baptisés pour Jésus Christ sont

baptisés pour sa mort » .

Outre le sang, il y a Sa mort ; c’est elle qui a affaire avec ma nature, et me met

en liberté devant Dieu en Christ ressuscité. Plus je reçois cette vérité avec simplicité,

mieux cela vaut. Dans les choses de Dieu, il n’y a rien de comparable à la simplicité ;

et la vraie foi est celle qui reçoit Sa Parole (même encore peu comprise) sur Sa

propre autorité. Si Dieu me dit, à moi chrétien, que je suis mort, dois-je le croire ou

non ? Si donc il est incontestable que je suis mort, ne dois-je pas aussi croire les

 [6, 3]



conséquences que Sa Parole en déduit pour moi ? Quelles sont ces conséquences ?

Que mon jugement est tombé sur Christ, que Lui ressuscité est la puissance et le

garant de ma délivrance, et que l’homme et le monde n’ont plus aucun droit sur

moi, puisque j’appartiens désormais à un autre, savoir à Celui qui est ressuscité des

morts ? Quel droit peut-on encore exercer sur un homme qui est mort ? Aucun ! Il ne

reste qu’à l’ensevelir. La loi n’a plus d’application envers les morts  : non qu’elle

perde sa force, mais elle n’a plus sur qui s’exercer. Son autorité se limite à des

hommes vivants dans le monde. Or je suis moralement sorti de cet état-là par la

mort et la résurrection de Christ ; de sorte que pour ce qui est de ma vie

proprement chrétienne, je ne suis plus vivant dans le monde. Je suis mort à la chair

et au monde ; et c’est bien là mon point de départ dans le baptême et dans ma

profession du Seigneur Jésus. En tant qu’homme naturel, je vivais ; mais un Christ

mort et ressuscité a terminé tout cela pour moi. Ce n’est pas seulement que je crois

en Christ et que je connais le pardon de mes péchés par Son sang précieux ; la

Parole de Dieu me donne encore le droit de savoir et de déclarer que, dans la mort

de Christ, je suis mort moi-même.

La vertu du sang de l’agneau pascal était expérimentée en Égypte même, mais la

mer Rouge séparait manifestement le peuple du pays de la servitude afin que,

racheté et délivré, il fût désormais seulement au Seigneur. Il est donc absolument

nécessaire que la marche du chrétien s’effectue dans la pure lumière de la grâce de

Dieu. « Nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la grâce » . Le sixième

chapitre des Romains insiste sur ce point. Et c’est là une marche aussi humble que

sainte, où la chair ne compte pour rien ; aussi n’y est-il pas dit un mot de la loi, si ce

n’est pour déclarer expressément celui qui croit complètement affranchi de sa

juridiction. Elle n’est pas faite pour un homme juste, et c’est bien sûrement ce

qu’est un croyant. Sa force est contre les injustes ; elle s’applique aux méchants qui

vivent dans le monde, soit que les hommes lâchent la bride à la chair impure, soit

qu’ils se retranchent dans les prétentions religieuses de la chair exaltée. C’est pour

de telles personnes qu’est la loi (1 Tim. 1, 9). Mais, quant au chrétien, il commence

par la mort de sa nature, ce qui est le sens du baptême chrétien. Ce qui est si

terrible pour le cœur naturel, la mort, devient pour le chrétien sa bénédiction. Mais

c’est dans la mort de Christ qu’il est un homme mort devant Dieu, mort à tout ce en

quoi il vivait auparavant. Et maintenant il jouit, comme faisant partie de la grâce de

Dieu à son égard, du privilège de se tenir pour mort au péché et vivant à Dieu par

Jésus Christ notre Seigneur.

Voilà un des privilèges auxquels l’Esprit Saint applique la mort et la résurrection

de Christ ; et à ce privilège se rattache une grave responsabilité. Remarquons

encore qu’il ne s’agit pas de nos péchés, ni de la grâce de Dieu qui nous en purifie

dans le sang de Christ. Le péché comme tel, la nature charnelle, trouve son juste

sort, sa fin en condamnation, dans la mort de Christ qui, ressuscité, communique

une vie nouvelle, une nature spirituelle, dans la puissance de Sa résurrection. Cet

homme est mon Sauveur et cette nouvelle nature devient ma part dans la nouvelle

 [6, 15]



création ; car, « si quelqu’un est en Christ, c’est une nouvelle création : les choses

vieilles sont passées ; voici toutes choses sont faites nouvelles » . La

deuxième épître aux Corinthiens peut développer cette doctrine, car elle s’occupe de

la gloire de Christ et non pas seulement de la justice de Dieu comme base du salut,

ce qui est le sujet de l’épître aux Romains.

Le chapitre 7 de cette épître traite la question de la loi. Bien que ce ne soit pas à

proprement parler notre sujet, remarquons que nous trouvons ici, de la part de

Dieu, une aussi pleine délivrance de cette difficulté-là que de celle dont traite le

chapitre 6 par rapport au péché. « C’est pourquoi, frères, dit l’apôtre, vous aussi

êtes morts à la loi par le corps du Christ » . Que signifie cette expression : « le

corps du Christ » ? Personne ne l’emploierait pour décrire la vie de Christ ici-bas.

Mais appliquez-la à Sa mort et tout devient simple. « Vous aussi, vous avez été mis

à mort à la loi par le corps du Christ, pour être à un autre ». Est-ce comme à Celui

qui versa Son sang pour vous ? Non pas ; mais comme à Celui « qui est ressuscité

d’entre les morts, afin que nous portions du fruit pour Dieu. Car quand nous étions

dans la chair… », continue l’apôtre, preuve que nous n’y sommes plus maintenant. Et

c’est là ce qu’il nous faut. Mais ceux qui insistent sur la loi comme règle de vie du

chrétien, lorsqu’il font allusion à cette expression de l’apôtre, « vous n’êtes pas dans

la chair », lui prêtent un sens erroné ; ils entendent par là notre ancienne condition

d’inconvertis. En réalité cette expression va plus loin. Quelle est, en effet,

l’expérience que nous présente le Saint Esprit à la fin du chapitre ? Celle d’un

homme misérable, mais évidemment converti. Il lui a été donné de revenir à Dieu ; il

déteste le péché, pourtant il y tombe toujours. Il aime la sainteté, mais jamais il n’y

atteint. Ses sentiments sont droits ; mais, pour faire le bien ou éviter le mal, aucun

effort ne lui réussit. Le mal est présent ; le bien semble toujours lui échapper. Telle

est l’expérience de son cœur ; je ne parle pas de sa vie extérieure ; car ce n’est pas

là la question, c’est quelques chose de bien plus profond. Il peut n’y avoir aucun

péché manifeste, mais le péché est tristement à l’œuvre au-dedans de lui.

Ce que l’apôtre rapporte ici à lui-même, comme pour se l’appliquer, c’est

l’amertume d’une âme qui pensait n’avoir plus que bénédiction, et qui pourtant ne

s’est jamais trouvée aussi malheureuse dans sa vie. Avant d’être régénéré cet

homme aurait pu goûter les plaisirs du monde qui ne donnent pas de vraie

satisfaction. Maintenant il a tourné le dos au monde et la face vers Dieu ; et

pourtant jamais il n’a connu une si grande misère, au point qu’il finit par pousser ce

cri de douleur  : « Misérable homme que je suis, qui me délivrera de ce corps de

mort ? » . Dès lors l’obscurité disparaît, la lumière se fait et apporte le calme et

la sérénité. C’est donc l’expérience d’une âme qui avait connu Christ comme son

espérance, une âme née de Dieu, et n’ayant néanmoins aucun sentiment de

délivrance. Dieu lui laisse sentir son mal propre, intérieur, jusqu’à ce qu’elle regarde

tout à fait hors d’elle-même à Christ, comme son libérateur, non seulement de la

condamnation et de la colère, mais « de ce corps de mort ».

 [2 Cor. 5, 17]

 [v. 4]

 [v. 24]



Ce ne sont pas tant ses péchés, c’est le péché qui tourmente cette âme et cela

d’autant plus que sa conscience est devenue plus sensible à ce qui est dû à Dieu.

Mais ne connaissant suffisamment ni la grâce, ni la rédemption, ni Dieu, ni son

propre cœur, elle est dans le plus grand désarroi jusqu’à ce qu’elle apprenne la

réalité, la nature et l’étendue de la liberté en Christ. Aussi c’est précisément à cette

angoisse et à cette perplexité que le Saint Esprit fournit la réponse au chapitre 8. Il

commence par m’apprendre la portée de la délivrance que Dieu dans Son amour a

déjà assurée à mon âme. Il m’apprend que, plus tard, une délivrance aussi entière

interviendra pour mon corps mortel. Ainsi donc la parfaite délivrance, déjà accomplie

en grâce, devient le gage de tout ce qui suit dans la gloire. Si, en parlant de ce que

Dieu donne maintenant, je me sers du mot « partiel », c’est simplement en raison de

la coexistence du corps et de l’âme. Pour tout ce qui regarde l’âme, la délivrance est

parfaite, mais elle ne l’est pas pour le corps ; elle est accomplie pour l’homme

intérieur, non encore pour l’homme extérieur.

C’est ce que l’apôtre nous présente dans les premiers versets du chapitre 8 des

Romains  : « Il n’y a donc maintenant aucune condamnation », proclame-t-il, parce

qu’il n’envisage que Christ ; il « est » et se repose en Lui seul. Telle est la première et

bienheureuse réponse à l’âme qui confesse sa misère et réclame un libérateur.

Réveillé pour sentir que ce n’est pas le pardon seul qu’il lui faut, mais bien d’être

délivré de soi-même, l’homme découvre que cette délivrance est dans un autre. Il

s’était imaginé jusque-là qu’ayant obtenu le pardon en Christ, il lui fallait se délivrer

par l’opération intérieure de l’Esprit de Dieu. Mais au moment même où son secours

lui était le plus nécessaire, il a appris que l’Esprit Saint, non seulement ne l’aidait

pas, mais le rendait profondément misérable. La raison en est claire  : en fait il

s’était placé sous la loi. Et le Saint Esprit — précisément parce qu’Il est l’Esprit de

Dieu descendu pour glorifier Christ — ne donnera jamais la puissance à l’homme

tant que celui-ci cherchera à mettre la loi à la place de Christ ; au contraire, Il lui

fera éprouver son impuissance totale. Le Saint Esprit est descendu du ciel sur la

terre pour glorifier le Seigneur et non pas la loi.

C’est dans les gémissements que le croyant du chapitre 7 avait appris

l’impossibilité de se délivrer lui-même. Réduit à se tourner vers le Libérateur, la

conclusion qu’il en tire c’est « qu’il n’y a aucune condamnation » — non pas pour

ceux pour lesquels Christ mourut — mais « pour ceux qui sont dans le Christ Jésus ».

Nous sommes maintenant par grâce établis dans un autre : Christ ressuscité. Voilà

ce qui détermine notre condition devant Dieu. Rien ne peut être plus béni. La

comparaison suivante pourra aider à s’en faire une faible idée. Prenez un homme

noble, dont les sentiments sont à la hauteur de sa situation sociale. Il fait choix

d’une femme et il lui plaît de la prendre dans un milieu tenu pour indigne. Qu’en

résulte-t-il ? Celle qu’il a choisie et qui devient sa femme acquiert de ce fait,

publiquement, l’état propre à son mari, et tous les antécédents, la misère,

l’humiliation disparaissent entièrement. Aux yeux de tous la femme prend un

nouveau nom, celui de son mari ; le sien propre est à jamais abandonné. Il en est de



même pour ceux qui sont dans le Christ Jésus. Quelle est leur place ? Là où Lui se

trouve. Ma position ne peut être celle de Jésus marchant sur la terre. En tant

qu’exemple parfait nous sommes invités à Le suivre, mais Il « demeure seul »

. S’il n’y avait eu que Sa vie, j’aurais été à jamais exclu. Mais Christ est mort,

bien plus, Il est ressuscité, Il peut me donner Son Esprit. Sa mort a agi de deux

manières à l’égard du mal : les péchés ne sont plus, mais aussi la nature même est

jugée, saintement et justement. Dès lors, Dieu peut révéler la nature nouvelle qu’Il

a donnée, et conférer une position correspondante.

Christ ressuscité est le seul chef de la famille de Dieu (à l’exception de l’allusion

au « seul corps en Christ » que nous trouvons au chapitre 12, 5, l’épître aux Romains

ne va pas au-delà de la famille). Or ici je trouve la demeure et la condition de cette

famille devant Dieu, comme résultat de la mort et de la résurrection de Christ. « Me

voici, moi et les enfants que Dieu m’a donnés », déclare Jésus ressuscité (Héb. 2,

13). La grâce fait participer la famille tout entière à l’état même de Christ. Et quel

en est le résultat pour eux ? « Aucune condamnation ». Christ avait souffert pour le

chrétien, et maintenant qu’Il est ressuscité, le chrétien, pour ainsi dire, fait partie de

la justice de Dieu, ainsi que 2 Corinthiens 5, 21 l’affirme avec plus de force encore.

Comment Dieu pourrait-Il, en justice, exiger une seconde fois le paiement de la

même dette ? Et désormais Christ est entré dans cette position où Il pouvait avoir

avec Lui Ses rachetés, identifiés avec Sa propre bénédiction devant Dieu,

bénédiction caractérisée par le fait qu’il n’y a « aucune condamnation pour ceux qui

sont dans le Christ Jésus ».

Et puis vient la raison  : ce que l’apôtre appelle « la loi de l’Esprit de vie ».

Remarquons bien que le sang de Christ n’est pas tout ce dont nous avons besoin. Si

efficace qu’il soit pour faire disparaître les conséquences de notre ancienne

condition, ce n’est pas ce sang qui nous donne une position nouvelle devant Dieu.

Certes, sans Son précieux sang, je ne pourrais jamais entrer dans cette condition

nouvelle. Mais ce qu’il me faut ce n’est pas seulement le sang qui nettoie les péchés

de ma vie passée, mais encore l’affranchissement complet hors de l’ancienne

condition et une place sainte, sûre et joyeuse dans la création nouvelle. Et qu’est-ce

qui peut produire cela ? Christ mort et ressuscité. De même que c’est Lui qui a été la

parfaite propitiation pour les péchés ; qui, plus que cela, fut jugé pour le péché ; de

même c’est Lui qui est le modèle béni et la puissance du nouvel état en résurrection.

Il est le chef et la source de toute la bénédiction. Voilà pourquoi lorsqu’Il fut

ressuscité des morts, après avoir, au prix de Son sang, acquis les bénédictions les

plus chères et les plus hautes, Il souffla sur les disciples  : Sa personne

adorée en accorde le signe. Le jugement était tombé sur Christ au lieu de tomber

sur nous ; le péché était aboli, la mort vaincue ; rien ne peut affecter la vie nouvelle

qui est en Christ. Ce n’est pas qu’un chrétien ne puisse tomber dans le péché,

comme il peut aussi mourir. Mais ce n’est pas parce qu’il possède la vie nouvelle qu’il

pèche ou qu’il meurt. Il pèche, parce qu’il a cédé à la vieille nature ; il meurt, parce

qu’il plaît à Dieu que Jésus ne vienne pas encore. La vie que le chrétien obtient de

 [Jean

12, 24]

 [Jean 20, 22]



Jésus ne pèche, ni ne meurt. C’est une vie sainte, au sujet de laquelle Dieu peut

déclarer : « Quiconque est né de Dieu ne pratique pas le péché » (1 Jean 3, 9). De

même, quant à la nature nouvelle, le chrétien ne meurt pas, puisqu’il n’a rien moins

que la vie éternelle du Christ. Mais répétons que toute cette délivrance n’est au

profit que de l’homme intérieur. Quant à l’âme, la réconciliation est complète ; mais

pour ce qui regarde le reste de notre être, elle n’est que partielle. Et Dieu ne se

contentera jamais de ce qui n’atteint pas à Ses propres conseils. Il se propose de

nous affranchir complètement, et cet affranchissement sera digne de Lui-même, du

Saint Esprit, de Christ et de Sa rédemption.

Plus loin, l’apôtre donne la raison pour laquelle la loi de l’Esprit de vie en Christ a

affranchi le chrétien de la loi du péché et de la mort. Il dit : « Ce qui était impossible

à la loi en ce qu’elle était faible par la chair, Dieu l’a fait… » . Remarquez que la

loi et la chair vont naturellement ensemble  : la loi, dit l’apôtre, était faible par la

chair. Pour répondre à cette impuissance, Dieu a envoyé Son propre Fils en

ressemblance de chair de péché. Né de femme, mais par puissance surnaturelle, cet

Être béni n’a pas refusé de se trouver dans un monde souillé par le péché. Il n’est

venu qu’« en ressemblance de chair de péché », et pourtant Il est véritablement né

dans le monde ; condition nécessaire pour qu’Il participe à la nature humaine. Celui

qui était Fils de Dieu devient homme aussi véritablement qu’Il était Dieu de toute

éternité, et meurt dans la nature qu’Il avait prise, meurt pour l’homme, meurt pour

glorifier Dieu quant aux péchés de l’homme ; plus encore, Il meurt non seulement

pour les péchés, mais pour le péché. « Dieu envoya son propre Fils en ressemblance

de chair de péché, et pour le péché ». Ce n’est pas seulement d’une accumulation de

péchés mais de la nature même qu’il est ici question. Le pardon de mes péchés

m’est indispensable et je le possède ; mais comment pourrais-je désirer que Dieu

pardonne à ma mauvaise nature ? Je ne lui pardonne pas moi-même ! Non, ce qu’il

me faut, c’est que cette nature soit condamnée et que moi je sois affranchi. Et c’est

là exactement le caractère du nouvel état dans lequel Christ nous introduit et nous

place devant Dieu. Quant à l’âme, c’est la liberté parfaite ; la délivrance, non

seulement de ce que j’ai fait, mais de ce que je suis. De sorte que, comme chrétien,

je n’ai plus affaire avec la responsabilité qui s’attache à l’homme mortel ; je suis

déjà passé à un état nouveau, lors même que je suis encore dans le monde. Avant

de quitter les choses d’ici-bas, j’ai déjà acquis par grâce une relation nouvelle envers

Dieu. Et Celui qui proclame cette relation, qui l’établit, qui en est le modèle, c’est

Jésus dans la présence de Dieu. Telle est, en vertu de la rédemption, la place du

croyant ; et elle appartient à tous les chrétiens.

La question sérieuse est de savoir si nous occupons cette place réellement et

d’une manière consciente. Selon l’Écriture, nul ne peut douter que Dieu n’ait

véritablement destiné cette position aux siens. Mais la foi devrait y entrer dès à

présent, la réaliser en regardant à Christ. C’est se tromper soi-même et se

méprendre sérieusement sur la Parole de Dieu, que de supposer que l’homme puisse

au même instant être engagé dans la lutte entre le mal et le bien, décrite au dernier

 [v. 3]



verset de Romains 7, et jouir de la liberté de Romains 8. Un homme peut-il être au

même instant esclave et libre ? Ce sont deux états qui se contredisent et s’excluent

mutuellement. Personne ne peut être à la fois misérable et heureux, à la fois

« affranchi de la loi de la mort et du péché » et « charnel », « vendu au péché ». Mais

après avoir été « misérable », on peut dire : « Je rends grâces à Dieu ».

On peut être accablé sous des épreuves répétées, tout en jouissant de la paix

dans le Saint Esprit ; on peut avoir la paix avec Dieu et souffrir pourtant

profondément à cause de l’état du monde et de celui du peuple de Dieu. Cette

douleur pleine de grâce pesait sur notre bien-aimé Sauveur ici-bas, et provoquait

Ses soupirs. Or nous pouvons et devons connaître la communion de Ses souffrances.

Mais ces soupirs n’étaient pas ceux de quelqu’un à qui manquait la paix de Dieu. La

communion ininterrompue est précisément ce que posséda sans cesse le Seigneur

Jésus dans les jours de Sa chair. Ne dit-Il pas, en effet : Je vous laisse la paix, je

vous donne ma paix  ? Eh bien, cette paix est maintenant notre part. Elle

a été faite par Son sang, établie pour nous dans la puissance de Sa résurrection ;

mais nous n’en jouissons qu’après avoir laissé derrière nous les tourments décrits

dans le chapitre 7. Hélas, combien d’âmes vivifiées s’attachent encore à la loi et se

font un devoir de travailler comme des forçats à la rame de cet amer esclavage,

alors que Dieu les appelle à la liberté du Christ ! Elles ne sont pas mortes à la loi. La

mort de Christ nous place absolument en dehors de cette condition-là. Si un homme

emprisonné pour ses dettes vient à mourir, la justice ne peut plus rien exiger de lui.

Tant qu’il est en vie, la loi s’applique à lui ; mais que la mort survienne, et il est

impossible dès lors que la justice le retienne. Pour le chrétien, il en est précisément

de même.

Certains traitent tout cela de mysticisme. Sans doute est-ce dans un style figuré

que l’apôtre nous parle, mais c’est pour rendre plus expressive une bienheureuse

réalité. Ceux qui n’y croient pas en toute simplicité se privent de la certitude et de la

puissance qui en découlent. Prendre la loi comme règle de vie, c’est éprouver

aussitôt son esclavage. La loi est la force du péché et non de la sainteté. C’est la

défaite qui en est la fin, non la victoire. Ce n’est jamais ainsi qu’on trouve la force ;

celle-ci est le fruit de la grâce et non pas de la loi. Quand une âme est ainsi sous la

loi, plus le Saint Esprit agit sur la conscience, et plus cette âme est malheureuse ; il

s’ensuit que ce sont souvent les plus consciencieux qui en sont là. Osera-t-on

affirmer que c’est là l’ordre de Dieu ? Est-ce bien Son œuvre qu’un chrétien pieux et

consciencieux demeure privé d’une joie paisible et du repos en Christ ? Qu’est-ce qui

explique un état si étrange, sinon le fait que l’âme n’a jamais compris la condition de

mort à la loi dans laquelle Christ voulait l’établir ?

La mort au péché par la mort de Christ est une vérité essentielle du

christianisme. Celui qui borne l’évangile au pardon par le moyen du sang de Christ ;

qui, dans l’œuvre de Jésus, n’admet rien de plus que Sa mort pour les péchés, celui-

là n’a pas saisi le côté positif du christianisme. Savoir que toutes mes œuvres

 [Jean 14, 27]



mauvaises et ma culpabilité sont entièrement effacées est une immense bénédiction

de la part de Dieu ; mais cela tout seul est comparativement négatif, et explique

pourquoi tant d’enfants de Dieu s’acharnent à établir un terrain positif de justice à

partir de la vie de Christ prise pour modèle. Or le côté positif existe aussi bien que le

côté négatif ; seulement il se trouve au-delà de la croix, dans la résurrection — et

non pas sous la loi, avant la mort de Christ.

Ainsi le chrétien apprendra qu’il a besoin de tout ce que Dieu lui a donné — y

compris cette précieuse vérité. Être mort à la loi est une partie essentielle de la

bénédiction du chrétien. L’ignorer, c’est méconnaître tout le côté positif du

christianisme révélé dans les Romains depuis le verset 12 du chapitre 5 jusqu’au

chapitre 8. Je ne parle même pas des épîtres aux Colossiens et aux Éphésiens,

épîtres qu’on ne doit jamais s’attendre à voir comprises par ceux qui se retranchent

sur le terrain de la loi. Je limite mon sujet à ce dont le chrétien a besoin pour la

liberté et l’affermissement de son âme. Remarquez que, jusqu’à ce que nous en

soyons arrivés là, il n’est pas question de victoire ni d’être « plus que vainqueurs »

, la joie et les soupirs de l’Esprit, ce travail intime de Dieu dans l’âme, sont

absents jusqu’à ce qu’on soit solidement affermi sur le terrain précieux où nous

placent la mort et la résurrection du Seigneur Jésus Christ. Que Dieu garde Ses

enfants d’abandonner ce qu’Il a fait et déclaré pour leur délivrance et pour la victoire

pratique ! L’Écriture est bien claire  : comme toujours l’obscurité et les difficultés

viennent d’ailleurs : de ce que le cœur recule devant une condamnation de la nature

sous toutes ses formes.

Les jours sont-ils mauvais ? Raison de plus pour tenir ferme ! Que trouvons-nous

dans la seconde épître de Pierre et dans celle de Jude, deux portions de la Parole de

Dieu qui ont particulièrement en vue un jour de déclin, de méchanceté croissante, et

même d’apostasie ? Que les saints sont abandonnés au déclin comme à une chose

inévitable ? Point du tout ! C’est dans ces épîtres-là plus que dans toutes les autres

que nous sommes exhortés à croître et à avancer dans la vérité de Dieu. Telles sont

les ressources de la grâce pour un jour de ténèbres, de plus en plus profondes.

Considérons, chers amis, comme l’œuvre de l’Ennemi tout ce qui contribue à

affaiblir, à effacer une vérité à la fois si simple et si fondamentale se rattachant

même à notre baptême.

Comment donc décrire cette position nouvelle où le Seigneur Jésus place le

chrétien ? Selon le Nouveau Testament, il n’y a pas deux, mais bien trois conditions

dans lesquelles l’homme peut se trouver. J’y insiste car c’est une question de foi

aussi bien que de pratique. Il n’est pas vrai que, si l’on n’est pas un homme

spirituel, on doive nécessairement être un homme naturel. Ce dernier état est

évidemment celui de quelqu’un dont les péchés ne sont pas encore remis — qui est

simplement enfant d’Adam, sans rien posséder d’autre que la nature déchue.

Quand une telle âme est convertie par la grâce de Dieu, elle reçoit une nouvelle

nature, et, sur le pied de la rédemption, elle est amenée à Dieu. Mais tout homme

 [8,

37]



ainsi réconcilié avec Dieu n’est pas nécessairement un homme spirituel. Ceux qui

sont spirituels (ou parfaits selon Phil. 3, 15 et d’autres passages) sont ceux qui « ne

sont pas dans la chair mais dans l’Esprit » , comme s’exprime l’apôtre Paul.

Parlant aux saints de Corinthe, malgré la gravité de leurs fautes, l’apôtre ne leur

dit pas qu’ils sont des hommes naturels. Il pose ce principe : « l’homme animal (ou

naturel  : Jude 19 note) ne reçoit pas les choses de l’Esprit de Dieu ». Ce n’est

nullement ainsi qu’il désigne les saints ; mais il leur parle comme à de petits enfants

non encore parvenus à la maturité spirituelle, en sorte qu’au lieu de pouvoir les

entretenir des choses profondes de Dieu, il est contraint de les nourrir du lait qui

convient à leur état. Et qu’étaient-ils donc ? « Des hommes charnels » . Il

s’ensuit que les hommes sont ou naturels ou charnels ou spirituels. C’est là une

vérité bien humiliante. On comprend facilement que les hommes ne l’aiment pas ; ils

craignent, si les croyants peuvent être charnels, sans être des hommes naturels,

qu’on ne les estime pas, eux, comme spirituels. Faites allusion à une action du Saint

Esprit qui soit distincte de la nouvelle naissance, et ces personnes-là dressent

l’oreille. Elles refusent d’entendre parler de Ses opérations qui sont distinctement

chrétiennes, comme si l’assertion de privilèges si brillants devait les priver de ce

qu’ils ne possèdent pas au lieu de leur faire sentir le manque de ce qu’ils devraient

posséder. N’est-ce pas là le moyen de rectifier le mal, et d’obtenir de Dieu qu’Il

supplée à ce qui fait défaut ?

Eh bien, il y a plusieurs causes qui retardent le progrès spirituel du croyant. La

première est qu’il n’ait pas encore la conviction intime que, dans sa chair, il n’existe

absolument que le mal, ni la foi que la chair a été complètement jugée dans la mort

de Christ. Un tel chrétien ne peut vraiment être considéré comme spirituel, tout en

ayant peut-être un sentiment bien profond de l’amour de Christ. Mais une autre

difficulté peut se présenter : non plus la loi, mais la sagesse de la chair. Attribuer de

la valeur aux pensées de l’homme, admirer ses capacités, se laisser influencer par la

philosophie de ce monde, sous une forme ou sous une autre, c’est également être

charnel. Ceux qui sont spirituels manifestent les caractères moraux du second

homme ; et, quant au premier, ils désirent non le cultiver, mais le mortifier. Loin

d’admirer la chair, le chrétien spirituel la traite en chose morte en sorte qu’il reçoit

de Dieu la puissance d’échapper à cette emprise de la gloire de l’homme.

Le piège dans lequel Satan cherche toujours à entraîner les enfants de Dieu, c’est

de leur faire croire qu’ils peuvent saisir d’une main les privilèges chrétiens tout en

retenant fermement de l’autre ce qu’ils souhaitent des aises de ce monde. Il est clair

que le cœur et la conscience du croyant doivent repousser de telles pensées et un

tel comportement. Du reste, le monde lui-même le comprend : qu’un enfant de Dieu

soit découvert là où il ne devrait pas être, les autres exprimeront leur étonnement

qu’un chrétien puisse se trouver là. N’est-ce pas profondément humiliant pour un

chrétien d’étonner le monde de cette manière-là ? — se permettant, lui, une liberté

qui, d’après le sentiment des hommes en général, convient si peu au nom de son

 [8, 9]

 [1 Cor. 3, 1]



Maître ? Le monde sait apprécier une conduite conséquente. Il peut inciter le

chrétien à le suivre dans ses occupations et ses plaisirs ; il peut souligner le rôle

social et exemplaire que le chrétien pourrait remplir utilement en aidant à bien

diriger le monde, en siégeant dans ses sénats, dans ses tribunaux, et en exerçant

l’autorité dans toutes les sphères imaginables. Or, sans aucun doute, il est fort

agréable à la chair de participer à la dignité et au pouvoir ! Mais n’est-ce pas

précisément là ce que Christ a formellement interdit aux siens aussi bien par l’esprit

de Son enseignement que par Son exemple ? Il est mort et ressuscité afin de nous

retirer de ce présent siècle mauvais. Au milieu de notre humble sort, Sa grâce peut

nous rendre heureux et contents des circonstances, quelles qu’elles soient, qu’il a

plu à Dieu de nous départir. Dans un monde tel que celui-ci, puissions-nous estimer

Christ à un tel prix, et jouir si pleinement de la place que Dieu nous a faite en

Christ, que nous ne soupirions qu’après Sa volonté et Sa gloire.

En troisième lieu, nous l’avons vu, aussi longtemps qu’un homme travaille et lutte

sous la loi, livré à ses propres forces, il est toujours faible à cause de la chair. Il

prend des résolutions qu’il n’est pas capable de tenir ; il fait des efforts

considérables, mais au bout de chaque journée, il est contraint de reconnaître que

« ce qu’il voulait, il ne le fait pas, et ce qu’il ne voulait pas, il le fait » . Il passe

ainsi son temps à se repentir et à pécher, à pécher et à se repentir. Telle est la

condition invariable d’un homme sous la loi. Mais est-ce celle du chrétien ? L’état de

bien des enfants de Dieu y ressemble en fait, mais c’est entièrement anormal et

contraire à ce que suppose l’Écriture chez tous les rachetés du Seigneur. En faisant

valoir que ce n’est pas là une condition chrétienne, je ne prétends pas qu’aucun

chrétien ne puisse s’y trouver, mais seulement que cet état est tout l’opposé de ce

que notre Dieu nous accorde et de ce qu’Il attend de nous. Un enfant de Dieu peut

être dans un état qui ne répond pas à la grâce qui lui a été témoignée. Mais quelle

intention de Dieu se discerne dans toutes les épîtres ? Il veut que, par le moyen du

Saint Esprit agissant par la Parole, je m’empare de la place qu’Il m’a donnée, de

manière à m’établir dans une paix stable et dans la joie véritable du cœur. Pour le

témoignage pratique, cela est de la plus haute importance. En tant que vase du

Saint Esprit, Dieu veut que je sois toujours occupé à rendre témoignage à Christ

dans ce misérable monde. Voilà la raison principale de tant de bénédictions

octroyées par la grâce, grâce qui veut que nous les connaissions et que nous en

jouissions pleinement.

Ce qui précède explique ce que c’est qu’être « dans l’Esprit », position qui est à la

fois la conséquence et la preuve du fait que le Saint Esprit habite en nous. Ce n’est

pas l’Esprit agissant sur l’âme pour y produire la foi ; c’est l’Esprit habitant en celui

qui croit. « Vous n’êtes pas dans la chair mais dans l’Esprit, si du moins l’Esprit de

Dieu habite en vous ; mais si quelqu’un n’a pas l’Esprit de Christ, celui-là n’est pas

de lui » . C’est là ce qui caractérise celui qui est de Christ. Sans Son Esprit, on

n’est pas revêtu de l’empreinte de Son caractère essentiel. C’est le Saint Esprit, et

non seulement la nature humaine, qui distingua Christ dès Sa conception ; de

 [7, 19]

 [v. 9]



même, au temps convenable, Il fut scellé par l’Esprit, et jamais Il n’agit que « dans

l’Esprit ». Il en est ainsi du chrétien. De même qu’il vit par l’Esprit, il est appelé

désormais à marcher par l’Esprit. Il ne s’agit pas de ne pas être perdu — ce n’est

pas là la force de l’expression du verset 9 (fin) du chapitre 8 mais bien d’être

distinctement de Christ, même ici-bas. « Et si Christ est en vous, le corps est bien

mort à cause du péché, mais l’esprit est vie à cause de la justice ».

L’homme qui est converti mais tourmenté sous la loi n’a aucun sentiment d’une

telle position, aucun pouvoir de tenir le corps pour mort. Tant qu’il est dans cet état,

l’Esprit lui donne la conviction du péché, et non pas la force de glorifier Dieu en paix.

Mais qu’il accepte simplement la condamnation de Dieu sur la chair, trouvant en

Christ une entière délivrance, aussitôt l’Esprit le fortifie intérieurement. Non

seulement il est affranchi, mais il peut encore user de sa liberté en puissance

pratique. Il y a plus encore : « Et si l’Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les

morts habite en vous, celui qui a ressuscité le Christ d’entre les morts vivifiera aussi

vos corps mortels par son Esprit qui habite en vous ». C’est là la pleine délivrance

garantie même pour le corps, et la réponse complète à la question soulevée dans la

détresse du chapitre 7, 24.

Ainsi donc, l’Esprit Saint qui rend témoignage de la rédemption n’assure pas

seulement mon état présent en Christ mort et ressuscité devant Dieu ; Il est encore

le gage divin qu’en regardant à Christ ce corps mortel sera pénétré de cette vie dont

je jouis déjà dans mon âme. Car ce n’est pas seulement comme Fils de Dieu que

j’envisage Christ, mais comme ressuscité selon la justice et par la gloire du Père. En

grâce, Il descendit et mourut ; désormais Il est ressuscité en justice et assis à la

droite de Dieu. Et nous jouissons pleinement des justes et glorieuses conséquences

de l’œuvre infinie qu’Il accomplit en grâce. Jadis esclaves du péché et de Satan,

nous qui maintenant croyons en Lui sommes affranchis par Dieu selon la liberté

même de Christ — pour l’âme d’abord, puis pour le corps quand Lui-même viendra

nous réveiller. L’Esprit est le sceau de l’une de ces deux parties de notre bénédiction

et les arrhes de l’autre.

Christ est-Il ma portion ? C’est Lui-même qui détermine l’étendue de la

justification. Elle est réellement aussi parfaite que Christ devant Dieu. Quelle mesure

devant Dieu que Christ Lui-même ! C’est pourquoi il est déclaré que « nous sommes

devenus justice de Dieu en Lui » .

Avec cette justice pour base, l’Esprit Saint vient dès maintenant non seulement

agir mais habiter en moi ; de là, Il anticipe le jour radieux de la gloire, et, en

attendant, me donne la puissance dans la mesure même où je tiens pour morte la

vieille nature et fais de Christ mon tout. Voilà donc la réponse complète pour celui

qui crie après un Libérateur. L’âme est d’abord émancipée ; plus tard, le corps aussi

sera vivifié. En attendant, l’Esprit Saint prend Sa place bénie, non seulement par

rapport à l’âme, mais aussi par rapport au corps. Lorsque aura lieu, bientôt, la

résurrection du croyant, elle ne s’effectuera pas sans le Saint Esprit. C’est le Fils qui

 [2 Cor. 5, 21]



donne la vie, mais Il le fait par l’Esprit qui a Sa part dans toutes les parties de la

bénédiction que reçoivent l’âme et le corps. Qu’il est doux, qu’il est glorieux de

posséder ainsi l’Esprit de Dieu s’identifiant avec chaque partie de la bénédiction !

Combien il est grave d’attrister le Saint Esprit de Dieu « par lequel nous avons été

scellés pour le jour de la rédemption »  ! Mais ce n’est pas tout !

Assurément le Saint Esprit n’a pas encore ressuscité nos corps mortels ; néanmoins

Il opère en nous déjà, inspirant le cri  : « Abba, Père ». C’est là l’action première,

l’action propre du Saint Esprit quand le croyant a bien compris la délivrance. Elle

oriente l’âme vers Dieu, et elle est l’action de l’Esprit comme Esprit filial ou

l’adoption. Ce n’est donc pas dans la bénédiction seule que l’âme se réjouit, mais

dans la source d’où elle a découlé : aussi l’expression est-elle bien : « Abba, Père ».

Et ce n’est pas seulement de cette manière qu’opère le même Esprit qui habite en

nous. Il donne la certitude que nous serons bientôt délivrés ; bien plus : Il soupire

en nous ; et ce sont « des soupirs inexprimables » . Ce n’est pas parce que je ne

suis pas affranchi que l’Esprit de Dieu pousse ces soupirs, mais justement parce que

je le suis. Il est vrai que je ne suis délivré encore qu’en partie. Si l’Esprit soupire en

moi, c’est parce que, affranchi dans mon âme, je sens l’état contraire de mon être

extérieur et de tout ce qui m’entoure (conflit qui auparavant ne m’était pas

sensible). Et mon cœur envisage le jour où la création même sera affranchie de la

servitude de la corruption pour entrer dans la liberté de la gloire des enfants de

Dieu. La liberté de la grâce de Dieu, je la possède déjà ; la liberté de la gloire, pour

le corps même, sera à moi tout à l’heure. Notre place bénie est celle que prend

l’Esprit en tant que personne, distincte de la nouvelle nature. Mais en même temps

le Saint Esprit donne Son nom, pour ainsi dire, à la condition dans laquelle je suis

introduit comme âme affranchie, comme chrétien, en vertu de la mort et de la

résurrection de Christ ; et ainsi je suis dans l’Esprit en même temps que l’Esprit

habite en moi.

Il n’est pas possible dans cette courte esquisse d’envisager toutes les applications

d’une aussi grande vérité. Mon propos était principalement de traiter la question,

généralement peu comprise, de l’Esprit comme condition dans laquelle nous nous

trouvons à présent. La vérité qui nous est la plus familière est probablement celle de

l’Esprit de Dieu habitant en nous. Mais celle que nous avons considérée n’est pas de

moindre importance et elle a pour la pratique de notre vie chrétienne d’incalculables

conséquences.

Méditation 8 — Baptisés en un seul corps (1 Cor. 12)

Je me propose maintenant de parler de quelques-uns des puissants effets de la

présence du Saint Esprit. L’un de ces effets est ici désigné comme Son baptême, par

lequel Il forme un corps nouveau et uni  : le corps de Christ sur la terre. Non

seulement cette vérité appartient exclusivement au Nouveau Testament, mais,

même dans le Nouveau Testament, sa révélation pour nous en est confiée à un seul

 [Éph. 4, 30]

 [v. 26]



apôtre. On ne la trouve que dans les écrits de Paul. Je ne prétends pas que l’Église,

le corps de Christ, n’existait pas avant que Dieu eût suscité cet apôtre pour faire

connaître cette grande vérité. Mais tandis que le mystère de Christ et de l’Église fut

révélé par l’Esprit aux saints apôtres et prophètes, il ne fut annoncé que par un seul

d’entre eux.

Or, l’histoire de Paul, telle que l’Écriture nous la présente, montre combien il était

propre pour l’œuvre que Dieu lui confiait. Il avait été ennemi tant que le témoignage

de Christ glorifié en haut était limité au peuple juif. Il fut un témoin consentant au

martyre d’Étienne, l’émissaire actif des Juifs dans la persécution des croyants non

seulement à Jérusalem mais de ville en ville. Et dans l’ardeur de la haine qu’il portait

au nom de Jésus, il avait reçu des lettres des plus hautes autorités religieuses, afin

de poursuivre implacablement les chrétiens sous le couvert de la religion. C’était un

moment où les voies de Dieu envers la terre prenaient un autre cours. La

bénédiction ne descend plus vers Jérusalem, mais en découle. Tout ce qui constituait

alors la vraie gloire est foulé aux pieds ou dispersé. L’Esprit de Dieu regarde, pour

ainsi dire, en dehors ; Il bénit les anciens ennemis de Jérusalem. Non seulement Il

opère parmi les Samaritains (et nous savons leur jalousie à l’égard de Jérusalem),

mais même envers un étranger venu d’un pays lointain. L’eunuque éthiopien est

recherché par le Seigneur qui le rencontre en grâce en dépit de sa complète

ignorance, et le renvoie son chemin tout joyeux , non pas montant à

Jérusalem, mais s’en éloignant vers sa demeure lointaine.

C’est à ce moment critique qu’il plaît à Dieu d’appeler Saul de Tarse sur son

chemin vers Damas. Lui aussi s’éloignait de Jérusalem, plein de fureur persécutrice

contre les confesseurs du nom de Jésus. Plongé dans les ténèbres quant à la

véritable grâce de Dieu et pourtant avec bonne conscience, il poursuit la mission de

douleur, de honte et de mort dont l’avaient chargé les chefs religieux poussés par

Satan. Le voici soudainement renversé par une lumière plus brillante que le soleil en

plein midi ; aveuglé et en même temps rendu capable de voir surnaturellement le

Seigneur de gloire et d’entendre Sa voix. Il est appelé non seulement comme saint,

mais aussi comme apôtre  : invité non pas simplement à goûter la grâce dont il

devait être un témoin si remarquable, mais à servir dans le ministère, avec l’autorité

du Seigneur. Il devient Son ambassadeur non seulement pour cette seule journée,

mais en tout temps, non seulement pour un peuple, mais pour tous les pays sous le

ciel. À cet homme béni fut donnée, dans les paroles mêmes qui convertirent son

âme, la substance de la grande vérité, qui est l’objet de notre présente méditation.

Il apprit, à son grand effroi, de Celui qu’il ne pouvait pas douter être le Seigneur,

non seulement qu’Il était Jésus — vérité merveilleuse qui confondit son cœur —

mais que ce Seigneur glorifié, Jésus de Nazareth, qui avait été crucifié, s’identifiait

avec les objets de son implacable persécution  : « Je suis Jésus que tu

persécutes » . L’union de Christ avec Ses rachetés, autrement dit l’Église,

était ainsi révélée pour la première fois. Et celui à qui était faite cette révélation se

trouvait par là qualifié pour la développer dans ses écrits et l’appliquer d’une

 [Act. 8, 39]

 [Act. 9, 5]



manière pratique. Son ministère consisterait à poser les fondements de l’Église de

Dieu, à insister sur son caractère céleste comme corps de Christ, et à combattre

pour la gloire de Dieu en elle. Cela devenait sa vie ; c’est à cela désormais que Dieu

l’appelait par Jésus Christ notre Seigneur.

C’est Paul qui, aussitôt après sa conversion, commence à prêcher le Seigneur

Jésus, non seulement comme le Christ, mais comme le Fils de Dieu (Act. 9) — autre

grand point de ses écrits. Je ne dis pas que cette doctrine soit aussi caractéristique

de Paul, ou tout au moins lui appartienne aussi exclusivement que celle du corps de

Christ ; mais je la fais remarquer pour montrer la largeur des voies de Dieu

développées par le bienheureux apôtre. Quoique l’Église de Dieu se rattache

directement davantage à Christ comme l’homme exalté, n’oublions pas que Celui qui

est l’homme exalté dans le ciel est le Fils ; et Dieu ne manque pas d’insister sur

cette relation de Christ avec Lui-même, aussi bien que sur celle dans laquelle le

Seigneur se tient pour nous comme homme à Sa propre droite. Bref, l’apôtre n’est

pas conduit par l’Esprit à insister uniquement sur ce que d’autres ont dit avant lui. Il

n’attire pas simplement, comme Pierre, l’attention sur le fait que Jésus a été fait

Seigneur et Christ ; il ne parle pas de Lui comme le saint serviteur de Dieu (Act. 3 et

4). Non, Paul prêche immédiatement dans la synagogue que Jésus est le Fils de

Dieu. Le Saint Esprit l’a rendu capable de saisir ce qui ne nous est pas déclaré lui

avoir été dit sur la route de Damas. Dans ce qui se passa entre Christ et Saul, Dieu

ne dirige pas particulièrement notre attention sur le caractère de Fils. Pourtant, les

deux grandes vérités de la gloire de Christ, comme Fils et comme Tête céleste,

deviennent dès lors son témoignage. Le temps de Le proclamer comme Messie sur la

terre était passé, le Seigneur Lui-même ayant mis fin à cette prédication avant de

quitter ce monde (lire Matt. 16, 20 et Luc 9, 20-22).

Jésus monté au ciel fut fait et Seigneur et Christ . Qu’il soit Seigneur est

la confession la plus élémentaire qui puisse être faite parce que c’est simplement

reconnaître Son autorité, et il est clair que l’autorité, quoique très réelle, est après

tout le côté le moins élevé de la vérité en Christ. Elle ne fait pas ressortir Sa grâce,

elle ne manifeste pas Sa gloire infinie. Elle représente ce qu’Il fut fait, non ce qu’Il

était et ce qu’Il est en Lui-même. Elle n’est donc pas ce qui Lui est intrinsèque, mais

une place qui Lui fut donnée, qu’Il revêtit, dans laquelle Il a été exalté. L’apôtre

Pierre et les autres prêchent cela. Ensuite Étienne Le voit d’une autre manière,

découvrant tragiquement combien est totalement rejetée (en sa propre personne) la

vérité divine quant au Seigneur et Christ exalté. Il rend son témoignage que Jésus

n’est plus seulement le Christ exalté dans la position de Seigneur mais le Fils de

l’homme dans la gloire debout à la droite de Dieu. Finalement, Paul non seulement

entre d’emblée dans la vérité déjà connue, mais il apprend là, au moins en

substance, le grand mystère que Christ et les saints qu’il persécutait étaient un ; et il

prêche aussitôt Jésus comme le Fils de Dieu.

 [Act. 2, 36]



Ce caractère de Fils de Dieu, bien que ne nous concernant pas aussi directement

que les autres, est plus élevé qu’aucune autre de Ses gloires y compris Son

exaltation à la droite de Dieu. Non pas que nous prétendions comparer et apprécier

ce qui touche à une telle personne ou opposer une vérité à l’autre ; mais nous avons

à maintenir la vérité entière de la gloire de Christ. Et je suis persuadé que c’est de la

manière dont nous sentons et reconnaissons dans nos âmes la vérité de Sa gloire

personnelle que découle toute puissance pour saisir le reste de la vérité, en jouir et

y marcher. À mesure que la vérité de Christ exalté nous sera plus précieuse, la

Parole toute entière prendra plus de réalité dans nos cœurs. Inversement tout ce qui

peut atténuer, affaiblir, corrompre, détruire la vérité de Dieu, prend naissance dans

les vues étroites de l’homme au sujet du Seigneur Jésus. Nous pourrons le vérifier

dans ce que nous allons considérer présentement.

Qu’est-ce en effet que l’Église, sinon le corps même de Christ ? Elle est la

réponse, produite sur la terre par le Saint Esprit, à la gloire de cet homme exalté

dans le ciel. Comme corps elle est inséparable de la Tête glorieuse. La plupart des

enfants de Dieu n’ayant jamais été exercés quant à cette gloire, la place dans

laquelle Christ est entré ne peut que leur être inconnue. La gloire et la bénédiction

de l’homme exalté dans le ciel sont aussi faiblement senties que la misère de

l’homme maintenant, fût-il le plus grand sur la terre. Même les enfants de Dieu

envisagent souvent les choses présentes comme capables de les satisfaire. Ils se

croient autorisés à en jouir et en tirer le meilleur parti. N’est-ce pas là faire

contribuer autant que possible la vérité et la miséricorde de Dieu aux aises et aux

joies terrestres ? Ce qui n’est pour le monde qu’une vaine recherche de plaisir n’a

pas, sans doute, ce même caractère pour le chrétien : des pensées spirituelles sont

en lui. Mais combien sont peu nombreux cependant les chrétiens qui considèrent ce

monde comme une scène jugée et condamnée ! Jusqu’à sa mise à l’épreuve finale, le

monde avait été l’objet de témoignages continuels de la part de Dieu. Alors vint le

Fils, l’homme Christ Jésus. Et ce fut la rencontre décisive si l’on peut parler ainsi,

entre Dieu le Père, qui avait donné Son Fils, et le monde conduit par la puissance de

Satan. Mais Dieu ne voulut pas reculer devant ce qui — nous pouvons bien le dire —

était pour Lui l’épreuve infinie, celle de l’abandon de Jésus. Il permit que toute

injustice fût faite à Celui qu’Il aimait par-dessus tout ; et le Fils de Dieu Lui-même

ne s’épargna aucune douleur, aucune honte dont l’homme pouvait l’accabler. En

vérité, c’est pour cela qu’Il était venu. Il fallait, selon les voies de Dieu, que le

monde manifestât son état de péché comme il ne l’avait jamais fait auparavant ; et

c’est ce qu’il fit. Ainsi tout le mal fut mis en évidence afin que Dieu puisse agir d’une

manière unique et définitive, afin qu’Il puisse en finir par un coup suprême de Son

jugement, non pas sur le monde, mais sur Son Fils ; oui, afin qu’Il puisse agir en

grâce absolue envers ce pauvre monde. Dès lors tout est changé. Au lieu d’un

homme chassé hors d’un jardin, en pleine déchéance au milieu d’un monde sans

Dieu, l’homme dans la personne de Jésus entre maintenant dans le ciel même et

s’assied sur le trône de Dieu dans la gloire.



C’est seulement lorsque Dieu eut accompli cela qu’un corps a pu être formé sur la

terre ; car il fallait qu’il y eût d’abord une Tête suffisante, et une seule personne

était digne d’être cette Tête, ce Chef. Or Jésus, cet Être béni, ne pouvait être Tête

avant d’être homme aussi bien que Dieu, et plus encore, avant que le péché eût été

jugé et que la grâce, en conséquence, pût avoir son libre cours. Admirons de quelle

manière merveilleuse toute la vérité se concentre en Christ, dans Sa croix et dans

Son exaltation à la droite de Dieu. En outre une puissance compétente et suffisante

était nécessaire ici-bas. Ce serait le Saint Esprit, agent divin habituel des voies de

Dieu sur la terre, mais agissant d’une manière nouvelle, conforme à celle dans

laquelle Dieu s’était manifesté. Il s’était montré dans le Fils de Dieu, et Il ne voulait

pas en sortir.

Une seule personne, même dans la divinité, pouvait manifester Dieu : c’était le

Fils, resplendissement de Sa gloire et empreinte de Sa substance . Dès

l’Ancien Testament, Il pouvait venir sous la forme d’un ange visitant Abraham ou

Manoah, pourtant c’était toujours le Fils. Mais s’il y eut jamais une puissance à

l’œuvre, soit dans l’homme juste, soit dans l’inconverti, accomplissant quelque

chose de divin par l’homme ou en lui sur la terre, c’était invariablement celle de

l’Esprit de Dieu. Aussi prend-Il maintenant Sa place dans cette nouvelle œuvre de

Dieu. Le Fils était entré comme homme dans la gloire qu’Il avait eue auparavant

comme Dieu. Il avait en quelque sorte porté l’humanité dans Sa personne jusqu’au

trône de Dieu. Chose merveilleuse, désormais tout dans le ciel était assujetti à un

homme. Et Dieu manifestait ainsi publiquement, en haut, les conseils jusque-là

cachés de Son cœur.

Mais qui pouvait raconter cela dignement ici-bas, être un témoin véritable de

cette gloire céleste ? Celui qui la connaissait parfaitement ; Celui qui seul était

capable de glorifier Christ et était prêt à le faire, Celui qui était habitué à enseigner

à l’homme les pensées de Dieu et à l’en faire jouir. C’était le Saint Esprit qui

descendit, céleste témoin de la gloire de Christ, pour nous la révéler. Et voici le fruit

de Sa venue  : Il forme sur la terre un corps et un seul. Dieu peut-Il reconnaître

plusieurs corps de chrétiens sur la terre ? Une telle pensée non seulement est

choquante pour le cœur du croyant, mais elle est une offense à Jésus, un tort fait à

cette manière bénie par laquelle Dieu glorifie Son Fils, par le Saint Esprit envoyé du

ciel.

Il existe désormais ici-bas ce que Dieu appelle Son Église, le corps de Christ,

identifié avec Jésus Lui-même. Cela est si vrai que l’Esprit va jusqu’à appeler le tout

(c’est-à-dire Christ et l’Église) le Christ (1 Cor. 12, 12) tant les saints constituent

une partie de Sa gloire. Et, chose intéressante (bien qu’humiliante pour nous), ce

furent les tristes désordres qui s’étaient introduits au milieu des saints de Corinthe

qui donnèrent à l’Esprit l’occasion de nous instruire largement sur l’Église, le corps

de Christ. Remarquons que ces désordres n’excluaient pas la puissance. Bien des

personnes supposent que la faiblesse est la grande raison des désordres qui peuvent

 [Héb. 1, 3]



exister dans l’Église de Dieu. Il n’en est rien. De fait, quelques-uns de ceux qui ont

causé les plus grands désordres dans l’Église ont trahi moins de faiblesse que de

forte volonté charnelle. La cause du désordre à Corinthe et ailleurs a toujours été

l’insoumission à Christ, la vanité avec l’abus du pouvoir, le désir plein d’ostentation

de montrer ce qu’ils possédaient, en un mot la séparation de la puissance de l’Esprit

d’avec la glorification de Christ. Quelles que soient la puissance ou les qualités qu’on

possède, les posséder indépendamment de Christ est quelque chose de fatal — fatal

à Sa gloire — fatal à la bénédiction des saints et des autres âmes — par-dessus

tout, fatal à celui qui est ainsi abusé par Satan. C’est ce qui précisément se

manifestait parmi les Corinthiens à cette époque. Combien nous devrions bénir Dieu

pour l’instruction qu’Il nous donne à ce propos.

Deux puissances sont à l’œuvre ici-bas. L’esprit du mal qui agit dans les fils de la

désobéissance, et l’Esprit Saint qui travaille dans les enfants de Dieu. La première à

élever l’homme contre Jésus, la seconde à soumettre les croyants au Seigneur (car

c’est le grand point présenté ici : Jésus comme Seigneur). Les Corinthiens faisaient

de la cène du Seigneur leur propre repas, et de l’assemblée le théâtre où ils se

donnaient en spectacle, comme si la Parole émanait d’eux, au lieu d’être venue à

eux en réclamant leur obéissance à Dieu. De fait, ce n’est que lorsque les âmes sont

rendues indépendantes par l’orgueil ou la négligence, qu’il est nécessaire d’insister

sur cette vérité de la seigneurie de Jésus. Le racheté qui jouit de Christ n’a

nullement besoin d’une telle pression ; il ne voudrait pas avoir d’autre Seigneur et il

fait ses délices de Sa grâce. Il va sans dire que cela devrait être réalisé par tout

croyant, mais il est nécessaire de rappeler cette vérité chaque fois que

l’insubordination prédomine, et que la chair se fait valoir comme c’était le cas à

Corinthe. C’est pourquoi l’apôtre commence par établir un fait sérieux et de toute

importance : l’Église de Dieu se trouve là où le Saint Esprit maintient Jésus comme

Seigneur. C’est le principe préliminaire atteignant les Corinthiens en fonction de leur

état et c’est toujours ainsi que l’Esprit de Dieu opère. Dieu agit moralement ; cela

seul peut être digne de Lui, et bon pour nous. Son but est de ramener nos âmes à la

jouissance de Lui-même ; nous n’avons alors même plus besoin de penser à notre

marche, car en fait il n’y a rien qui agisse aussi puissamment sur notre marche pour

la conformer à Sa nature.

L’apôtre poursuit en déclarant qu’il y a « diversité de dons, mais le même Esprit »,

et encore  : « il y a diversité de services, et le même Seigneur ; il y a diversité

d’opérations, mais le même Dieu qui opère tout en tous » . Ces trois versets

sont essentiels pour l’intelligence pratique de ce que le Seigneur place devant nous.

Les plus simples éléments sont ici : pourtant dans la pratique l’Église les a oubliés.

Ce sont les plus petites conditions requises qu’Il puisse accepter, le seul caractère

qu’Il puisse reconnaître de l’assemblée de Dieu, envisagée dans son œuvre

journalière.

 [v. 4-6]



La première des conditions requises est donc « la diversité des dons ». Partout où

un groupe chrétien prétend répondre à l’idée de l’Église de Dieu sur la terre, il faut

que soit reconnu le principe du libre exercice des dons. Quand ceux-ci sont

méconnus et que la congrégation se contente de s’attendre à un ou à plusieurs

individus (doués ou non) la preuve est faite que ce terrain n’est pas celui de la

Parole de Dieu. Il y a diversité de dons, mais le même Esprit (pas le même

ministre).

Tout ce qui nie cette vérité en principe ou en pratique n’est pas l’Église de Dieu et

n’a par conséquent aucun droit à ma soumission ni à la vôtre. Puis-je sanctionner ou

paraître approuver ce qui est contraire à la volonté du Seigneur dans ces graves

sujets concernant le Saint Esprit ? Ne dois-je pas traiter comme une association

humaine même une congrégation de vrais chrétiens s’ils jettent par-dessus bord ce

qu’enseigne l’Écriture par exemple au sujet de la liberté de l’exercice de tous les

dons ? Si des règles sont substituées à l’autorité de la Parole de Dieu, n’avons-nous

pas affaire à l’Église de l’homme ? De quel droit un chrétien réglemente-t-il

l’assemblée de Dieu ? Qui a permis à l’homme d’intervenir ? La formation de l’Église

était une grande œuvre, même pour Dieu. Elle nécessitait, une fois la rédemption

achevée, que le Fils montât au ciel et que le Saint Esprit descendît sur la terre. Dieu

fit le monde par Sa parole pour le premier Adam, quoique, sans doute, Son but final

ait été Christ manifesté comme Roi dans Sa gloire. Mais quant à l’Église, Dieu ne la

constitua pas et, en toute révérence, nous pouvons dire ne pouvait la constituer

avant d’avoir reçu le second homme, comme Tête glorifiée en haut, et envoyé le

Saint Esprit pour former le corps en bas. Seules la mort et la résurrection de Christ

pouvaient en être la base ; seul le Seigneur Jésus ressuscité et glorifié pouvait en

être la Tête. Ainsi, l’Église de Dieu sur la terre n’est pas une société organisée pour

répondre aux besoins religieux des hommes : elle est le corps que le Saint Esprit a

formé ici-bas pour Christ en revendiquant d’emblée Ses droits au Seigneur.

Nous apprenons en effet ensuite « qu’il y a diversité de services, mais le même

Seigneur ». Les activités chrétiennes sont multiples, mais c’est le Chef, Christ, qui

les ordonne et les dirige. Le Saint Esprit ne prend pas ici-bas la place du Seigneur. Et

je doute fort que ce soit là la vraie manière d’envisager l’Esprit de Dieu. J’admets

entièrement la puissance, l’œuvre et la souveraineté de l’Esprit, et je suppose que

c’est cette souveraineté qu’entendent certains quand ils parlent de Son

gouvernement. Pourtant il y a danger à s’écarter du langage de la Parole de Dieu.

Les paroles de l’Écriture sont les plus propres à exprimer les vérités de l’Écriture ;

aussi, lorsque nous nous écartons des paroles, sommes-nous en danger d’affaiblir la

vérité elle-même. Dans certaines sectes de la chrétienté, il existe une tendance à

donner au Saint Esprit la place qui appartient au Seigneur. Or, puisque le Saint Esprit

agit en l’homme et par lui, cela revient plus ou moins à mettre l’homme à la place

de Christ. Tandis que, si nous nous tenons à ce qu’enseigne l’Écriture, il est clair que

le Saint Esprit Lui-même, dans l’œuvre de l’Église, ne prend pas la place de tête et

de Seigneur mais celle de serviteur, prenant soin de tout et glorifiant Christ. De



même que le Fils ici-bas prit la place de serviteur du Père pour l’accomplissement

des conseils divins, de même le Saint Esprit, quoiqu’Il soit Dieu dans Sa personne et

par suite souverain, daigne, pour la poursuite des conseils de Dieu, s’assujettir

actuellement au Seigneur Jésus. C’est ainsi qu’Il imprime le caractère de serviteur

sur le saint réellement animé et conduit par Lui, pour la gloire de Christ. Autrement

dit, même si Sa fonction est de gouverner l’Église de Dieu, le Saint Esprit se

constitue serviteur dans Sa relation avec le Seigneur Jésus et Il donne à chaque

croyant ce caractère. Au contraire, lorsque c’est l’homme qui commande, quelle

valeur, quelle autorité ou quelle puissance peut-il y avoir ? Et si un homme est

appelé à une quelconque administration, que sa sphère soit grande ou petite, il n’en

reste pas moins serviteur, et il ne l’est réellement que s’il poursuit l’accomplissement

de ce que le Seigneur lui a donné à faire. En Le servant ainsi, quel que soit son don

ou sa place, ce n’est pas le moi qui est glorifié, c’est Christ Lui-même. Il y a

diversité de services, mais le même Seigneur, comme il y a diversité de dons mais le

même Esprit.

« Il y a diversité d’opérations », ajoute l’apôtre, « mais c’est le même Dieu qui

opère tout en tous ». Dans l’Église l’homme n’a pas le moindre droit et il ne s’y

trouve pas la plus petite place pour sa volonté. Si Dieu y travaille, le devoir de

l’homme est de s’effacer pour que Dieu puisse réellement agir d’après Sa volonté.

Sont-ce là, chers frères et sœurs, des vérités qui remplissent nos cœurs ? Quand

nous nous réunissons pour l’édification ou l’adoration, est-ce comme l’assemblée de

Dieu regardant au Saint Esprit, au Seigneur Dieu Lui-même ? Plusieurs peuvent

trouver fort présomptueux qu’on s’appelle l’assemblée de Dieu. Mais si ce n’est pas

l’assemblée de Dieu qu’est-ce, sinon l’assemblée de l’homme, autrement dit pas une

assemblée du tout ? Ce qui reviendrait à détruire toute responsabilité des saints de

Dieu sur la terre.

Accepteriez-vous que Jésus n’ait aucune gloire par vous, si pauvrement qu’elle

puisse être réfléchie ? qu’Il ne reçoive de votre part aucune réponse à Sa grâce ? que

le Saint Esprit soit contrarié, entravé, supplanté, maintenant qu’Il a daigné

descendre pour glorifier Christ dans les saints ? Eh bien, s’il en est ainsi ne devons-

nous pas être prêts à faire Sa volonté ? Et comment mieux la faire qu’en prenant à

cœur ce qui Lui est cher ? Or un objet Lui est incomparablement plus cher que tout

ce que poursuivent les hommes. Que représentent pour Christ tous les mondes,

comparés à l’amour qu’Il éprouve pour Son Épouse, l’Église qui est Son corps ici-

bas ? Dans ces conditions, est-ce que nous Lui obéirions moins volontiers sous

prétexte que c’est pour nous une obligation ?

Le respect mêlé de tendresse, sentiment qu’une épouse doit normalement

témoigner à son mari, illustre ce que devraient être les dispositions du cœur de

l’Église pour Christ son Seigneur. Faible comparaison, suffisante toutefois pour

montrer que l’intimité des relations n’affaiblit pas l’amour et le respect pour

quelqu’un qui en est digne de toute manière.



C’est un mensonge de Satan, de dire que connaître Dieu comme notre Père en

Christ affaiblit notre obéissance ; c’en est un autre de refuser à des enfants de Dieu

le titre de membres de Christ. Les reconnaître comme siens donne essor à l’amour

mutuel, inspire de la confiance et encourage la persévérance à chercher à les servir.

Si vous ne tenez pas compte de leur relation avec le Seigneur, avec quelle différence

de sentiments vous agirez envers eux ! En vertu de quel principe leur demanderez-

vous d’abandonner les voies et les systèmes de l’homme ? À quel titre leur parlerez-

vous de la bénédiction qu’il y a à se réunir au seul nom de Christ sur la terre, avant

de Le rencontrer dans la gloire ? Il devrait être affreux et choquant pour le chrétien

de voir le monde, souillé de la sanglante culpabilité de la croix de Christ, oser se

mêler du corps et de l’Épouse de Christ ! Quelle désastreuse inconséquence pour un

croyant que de s’associer à une « religion » gouvernée suivant des règles d’invention

humaine ! Dans une telle conjoncture la responsabilité de chaque enfant de Dieu est

simple  : qu’il s’attache uniquement à ce que Dieu a fait et révélé, ne doutant

nullement de la puissance et du vouloir de l’Esprit pour le rendre fidèle.

Mais une autre vérité se rattache à cela. L’Esprit de Dieu étant présent sur la

terre, il ne s’agit nullement d’y former une nouvelle Église, encore moins de

procéder à une espèce de raccommodage. Il nous appartient de reconnaître ce que

l’Esprit a formé et n’abandonne jamais, de nous conformer aux injonctions de la

Parole de Dieu en nous purifiant de ce qu’elle condamne et en cherchant à être

fidèle à ce que Dieu Lui-même a donné ! Il se peut que, dans un endroit, deux ou

trois seulement aient la foi nécessaire pour sentir et agir de la sorte. Mais n’y en

eût-il, même dans une grande ville, que deux ou trois assemblés au nom du

Seigneur Jésus, ils ne devraient rien tolérer d’incompatible avec les enseignements

de la Parole touchant « les diversités de dons », « les diversités de services », et « les

diversités d’opérations » de l’Esprit. La vérité et la volonté de Dieu ne peuvent

jamais perdre leur autorité sur le peuple de Dieu par suite du changement des

circonstances. Le cléricalisme et le libéralisme religieux sont également et

entièrement opposés à l’Écriture et à l’action du Saint Esprit. Ce sont des formes

différentes et opposées de la volonté de l’homme. Or quel autre que Dieu possède

un droit réel au gouvernement de Son Église ? Si c’était « notre Église » nous

pourrions légitimement l’organiser, la modifier ou l’élargir comme bon nous semble.

Mais l’Église est une institution divine où l’ordre de Dieu doit régner et où le Saint

Esprit seul peut tout mener à bien selon la Parole écrite.

Mais s’il n’y avait que deux ou trois saints seulement qui, à cause des droits

méconnus du Seigneur Jésus, soient sortis de cette religion organisée par l’homme,

je suis tenu de les reconnaître comme étant sur le vrai terrain de l’Église de Dieu.

Les sentiments qui leur conviennent sont : l’humilité, la reconnaissance envers Dieu,

l’humiliation à l’égard de la ruine de la chrétienté responsable, le désir de la

bénédiction pour tous les croyants et une sainte crainte que leur propre faiblesse ou

leur négligence n’attire du déshonneur sur le témoignage. Je me garde de dire que

ces deux ou trois seuls sont l’Église de Dieu, mais je les appelle, marchant ainsi



ensemble, Son Église. N’y eût-il, dans le monde entier, que ces deux ou trois ainsi

rassemblés selon la Parole, ils seraient la seule chose de cette nature ici-bas. Ainsi

ce qui constitue l’Église de Dieu sur la terre, ce n’est pas seulement que les saints

qui la composent sont membres de Christ — cela, sans doute, est essentiel — mais

qu’ils soient assemblés et marchent ensemble selon la Parole de Dieu, laissant au

Saint Esprit Sa place en action souveraine pour la gloire du Seigneur Jésus.

Inversement beaucoup de saints peuvent s’être réunis ; mais s’ils se sont

arrangés comme ils l’ont trouvé convenable en dehors des Écritures, s’ils ont reçu

quelqu’un selon leur sagesse, appliqué leur discipline, reconnu cette doctrine-ci et

non celle-là, que représentent-ils ? Rien d’autre qu’une association de chrétiens plus

ou moins pieuse, plus ou moins prudente ou active. Il suffit d’un seul de ces

principes humains, contraire à la Parole de Dieu, et substitué au Saint Esprit opérant

dans l’Église, pour ôter à un tel rassemblement le caractère d’Église de Dieu.

Quoique individuellement nous ayons à aimer ces chrétiens, ils n’ont dans ce cas

aucun droit à être reconnus comme corps. L’Église, envisagée comme étant sur la

terre, est l’assemblée des saints où Dieu agit par le Saint Esprit envoyé du ciel  :

c’est Son assemblée, et non pas simplement une assemblée de saints. Une

assemblée de saints est une bonne chose ; mais s’ils ne sont que cela, ils ne peuvent

prétendre avec vérité à la place d’Église de Dieu. Ce n’est pas leur présence mais

celle du Saint Esprit qui les constitue Son Église. Qu’il est précieux qu’il y ait sur la

terre des saints édifiés ensemble pour être l’habitation de Dieu par l’Esprit

 !

Mais de même que pour le Fils de Dieu quand Il était ici-bas, ainsi de nos jours la

place du Saint Esprit Lui est contestée. L’état actuel de la chrétienté oblige, hélas, à

en convenir. Chose vraiment remarquable, de la même manière que Dieu permit à

l’homme de faire ce qu’il voulut à Christ, Il lui permet maintenant d’outrager l’Esprit

de grâce en méconnaissant Sa présence et Sa gloire dans l’Église. L’homme a failli

successivement à cette double responsabilité. Mais nous savons que le temps

approche où l’Église quittera le monde pour rejoindre son Chef et occuper avec Lui la

position de gloire qui lui est destinée. Devant le monde aussi elle brillera au temps

convenable. Combien il serait désirable que chaque enfant de Dieu examine jusqu’à

quel point il a reçu dans son âme et jusqu’à quel point il réalise dans sa marche la

vérité de Dieu concernant Son Église ! Si vous dites que vous ne vous en préoccupez

pas particulièrement et que vous vous contentez du salut, je vous demande : Où est

votre amour pour Christ ? Où sont vos affections pour ceux qui appartiennent à

Christ et pour Sa gloire en eux ? Quelle condition égoïste et inférieure pour un

chrétien ! Au reste ceux qui s’en contentent se condamnent généralement à une

incertitude continuelle quant à leur acceptation personnelle devant Dieu et trouvent

dans la mondanité un soulagement à leur manque de paix réelle.

Quelle différence avec la voie de Dieu ! Il sauve d’un parfait salut ; Il nous rend

parfaitement libres afin d’accomplir en nous toutes Ses pensées, pour Sa gloire en

 [Éph. 2,

22]



Christ et tout particulièrement dans l’Église. Chrétien, Dieu vous a-t-Il sauvé pour

vous laisser en dehors de Ses propres desseins et sans un souci pour la gloire de

Christ ? Si Dieu vous a montré une telle miséricorde, est-ce que votre cœur éclairé

par Sa Parole et sous l’action de l’Esprit ne vous pousse pas à servir Christ ? Le

servir comment ? Tout spécialement en apprenant et en accomplissant la volonté de

Dieu dans un domaine aussi précieux à Christ que celui de Son Église. Que Dieu

donne à chacun de nous de considérer sérieusement la chose.

Mais ce chapitre 12 des Corinthiens nous enseigne encore bien davantage.

L’apôtre parle de la manifestation de l’Esprit sous des formes diverses. Elle est

donnée à chaque saint, non seulement pour lui-même, mais pour l’utilité de tous.

« À l’un est donnée, par l’Esprit, la parole de sagesse ; et à un autre la parole de

connaissance, selon le même Esprit ; et à un autre la foi, par le même Esprit ; et à

un autre des dons de grâce de guérisons, par le même Esprit ; et à un autre des

opérations de miracles ; et à un autre la prophétie ; et à un autre des discernements

d’esprits ; et à un autre diverses sortes de langues ; et à un autre l’interprétation des

langues ». Ce chapitre envisage les dons comme un signe pour le monde. Ils étaient

dans l’Église, dans les différents membres du corps de Christ ; mais pas

exclusivement pour le profit de l’Église puisque certains constituaient une marque

extérieure en faveur de tous les hommes. Prenez par exemple le don des langues.

Quel témoignage de la grâce parfaite de Dieu qui ne se limite plus à la nation élue,

mais qui rencontre maintenant tous les hommes en grâce, là où Son jugement les

avait placés après le déluge ! Les choses magnifiques de Dieu dans la rédemption

sont proclamées par l’Esprit à chaque nation dans sa propre langue.

« Un seul et même Esprit opère toutes ces choses — ajoute l’apôtre — distribuant

à chacun en particulier comme il lui plaît ». Quelle que soit la place de dépendance

qu’il plaît à l’Esprit Saint de revêtir maintenant, Il n’en est pas moins souverain,

agissant comme Il veut ; Il est divin ; Il est Dieu. « Car de même que le corps est un

et a plusieurs membres, mais que tous les membres de ce seul corps, quoiqu’ils

soient plusieurs, sont un seul corps, ainsi aussi est le Christ ». Avez-vous été

amenés à Dieu ? Avez-vous cru de cœur et confessé de votre bouche que Dieu a

ressuscité Jésus d’entre les morts ? Alors vous êtes à Lui pour magnifier Celui qui est

votre Sauveur et Seigneur. Reconnaissez-Le comme seul Seigneur. Reconnaissez le

Saint Esprit comme le seul agent opérant dans les saints, en tant qu’Assemblée de

Dieu ici-bas. J’admets que l’Esprit de Dieu, agissant librement en grâce, ne se

confine pas à l’Assemblée comme telle. Il peut agir dans les membres de Christ,

parfois même quand ils ne sont pas dans la place où Dieu les voudrait. Aussi n’ai-je

pas la pensée de nier un instant que le Saint Esprit travaille dans quelque système

ou dénomination chrétienne que ce soit. Mais celui qui apprécie et comprend

l’Écriture peut voir que toute cette concurrence de sociétés chrétiennes prouve un

total éloignement de la Parole de Dieu quant à Son Église.



L’Église est-elle libre de choisir certaines doctrines particulières ? Voyons-nous

dans la Parole qu’elle désigne ses propres ministres ? Quand l’Église prend une telle

place, elle abandonne en principe la sujétion au Seigneur. C’est la femme s’efforçant

de prendre la place du mari. Rien ne peut être plus simple si nous tenons ferme ce

que Dieu Lui-même a établi. L’Église ne confère point de mission, elle n’enseigne

pas ; en revanche elle est tenue de juger, et non seulement quand il s’agit de mal

moral, mais aussi de la doctrine, ne tolérant rien de ce qui peut nuire à la vérité ou

à la sainteté de Dieu et vigilante sur tout ce qui touche la gloire de Christ. Mais

entre cette fonction et le fait d’établir un clergé ou de définir des articles de foi, la

différence est grande. En considérant l’Église dans l’Écriture, je la vois chargée de

l’obligation de maintenir la vérité dont elle est la colonne et le soutien ici-bas. Je ne

cherche pas au loin dans le monde pour trouver la vérité. Je sais qu’elle ne se trouve

que dans l’Église. Et son état de désordre n’a pas mis fin à sa responsabilité.

L’état de choses actuel contraste fâcheusement avec ce qui est présenté dans la

Parole de Dieu. En présence de toutes les dénominations qui chacune s’intitule

Église, que doit faire un enfant de Dieu qui désire être fidèle ? Juger sa position

d’après la Parole de Dieu ; s’assurer si ce qu’il approuve ou sanctionne par sa

présence est bien selon l’Écriture. Prétendre que l’on n’a rien à faire avec les autres,

que le seul devoir consiste à bien marcher soi-même est une piètre excuse, et

revient à abandonner entièrement le terrain de l’Église de Dieu. Par contre, chers

enfants de Dieu, si vous vous trouvez — peut-être à deux ou trois seulement — sur

le terrain où la Parole seule a toute autorité, quelle heureuse part est la vôtre ! Car

Dieu honorera en Son temps ceux qui L’auront honoré . En attendant, la

lumière divine brille sur votre sentier chaque fois que vous vous réunissez. Elle peut

vous montrer votre faiblesse et vos manquements, n’importe, vous êtes à la place

où Dieu vous veut, où Il prend soin de vous, satisfait aux besoins de votre âme en

utilisant tantôt tel serviteur, tantôt tel autre, car « toutes choses sont à vous »

. Sous l’effet de la vérité votre âme fera des progrès dans les voies de Dieu. S’il

existe du mal ici ou là, il est manifesté et jugé, le Saint Esprit agissant à cet effet

par la Parole. Surtout, qu’il est doux de savoir qu’en fait et en vérité, nous faisons la

volonté de Dieu ! Celui qui la fait subsistera à toujours. Heureux le croyant qui a

ainsi la certitude d’être soumis à Jésus tout le long de l’aride chemin !

C’est là ce que l’apôtre désirait pour les Corinthiens. Pratiquement, ils avaient

introduit chez eux le plus complet désordre, mais il ne leur refuse pas pour autant le

caractère d’assemblée. Dois-je me détourner de l’assemblée à cause des fautes qui

peuvent se trouver chez l’un ou chez l’autre ? Ce n’est sûrement pas le chemin du

Seigneur. Il enseigne comment le mal doit être jugé et corrigé. Ce que nous avons à

faire, c’est d’appliquer la Parole d’une manière intelligente et d’agir contre chaque

source de mal à mesure qu’il se manifeste.

Sans doute, l’indifférence au sujet de la volonté du Seigneur n’est pas moins

mauvaise que tel mal que je discerne chez les autres. Mais il est aussi contraire aux

 [1 Sam. 2, 30]

 [1 Cor.

3, 23]



Écritures de sortir sur-le-champ à cause du péché des autres que de fermer les yeux

à son sujet ou de l’encourager. L’assemblée confessant que Dieu est là n’est jamais

excusable de tolérer le mal, mais je dois chercher à éveiller la conscience et à agir

en obéissance même quant à cela. C’est dans l’Église (et non pas en sortant

précipitamment) que je puis compter sur Dieu pour qu’Il opère dans Ses saints et

par eux. Et ainsi, quel que soit le mal qu’introduit Satan, fausse doctrine, ou

immoralité la plus flagrante, nous ne devons ni être trop surpris, ni refuser notre

aide à l’Église dont le devoir est de faire la volonté du Seigneur en tout. Je dois en

appeler à Lui et compter sur Lui, ensemble avec mes frères, afin que toutes nos

consciences soient en activité et que nous puissions avoir la grâce de mettre dehors

tout ce qui offense la gloire de Dieu, si aucun soin, aucune discipline n’a pu remédier

au mal.

Ainsi ce n’est pas la faiblesse, ni même l’entrée d’un mal positif qui doit nous

conduire à la séparation, quelque grands et pénibles que soient le chagrin et la

honte pour nos cœurs. Ce qui est funeste c’est le refus d’agir contre le mal, c’est le

rejet pratique de l’Esprit de Dieu s’élevant par la Parole pour le réprimer. C’est

quand la volonté propre de l’homme prévaut et est sanctionnée, qu’on préfère les

facilités d’une paix extérieure en conservant l’apparence de l’unité, quoique tout ce

qui rend l’unité précieuse soit parti. Car quel est le sens d’une unité qui n’est plus

fondée et maintenue selon la volonté de Dieu ? Si le Saint Esprit ne peut y mettre

Son sceau, si la gloire du Seigneur Jésus n’y est pas maintenue, c’est une iniquité.

Et une telle assemblée n’a aucun droit à mon obéissance.

Il se trouve des difficultés dans le sentier de Christ, mais la foi surmonte tout.

L’Église se compose d’hommes qui, quoique dans l’Esprit, ont néanmoins la chair en

eux. Si celle-ci n’est pas tenue pour morte, Satan s’efforcera de lui faire produire

des fruits et d’en étendre les effets tout à l’entour d’une manière aussi funeste et

aussi contraire que possible à la gloire du Seigneur. Ceignons nos reins et regardons

vers Celui à qui appartient l’Église et qui demeure au milieu des siens. De Lui

proviennent toute force et toute puissance ! Il manifestera Son précieux pouvoir en

notre faveur, et agira contre ce qu’Il hait.

Mais que faire si un mal subtil, spécialement contre Christ (car tel est le but de

Satan), prend le dessus dans l’assemblée, et si celle-ci rejette tout avertissement,

toute tentative pour appeler l’attention sur la sentence que la Parole de Dieu

prononce contre ce qui est certainement opposé à Sa gloire et détruit la vérité et la

sainteté ? Évidemment, s’il en est ainsi, si le mal flagrant est tenu caché et non jugé,

et si l’assemblée s’obstine dans le rejet des appels du Saint Esprit à juger ce qui est

contraire à Christ, alors nous devons sortir, au nom du Seigneur, avec douleur, peut-

être bien avec une honte profonde, un cœur déchiré, mais sans hésitation d’esprit.

La preuve a été faite qu’ayant eu la lumière de Dieu, on a refusé de propos délibéré

d’agir selon cette lumière ; qu’ayant été au bénéfice de la grâce de Dieu on est

demeuré sourd à Sa Parole et on a tourné contre Lui Sa grâce en dissolution . [Jude 4]



Que le Seigneur nous délivre d’un tel état de choses et nous rende toujours

sensibles à Sa gloire et à Sa volonté révélée. Mais commençons par être lents à

croire au mal. N’agissons jamais dans un cas individuel, encore moins vis-à-vis

d’une assemblée, avant d’être forcés de reconnaître la certitude triste et humiliante

que le saint ou l’assemblée est entièrement infidèle à Christ. La précipitation à

mettre dehors des individus ou à juger ce qui a été reconnu comme l’assemblée de

Dieu, est la dernière chose qui devrait caractériser l’enfant de Dieu. Lente et pénible

devrait être pour nous une telle découverte, patients nos exercices et nos efforts en

vue d’une restauration, jusqu’à ce qu’il ne soit plus possible de supporter le mal

sans nous identifier avec lui et qu’il faille agir. Lorsque Dieu place cette

responsabilité sur nos consciences nous n’avons pas le droit de fermer les yeux ni de

nous dérober. Ces quelques remarques peuvent nous aider à comprendre non

seulement le principe des opérations du Saint Esprit telles que la Parole nous les

révèle, mais aussi les conséquences pratiques pour notre marche au milieu des

difficultés et des devoirs actuels.

Et maintenant quelques mots pour attirer notre attention sur la grande vérité

contenue dans le verset 12, savoir que quoiqu’ils soient plusieurs tous les membres

sont « un seul corps ». Le verset 13 complète : « nous avons tous été baptisés d’un

seul Esprit, pour être un seul corps, soit Juifs, soit Grecs, soit esclaves, soit hommes

libres ». Pas un enfant de Dieu n’est laissé dehors. Tout chrétien a cette qualité de

membre du corps de Christ à partir du moment où il est baptisé du Saint Esprit,

c’est-à-dire tôt ou tard. Et, dans quel but est-il baptisé du Saint Esprit ? Non pas

pour rester indépendants les uns des autres, ce qui était anciennement l’état des

saints en Israël ; mais c’est justement pour nous retirer de cet état de choses que le

Saint Esprit est descendu. Certes, sous le christianisme, je ne perds pas ma

bénédiction individuelle — bien au contraire — mais à côté d’elle existe un terrain

que Dieu nous a imparti collectivement ici-bas. J’appartiens au seul et unique corps,

à l’Église. Je suis baptisé en un corps par le Saint Esprit descendu du ciel. C’est une

vérité que je saisis par la foi au même titre que mon privilège d’être enfant de Dieu.

Est-ce que je crois à la réalité de ce seul corps résultant de la présence infaillible du

Saint Esprit ? Si oui ne suis-je pas tenu de marcher en conséquence ? Et mon chemin

sera clair si j’y avance avec cet œil simple qui ne cherche pas ses intérêts propres

mais ceux de Jésus Christ.

Comment concevoir en effet qu’il puisse y avoir autre chose qu’une seule et

même direction pour tous les enfants de Dieu qui se laissent guider par Sa Parole et

Son Esprit ? Ce serait affirmer l’insuffisance de la révélation et de la conduite

présente du Saint Esprit. Si nous étions simples et soumis aux Écritures, le Saint

Esprit pourrait et ne voudrait produire qu’une seule et même conviction. La seule

raison pour laquelle les chrétiens diffèrent tellement, c’est parce que la chair, non

jugée, prévaut contre le Saint Esprit. Mais que Dieu nous accorde de n’abandonner

ni l’assurance de la présence de l’Esprit, ni la suffisance de la Parole de Dieu maniée

par le Saint Esprit. Le Saint Esprit n’est-il pas ici pour se servir puissamment de



cette Parole en vue de la gloire de Christ dans le chrétien et dans l’Église, en

proportion de la foi ? Par conséquent la responsabilité de chaque enfant de Dieu est

de mettre de côté toute tradition et le poids mort de l’incrédulité qu’il reconnaît ; de

quitter ce qu’il pratique ou tolère en contradiction avec l’Écriture ou qui s’en éloigne

d’une manière ou de l’autre, afin de suivre complètement et en toutes choses la

Parole de Dieu par l’Esprit.

Le reste du chapitre, qu’il n’est pas nécessaire de développer, en rapport avec

notre sujet, nous enseigne d’abord que le corps n’est pas un seul membre. La

variété des membres indique combien ils sont tous nécessaires — l’œil aussi bien

que le pied ou la main — principe des plus importants. Ils n’ont pas tous la même

fonction, ni la même place ; néanmoins ils sont tous utiles, petits et grands. Dans la

faiblesse présente et la dispersion de l’Église de Dieu, l’œil peut être ici et la main

là-bas, dispersés au lieu d’être rassemblés  : hélas, qu’en est-il aujourd’hui de la

manifestation extérieure du corps de Christ sur la terre ? D’où la confusion et la

perplexité qui règnent ! Mais Dieu est toujours fidèle et opère encore par le Saint

Esprit descendu du ciel, lequel est suffisant pour toutes les circonstances. L’Église

peut être faible, et le ministère aussi ; mais l’Esprit de Dieu est-Il faible ? Ainsi ce

n’est plus qu’une question de foi dans la réalité de la présence et de l’opération du

Saint Esprit. Celui-ci rend forts et emploie des individus comme Il veut pour la gloire

de Christ, chacun en tant que membre de Son corps. Eh bien, il est de toute

importance d’user de hardiesse et de tenir ferme cette vérité, sans toutefois forcer

les autres croyants au-delà de leur foi. Mais qu’y a-t-il de plus heureux sur la terre

que d’entrer ainsi de cœur dans les œuvres variées de l’Esprit de Dieu ? Il distribue à

celui-ci un don différent essentiellement de celui d’un autre. On peut affirmer qu’il

n’y a jamais eu deux dons exactement semblables dans l’Église de Dieu. D’une

manière générale, nous le savons, il n’existe pas dans le monde deux individus

absolument identiques. En dépit de ressemblances qui peuvent être grandes, il y a

tel cachet qui caractérise un homme, que nul autre ne possède ni ne posséda

jamais. Il en est exactement de même dans l’Église. Dieu a besoin de toute cette

diversité pour l’œuvre qu’Il nous a donnée à faire. Le discernement spirituel, fruit de

la foi, saura reconnaître ces variétés dans l’œuvre du Seigneur. La chair au contraire,

envieuse et jalouse, tendra toujours à effacer ces traits divins, assimilera

lourdement fonctions et serviteurs et gâtera par là les beaux traits et les diverses

opérations de l’Esprit de Dieu.

En rapport avec notre sujet, un dernier passage mérite notre attention, c’est

Éphésiens 4. Le corps de Christ y est aussi mentionné, mais d’une manière bien

différente et bien frappante. L’apôtre envisage ici l’Église non pas comme la scène

des opérations du Saint Esprit sur la terre (1 Cor. 12) mais comme liée à sa Tête

dans le ciel. Au lieu d’unir Christ à l’Église envisagée sur la terre comme le champ où

le Saint Esprit manifeste la volonté de Dieu, ici un autre aspect nous est découvert.

Christ Lui-même est présenté comme monté en haut, et le corps de Christ comme

un avec Christ en haut. En sorte que si je regarde à Christ, je suis aussitôt lié avec



le ciel (Éph. 4) ; si je regarde au Saint Esprit, je suis lié à la terre, comme la place

où Il est Lui-même à l’œuvre pour la gloire de Dieu dans l’Église (1 Cor. 12). Telle

est la différence dans tout le cours de ces épîtres. Les deux points de vue sont vrais

et importants et aucun ne doit être négligé. Sans doute n’agissent-ils pas également

sur les affections, mais ils sont tous deux utiles, tous deux divins, tous deux révélés

pour notre profit et notre bénédiction.

Ainsi, ce que nous trouvons comme le sujet principal en Éphésiens 4, c’est Christ

la source infaillible de nourriture pour Son corps. Il lui dispense Ses dons — des

apôtres, des prophètes, des évangélistes, des pasteurs, et des docteurs ; mais pas

un mot des langues et des guérisons — signes dont nous avons une si grande

variété dans 1 Corinthiens 12 et 14. Dans Éphésiens, tout est moyen direct de

nourriture pour le corps et envisagé comme découlant de Christ pour les siens,

plutôt qu’un témoignage de puissance dans l’Église de Dieu pour le monde. En

Corinthiens, l’Esprit agit puissamment dans ce qui est appelé le Christ au verset 12

du chapitre 12 (la Tête et le corps ensemble) ; en Éphésiens, Christ, comme Tête,

nourrit et chérit personnellement Son corps. Christ est aussi prééminent dans un

cas, que le Saint Esprit est la grande énergie dans l’autre, agissant comme il Lui

plaît dans ces manifestations variées qui sont données à chacun dans l’Église. Alors

que, répétons-le, en Éphésiens, le grand objet c’est : « pour le perfectionnement des

saints, pour l’œuvre du service, pour l’édification du corps de Christ ».

La vraie et exacte manière dont Dieu voulait que Ses dons fussent déployés, c’est

au titre de membres du corps de Christ. Ainsi en 1 Corinthiens 12, les dons ne

s’exercent pas indépendamment de l’Église de Dieu, mais comme membres du seul

corps. Cela est vrai, même pour l’évangélisation. Quand Paul et Barnabas partent, ils

sont recommandés par l’Église à la grâce de Dieu . De même à leur retour,

ils racontent à l’Assemblée ce que Dieu a opéré . Ce n’est nullement

comme ayant reçu leur mission de l’Église, car celle-ci n’a aucune compétence pour

choisir et envoyer un serviteur du Seigneur. Ce point est à souligner car il est

totalement méconnu dans les systèmes de la chrétienté. Sans doute y a-t-il de vrais

et sincères serviteurs du Seigneur parmi les ministres officiels des religions

chrétiennes. Mais alors, pour exercer un ministère ou un don de nos jours dans la

chrétienté, vous devez avoir l’approbation et le soutien de quelque soi-disant église,

autrement dit vous devez faire partie de ce qui déshonore le Seigneur, et honorer

l’église dans sa place d’usurpation, afin d’obtenir une mission ou un service. Ce

principe n’est pas particulier au système romain, tous s’accordent dans cette

substitution coupable de l’Église à la place du Seigneur.

Si Dieu nous a fait la grâce de nous éclairer au sujet de ces grandes vérités liées

au don du Saint Esprit, qu’Il nous préserve de nous en glorifier et de nous complaire

à nous-mêmes ! Au contraire, c’est pour nous une grande responsabilité. Plus

encore : nous devrions réellement être honteux à la pensée que nous ne présentons

pas ces vérités au cœur et à la conscience des autres avec une puissance telle qu’ils

 [Act. 14, 26]

 [Act. 14, 27]



soient saisis par la crainte d’être en dehors des voies de Dieu. Reconnaissons que

notre manque de spiritualité et de dévouement, notre mondanité et toutes les

misères qui nous ont atteints individuellement ou collectivement, ont été les plus

grands obstacles au témoignage ; car toute la puissance de Satan unie à celle de

l’homme ne pourrait nous surmonter un instant s’il n’y avait pas en nous manque de

foi ou infidélité non jugée. Voilà pour nous le vrai danger et notre sujet de honte

devant notre Dieu ! Tenons ferme la vérité que Lui-même nous a donnée pour en

être les témoins aussi bien que pour la croire. Les calomnies du dehors n’ont de

puissance que sur ceux qui aiment le mal. Laissons les hommes dire ce qu’ils

veulent ; mais pour nous nous n’avons pas à craindre tant que notre œil est simple,

notre cœur vrai à l’égard de Christ, et le Saint Esprit l’objet de notre humble

confiance selon la Parole.

Au sujet d’Éphésiens 4, un autre point peut encore être signalé. Ces dons sont

tous accordés jusqu’à ce que nous soyons parvenus à la mesure de la stature de la

plénitude de Christ. Ceci contraste encore avec 1 Corinthiens 12 où la même

assurance n’est pas donnée au sujet des dons qui sont des signes pour le monde.

Ainsi s’explique que ces dons n’existent plus. Le Seigneur ne s’est jamais engagé à

faire continuer les guérisons ou les langues qui furent données à l’Église primitive.

Par contre, quand il s’agit de ce qui est nécessaire à l’édification, aux dons

ministériels de Sa grâce nécessaires pour l’appel de nouvelles âmes, ou pour le soin

et la surveillance de celles déjà appelées, l’Écriture affirme qu’ils sont donnés

« jusqu’à ce que nous parvenions tous à l’unité de la foi et de la connaissance du Fils

de Dieu, à l’état d’homme fait, à la mesure de la stature de la plénitude de

Christ » . Tout ce qui contribue au bien réel dans les circonstances présentes,

demeure pour l’Église de Dieu jusqu’à la fin.

Celui qui nourrit et chérit Son Assemblée , qui la nourrit parce qu’Il la

chérit, le fera fidèlement jusqu’à Son retour.

Méditation 9 — Une habitation de Dieu par l’Esprit

(Éph. 2)

Le Saint Esprit, dans cette épître, envisage l’Église non seulement comme le

corps de Christ (chap. 1, 23) mais comme l’habitation de Dieu (chap. 2, 22). Le

corps de Christ implique notre communion avec Lui-même comme Tête dans le ciel.

L’habitation de Dieu se lie à la position actuelle de l’Église sur la terre. L’Église n’a pu

être formée, sous ce double caractère, que sur la base de la rédemption, donc après

la croix, et par le Saint Esprit envoyé du ciel.

Hélas ! beaucoup d’enfants de Dieu n’acceptent pas ces vérités et n’en jouissent

pas. C’est une grande perte pour eux, mais ils n’en participent pas moins à la

bénédiction, car notre ignorance n’affecte pas notre relation mais seulement la

jouissance de cette relation. Et c’est une grande miséricorde de la part de Dieu ! Il

en est de ce privilège comme de tous les autres que confère Sa grâce. Bien des

 [v. 13]

 [Éph. 5, 29]



personnes regardent simplement à Christ et par cela ont la vie éternelle ; mais si

vous leur demandez  : « Avez-vous la vie éternelle ? », peut-être hésiteront-elles à

répondre. Ce n’est pas qu’elles mettent en doute les paroles de l’Écriture, mais elles

connaissent fort peu le caractère, la nature ainsi que les conséquences (actuelles et

futures) de la vie éternelle. Il en est de même pour la vérité de l’Église de Dieu sous

ses deux aspects — son union avec Christ en haut, ou l’habitation de Dieu par

l’Esprit ici-bas. Dans notre dernière méditation, nous avons traité rapidement la

première de ces vérités ; aujourd’hui nous nous occuperons de la deuxième en

engageant les lecteurs à méditer les portions de la Parole qui développent l’une ou

l’autre de ces grandes vérités. Je mentionnerai en passant quelques-unes des

conséquences pratiques, car une vérité quelconque n’est vraiment bénie pour nos

âmes que si nous la traduisons dans notre expérience, dans nos voies, dans notre

culte, par les fruits de ce que Dieu nous a fait connaître.

Il est clair qu’avec ce chapitre 2 de l’épître aux Éphésiens, le Saint Esprit a mis de

côté le système juif et introduit un état de choses entièrement nouveau. Dieu agit

d’une manière sans précédent : Il introduit des Gentils, appelés l’incirconcision dans

la chair, gens qui, avant de recevoir l’évangile, étaient éloignés et étrangers, sans

espérance et sans Dieu dans le monde. Et Il les place, avec les croyants d’Israël,

ensemble dans une position nouvelle devant Lui. Comment est-ce possible ? Parce

que la rédemption est maintenant accomplie.

Toute notre épître, du commencement à la fin, a donc en vue des chrétiens, et

des chrétiens seulement, indépendamment de leur origine juive ou gentile. Certains

ont cru pouvoir appliquer aussi cette portion de l’Écriture aux saints de l’Ancien

Testament, mais ceux-ci ne pouvaient être appelés « saints et fidèles » en Christ.

C’est méconnaître tout à fait la portée de l’épître et atténuer la profondeur et la

nature spéciale des privilèges présents, aussi bien que leur force et leur caractère

céleste. Dieu a révélé ces vérités distinctement et uniquement à des âmes amenées

à la connaissance de Sa grâce, depuis qu’Il s’est manifesté en Christ et que l’œuvre

de la rédemption a été opérée. Répétons par conséquent que notre épître, dans

chacune des pensées qu’elle exprime, envisage exclusivement les saints qui ont été

appelés entre l’apparition de Christ dans le monde pour mourir comme victime de

propitiation et Son retour pour les prendre à Lui.

Il est utile à cette occasion de remarquer que, d’une manière générale, toute

tentative d’atténuer les diversités dans la Parole et dans les voies de Dieu a pour

effet d’affaiblir notre appréciation des privilèges accordés par Dieu à Ses enfants et

d’effacer la précision de la révélation de Dieu. On croit par exemple que c’est l’Église

qui a été de tout temps l’objet des voies de Dieu dans ce monde ; que de nos jours

elle a un peu plus de lumière, un peu plus de bénédiction (car on ne peut pas nier

les différences). Mais c’est là une profonde erreur. Que chaque lecteur soumette ses

propres pensées et les suggestions des autres sur cette grande question à la seule

pierre de touche que Dieu reconnaisse, à la seule source de lumière et de vérité



possible, Sa divine Parole. Il apprendra d’abord que l’œuvre de la rédemption est

appliquée aux âmes d’une manière complète et sans distinction. C’est-à-dire que

maintenant il ne s’agit pas de savoir si un homme est Juif ou Gentil.

Que l’Église soit envisagée sous son aspect de corps de Christ ou d’habitation de

Dieu, dans les deux cas il est supposé, pour cette nouvelle œuvre, le renversement

complet de ce que Dieu avait institué et sanctionné dans les premiers temps : « Mais

maintenant, dans le Christ Jésus, vous qui étiez autrefois loin, vous avez été

approchés par le sang du Christ. Car c’est lui qui est notre paix, qui des deux en a

fait un et a détruit le mur mitoyen de clôture, ayant aboli dans sa chair l’inimitié »

. Ainsi s’évanouit la clôture qui par ordre de Dieu subsistait dans les temps de

l’Ancien Testament, « savoir la loi des commandements qui consiste en ordonnances,

afin qu’il créât les deux en lui-même pour être un seul homme nouveau ».

Autrement dit, non seulement nos péchés sont effacés, et le ciel assuré pour nous

plus tard ; mais une création entièrement nouvelle est formée ici-bas. C’est la

communication de privilèges inconnus et impossibles tant que Dieu avait des

relations avec Son ancien peuple, agissait au milieu d’eux et les gouvernait par une

loi. Il fallait que Christ « les réconciliât tous les deux en un seul corps à Dieu par la

croix, ayant tué par elle l’inimitié. Et il est venu, et a annoncé la bonne nouvelle de

la paix à vous qui étiez loin, et la bonne nouvelle de la paix à ceux qui étaient près ;

car par lui nous avons, les uns et les autres, accès auprès du Père par un seul

Esprit » (chap. 2, 17, 18).

Nous arrivons ici au point qui constitue plus particulièrement notre sujet. « Ainsi

donc, est-il déclaré, vous n’êtes plus étrangers ni forains, mais vous êtes

concitoyens des saints et gens de la maison de Dieu, ayant été édifiés sur le

fondement des apôtres et prophètes, Jésus Christ lui-même étant la maîtresse

pierre du coin » . Remarquez qu’il n’est pas question ici des prophètes de

l’Ancien Testament. L’ordre même dans lequel le Saint Esprit fait Son énumération

exclut une telle pensée  : « les apôtres » sont placés avant « les prophètes ». Plus

encore, la construction de la phrase implique une classe commune de personnes qui

forment un fondement pour cet édifice que Dieu allait construire. Et à quelle époque

ce fondement fut-il posé ? Ce ne fut pas aussitôt après le péché de l’homme, ni aux

temps des patriarches que Dieu commença à exécuter cette grande œuvre sur la

terre. C’est seulement quatre mille ans plus tard, après la venue et la mort de

Christ, que le fondement fut posé par les apôtres et les prophètes. La classe

commune déterminée par l’article grec nous empêche de songer aux prophètes de

l’Ancien Testament. Les prophètes dont il s’agit étaient présents alors et associés

avec les apôtres dans cette œuvre. Et les apôtres et les prophètes, savoir ceux du

Nouveau Testament, sont ceux qui posèrent ce nouveau fondement  « en qui tout

l’édifice, bien ajusté ensemble, croît pour être un temple saint dans le Seigneur ».

Tel est le résultat final. Ce saint temple sera vu plus tard ; mais remarquez la fin du

chapitre  : « en qui aussi vous êtes édifiés ensemble, pour être une habitation de

Dieu par l’Esprit ». La conclusion est évidente : dès maintenant, avant que le saint

 [v.

13-15]

 [v. 19-20]

[3]



temple ait atteint ses pleines proportions, cette œuvre existe sur la terre, mettant

de côté le système d’Israël, une toute nouvelle construction qui est véritablement

l’habitation de Dieu en vertu de la présence de l’Esprit.

Ainsi aujourd’hui les croyants, ceux des nations comme les croyants juifs,

constituent cette habitation de Dieu, « en qui vous aussi — déclare Paul aux

Éphésiens — êtes édifiés ensemble une habitation de Dieu ». De quelle manière ?

« Par » ou « dans l’Esprit ». Autrement dit, l’Esprit est aussi nécessaire pour

l’habitation de Dieu que pour le corps de Christ dont nous nous sommes occupés au

chapitre précédent. Toutefois, l’habitation de Dieu, à un certain point de vue, n’est

pas une pensée aussi exclusivement nouvelle que le corps de Christ. Nous trouvons

dans l’Ancien Testament des types distincts de la grande vérité de l’habitation de

Dieu au milieu des hommes sur la terre, alors que rien n’était révélé de la réunion

du Juif et du Gentil en un seul corps — encore moins qu’ensemble ils composeraient

le corps de Christ. Nous en avons bien un type dans l’union d’Adam avec Ève, mais

qui ne révèle évidemment rien du Juif et du Gentil réunis en un. On ne peut faire

valoir que le fait, et nous savons que l’Esprit de Dieu s’en est servi lorsque l’Église

vint à la lumière, mais rien de plus.

Quant à l’habitation de Dieu, nous n’en avons, comme chacun le sait, aucune

mention dans la Genèse, pas même sous forme de promesse. Constatation d’autant

plus frappante que, s’il y a dans l’Ancien Testament un livre qui contienne plus

qu’aucun autre les éléments ou types de la vérité divine, c’est bien le livre de la

Genèse ! Tous les autres livres ensemble ne présentent peut-être pas autant de vues

variées des voies à venir de Dieu. Cette exception n’en est que plus remarquable :

nous n’y trouvons pas la moindre allusion au dessein de Dieu d’avoir une demeure

sur la terre. La raison en est claire. Quoique la Genèse mentionne de nombreux

sacrifices et holocaustes, quoique des relations d’alliance soient souvent placées

devant nous, il n’y est pourtant pas encore question de rédemption, et cette

omission est aussi remarquable que l’absence de toute allusion à la demeure de

Dieu dans ce livre merveilleux.

Puis vient le second livre de Moïse qui ne présente pas comme le premier un

ensemble des révélations des voies de Dieu et de Ses conseils qui devaient plus tard

s’accomplir en Christ. Par contre ce livre de l’Exode nous présente en types les

vérités que nous cherchons  : la rédemption d’abord, la demeure de Dieu avec les

hommes ensuite. Nous pouvons ajouter en passant que, quoique la loi s’y trouve

aussi, celle-ci contient l’assurance renouvelée de ces mêmes vérités (chap. 20, 2,

24). Ces pensées de Dieu, présentées en figure dans le livre de l’Exode, font partie

des choses révélées en Éphésiens 2 et sont exposées dans le même ordre.

La première partie de l’Exode dépeint la condition misérable et désespérée du

peuple de Dieu. Du fond de sa détresse, celui-ci crie à l’Éternel qui l’entend et

s’occupe de sa délivrance. Il ne se contente pas de lui adresser des messages de

miséricorde : au temps convenable, Il se met à l’œuvre non pas d’abord pour juger,



quoiqu’Il le fasse, mais pour réclamer Son peuple pour Lui-même. Il envoie Moïse et

Aaron, et, comme signes accompagnant leur mission, des plaies par lesquelles Il

châtie l’orgueil du monde qui tenait Son peuple en esclavage. Et c’est pour en

arriver au type le plus remarquable de la rédemption dans l’Ancien Testament, en

ses deux parties : la Pâque et la mer Rouge. Un seul de ces types eût été insuffisant

pour présenter la rédemption, qui ne peut être bien comprise que lorsque ses deux

côtés sont considérés ensemble. À la Pâque, en effet, Dieu juge encore ; et il faut

qu’il en soit ainsi  : Dieu est armé de puissance, Il agit en vengeance contre le

péché. Mais, en même temps, dans Son admirable sagesse, Il procure à Son peuple

un juste et parfait refuge.

Ainsi la vérité la plus marquante dans la Pâque, c’est Dieu en jugement quoique

pourvoyant au salut des siens. Ceci constitue, ne l’oublions pas, un des aspects de

l’évangile. Une des pensées centrales de ce dernier, c’est la parfaite justice de Dieu

(Rom. 1, 17). Nous pensons plus volontiers à Sa miséricorde. Toute précieuse qu’elle

est, celle-ci est toute différente de la justice divine, bien que sans la miséricorde la

justice eût manqué et de base et d’occasion de se déployer. Mais la gloire de

l’évangile, c’est que Dieu s’y montre juste en justifiant. Lorsque le pécheur est

reconnu juste, ce n’est pas simplement que Dieu pardonne et montre de la

miséricorde, mais qu’Il est juste en justifiant. Il en est ainsi à la Pâque. Dieu, cette

nuit-là, descendit en jugement à la fois sur l’homme et sur les dieux de l’Égypte. Il

manifesta Sa haine pour le péché comme Il ne l’avait jamais fait précédemment et

cela d’une manière tout aussi évidente dans Ses rapports avec Israël que dans Ses

rapports avec les Égyptiens. La mort passa ; elle est le salaire du péché. Cette nuit-

là, dans toutes les maisons d’Égypte, le premier-né était étendu sans vie, et les

lamentations annonçaient à tout le pays ce que c’était que mépriser les

avertissements du Seigneur. Au même moment à la porte de chaque maison israélite

les poteaux aspergés de sang déclaraient non moins clairement que Dieu est juste et

en même temps celui qui justifie ; ils parlaient d’un substitut, du sang d’un autre :

images de l’Agneau de Dieu et de l’effusion de Son sang.

Toutefois ce n’était pas là toute la bénédiction. L’agneau pascal tenait simplement

Dieu dehors, empêchait seulement Son jugement de tomber sur les Israélites. Est-

ce là toute la rédemption ? C’est l’opinion de beaucoup, mais combien elle méconnaît

la rédemption selon Dieu ! Pour nous faire comprendre celle-ci, Dieu ajoute un autre

type comme complément du premier, savoir la mer Rouge. L’élite de l’Égypte y

trouva son tombeau alors que Dieu faisait passer Israël à travers ce qui semblait

devoir être une mort certaine, mais qui en réalité devint un type de la vie éternelle

et leur pleine sécurité. C’est l’aspect que prennent pour le chrétien la mort et la

résurrection de Christ. Maintenant pour la première fois Dieu daigne parler de salut

en rapport avec Son peuple (Exo. 14, 13, 30 ; 15, 2), alors que rien de ce qui avait

été opéré antérieurement n’a pu être appelé le salut.



Remarquons à cette occasion combien il est inexact et dangereux pour les âmes

de parler comme étant le salut d’une connaissance non mûrie, incomplète, de Dieu.

On entend par exemple dire quelquefois : « Il est vrai, cet homme n’est pas encore

heureux, il n’a aucune liberté d’âme ; mais en tout cas, il est sauvé ». L’Écriture ne

sanctionne jamais un pareil langage. Ce qu’elle désigne comme le salut n’est pas

simplement la vie nouvelle, l’état d’une âme ayant reçu de Christ, ce qui lui permet

de se juger et de crier vers Dieu. L’Écriture réserve généralement le nom de « salut »

au fait d’être amené par l’évangile dans une liberté dont on a conscience, en

réalisant la délivrance actuelle de tous les ennemis, par la puissance de Dieu en

Christ.

Aussi n’entendons-nous parler de salut que lorsque Israël parvient à la mer

Rouge, au moment où s’opère la pleine et entière délivrance du pays d’Égypte et la

destruction totale de ses fiers ennemis. « Tenez-vous là, dit Moïse, et voyez la

délivrance de l’Éternel qu’il opérera pour vous aujourd’hui » (v. 13). Ce n’était pas la

nuit de la fête pascale ; c’était le jour où ils purent regarder derrière eux la mer

Rouge traversée pour toujours. D’où l’importance de nous en tenir strictement au

langage des Écritures et de ne reconnaître rien de moins comme salut. Sinon

comment aider les enfants de Dieu à s’emparer par la foi de la puissante victoire de

Christ, à défaut de quoi ils demeurent dans l’anxiété et le trouble, au lieu de jouir de

la paix ? Il est capital, en effet, pour une âme, d’être travaillée profondément par

l’Esprit et de découvrir ce qu’elle est devant Dieu ; mais jusqu’à ce qu’elle puisse se

reposer avec simplicité et confiance sur l’œuvre achevée de Christ, elle ne possède

pas ce que Dieu appelle salut dans son sens complet.

Après que cette œuvre puissante est opérée — pour autant qu’il s’agit du type —

alors, pour la première fois, nous entendons chanter Israël. Le cantique est entonné

sur l’autre bord de la mer Rouge. « Je chanterai à l’Éternel, car il s’est hautement

élevé ; il a précipité dans la mer le cheval et celui qui le montait. Jah est ma force et

mon cantique, et il a été mon salut. Il est mon Dieu, et je lui préparerai une

habitation » . La vérité ressort ici d’une manière remarquable ! Le type

tout entier de la résurrection aussi bien que de la mort est placé devant nous ; et

alors pour la première fois, nous entendons parler du salut, et immédiatement le

cœur désire que Dieu ait une habitation. Devons-nous supposer que ceux qui

chantèrent ainsi dans le désert aient été plus agréables à Dieu que leurs pères ou

que les patriarches du livre de la Genèse ? Au contraire ! Parmi ces derniers, il s’en

trouvait plusieurs que Dieu avait honorés de façon exceptionnelle et choisis pour

être les dépositaires de Ses secrets : un Noé exempté du jugement infligé au monde

entier, un Hénoc élevé au ciel sans passer par la mort, un Abraham, ami de Dieu qui

lui avait fait l’honneur de souper avec lui. Est-il nécessaire de rappeler comment ce

dernier fut fait l’objet des promesses divines — promesses qui poursuivront leur

cours en bénédiction jusqu’à ce que tous les âges soient achevés dans l’éternel

repos de Dieu ?

 [Exo. 15, 1-2]



Il est donc impossible de supposer que Dieu ait révélé la rédemption aux fils

d’Israël plutôt qu’aux patriarches par préférence pour les premiers. Mais c’est

justement ce qui met en relief les merveilles de la rédemption. Elle ne doit rien à

l’homme. Et seule la mort de Christ et la rédemption elle-même pourront l’expliquer.

Pensons, en effet, à ce que mérite la rédemption, par qui et comment elle a été

acquise. Elle réclamait l’intervention personnelle du Fils de Dieu, Sa venue dans ce

monde comme un homme comportant non seulement l’abandon pour un temps de la

jouissance de Sa gloire propre, mais aussi l’entrée en grâce dans les circonstances

de Sa créature avec leur lot de honte et de souffrances. Puis, au lieu d’entrer dans

une place de bénédiction et de gloire, Il est descendu au contraire dans un abîme

plus profond, après que l’homme eut fait contre Lui tout ce qu’il pouvait, après que

Satan eut épuisé ses efforts ; oui, c’est alors seulement que fut résolue la question

suprême qui devait se régler entre Dieu et ce Bien-aimé. Question qui devait entre

toutes être la plus terrible, la plus éprouvante et pour Dieu et pour Christ. Car que

peut-on comparer à cette heure extraordinaire où le péché dut être jugé par Dieu, et

puni de la plus étrange manière que l’homme puisse concevoir — imputé à Celui qui

y était le plus étranger : le saint Fils de Dieu, et cela par Dieu Lui-même ?

Dès lors peut-on s’étonner que Dieu voie dans la rédemption une valeur aussi

infinie ? Il peut trouver là Son repos, en sorte que les cieux des cieux cessent, pour

ainsi dire, de Le contenir. C’est comme s’Il disait : « Mon Esprit ne peut davantage

demeurer en haut. Il faut qu’Il descende et habite où se trouve ce sang précieux ».

Ce lieu a beau avoir été le plus souillé de toute la création, le témoin de la rébellion

la plus insensée ; ni l’état de la terre, ni la révolte de la créature contre Dieu et

contre Son Oint, ne pouvait retenir Dieu dans le ciel plus longtemps. Son estimation

des souffrances de Christ Le contraignait en quelque sorte à venir demeurer sur

cette même terre et parmi les membres de cette même race qui l’ont toujours traité

d’une manière outrageuse. Cela seulement explique pourquoi Dieu peut avoir Sa

demeure parmi nous sur la terre. La rédemption explique le fait et le Saint Esprit

l’effectue dès que la rédemption est accomplie. Aussi est-ce lorsque le type de la

rédemption est accompli que l’habitation typique de Dieu devient immédiatement

l’objet du désir des siens sur la terre. Et quand la vraie rédemption, la rédemption

éternelle, fut un fait accompli, Dieu descendit réellement pour habiter ici-bas,

demeurant pour toujours dans les rachetés par le Saint Esprit. En vérité rien ne peut

être plus harmonieux que les faits typiques d’un côté, ou leur accomplissement réel

de l’autre, dans la rédemption éternelle que Christ a acquise pour le chrétien.

Mais un autre point encore mérite d’être souligné. Ce chapitre qui exprime le

désir du peuple de préparer une habitation pour Dieu est aussi le premier chapitre

de la Bible dans lequel la sainteté de Dieu soit présentée. Comment comprendre que

Dieu ait attendu tant de temps avant de donner une révélation de Lui-même, dans

Son caractère de sainteté et dans Ses voies avec les hommes ici-bas ? Sans doute

trouvons-nous une allusion à la sainteté quand Dieu sépara et sanctifia le septième

jour (Gen. 2, 3), seul passage qui puisse paraître faire une exception. Ainsi, avant



qu’il fût question de péché, Dieu trouva bon de donner en instituant le sabbat un

gage de « ce repos qui reste pour le peuple de Dieu » . Mais lorsqu’il s’agit

des rapports de Dieu avec l’homme, pas un mot n’est prononcé sur la sainteté divine

dont, avant la rédemption, l’homme ne pouvait avoir aucune vraie notion et qu’il

n’aurait pu supporter.

Un peu plus bas, verset 11, nous lisons : « Qui est comme toi parmi les dieux, ô

Éternel ? Qui est comme toi, magnifique en sainteté, terrible en louanges, opérant

des merveilles ? ». Cette louange, nous le verrons, se lie avec l’habitation de Dieu

selon le Nouveau Testament. Ici les deux faits sont pour la première fois présentés

ensemble comme conséquence de l’accomplissement de la rédemption typique. Car

ce n’est que lorsque la rédemption est accomplie que l’homme peut supporter la

pleine révélation de la sainteté de Dieu. Mais, dès l’instant où l’Éternel accomplit la

délivrance, type de la rédemption, les Israélites peuvent parler sans anxiété et, dans

leur mesure, se réjouir et louer Son nom. Il ne s’agit encore que d’une délivrance

terrestre, néanmoins ils chantent la sainteté de Dieu.

À présent, si nous nous tournons vers le Nouveau Testament, nous y voyons la

réalité qui répond à ces figures (Éph. 2). La pleine rédemption est opérée. Le Fils de

l’homme a donné Sa vie en rançon pour plusieurs , avec pour effet

d’amener les âmes près de Dieu, même les plus éloignées, et cela dans une parfaite

paix dont Christ Lui-même est l’expression. « C’est lui qui est notre paix » (v. 14),

bénédiction à laquelle rien ne peut être comparé et dont rien n’approche. Mais c’est

alors que nous commençons à entendre parler de l’habitation de Dieu.

Et cette vérité n’est pas confinée à une seule épître. Prenez par exemple, 1

Corinthiens 3. « Nous sommes collaborateurs de Dieu, proclame l’apôtre, vous êtes

le labourage de Dieu : l’édifice de Dieu ». L’apôtre parle de sa propre responsabilité :

« Selon la grâce de Dieu qui m’a été donnée, comme un sage architecte j’ai posé le

fondement », déclare-t-il. Celui-ci est bâti sur le fondement des apôtres et des

prophètes . À ce titre, Paul en appelle à eux : « Ne savez-vous pas, dit-il,

que vous êtes le temple de Dieu et que l’Esprit de Dieu habite en vous ? ». Et c’est le

point de départ d’un ardent appel à la sainteté : « Si quelqu’un corrompt le temple

de Dieu, Dieu le détruira, car le temple de Dieu est saint, et tels vous êtes ». Ce

verset n’est pas une simple révélation de ce que doit être l’Église dans la suite, mais

il parle de faits actuels. Il est de la plus grande importance que les chrétiens sachent

et comprennent que le christianisme ne se compose pas seulement de doctrines,

mais de faits, lesquels sont le fondement de la doctrine. Ces faits concernent une

personne, un homme réellement vivant, qui est né dans ce monde ; qui a vécu, est

mort puis a été ressuscité ici-bas, quoiqu’Il soit maintenant allé au ciel. Et cette

personne, Christ, n’est pas seulement l’intermédiaire par lequel nous apprenons à

connaître la vérité, Il est Lui-même la substance de la vérité qu’Il fait connaître.

Ôtez Christ du christianisme et que reste-t-il ? Et maintenant qu’Il est parti, Dieu

réalise le christianisme par une autre personne, savoir le Saint Esprit descendu sur

 [Héb. 4, 9]

 [Matt. 20, 28]

 [Éph. 2, 20]



la terre, qui, au lieu de supplanter Christ, est aujourd’hui la puissance pour nous Le

faire connaître. Je ne puis réellement connaître Celui qui est parti, sinon par Celui

qui est venu. C’est Sa présence qui constitue le temple de Dieu. Le Saint Esprit

habite dans les saints sur la terre, selon qu’il est déclaré  : « Vous êtes édifiés

ensemble pour être une habitation de Dieu par l’Esprit » .

Mesurons-nous, chers frères et sœurs, l’immense importance d’un fait tel que

celui-là ? Est-ce la pensée qui remplit nos cœurs lorsque nous nous rassemblons,

soit pour adorer, soit pour nous édifier mutuellement ? La foi en la présence du Saint

Esprit nous console-t-elle ? Comptons-nous sur le Seigneur, comme étant vraiment

au milieu de nous ? Ou bien ne sommes-nous occupés que de ceux qui composent

cette assemblée ou qui ouvrent la bouche pour l’adoration, ou pour l’édification des

saints ? Que penserait-on de l’invité d’un roi qui ne s’intéresserait qu’à de menus

détails de l’organisation du palais ? Il est évident que le but même de la visite serait

perdu pour lui. À plus forte raison si nous réfléchissons qu’il se trouve une personne

vivante et divine, présente dans l’assemblée ici-bas, et dont seule la présence fait

que l’assemblée est celle de Dieu. La foi de ceux qui sont réunis ne suffit pas à leur

donner collectivement ce caractère d’assemblée de Dieu, pas plus que leur foi ne

donnait aux saints de l’Ancien Testament le droit de faire partie de l’Église. Ce n’est

pas davantage la vie nouvelle qui donne ce droit. Tous les saints depuis le

commencement étaient nés de nouveau, et pourtant l’Assemblée de Dieu n’a existé

qu’à partir de la Pentecôte. Le seul fait qui pouvait donner à un rassemblement de

croyants le titre d’assemblée de Dieu, c’est la présence de Dieu Lui-même ; et Il est

là par le Saint Esprit.

Je dirai plus : Cela est si capital que le fait que quelques personnes non nées de

Dieu ont pu se glisser furtivement parmi les saints ne détruit pas Son Assemblée.

Une telle situation est pénible et humiliante ; mais je n’ai pas à m’en alarmer, ni à en

être trop abattu. Nous devons être affligés d’avoir eu assez peu de discernement

pour permettre à des âmes, non nées de Dieu, de pénétrer dans l’Assemblée de

Dieu. Mais ne nous étonnons pas que Satan mette tout en œuvre pour souiller et

détruire celle-ci. Elle est ce qui est le plus près du cœur de Dieu sur la terre, la plus

grande gloire présente de Christ. C’est à elle que Dieu a confié Sa vérité, d’elle qu’Il

attend une réponse à Sa gloire morale et à Son caractère ici-bas. Il a envoyé Son

Esprit pour demeurer dans l’Église, celle-ci devenant Sa propre habitation par

l’Esprit. Cette présence du Saint Esprit est la raison même (et la seule) de nos riches

et multiples bénédictions.

Il est donc possible, si triste que ce soit, que quelques personnes, après avoir été

amenées sans posséder la vie dans leur âme, sortent ensuite de l’Église. On

constate alors que ces faux chrétiens sont capables de devenir les plus ardents

adversaires, non seulement de l’Assemblée, mais de Christ Lui-même, haïssant Son

nom, et reniant Sa gloire. Le chapitre 6 des Hébreux parle de personnes de ce

genre. Elles avaient eu part à d’étonnants pouvoirs, jusqu’à être devenues

 [Éph. 2, 22]



participantes du Saint Esprit, chose que certains ont peine à comprendre mais qui

s’accorde parfaitement avec la vérité et nous donne la clef des faits qui, hélas,

peuvent arriver en tout temps. Il s’est trouvé dès le commencement des hommes

qui se sont glissés parmi les saints. Et ces hommes quand ils se détournent ensuite

sont d’autant plus mauvais — deux fois morts, comme les qualifie l’apôtre Jude

— parce qu’ayant assumé la place de témoins du Seigneur Jésus, ils se sont éloignés

de Lui, ont abandonné la vérité, l’ont traitée avec le plus grand mépris, et sont

devenus des fanatiques infiniment plus violents contre la vérité de Dieu qu’ils n’ont

été jadis zélés pour la défendre. Ces hommes peuvent avoir possédé un grand

nombre de privilèges extérieurs, car il en existe et non de médiocre valeur, mais ils

y ont eu part entièrement en dehors de la vie éternelle. Aucun de tels professants

n’a jamais été vivifié de Dieu.

La vie éternelle n’est nullement un privilège extérieur, et il n’est jamais question

dans la Parole d’un homme qui, ayant été rendu une fois participant de la vie

éternelle, ait ensuite perdu cette vie. Ceux qui ont reçu la vie divine ne peuvent pas

la perdre. Par contre il est très possible qu’un homme, touché seulement dans ses

sentiments et persuadé dans son intelligence, renie le Christ qu’il professait, et

cesse de marcher avec Lui. Tel fut le cas de certains disciples scandalisés par

l’enseignement du Sauveur si impitoyable pour la chair et le monde . Le

chrétien de pure profession, mort par nature, était désormais deux fois mort,

comme dit Jude, ayant renoncé à ce qu’il semblait avoir, et étant retourné aux

ordonnances terrestres, ou même au péché flagrant avec plus de plaisir

qu’auparavant et une haine accrue contre ce qu’il abandonnait ainsi ouvertement.

Telles sont les personnes décrites en Hébreux 6 et 10, et de telles désertions,

annoncées par l’Écriture, se présentent de temps en temps devant les yeux des

chrétiens attristés.

Ainsi la chair peut aller fort loin dans la profession de la vérité et la possession de

tous les privilèges et pouvoirs extérieurs dont il soit permis de jouir, et cela plus

encore sous l’économie chrétienne que dans les temps anciens. Nous savons que,

par exemple, dans l’Ancien Testament, Saül s’insinua parmi les prophètes ; d’autres

furent doués de grands pouvoirs par le Saint Esprit qui, alors comme à présent, était

le seul agent d’énergie divine pouvant opérer par qui Il voulait pour la gloire de

Dieu. Maintenant la grâce divine, lorsque l’homme ose s’en prévaloir, fournit

occasion à plus d’abus encore. Il est tout à fait possible aux inconvertis de tromper à

la fois eux-mêmes et l’Église de Dieu, et de s’introduire dans celle-ci, faisant

profession du nom de Jésus d’autant plus facilement qu’ils ont moins de conscience.

Dieu scelle maintenant du Saint Esprit celui qui a la véritable foi et la vie éternelle.

Mais le fait que l’Esprit soit donné comme sceau ne doit pas nous faire oublier les

pouvoirs extérieurs qu’Il confère. Hébreux 6 ne parle pas plus de Son sceau que de

la vivification des âmes, ni du gage que le chrétien possède en Lui de l’héritage

prochain de la gloire. Les termes employés dans ce passage sont parfaitement pesés

 [12]

 [Jean 6, 66]



et ne laissent place à aucune équivoque. Il s’agit là de faux chrétiens qui ont pu

participer au pouvoir du Saint Esprit mais dont on ne peut s’étonner qu’ils

abandonnent ensuite le nom du Seigneur, en vertu duquel de tels pouvoirs leur

avaient été conférés.

Cela explique aussi l’état présent de la chrétienté — l’extension de l’habitation de

Dieu aux incrédules et aux profanes, qui extérieurement portent le nom du Seigneur

Jésus, et s’aventurent indûment là où la présence de Dieu est réalisée par le Saint

Esprit. Par négligence, on en est venu à disposer légèrement des privilèges

extérieurs, comme, par exemple, du baptême au nom du Seigneur Jésus, et à

permettre par l’appropriation irrégulière de ces avantages que des multitudes de

professants inconvertis envahissent l’Église. Ainsi la maison de Dieu, quoique l’Esprit

y habitât, a été progressivement corrompue de toutes manières ; et, à mesure

qu’une ambition profane rechercha un accroissement d’influence en dehors des

intentions de Dieu, l’homme, comme toujours, perdit de vue sa responsabilité

solennelle et tourna la grâce de Dieu en dissolution .

Une remarque importante s’impose ici. Nous avons, dans l’Écriture, non

seulement la maison de Dieu, selon la pensée divine, décrite à la fin d’Éphésiens 2,

mais aussi sa connexion avec le travail de l’homme et sous sa responsabilité, dans le

chapitre 3 de la première épître aux Corinthiens. Enfin la seconde épître à Timothée

nous fournit une esquisse à la fois morale et prophétique, de ce qui était déjà à

l’œuvre au temps de l’apôtre. Celui-ci exhorte Timothée à se montrer approuvé de

Dieu et à éviter les vains babils . Il parle de personnes qui s’étaient

égarées de la vérité, mais en même temps il réconforte son fidèle compagnon de

service, accablé par les difficultés et les dangers du moment, en lui adressant ces

consolantes paroles  : « Toutefois le solide fondement de Dieu demeure, ayant ce

sceau  : Le Seigneur connaît ceux qui sont siens, et  : Qu’il se retire de l’iniquité,

quiconque prononce le nom du Seigneur. Or, dans une grande maison, il n’y a pas

seulement des vases d’or et d’argent, mais aussi de bois et de terre ; et les uns à

honneur, les autres à déshonneur. Si donc quelqu’un se purifie de ceux-ci, il sera un

vase à honneur, sanctifié, utile au maître, préparé pour toute bonne œuvre »

. Nous avons évidemment ici une description très exacte d’un état de choses en

voie de progrès rapides. Cette condition de « grande maison » est pleinement

réalisée de nos jours où la chrétienté a atteint sa pleine croissance. Elle se présente

comme un vaste édifice, où se trouvent des vases à honneur aussi bien que des

vases à déshonneur.

Que doit donc faire le chrétien qui veut être fidèle ? Abandonner la grande

maison ? Certainement non. En sortir serait cesser d’être chrétien. Ce que nous

avons à faire, c’est de nous séparer de tout ce qui est contraire à la volonté du

Seigneur, de ne jamais abandonner la profession de Son nom. Cette profession de

Christ est en elle-même la seule position révélée qui soit bonne et complète ici-bas.

Les rachetés la Lui doivent et c’est une bénédiction pour eux au même titre que leur

 [Jude 4]

 [2 Tim. 2, 15-16]

 [2, 19-

21]



salut. Car qui peut être sauvé, sinon celui qui invoque le nom du Seigneur ? De sorte

que pour le croyant sur la terre depuis qu’il est arrivé à la connaissance du Seigneur,

confesser Son nom est évidemment une joie autant qu’un devoir. Il n’est jamais

autorisé à abandonner la maison caractérisée par la profession du nom du Sauveur.

Mais, dans cette grande maison, il existe des vases à honneur et des vases à

déshonneur. Que doit faire l’enfant de Dieu ? Il lui est enjoint de se purifier des vases

à déshonneur. Telle est la signification du texte, telle est l’intention manifeste du

Saint Esprit. « Si donc quelqu’un se purifie de ceux-ci… », est-il écrit en parlant des

vases à déshonneur. En pratique, c’est cesser d’avoir communion avec ce que l’on

sait être condamné par la Parole de Dieu, abandonner tout ce que l’Écriture

démontre opposé à Sa volonté.

Si donc un homme se trouve rattaché et soumis à un ministère établi

contrairement à la Parole ou bien encore qui falsifie une institution du Seigneur (la

cène, par exemple), qu’il l’abandonne aussitôt ! Le Seigneur ne veut pas que Son

serviteur sanctionne ce qui est contraire à la vérité et à la sainteté. Comment, par

ma présence, m’associerais-je à la profanation de la cène du Seigneur transformée

en un sacrement, devenue moyen de grâce pour n’importe qui ? Celui qui possède

tant soit peu de connaissance de la Parole de Dieu sait parfaitement que la volonté

du Seigneur est méconnue dans ces graves questions. Dois-je donc abandonner la

cène du Seigneur ou me passer du ministère de la Parole ? Certainement non. Ce

qu’il me faut abandonner, c’est l’abus qu’en ont fait les hommes. Je dois en avoir fini

avec ce qui, n’étant pas selon les Écritures, est manifestement au déshonneur de

Dieu. Je ne renonce donc ni au ministère chrétien, ni à la cène du Seigneur ; mais je

juge, selon la Parole de Dieu, autant que j’en suis rendu capable par Sa grâce,

quelle est Sa volonté à cet égard. Le même principe s’applique à tous les autres

points. Prenez le culte, par exemple ; je dois sonder les Écritures pour juger ce

qu’est aujourd’hui le culte chrétien selon la Parole de Dieu. Ne suis-je pas tenu

d’agir ainsi, de suivre la volonté de Dieu ?

Ce n’est donc pas assez pour moi et ce ne devrait satisfaire aucun chrétien de

savoir que ceux qui composent la congrégation à laquelle je me rattache sont tous

des enfants de Dieu. Encore moins s’agit-il d’organiser des chrétiens en diverses

classes de doctrines en fonction de leurs préférences. Quelle présomption ! Qui vous

a chargé de régler l’ordre de la maison de Dieu ? Qui vous a donné le droit d’établir

ceux-là ici et ceux-ci là ? Le caractère et le témoignage de l’Église de Dieu sont

détruits par tout arrangement pareil. À supposer que tous ceux qui sont en

communion professent exactement mes vues ou les vôtres sur tous les points, je

regarderais cela comme une grande calamité pour l’Église de Dieu. Ce serait donner

de l’état des saints une appréciation tout à fait fausse que de les voir ainsi ligués

ensemble avec des vues identiques ; tous absolument remplis des mêmes pensées ;

satisfaits les uns des autres, et méprisant ceux du dehors qui n’ont pas les mêmes

sentiments. Même en admettant que toutes les vues professées soient justes et que



les choses faites soient conformes à la pensée de Dieu, à mon avis, un pareil tableau

ne répond ni à l’Écriture ni à l’amour de Christ.

Disons-le sans détour : l’Église de Dieu n’est pas une citadelle pour les forts, les

sages et les intelligents seulement. Ce n’est pas une belle résidence pour ceux qui

sont arrivés à un certain degré de sainteté, encore moins de connaissance. Le

Seigneur veut que je considère toujours tous les saints (excepté ceux qui sont dans

le péché ou la fausse doctrine). L’Assemblée constitue le corps de Christ, dans lequel

les divers membres occupent chacun leur place : l’œil, la main, le pied. Le faible a sa

fonction aussi bien que le fort, selon qu’il plaît à Dieu de distribuer et d’ordonner.

Comme l’enseigne l’apôtre au cœur large, les membres les moins honorables, loin

d’être laissés en dehors, sont traités avec plus d’honneur parce qu’ils sont en danger

d’être méprisés. Serions-nous plus sages que l’Écriture ? Les forts sont appelés à

porter les infirmités des faibles au lieu de se plaire à eux-mêmes . Les

rationalistes religieux ne prennent guère en considération que les forts, c’est-à-dire

ceux qui ont la même pensée, ou qui ont atteint un certain degré de connaissance.

Mais est-ce là Christ ? L’Église de Dieu devrait être devant nos cœurs telle qu’elle est

dans Sa Parole. Souhaiter établir autre chose que ce qu’Il nous a donné est une

preuve d’insoumission et engendrera la confusion partout où on aura cherché à

appliquer ces théories.

Soyons convaincus que c’est la volonté de Dieu à notre égard, particulièrement

dans l’état actuel de ruine de l’Église, que celui qui est le plus affermi dans la

sagesse divine veille affectueusement sur les ignorants et les faibles ; qu’il cherche à

marcher envers tous les saints selon l’amour de Christ pour l’Église. Assurément

Christ chérit, non seulement les membres de Son corps les plus dignes et les plus

honorables, mais l’Église comme un tout. Et s’il peut exister des différences, ce sont

précisément ceux qui ont le plus besoin de Son amour qu’Il chérit le plus. Ne

devons-nous pas avoir communion avec Lui et Lui ressembler en cela ? De la même

manière Dieu considère Son Église tout entière comme étant Son habitation par

l’Esprit. Il reconnaît tous ceux qui invoquent le nom du Seigneur. Ici naturellement,

en Éphésiens 2, seuls ceux qui portent vraiment Son nom y ont part, mais en est-il

de même pour ceux qui le font indûment ? Pas le moins du monde assurément si ce

n’est pour le jugement. Dans l’état présent de la chrétienté, nombreux sont les

vases à déshonneur. Dois-je m’unir à eux ? L’Esprit Saint ne me le permet pas et

m’invite au contraire à m’en purifier. La communion avec des vases à déshonneur

est un mal. Je suis appelé à m’en séparer si eux refusent de se séparer de ce qui

porte le nom du Seigneur. Sans quoi je fais partie du mystère d’iniquité, car si un

chrétien continue à être en communion avec un mal reconnu, c’est reconnaître

implicitement qu’il y a accord de Christ avec Bélial, et il en est ainsi soit dans le

support d’une fausse doctrine ou d’un péché moral, soit dans l’indifférence qui

ignore la présence du Saint Esprit neutralisé par des interventions humaines.

 [Rom. 15, 1]



Mais quelles que soient les formes particulières du mal toléré, lorsqu’il n’est pas

possible de le juger, le devoir clair et positif consiste à s’en purifier. Agir ainsi n’est

pas de la présomption, c’est la simple obéissance à Dieu. Il est formellement requis

de tout homme qui invoque le nom du Seigneur de se retirer de l’iniquité ; il doit se

purifier des vases à déshonneur  quels qu’ils soient et où qu’ils soient.

Si des personnes portant le nom du Seigneur s’adonnent au péché, ce sont des

vases à déshonneur, et le chrétien est tenu de s’en éloigner et de se maintenir pur.

C’est la ligne de conduite invariable, prescrite en un état de corruption de la

chrétienté, aussi sûrement que d’autres passages traitent des cas individuels dans

lesquels l’assemblée doit agir en discipline. Jamais le désir de paix ou d’unité

n’autorise la moindre attention au caractère de Christ qui ne doit être compromis à

aucun égard. Le premier devoir chrétien est de rendre au nom de Christ ce que nous

lui devons. Nous ne pouvons jamais sanctionner le mal ou fermer les yeux à Son

sujet.

Soulignons qu’il ne s’agit pas seulement de mal grossier ou de torts flagrants.

L’Église, étant l’habitation de Dieu, doit être intolérante pour tout ce qui ne convient

pas à Sa présence, quoique nous ayons aussi besoin de patience ; et qui est aussi

patient que Dieu ? Mais Il veut être sanctifié dans tous ceux qui L’approchent, et au

milieu desquels Il habite. Tout ce qui est contraire à Sa Parole doit être jugé. À

supposer qu’il n’y ait, comme disent les hommes, qu’un peu de mal, dois-je lier le

nom et la présence du Seigneur, pour ne pas parler de moi-même, même avec un

« petit » mal ? Loin de nous une telle pensée ! Non que nous soyons appelés à nous

séparer pour toute faute, mais nous ne devons jamais participer à ce qui est

contraire à la Parole et, par la grâce de Dieu, nous en tenir toujours purs. En même

temps, la manière dont cela doit être fait doit être déterminée par la Parole de Dieu.

Par exemple il peut être nécessaire de blâmer un frère sans pour cela l’éloigner de

l’assemblée, ce qui, par contre, doit être fait pour « le méchant » (1 Cor. 5). En

aucun cas, un chrétien n’est tenu de cheminer avec ce qu’il sait être offensant pour

Dieu. De plus, nous avons à nous juger, de peur d’être trop prompts à imputer le

mal. Dieu veut que Ses enfants soient lents à soupçonner, à parler, à agir en de

telles circonstances. Hélas ! combien nous sommes prompts à imputer aux autres le

mal que nos consciences nous reprochent à nous-mêmes !

D’un autre côté, notre encouragement et notre consolation, aussi bien que la

source de notre responsabilité, c’est que Dieu habite dans l’Assemblée. Nous

pouvons et devons compter sur ce fait béni, assurés qu’Il nous aidera, nous

entendra, se montrera pour nous. Oui, quels que soient la difficulté, le chagrin, la

honte, ayons cette confiance : Dieu habite dans l’Assemblée qui est Son temple. Elle

peut n’avoir qu’une humble apparence, elle peut n’être représentée dans tel ou tel

endroit que par deux ou trois individus seulement. Il peut arriver qu’un enfant de

Dieu soit obligé de se tenir tout seul à l’écart ; il peut même ne pas y avoir de

sentiment suffisant de la vérité pour produire ce résultat ; quoi qu’il en soit, il

n’existe pas de circonstance possible où un membre de Christ soit obligé d’avoir

 [2 Tim. 2, 19-21]



communion avec ce qui est contraire à la volonté de Dieu. Il peut avoir à faire de

sages et fermes remontrances, à attendre patiemment, mais tolérer le mal connu,

jamais ! Ce n’est pas le mal en lui-même ni son importance qui détruisent la qualité

de temple de Dieu, mais l’acceptation d’un mal connu, le fait de le supporter

consciemment, même par simple indifférence. Lorsque ce qui porte le nom de

maison de Dieu se rend coupable d’associer ce nom avec un mal toléré, Dieu se doit

à Lui-même de renier toute relation avec elle. La question est alors simple, quoique

douloureuse  : il faut abandonner ce qui a cessé d’être un témoignage au Dieu de

vérité. Quel droit un tel groupement pourrait-il avoir encore sur la foi du croyant

pour le retenir ? En même temps son départ constituera un puissant appel à la

conscience de ceux qui restent.

En fait le caractère d’Église selon la Parole est déterminé par la présence de Dieu

et nullement par la profession, le préjugé, la tradition ou la volonté humaine. N’est-

ce pas alors chose extrêmement sérieuse de reconnaître ou de méconnaître un

rassemblement comme assemblée de Dieu ? Celui qui le fait à tort ou à la légère fait

bon marché du nom de Dieu et le méprise. Il ne s’agit donc pas de simples

divergences de vues fondées sur l’opinion et les sentiments des hommes, mais de

savoir si oui ou non Dieu est là. Sa Parole est la pierre de touche et Son Esprit la

puissance ! Et chaque fois qu’Il rencontre une foi simple, Dieu se manifeste, entend

le cri et vient en aide. Rien ne peut être plus simple et en même temps plus

certain : l’Esprit rendra évident le sentier d’un croyant qui est exercé et qui s’attend

au Seigneur.

Ce n’est pas, observons-le, à son infaillibilité que se reconnaît l’Église. Elle peut,

hélas, cela va sans dire, commettre bien des erreurs. Les mesures prises dans la

discipline sont parfois trop promptes, trop lentes, parfois même arbitraires ou

erronées. De fait, il en est de même de l’Assemblée comme du chrétien

individuellement. Et nous le comprenons. Si les saints collectivement sont le temple

de Dieu, chacun l’est aussi individuellement. Or, qui oserait soutenir qu’un chrétien

est exempt de mal ou de méprises parce que le Saint Esprit habite en lui ? Le

principe est le même pour l’Assemblée de Dieu, elle aussi est toujours faillible. Elle

peut être gardée dans la pratique, compte tenu des hommes de Dieu qui s’y

trouvent. Un individu peut facilement se tromper, mais il est difficile de supposer

qu’au milieu d’une assemblée fidèle, il ne s’en trouve pas un seul qui regarde au

Seigneur de manière à comprendre Sa pensée. Cela pourtant peut hélas arriver ; et

particulièrement lorsque l’influence dominatrice d’un ou de plusieurs frères affaiblit

le sentiment que doit avoir l’assemblée de sa dépendance de Dieu. Il est évident

qu’un faux principe, une fausse position ou même une simple précipitation peut

exposer une assemblée de Dieu à mal agir. Aussi est-il capital, quels que soient les

serviteurs de Dieu à l’œuvre, de se rappeler que la seule sauvegarde est celle-ci :

Dieu est là. Il peut trouver bon de corriger le plus sage de Ses serviteurs, sur la

terre, par un faible enfant dans la foi.



Répétons-le avec force : l’Église n’est pas l’assemblée d’un homme, même d’un

Paul, c’est l’Assemblée de Dieu. Ce qui signifie par exemple que dans un cas de

discipline ce serait la destruction de cette assemblée si les mesures prises devaient

l’être pour elle par un ou plusieurs frères agissant indépendamment du reste de

l’Assemblée. Certes l’Église doit savoir apprécier les dons et les charges que le

Seigneur a donnés pour la guider. L’Église abandonnerait ses propres grâces si elle

méprisait le secours de l’un ou de l’autre. Incontestablement certains frères ont de

la sagesse, du discernement, l’expérience des âmes, et sont plus que d’autres

capables de juger justement sur ces sujets pratiques. Mais l’autorité appartient à

Dieu, et Il entend l’exercer Lui-même dans Sa propre Assemblée jusqu’au dernier

moment. C’est pourquoi lorsque dans un rassemblement il n’est pas laissé de place

pour réviser ce que des individus ont pu juger, lorsque l’Esprit n’a plus la liberté de

récuser par le plus faible membre présent du corps de Christ, le jugement du plus

sage des conducteurs, un tel rassemblement n’a pas plus le caractère d’assemblée

de Dieu qu’aucune autre société de croyants sous le soleil.

Ainsi, l’Assemblée ne résulte pas simplement d’une doctrine pure, de grands

dons, ou de précieuse communion fraternelle. Toutes ces choses y ont leur place,

mais la vérité fondamentale à saisir et à maintenir toujours c’est que l’Église, même

aujourd’hui, est la propre Église de Dieu. Et Dieu, parce qu’Il y habite, exercera Son

action souveraine, répandra de nouvelles lumières, corrigera par qui il Lui plaira les

frères les plus expérimentés et sur lesquels on s’appuie trop. Cette possibilité doit

toujours exister, car Dieu ne permettra pas que nous nous glorifiions dans la chair, à

plus forte raison par le moyen des dons qu’Il a accordés. Soyons reconnaissants

pour tous les fruits de Sa bonté, bénissons-Le pour tout ce qu’Il nous a donné, mais

souvenons-nous que l’Église est à Dieu, qu’Il aime à y être reconnu, et qu’Il fera

sentir Sa présence dans l’Assemblée qui a foi en Lui.

La foi aime à savoir et à voir Christ au milieu des siens ; et cela dans les temps

les plus sombres quand même deux ou trois seulement seraient réunis en Son nom.

Et si nous regardons ainsi à Lui, l’Esprit ne manquera pas de nous guider. Mais la

trop grande confiance dans un conducteur, la présomption de celui-ci, la hâte de

l’incrédulité, le relâchement, la propre justice ou tout autre triste fruit de la chair

peut pratiquement séparer l’assemblée de la pensée de Christ dans un cas

particulier. Ainsi l’assemblée, aussi bien que l’individu, doit toujours être accessible à

la correction de l’Esprit par les Écritures. Et s’il y a manquement de sa part,

l’humiliation lui convient devant le Seigneur qu’elle a déshonoré.

Veuille le Seigneur nous pénétrer de cette vérité que nous sommes l’habitation de

Dieu, par l’Esprit. Qu’Il nous donne d’en déduire les conséquences pratiques : à la

fois la bénédiction et la responsabilité qu’elle entraîne pour nous.

Méditation 10 — Apocalypse 1, 4, 5 ; 19, 10



L’aspect sous lequel la vérité nous est présentée par le Saint Esprit dans le

dernier livre du Nouveau Testament contraste avec le témoignage des épîtres. Aussi,

avant de commenter ces versets de l’Apocalypse, nous examinerons brièvement la

manière dont le Saint Esprit est présenté dans les épîtres, manière qui est toujours

et entièrement déterminée par le but de celles-ci.

Dans les Romains, après avoir proclamé la ruine de l’homme et la justice de Dieu,

l’apôtre en vient à la justice pratique qui y répond dans les enfants de Dieu, et le

Saint Esprit prend Sa place en rapport avec l’une et l’autre. Quand cette question de

la justice est entièrement éclaircie, il peut être fait librement mention de l’amour de

Dieu répandu dans nos cœurs par le Saint Esprit qui nous a été donné (chap. 5, 5).

Le Saint Esprit est ensuite manifesté comme une puissance qui non seulement

remplace celle du péché mais se substitue à la loi, laquelle ne donne à des êtres tels

que nous aucune capacité pour accomplir la justice (chap. 8). Ainsi d’une part la

question entière de nos péchés et du jugement de Dieu contre eux, d’autre part,

celle du péché et de la délivrance du péché, ont été complètement résolues avant

que l’Esprit de Dieu soit Lui-même introduit. Il n’était pas convenable de présenter

l’œuvre qui doit se poursuivre dans le croyant, avant que Dieu ait été montré

pleinement satisfait dans la rédemption et la résurrection de Christ. Mais c’est dans

le chapitre 8 (c’est-à-dire quand non seulement le sujet de nos péchés, mais celui

du péché ont été épuisés) que l’apôtre s’engage dans une ample exposition

doctrinale : la doctrine de l’Esprit envisagé à la fois comme condition, comme état

du chrétien, et aussi comme personne qui demeure dans le croyant.

Dans la première épître aux Corinthiens, le Saint Esprit nous est présenté sous

un aspect tout à fait différent, et avec une plénitude remarquable. Ce qui avait

donné lieu à l’apôtre de l’écrire, c’est la manière dont la chair était à l’œuvre dans

l’église de Corinthe où elle opérait sous toutes les formes possibles, excepté le

légalisme. On y était trop relâché pour aimer la loi, mais l’état charnel de ces

chrétiens était tel qu’il n’y avait aucune puissance dans la loi pour y remédier : la loi

ne peut que condamner celui qui est charnel. Christ seul peut remédier à un mal

pareil, comme à tout autre mal, l’efficacité de Son œuvre étant appliquée à la

conscience par la puissance du Saint Esprit. De là vient que nous trouvons dans

cette épître la sagesse de l’homme jugée d’abord par la croix (chap. 1), et ensuite

supplantée par les communications de l’Esprit de Dieu (chap. 2). Celui-ci donne la

vérité, les paroles qui l’expriment, enfin la capacité de les recevoir et de les

comprendre. Il est donc évident que les Corinthiens, qui, dans l’espoir de rendre

l’évangile plus agréable à la chair, voulaient introduire quelque sagesse humaine,

étaient complètement en défaut, et, de fait, en opposition avec la pensée de Dieu.

Le chapitre 3 montre comment le Saint Esprit a constitué les croyants en un

temple de Dieu et la sérieuse responsabilité qui en découle pour eux de n’y rien faire

entrer qui soit incompatible avec cette présence. « Si quelqu’un corrompt le temple

de Dieu, Dieu le détruira » . Mais à supposer même qu’un homme ne corrompe [v. 17]



pas le temple de Dieu, dans toute la force du mot, s’il y introduit des matériaux sans

valeur tout son travail sera perdu et brûlé ; quant à lui personnellement il sera

sauvé, mais comme à travers le feu. Figure bien instructive, impliquant le jugement

de Dieu sur l’œuvre de chacun, quoique l’homme lui-même puisse échapper.

L’application suivante — et bien solennelle — de ce don du Saint Esprit concerne

le corps du croyant (chap. 6). Ce n’est plus seulement le fait que les chrétiens

constituent ensemble le temple de Dieu, mais que le corps de chaque chrétien est

Son temple. Les Corinthiens étaient tombés dans une erreur grossière qui s’est

perpétuée de nos jours, à savoir que, pourvu que nous soyons intérieurement dans

un bon état, ce qui affecte le corps est sans conséquence. Ne soyons pas trop

difficiles, disent ces personnes, le corps n’est qu’une enveloppe charnelle dont nous

n’avons pas à nous préoccuper ; ce qui compte, c’est l’homme intérieur, la santé

morale de l’âme. Pas du tout, répond l’apôtre, le Saint Esprit se plaît à habiter dans

le croyant et fait Son temple, non pas de l’âme, mais du corps. Si le corps est

consacré au Seigneur, s’il est mis dans un état de séparation par la puissance du

Saint Esprit, tout ira bien pour l’âme. Au reste, les raisonnements de ceux qui disent

mépriser le corps servent souvent d’excuse pour s’adonner librement à la sensualité,

en faisant taire la conscience et en cultivant même des pensées d’orgueil. Il est

évident que Dieu ne peut qu’avoir en horreur de tels sentiments et le comportement

qui en est la conséquence. « Vous avez été achetés à prix. Glorifiez donc Dieu dans

votre corps » (1 Cor. 6).

À partir du chapitre 12, le Saint Esprit est considéré dans l’Église. D’abord comme

opérant par le moyen des dons qui ont été départis aux divers membres du corps.

Puis, au chapitre 14, en rapport avec l’exercice de ces dons dans l’assemblée. Nous

y trouvons l’ordre selon Dieu, c’est-à-dire les conditions dans lesquelles un don est

appelé à s’exercer, autrement dit encore le principe important que la possession de

la puissance du Saint Esprit n’exempte aucun chrétien de l’autorité du Seigneur par

Sa Parole. Mieux encore, c’est le Saint Esprit qui, employant cette Parole, agit sur la

conscience du chrétien pour lui dicter l’usage qui doit être fait de Sa puissance.

Quelqu’un aura beau alléguer qu’il a reçu une parole de Dieu et qu’elle doit être

prononcée  : il doit se taire si elle n’est pas à sa place. Telle parole peut

véritablement provenir du Seigneur ; mais Dieu tient à l’ordre dans Sa propre

maison et la puissance reçue ne dispense nullement de la responsabilité personnelle

dans l’exercice des dons. La Parole seule, non pas l’Esprit, est la pierre de touche

(comparez 2 Tim. 3). C’est là une vérité inestimable, car la tendance des hommes

qui croient réellement à l’action de l’Esprit de Dieu est de soumettre plus ou moins

la Parole à l’Esprit, au lieu de reconnaître ce qui est si clair dans l’Écriture, à savoir

que le Saint Esprit soumet toujours Ses propres manifestations à l’autorité de la

Parole du Seigneur, Parole qu’Il a Lui-même inspirée.

La seconde épître aux Corinthiens nous montre le cher apôtre consolant les saints

qui avaient été abaissés. Lui-même avait subi une terrible persécution, mais en était



sorti. Il affirme que « toutes les promesses de Dieu en Christ sont oui et amen en

Lui, à la gloire de Dieu par nous » . Quelques-uns lui avaient apparemment

reproché de ne pas avoir mis son projet de visite à exécution. Ces tergiversations

convenaient-elles à un apôtre ? On s’en était servi pour mettre en cause son

autorité. Si je n’ai pas tenu ma promesse, répond-il, Dieu tient les siennes dans

l’évangile  : « Car autant il y a de promesses de Dieu, en lui est le oui et en lui

l’amen, à la gloire de Dieu par nous. Or celui qui nous lie fermement avec vous à

Christ et qui nous a oints, c’est Dieu, qui aussi nous a scellés, et nous a donné les

arrhes de l’Esprit dans nos cœurs ». C’est précisément ce qui a lieu dans les voies de

Dieu avec l’âme et tout est ici présenté d’une manière et dans un ordre

admirablement complets. Le croyant est établi par Dieu en Christ. Ceci

naturellement suppose qu’il est d’abord vivifié de la vie de Christ. De ce premier

privilège découlent les autres, car Christ donne force et plénitude à cette vie que

possède le croyant et qui est la sienne. Puis le racheté est déclaré oint, car le Saint

Esprit est la puissance pour lui faire connaître toutes choses selon Dieu. « Vous avez

une onction de la part du Saint », est-il dit même des petits enfants en 1 Jean 2.

Ainsi, immédiatement après que le racheté est établi en Christ, l’onction est

mentionnée — cette bénédiction par laquelle l’Esprit ouvre les yeux du croyant et lui

donne puissance pour voir et comprendre avec une capacité nouvelle et divine.

Enfin, l’Esprit scelle le croyant sur la base d’une rédemption accomplie et devient

pour lui les arrhes d’un héritage futur : « Dieu… nous a scellés, et nous a donné les

arrhes de l’Esprit dans nos cœurs » .

Arrivons maintenant à un autre passage, celui d’Éphésiens 1, 12-14, où se trouve

la même double pensée : « … le Christ : en qui vous aussi vous avez espéré, ayant

entendu la parole de la vérité, l’évangile de votre salut ; auquel aussi ayant cru,

vous avez été scellés du Saint Esprit de la promesse, qui est les arrhes de notre

héritage ». Vous observerez que l’apôtre parle de l’Esprit Saint sous deux points de

vue, et en rapport avec les deux principaux sujets qu’il a présentés dans ce chapitre.

L’un est l’appel du Dieu et Père de notre Seigneur Jésus Christ, l’autre l’héritage. Le

Saint Esprit agit en nous en rapport avec les deux. Relativement à l’appel de Dieu, Il

scelle le croyant, et relativement à l’héritage, Il est les arrhes dans nos cœurs. Dans

le premier cas, Il est la puissance d’une séparation consciente pour Dieu sur le

terrain de ce qui est maintenant achevé. Et ainsi, vous remarquerez que dans ce

même verset il est dit  : « Ayant entendu la parole de la vérité, l’évangile de votre

salut ». C’est seulement sur cette base que le Saint Esprit prend une telle place dans

le croyant. Il scelle la personne de celui qui se repose sur la rédemption et devient

les arrhes de l’héritage de la gloire que nous partageons avec Christ.

Ce sujet présente souvent des difficultés pour l’esprit des enfants de Dieu. Sous

une forme ou sous une autre, c’est le légalisme qui est ordinairement le grand

obstacle à une saine intelligence de la doctrine du Saint Esprit. L’Esprit est la

puissance de sainteté dans le croyant, comme la loi était la force du péché pour

 [1, 20]

 [1, 22]



l’homme placé sous elle. La loi avait affaire avec la chair, le Saint Esprit habite

maintenant où est la nouvelle nature.

En commençant Son œuvre, Il trouve une âme qui est absolument sans vie

aucune à l’égard de Dieu. Elle ne possède rien d’autre que la nature déchue, jusqu’à

ce que, par la foi en Christ, la nouvelle nature lui soit communiquée. La foi en la

Parole rattache l’âme à Christ ; une vie nouvelle qu’elle ne possédait pas lui est

conférée. « Ce qui est né de l’Esprit est Esprit » , de même que la chair vient

de la chair. Mais le sceau de l’Esprit suppose une chose sainte déjà existante  : à

savoir les saints comme ils sont en Christ. Il est évident qu’il ne peut y avoir de

sceau sur la vieille nature. Le Saint Esprit scelle cette nouvelle nature ou plutôt la

personne vivifiée. Il serait inconvenable et choquant de penser que le Saint Esprit

puisse apposer Son sceau sur la chair ou la vieille nature. Vivifier suppose une

absence de vie ; mais sceller implique de plus qu’il existe quelque chose à sceller qui

est selon Dieu. Le sceau de l’Esprit n’est pas imprimé simplement sur la vie,

quoiqu’il la suppose toujours, mais il suit la réception de « l’évangile de votre salut…

auquel aussi ayant cru, vous avez été scellés… » . Ceci montre que les

saints avaient déjà cru et que le sceau était une action subséquente du Saint Esprit

sur leurs âmes. En somme, les hommes ne sont pas scellés comme incrédules, ce

qui serait, si elle était possible, la chose la plus misérable. Ils sont scellés comme

croyants, de même qu’ils ont d’abord été vivifiés comme morts dans leurs péchés.

La question du temps qui s’écoule entre croire et être scellé, est d’une

importance secondaire, mais la distinction des deux actes est au contraire de toute

importance. N’y aurait-il qu’une minute d’intervalle, ils sont cependant distincts et le

sceau suit la foi. L’incrédule a besoin d’être vivifié, le croyant d’être scellé. Ne pas

reconnaître que ces actions sont distinctes et successives, c’est aussi s’exposer à

confondre la condition des saints de l’Ancien Testament avec le christianisme. Sans

aucun doute, le Saint Esprit s’occupait des âmes anciennement, elles étaient

vivifiées et croyantes, mais elles n’étaient pas scellées et ne possédaient pas les

arrhes de l’Esprit.

Pourquoi cette différence ? Parce que sous l’ancienne alliance l’évangile du salut

n’était pas encore la base connue et publique pour la bénédiction de l’âme. Celle-ci

se trouvait en quelque sorte dans une condition d’attente, ne jouissant pas d’une

pleine communion avec Dieu dans la paix et la délivrance. Le christianisme a amené

cela et davantage encore. Christ est venu ; Il a accompli la rédemption, et le Saint

Esprit, envoyé maintenant du ciel, nous apporte non seulement des promesses (car

à elles seules les promesses ne sont pas le christianisme) — mais les promesses

pleinement vérifiées en Christ. Quelques-unes sont futures et, sans doute dans ce

sens, elles ne sont pas encore accomplies, par exemple la résurrection du corps et le

déploiement de la gloire. Néanmoins l’Écriture nous révèle maintenant un salut

actuel non plus promis mais prêché dans l’évangile comme une chose accomplie.

N’avoir qu’une simple espérance de Christ correspond à la condition de ceux qui se

 [Jean 3, 6]

 [Éph. 1, 13]



trouvent toujours sous la loi. Ils soupirent constamment après le salut, la paix ou

une part en Christ. Cet état était normal dans l’Ancien Testament, et personne ne

possédait de titre pour aller au-delà. Le Messie n’était pas venu, ni l’œuvre

accomplie, aussi croire plus que la révélation d’alors eût été du mysticisme et non la

vérité de Dieu ; de l’imagination, et non la réalité. Mais maintenant l’œuvre est

accomplie. Le pardon n’est plus une promesse mais un fait actuel et la vie éternelle,

tout en étant à venir, est une possession présente. Le salut est déjà la portion du

croyant (Éph. 2), si complet que celui-ci est déclaré ressuscité avec Christ et assis

avec Lui dans les lieux célestes. À un autre point de vue, nos corps doivent être

changés plus tard à la ressemblance de Son corps et, dans ce sens-là, le salut n’est

pas encore venu.

En conséquence, nous l’avons vu, l’Esprit de Dieu prend une relation nouvelle ou

un nouveau mode d’action conforme à ce développement des voies de Dieu et de la

révélation de la pleine bénédiction. Dans ce qui intéresse l’âme, le salut est déjà

parfait : le Saint Esprit dans Ses relations avec elle maintenant en est le messager

et scelle la personne de celui qui croit à l’évangile. Le sceau suppose, non plus

seulement une nouvelle naissance, mais une rédemption complète, et suppose que

l’œuvre de Christ est connue. Nous-mêmes ne scellons pas une chose avant qu’elle

ne soit achevée. Personne ne penserait à sceller une lettre avant qu’elle ne soit

écrite. De même l’acte du sceau, appliqué par le Saint Esprit, indique clairement que

celui qui est scellé repose sur une base complète et certaine.

Par rapport au présent, le Saint Esprit scelle donc pour le chrétien le salut

qu’annonce l’évangile. Par rapport à l’avenir, nous l’avons vu, Il est un gage de

l’héritage. Le chrétien, objet de l’amour de Dieu, jouit d’un salut tel que Dieu Lui-

même ne peut pas le rendre plus parfait ; mais il ne possède pas encore l’héritage,

et le Saint Esprit, au lieu de lui en présenter simplement une promesse, lui en donne

un avant-goût. Il permet à l’enfant de Dieu d’anticiper la joie et la bénédiction de

son héritage bien qu’il séjourne encore dans le monde. C’est à ce titre qu’Il en est

appelé les arrhes.

Aux Galates, l’apôtre avait posé la question  : « Avez-vous reçu l’Esprit sur le

principe des œuvres de loi ou de l’ouïe de la foi ? » . Ces croyants, quoique

séduits par les judaïsants, savaient bien que les œuvres de la loi n’étaient pour rien

dans le don du Saint Esprit ni non plus dans l’opération de miracles parmi eux (chap.

3). Une expression du chapitre 4 est plus explicite encore, quant à la distinction qui

nous occupe. Alors que Son peuple était sous la loi, « Dieu a envoyé son Fils,… afin

qu’il rachetât ceux qui étaient sous la loi, afin que nous reçussions l’adoption. Et,

parce que vous êtes fils, Dieu a envoyé l’Esprit de son Fils dans nos cœurs, criant :

Abba, Père » (Gal. 4, 4-6).

Ainsi, c’est le Saint Esprit qui nous donne conscience de la relation avec Dieu qui

nous appartient déjà par la foi en Christ. Déjà ils étaient fils — « parce que vous êtes

fils », affirme Paul ; ils pouvaient cependant ne pas connaître la jouissance de cette

 [3, 2]



relation ; c’est pourquoi « Dieu a envoyé l’Esprit de son Fils dans leurs cœurs criant :

Abba, Père ». La signification et la force de ce passage sont aussi claires que

possible. Sous la loi, le croyant, quoique enfant, n’a jamais eu conscience de son

adoption. Sa condition était celle de serviteur, quoique seigneur de tout, comme

l’apôtre l’explique. Pourquoi ? Parce que dans la première période, il était sous la loi.

Il ressemblait à un mineur « sous des tuteurs et des curateurs jusqu’à l’époque fixée

par le père » . Il était tenu en esclavage sous les principes du monde. La loi le

châtiait, lui faisant sentir la méchanceté et la rébellion de sa nature. Tout cela a

continué sous le système légal ; mais maintenant est venu un état de choses

entièrement différent comme l’apôtre le montre ici.

Ainsi l’épître aux Romains nous a appris cette grande vérité du christianisme  :

que, quant à la chair, j’ai le droit, je suis même tenu de la considérer comme morte.

Je ne suis jamais appelé à mourir à la chair. Une pareille idée, courante chez les

mystiques, n’est nullement la vérité révélée en Christ. Sans doute sommes-nous

invités à mourir d’une manière pratique à nous-mêmes et au monde — à mourir

tous les jours. Mais c’est une tout autre pensée qui signifie s’exposer

continuellement pour Christ à l’épreuve et à la mort. Par contre, quant à la chair, j’ai

le droit, par la grâce de Dieu, d’affirmer que je suis déjà mort, et je suis appelé à

me considérer désormais, et pour toujours, comme mort. Le mysticisme est un

effort pour devenir mort en soi-même, et cela sonne bien, mais la grâce divine me

donne le droit — qui est celui de Christ Lui-même — de croire à la puissance de Sa

mort pour moi, et de ma mort avec lui. En sorte que je puis sans présomption me

tenir pour mort au péché, mais vivant à Dieu par Jésus Christ .

L’épître aux Romains nous a donné cet enseignement en rapport avec la justice.

Mais l’exemple choisi ici par l’apôtre est en contraste avec le système légal de

contrainte qui réglait sous la loi romaine la situation des mineurs. La rédemption

nous a amenés, par la foi en Christ, à la position de fils et nous avons l’Esprit du Fils

de Dieu, donné comme puissance, par lequel nous crions : Abba, Père. Telle est la

connexion du Saint Esprit avec la doctrine de cette épître. L’objet de l’ennemi était

de détourner les croyants de la liberté dans laquelle ils avaient été placés par

l’affranchissement et de la relation bénie de fils devant leur Dieu et Père, pour les

ramener sous les ordonnances de la loi sous une forme ou sous une autre. Le Saint

Esprit est la puissance libératrice qui nous est donnée, fondée sur la rédemption par

Christ et en Lui.

En revenant à l’épître aux Éphésiens nous constatons qu’il n’y a pas un seul

chapitre qui ne fasse une ou plusieurs allusions au Saint Esprit. Dans le témoignage

du chapitre 1 et du chapitre 2, le Saint Esprit est envisagé comme la puissance

d’accès auprès du Père tant pour le Juif que pour le Gentil. À la fin du chapitre 2, Il

nous est présenté comme la puissance constitutive de l’habitation de Dieu. Cette

habitation de Dieu dans l’Église n’est pas extérieure comme en Israël, et Sa

 [4, 2]

 [Rom. 6, 11]



présence n’est pas signalée comme autrefois par une nuée visible, mais elle est bien

plus réelle, par le Saint Esprit qui habite là.

Au chapitre 3, l’Esprit n’est pas seulement une puissance révélatrice pour éclairer

l’intelligence, comme au chapitre 1, mais aussi une source intérieure pour rendre

plus profonde la communion spirituelle du chrétien et fortifier son homme intérieur

selon toutes ces richesses qui sont en Christ.

Dans le chapitre 4, la doctrine de l’Esprit de Dieu est largement développée, en

relation avec le corps, aussi bien qu’avec les dons individuels. Par-dessus tout, dans

la dernière partie du chapitre, il est fait allusion à Lui comme à la puissance active et

la mesure personnelle de sainteté dans la marche. Ce qui est convenable au nouvel

homme, ce n’est pas simplement de faire ceci ou cela, mais de ne pas attrister cette

personne divine par laquelle nous avons été scellés pour le jour de la rédemption.

Ce n’est pas assez de savoir comme vérité le vieil homme jugé et le nouvel homme

donné, mais l’Esprit de Dieu est en nous et nous devons veiller à ne L’attrister

d’aucune manière.

Le chapitre 5 nous fournit une autre et très intéressante allusion au Saint Esprit.

Nous n’y sommes pas seulement appelés à résister aux excitations charnelles, mais

à être remplis de l’Esprit et en connexion avec cela à « nous entretenir par des

psaumes, des hymnes et des cantiques spirituels, chantant et psalmodiant de notre

cœur au Seigneur » (v. 19). Remarquons à ce propos l’absence dans le Nouveau

Testament de louanges ou de cantiques de circonstance tout préparés à l’usage des

enfants de Dieu. À la différence du Juif, le chrétien ne dispose pas d’un recueil de

psaumes, d’hymnes ou de chants spirituels écrits par inspiration. Le Juif avait besoin

que de telles louanges fussent préparées pour lui ; le chrétien non, car ayant le Saint

Esprit comme le Juif ne l’avait pas, l’enfant de Dieu possède intérieurement une

abondante source propre à le faire chanter dans son cœur. À l’Église, qui a le Saint

Esprit toujours présent et habitant en elle, appartient la source de l’eau vive ; plus

encore, chaque chrétien possède individuellement cette source qui d’une manière

naturelle jaillit en psaumes, en hymnes et en cantiques spirituels.

Ainsi cette absence d’un recueil de cantiques inspirés et de prières préparées qui

sert de prétexte à certains pour mettre à la place des liturgies ou pour retourner aux

psaumes de David, constitue en réalité la preuve la plus éclatante de la bénédiction

actuelle de l’Église de Dieu. Ce qui manque, hélas, aux chrétiens, c’est la foi pour se

servir de leur bel héritage. Ceux qui sont sous la douloureuse expérience de la loi

n’ont aucune source de joie en eux-mêmes ; ils ont donc besoin d’une provision

extérieure. Mais, du moment que nous avons Christ et, de plus, le Saint Esprit

comme puissance divine pour jouir de notre Sauveur avec notre Dieu et Père,

ç’aurait été abaisser la place de l’Église si la Parole avait fait pour nous une provision

de psaumes, d’hymnes et de cantiques spirituels. La sainte Écriture considère le

chrétien comme étant arrivé à l’état d’homme fait, et suppose l’Église — à moins

qu’elle ne soit égarée par des séducteurs — dans une position de pleine liberté



devant Dieu, dans l’intelligence de Sa pensée et la confiance de Son amour, entrant

dans les richesses de Sa grâce et de Sa gloire en Christ ; et cela, parce que le Saint

Esprit habite et dans le chrétien et dans l’Église. En sorte que la conscience d’une

telle bénédiction s’exprime non seulement dans la louange mais dans l’édification

mutuelle par des psaumes, des hymnes et des cantiques spirituels, chantant et

psalmodiant du cœur au Seigneur.

La seule allusion à l’Esprit de Dieu qui reste encore à examiner dans les

Éphésiens se trouve dans le dernier chapitre où nous sommes exhortés à prier par

l’Esprit. « Priant toujours avec toute prière et supplication par l’Esprit » . Le

Nouveau Testament ne parle jamais de la prière à l’Esprit, mais par l’Esprit. Il n’en

résulte pas que l’Esprit ne soit pas digne de louanges et de prières ; qu’Il ne soit pas

Dieu également avec le Père et le Fils. En fait la prière à Dieu s’adresse au Saint

Esprit en même temps qu’au Père et au Fils. Mais il a plu à l’Esprit, depuis la

rédemption, de prendre une place qui empêche que des prières Lui soient

spécialement adressées. Il habite en nous et s’adresser à l’Esprit serait, sans en

avoir la conscience, ne pas croire à Son habitation dans l’Église et dans le croyant.

Sans nous arrêter aux passages de moindre importance qui, dans les Philippiens,

parlent de l’Esprit par rapport à Son caractère plutôt que comme personne habitant

en nous (c’est-à-dire comme la source de la communion et du caractère du culte :

chap. 3, 3), observons l’omission remarquable de toute mention de l’Esprit de Dieu

dans l’épître aux Colossiens. Celle-ci met l’accent sur la nouvelle vie alors que

l’épître aux Éphésiens — qui présente beaucoup d’analogie avec celle aux Colossiens

— le place sur le Saint Esprit, source de cette vie. Il va sans dire que chacun de ces

points de vue est en rapport avec le caractère respectif des deux épîtres.

Dans les Thessaloniciens le Saint Esprit est présenté avec une simplicité et une

force extraordinaires, et cela depuis la conversion de ces croyants jusqu’au bout de

leur carrière (chap. 1, 5 ; 4, 8 ; 5, 19). Les textes ne demandent guère de

remarques, excepté peut-être le dernier qui est souvent mal compris : « N’éteignez

pas l’Esprit ». Cette exhortation n’est pas à confondre avec celle d’Éphésiens 4, 30

de ne pas attrister le Saint Esprit de Dieu. L’attrister est évidemment personnel ;

tandis que L’éteindre est en rapport avec d’autres et principalement, je suppose,

dans l’usage de leurs dons. Je ne dois pas être une entrave pour un autre, ni élever

des difficultés quant à la manifestation du Saint Esprit dans aucun frère. Telle œuvre

peut être grande ou au contraire très petite, la seule question est  : Est-elle de

l’Esprit ? Avoir du respect pour la présence et l’opération du Saint Esprit selon toutes

les variétés de Son action dans l’Église garderait le frère le plus en vue d’éteindre

l’Esprit dans celui qui l’est le moins. Certainement Dieu ne méprise pas le jour des

petites choses .

Dans les deux épîtres à Timothée, il est constamment question de l’Esprit.

Arrêtons-nous à 2 Timothée 1, 7 : « Car Dieu, dit l’apôtre, ne nous a pas donné un

esprit de crainte, mais de puissance, et d’amour, et de conseil » (voyez aussi v. 14).

 [v. 18]

 [Zach. 4, 10]



Il n’est pas difficile de voir pourquoi le Saint Esprit est ainsi mentionné à cette place.

Timothée tremblait devant les difficultés de la lutte chrétienne — devant cette

tristesse et cette épreuve dans lesquelles le service de Christ, plus particulièrement

au milieu des assemblées, conduit le serviteur fidèle. C’est pourquoi l’apôtre lui

rappelle le don qui lui avait été accordé par l’imposition de ses propres mains, et

ajoute que l’Esprit qui nous est donné, à nous autres chrétiens, n’est pas un esprit

de crainte, mais de puissance, d’amour et de conseil. Notons la distinction entre le

don communiqué à Timothée par l’imposition des mains de l’apôtre, et le caractère

général de l’Esprit donné aux saints. Il est clair que le but de ce rappel était de

fortifier l’homme de Dieu craintif. Pourquoi aurait-il été surchargé de tristesse par les

difficultés, les dangers, les désappointements, ou même la défection de ceux qui

avaient autrefois travaillé avec l’apôtre lui-même et qui maintenant s’étaient tournés

contre lui ?

Dans l’épître à Tite, nous avons un riche passage exposant la bénédiction dans

laquelle le christianisme introduit une âme (chap. 3, 4-7…). « Mais, quand la bonté

de notre Dieu sauveur et son amour envers les hommes sont apparus, il nous sauva,

non sur le principe d’œuvres accomplies en justice, que nous, nous eussions faites,

mais selon sa propre miséricorde, par le lavage de la régénération et le

renouvellement de l’Esprit Saint, qu’il a répandu richement sur nous par Jésus

Christ, notre Sauveur, afin que, ayant été justifiés par sa grâce, nous devinssions

héritiers selon l’espérance de la vie éternelle ». Ici nous avons non seulement le

lavage de la régénération, privilège commun à tous les saints de toutes les

époques ; mais elle nous est donnée sous la forme et la plénitude qui maintenant

sont la part distincte du chrétien. La régénération est universelle et propre à tous les

saints ; mais la riche effusion du Saint Esprit résulte de la rédemption ; Il a été

répandu abondamment sur nous par Jésus Christ notre Sauveur. Ainsi le passage

montre d’une manière bien frappante à la fois ce qui est et doit toujours être vrai, et

ce qui ne devint possible, selon les voies sages de Dieu, que lorsque l’obstacle eut

été ôté, la chair jugée, et que le Saint Esprit put être répandu richement, par Jésus

Christ notre Sauveur.

L’épître aux Hébreux contient plusieurs allusions à l’Esprit. Nous retiendrons deux

expressions : « l’Esprit de grâce » et « l’Esprit éternel » qui toutes les deux désignent

le Saint Esprit en contraste avec le système juif. « L’Esprit de grâce » (chap. 10, 29)

est en contraste avec la loi, et « l’Esprit éternel » (chap. 9, 14) avec les voies

temporaires des temps anciens.

Nous arrivons ensuite en 1 Pierre 1 à un passage de grande importance pour le

croyant. L’apôtre y parle du salut dont les prophètes « se sont enquis avec soin,

recherchant quel temps ou quelle sorte de temps l’Esprit de Christ qui était en eux

indiquait, rendant par avance témoignage des souffrances qui devaient être la part

de Christ et des gloires qui suivraient ». Nous avons là un énoncé clair de l’œuvre de

l’Esprit de Christ dans l’âme des anciens prophètes. Il était en eux sous le caractère



d’esprit de prophétie pour rendre témoignage de ce qui allait arriver, à savoir les

souffrances qui seraient la part de Christ et les gloires qui suivraient. Nous ne

savons pas dans quelle mesure ils comprirent ces vérités, et purent en jouir, mais

l’une et l’autre furent placées devant eux. Les Psaumes en parlent, puis les

prophètes, tout particulièrement Ésaïe, Michée, Daniel et Zacharie. Mais de plus, « il

leur fut révélé que ce n’était pas pour eux-mêmes, mais pour vous, qu’ils

administraient ces choses, qui vous sont maintenant annoncées par ceux qui vous

ont annoncé la bonne nouvelle par l’Esprit Saint envoyé du ciel ». Christ étant venu

et la rédemption étant accomplie, l’évangile est maintenant annoncé. De ce fait, le

Saint Esprit prend une place toute nouvelle. Il est « envoyé du ciel », expression qui

n’a encore jamais été employée jusque-là au sujet de l’Esprit : la mission du Saint

Esprit, envoyé du ciel, est évidemment distincte des opérations de l’Esprit de Christ

dans l’Ancien Testament, quelque bénies qu’elles fussent. C’est le Saint Esprit

descendu du ciel qui constitue la puissance du croyant pour entrer dans ce qui est

maintenant annoncé par l’évangile. Reste encore, pour une époque future,

l’accomplissement de la prophétie, quand le royaume sera établi en puissance et en

gloire ici-bas.

En résumé, ce passage contient trois pensées principales  : premièrement, le

Saint Esprit prophétisant ; secondement, la jouissance présente d’un salut d’âmes

proclamé par l’évangile dans la puissance du Saint Esprit envoyé du ciel ; en

troisième lieu, la révélation de la grâce à l’apparition du Christ qui sera

l’accomplissement des prophéties. Une œuvre puissante a été faite et, sans aucun

doute, la prophétie s’applique à cette œuvre, quoique cette dernière aille bien au-

delà de ce que la prophétie a révélé. Finalement le plein accomplissement de la

prophétie est réservé pour l’apparition du Seigneur en gloire. Entre les deux

époques — après la venue de Christ pour souffrir, mais avant Son apparition en

gloire — le Saint Esprit est envoyé du ciel ; et nous jouissons, dans la foi, par Sa

puissance, de ce que l’évangile annonce au sujet de Christ.

Il n’est pas nécessaire de nous arrêter à 2 Pierre où la seule allusion au Saint

Esprit concerne les saints hommes de Dieu de l’Ancien Testament qui parlèrent sous

Son influence (chap. 1, 21).

1 Jean développe le sujet du Saint Esprit en nous, par lequel Dieu demeure en

nous et nous-mêmes demeurons en Dieu.

Nous arrivons ainsi à l’Apocalypse. Dès le premier chapitre l’Esprit de Dieu nous y

est présenté sous un aspect entièrement nouveau, au point que plusieurs

commentateurs anciens ou modernes ont nié que la mention des « sept esprits de

Dieu » puisse désigner le Saint Esprit et ont appliqué la phrase aux sept anges qui se

tiennent devant Dieu (Apoc. 8, 2). Or on ne peut douter qu’il ne s’agisse ici de la

même puissance spirituelle septuple dont parle Ésaïe 11, 2, 3.



L’Apocalypse ne s’occupe nullement dans ses visions prophétiques des sujets

ordinaires du Nouveau Testament, et c’est ce qui explique le style propre à ce livre.

Allant traiter non pas du déploiement de la grâce mais du gouvernement de Dieu,

l’Apocalypse est remplie d’allusions à l’Ancien Testament. Personne ne comprendra

ce livre s’il n’a pas les voies anciennes de Dieu présentes à son esprit. Inversement,

chacun pourra suivre ses communications d’une manière plus intelligente s’il ne perd

pas de vue les continuelles références à la loi et aux prophètes, que ce livre lie avec

les éléments du Nouveau Testament.

Malgré la salutation propre aux apôtres : « Grâce et paix vous soient », Dieu nous

est présenté dans ce livre tout autrement que dans les épîtres : celui « qui est, qui

était et qui vient ». C’est une traduction, si on peut parler ainsi, du Jéhovah hébreu

dans le langage du Nouveau Testament. Il en est de même de Son Esprit présenté

ici sous forme des « sept esprits qui sont devant son trône ». Quiconque est familier

avec le Nouveau Testament doit être d’autant plus frappé d’une telle expression

qu’ailleurs il est sans cesse question de l’Esprit — « d’un seul esprit ». N’est-ce pas là

l’enseignement invariable de Paul ? Le corps de Christ est un parce qu’un seul et

même Esprit habite dans chaque disciple de Christ, unissant étroitement et

constituant en un tous les membres divers. Partout Il est « le Saint Esprit envoyé du

ciel » ; habitant dans le croyant ; distribuant et opérant dans l’Église. Pourtant ici,

c’est des sept esprits qui sont devant le trône de Dieu qu’il nous est parlé. D’où cela

vient-il ? De ce que nous entrons dans une scène de gouvernement et d’actes

judiciaires. La céleste parenthèse de grâce est désormais fermée. Elle correspondait

au merveilleux déploiement du mystère caché aux générations antérieures, révélant

la gloire de Christ en haut et l’union avec Lui du chrétien et de l’Église. Même dans

la préface (chap. 2 et 3) où il est question des sept églises et de Christ en relation

avec elles, le jugement est le point capital, et le Saint Esprit est envisagé selon le

caractère de gouvernement que l’Apocalypse dans son ensemble nous révèle. C’est

le livre final où tous les systèmes, et l’homme comme tel, doivent être jugés. Les

églises sont jugées en premier lieu ; le monde l’est ensuite ; puis les vivants lors de

l’apparition de Christ et avant la fin de Son règne terrestre ; en dernier lieu, les

morts sont jugés devant le grand trône blanc. Tout le long du livre ce n’est que

jugement.

Le Saint Esprit nous est donc présenté en harmonie avec un état de choses

terrestre et judiciaire, repris du point de vue de l’Ancien Testament, mais avec une

profondeur caractéristique de la révélation finale et complète de Dieu. Jean parle

« de sept esprits », expression de la perfection pleine mais variée du Saint Esprit

agissant selon les voies de Dieu développées en gouvernement. Et pour cette raison

ils sont désignés comme étant devant Son trône.

La manière de parler dans les épîtres aux assemblées est remarquablement

conforme à ce caractère  : « ce que l’Esprit dit aux assemblées ». Ce n’est pas

l’œuvre de l’Esprit de Dieu dans le saint ou dans l’Église. Ce n’est pas l’habitation de



Dieu par l’Esprit. C’est plutôt comme quelqu’un qui est dehors, qu’Il s’adresse ici à

elles pour avertir et faire des remontrances. Christ Lui-même agit de cette manière.

Il n’est pas vu ici comme la Tête de l’Église, communiquant la nourriture et

chérissant Son corps. Bien qu’Il soit plus qu’un sacrificateur, Il est revêtu des

vêtements sacerdotaux, non pas certes en vue d’intercéder pour le croyant et de le

restaurer, mais, au contraire, pour le sonder de Ses yeux qui sont comme une

flamme de feu et pour s’occuper de ce qui est contraire à la pensée de Dieu. Il est

révélé ici solennellement sous Son nom de Fils de l’homme — désignation qui est

inhabituelle en rapport avec l’Église. Il va en effet prendre le royaume et, en

attendant, le jugement Lui est donné parce qu’Il est le Fils de l’homme (Jean 5).

Ainsi le Seigneur a pris la place de juge, quoique le sujet soit les églises. Toute

forme de jugement est entre Ses mains. « Malheur ! qui vivra quand Dieu fera ces

choses ? » (Nomb. 24, 23). Aussi constatons-nous que la première et à certains

égards la meilleure de ces églises est menacée d’avoir son chandelier ôté, si elle ne

se repent (et s’est-elle repentie ?) ; tandis que la dernière, quoique appelée à se

repentir, est positivement menacée d’être vomie de la bouche du Seigneur. Pour ce

qui est des églises responsables, la réjection est donc entière et sans espoir.

À partir du chapitre 4, un vaste changement s’est effectué. Les rachetés mis à

l’abri des jugements terrestres sont glorifiés dans le ciel, et le Seigneur est vu en

haut comme un agneau immolé, un Christ rejeté, dans la présence de Dieu et sur

Son trône. Là aussi l’Esprit est présent mais de nouveau comme sept esprits,

symbolisés par les sept lampes ou torches de feu, autrement dit encore sous un

aspect judiciaire. Le chapitre 5 signale la puissance et l’activité des sept esprits de

Dieu envoyés sur toute la terre. Il ne s’agit plus de la prédication de l’évangile par le

Saint Esprit envoyé du ciel, et de l’Église pas davantage. Cette mission de l’Esprit

sur toute la terre s’accomplit non plus en grâce mais en gouvernement. Il n’est plus

question des églises après le chapitre 3, excepté dans les exhortations de la fin, et

ce n’est plus comme aujourd’hui par leur moyen que le Saint Esprit rend

témoignage. À partir de ce moment, Dieu est occupé d’autres plans, de plans

terrestres, les cohéritiers célestes étant en haut avec Christ. L’Esprit de Dieu agit

donc en vue de toute la terre.

Cela indique suffisamment le caractère si particulier de l’action du Saint Esprit

dans cette période apocalyptique. La plus grande portion du livre traite de l’intervalle

qui prend place entre le moment où les églises ont disparu de la scène, et celui où le

Seigneur Jésus viendra du ciel avec Ses saints glorifiés, en vue du jugement de la

terre. La période de la longue patience prend fin, et les jugements divins

commencent leur cours. Sans doute y a-t-il des saints appelés et rendant

témoignage ; et il va sans dire qu’il ne pourrait pas y avoir des saints vivifiés sans la

puissance du Saint Esprit agissant par la Parole comme précédemment. Mais quel

est le caractère de l’action du Saint Esprit dans et par ces saints qui succèdent à

l’Église sur la terre ? Quelle est la nature de Ses communications à leurs âmes ?

Quelle est l’expérience qu’Il forme au-dedans et quelle est la marche qu’Il leur



confère ? La réponse, dans les termes mêmes de l’Apocalypse, c’est que « l’Esprit de

prophétie est le témoignage de Jésus » .

Cela nous permet de comprendre la différence des relations de l’Esprit de Dieu

envers ces saints, comparées avec Son aspect envers l’Église et le chrétien. Le Saint

Esprit, comme fait actuel et caractéristique, habite dans le croyant comme esprit de

communion. Ce que j’apprends en Christ devient ma portion et mon bonheur ; j’en

jouis comme étant mien. Dieu ne fait pas une seule révélation concernant Son Fils,

que je n’aie le droit de m’approprier comme consolation de mon cœur. Le chrétien a

un intérêt direct dans toute Sa gloire. Né de Dieu, ayant le Saint Esprit qui met le

cœur au large, c’est la joie du croyant d’avoir quelqu’un au-dessus de lui devant qui

il peut se prosterner et adorer. Hélas ! Jean trahit là sa propre faiblesse.

Impressionné par la gloire de l’ange qui lui montre ces choses, il s’apprête à l’adorer.

Mais le croyant est un adorateur empressé du Père et aussi du Fils parce qu’il

connaît le Fils de Dieu, goûte Sa grâce et se réjouit dans Sa gloire selon que le Saint

Esprit lui montre Jésus. Dans tous les autres domaines où Christ n’est pas ainsi

simplement le Fils, la personne éternelle et divine, l’objet du culte et de l’adoration,

Il est Celui qui, tout en étant au-dessus de nous, se plaît dans Son profond amour à

partager avec nous Sa propre part, tout ce que le Père Lui a donné. Ce qu’Il a

acquis, Il le fait contribuer à notre bénédiction infinie par le moyen de l’Esprit de

Dieu qui prend ce qui est à Christ et nous le communique . Il glorifie

Christ mais en nous annonçant ce qui est à Lui. Il fait déborder nos cœurs de la joie

de Christ qui est notre éternelle portion.

Dans l’Apocalypse tel n’est pas le cas. Voyez les saints terrestres du chapitre 6.

Ils demandent au Seigneur de juger leurs adversaires. Ils soupirent ardemment

après ce qu’ils ne possèdent pas encore. C’est le thème du cantique de Salomon où

il n’est aucunement question de l’Église ni de la relation du chrétien. La position des

saints sur la terre après que l’Église a disparu est telle que le Saint Esprit n’est que

l’Esprit de prophétie. Le seul témoignage qu’Il rende à Jésus, c’est comme un esprit

prophétique, ce qui rejette les fidèles sur l’avenir — sur ce qu’ils doivent recevoir de

la main de Jésus lorsqu’Il apparaîtra. Il n’en est pas ainsi du chrétien ; et cela nous

aide à comprendre la diversité qu’il y a dans les manifestations de Dieu et la

bénédiction du saint. Deux choses sont nécessaires pour me placer dans une

véritable bénédiction actuelle. Il me faut un objet qui satisfasse mes affections et

dont j’aie la possession. Mais il me faut aussi un stimulant pour mon attente, étant

encore dans le corps et entouré d’objets dont Satan se sert pour m’éloigner de Dieu.

Il est donc pour moi essentiel que, de même que j’ai Christ comme objet pour mon

cœur, je Le possède aussi comme mon espérance.

Il nous faut ces deux choses qui semblent contradictoires mais qui, en réalité,

sont les éléments essentiels de la pleine bénédiction du saint et de l’Église. Si je n’ai

pas devant mon cœur un objet qui puisse le satisfaire, quel exercice ou quel repos

peut-il y avoir pour mes affections ? Mais le chrétien possède Christ. Et c’est pour

 [19, 10]

 [Jean 16, 14]



cela que le Saint Esprit le scelle, lui donne cette onction, lui donne de connaître sa

part, de même qu’Il est sa puissance pour jouir de Christ et de ce que Christ lui a

donné. Comme conséquence, le même Saint Esprit me conduit à attendre Christ.

Nous trouverons cela aussi dans l’Apocalypse — pour nous, non pas pour ceux qui

viendront après l’Église ; ce n’est qu’avec l’Épouse que l’Esprit dit  : « Viens ».

Agissant sur les affections de l’Église, Il inspire son cri et s’y joint. Il dit : « Viens »,

parce que Celui qui nous aime et qui est vraiment aimé de nos cœurs nous a dit :

« Je viens bientôt ». L’Esprit, qui honore Sa parole, inspire ce désir et nous fait

soupirer après Lui. Or celui que j’attends, c’est Celui qui aime comme personne

jamais n’a aimé, qui s’est entièrement donné Lui-même dans Son amour. Ainsi j’ai et

en même temps je n’ai pas. Ma foi possède dès à présent une pleine bénédiction.

Néanmoins j’ai tout le stimulant que constitue l’espérance qui me fait regarder hors

de la scène présente à une pleine satisfaction encore à venir, lorsque Christ m’aura,

et que je L’aurai, dans la gloire céleste où Il est allé.

C’est là précisément ce que le cœur trouve dans le christianisme. Christ est

descendu sur la terre et m’aime là où je suis. Il m’a aimé au milieu de ma folie et en

dépit de mes péchés. En même temps Il est mon espérance. Je serai semblable à

Lui, et avec Lui là où Il est Lui-même. Telle est la part caractéristique et exclusive du

christianisme. Cela ne pouvait pas être avant la venue de Christ, précisément parce

qu’Il n’était ni venu, ni pleinement révélé. Cela ne peut plus être après Sa deuxième

venue. Avant, Il ne pouvait être l’objet connu du cœur. Après, Il ne pourra plus être

l’espérance des saints. À Son apparition une bénédiction pleine et éternelle sera la

part des siens et toute tristesse, toute difficulté s’évanouira. Alors le sentier du

croyant sur la terre deviendra un sentier facile, tandis que maintenant l’Esprit de

Dieu s’oppose à la puissance de Satan dans ce monde où tout se coalise pour

entraver et éprouver l’enfant de Dieu. Mais il possède la foi et l’espérance. Le Saint

Esprit est la source de toute sa puissance. Depuis la rédemption, Il habite dans le

croyant et dans l’Assemblée. Que la portion de l’Église de Dieu est belle !

Mais évidemment quand l’Église s’en sera allée en haut, une telle condition aura

cessé. L’Esprit de Dieu vivifiera les âmes comme Il le faisait avant d’être envoyé du

ciel pour former l’Église : aussi longtemps qu’il y aura des âmes ici-bas et un Dieu à

connaître par une relation vitale, cette œuvre du Saint Esprit se fera en elles. De

plus l’Esprit, opérant d’une manière appropriée à l’économie, rejettera les saints sur

l’avenir. Ainsi le contraste est manifeste. Les saints célestes auront été, juste

auparavant, ôtés du monde, alors que les âmes que nous voyons ici sont préparées

pour la terre milléniale. Il s’agit d’une période de transition où la forme d’action et

de témoignage de l’Esprit consiste à diriger les cœurs sur l’avenir qui va être révélé.

L’Esprit de prophétie est le témoignage de Jésus, non le déploiement de la plénitude

de la rédemption. Ce n’est pas comme aujourd’hui la puissance qui donne

l’assurance à l’âme pour pénétrer « au-dedans du voile » et y trouver « une ancre

sûre et ferme » . Rien dans ces pages ne ressemble à la paix et à la joie

que les saints possèdent maintenant en Jésus. Le Saint Esprit dirigera ces croyants à

 [Héb. 6, 19]



regarder à Christ pour l’avenir. Ils auront à attendre, car d’autres doivent aussi

souffrir comme eux (Apoc. 6, 11). Leur soupir monte devant Dieu  : « Jusques à

quand, Seigneur ? ». Ils attendent Celui qui doit venir, et il ne faut pas moins que la

toute-puissance de Dieu pour leur donner de croire cela, tant sera grande la

séduction d’injustice.

Ce n’est pas à l’homme de disputer avec Dieu, ni davantage au croyant de mettre

en question Sa Parole. Toute notre sagesse consiste à avoir une foi simple dans les

Écritures, ce qui a pour effet de mettre du calme dans l’âme, en présence de toutes

les questions, de toutes les difficultés, et de tous les doutes qui peuvent s’élever

dans nos esprits. Si Dieu a révélé l’avenir, n’est-ce pas pour que nous le

connaissions ? Il est si peu vrai que le chrétien a assez à faire de s’occuper

exclusivement de ses propres bénédictions qu’au contraire vous le dépouillez d’une

portion de son héritage particulier si vous l’induisez à abandonner cette

connaissance des choses à venir. Non seulement le chrétien possède maintenant la

foi et l’anticipation de l’espérance, mais il est ici placé sur une éminence d’où il

embrasse l’avenir, plongeant ses regards jusque dans l’éternité même. Quelle

position peut être plus large, plus bénie que celle d’un chrétien ? Oh ! comme nous

entrons peu dans notre propre bénédiction en Christ ! Combien peu nous la

connaissons ! Comme nous en jouissons peu ! Les saints apocalyptiques n’auront pas

cela, mais un témoignage prophétique leur sera donné de la part de l’Esprit de

Jésus.

Et ce qui confirme la distinction que nous venons de faire, c’est que le Saint

Esprit, dès que la prophétie est terminée, nous est présenté s’unissant à l’espérance

de l’Épouse qui est l’Église. « L’Esprit et l’Épouse disent  : Viens. Et que celui qui

entend dise : Viens » . L’Esprit guide l’Église et stimule ses affections. La place

même où cette action de l’Esprit se trouve rapportée, tout à la fin du saint Livre, la

rend plus frappante encore. En effet, après avoir traversé le cours entier des voies

de Dieu envers l’homme jusqu’à leur dernier terme, après le jugement final devant

le grand trône blanc, après avoir évoqué les nouveaux cieux et la nouvelle terre, la

joie propre du chrétien aurait pu être tant soit peu diminuée pour avoir été tellement

occupé de prophétie. En vérité, une étude pareille serait bien faite pour abattre

l’esprit et le cœur s’il n’y avait pas pour contrepoids une espérance céleste. La

prophétie toute seule tend à produire un effet terrestre sur l’âme du chrétien, et elle

peut nous conduire à gaspiller l’énergie spirituelle destinée à Christ, à l’Église et aux

âmes, si nous lâchons la bride à notre esprit et donnons essor à notre imagination

en nous occupant avec curiosité de minutieux détails au sujet du jugement

terrestre.

Dans la mesure où, de ce fait, Christ et l’Église sont exclus de nos pensées, une

telle manière d’étudier la Parole est positivement nuisible à l’enfant de Dieu. Mais

remarquez comment le Saint Esprit a pourvu ici à ce danger relativement à l’Église.

Nous pouvons parcourir toutes ces visions prophétiques que Jean a écrites pour

 [22, 17]



nous et y voir un tableau complet de l’avenir, concentrant les lumières éparses dans

le reste des Écritures. Ceci fait, l’Esprit prend soin de changer le courant de nos

pensées. Il détourne nos regards des scènes terrestres et les fixe sur notre propre

objet à nous — Christ. Avec Lui nous quittons la région inférieure de la prophétie et

nous retournons à ce qui convient mieux au cœur renouvelé dans ses affections les

plus vraies pour son propre et céleste objet — Christ en haut, et qui va revenir.

Que le Seigneur nous accorde de jouir, avec une paix toujours plus profonde, de

cette merveilleuse lumière que nous donne la Parole de Dieu au sujet du Saint

Esprit. Il daigne être en nous, pour l’amour de Christ, et cela à cause de Son

estimation tant de Christ Lui-même que de cette rédemption qui est notre

fondement immuable devant Dieu ! Puissions-nous ne pas seulement apprendre

davantage au sujet de l’Esprit, mais, guidés par Lui, avoir nos cœurs fortifiés, pour

jouir par Lui, en Christ, notre Seigneur, de tout ce qu’il a plu à Dieu de nous révéler

dans Sa précieuse Parole !

1 ↑ : Immortalité : Ici et plus loin : dans le sens d’existence éternelle. À strictement

parler, l’âme n’est pas immortelle puisque celle de l’incrédule connaîtra l’horreur de la

seconde mort après la résurrection de jugement qui aura réuni cette âme à son corps

(Réd.).

2 ↑ : L’intervalle entre ces deux opérations peut différer beaucoup selon le cas. Il peut

être réduit au point que la seconde apparaisse comme quelque chose d’immédiat,

quoique distinct. L’auteur revient sur ce sujet dans la méditation n° 10. Voir aussi pages

170 et 171 de la présente méditation (Réd.).

3 ↑ : Comparez Éphésiens 3, 5 : « révélé maintenant » aux deux (c’est-à-dire à Ses

apôtres et prophètes).


