La génisse rousse

Nombres 19

H. Rossier

Les livres du Lévitique et des Nombres présentent trois aspects du sacrifice pour le péché : le grand jour
des expiations (Lév. 16), les sacrifices pour le péché et le délit (Lév. 4 et 5), enfin le sacrifice de la génisse
rousse (Nomb. 19). Avant de nous occuper de ce dernier, qui fait proprement le sujet des pages qu’on va lire,
jetons un rapide coup d’ceil sur les deux autres especes de sacrifices.

Le grand jour des expiations (Lév. 16)

Dans la Paque et a travers la mer Rouge, Dieu avait racheté Israél, en I'abritant du jugement et en le
délivrant de la servitude d’Egypte, pour I'amener finalement dans la terre promise. Dés leur entrée au désert,
les Israélites étaient le peuple de Dieu en vertu de la rédemption ; dés ce moment-la, Dieu pouvait habiter au
milieu d’eux. Mais, de fait, Israél était un peuple dans la chair, souillé par le péché, et le tabernacle de Dieu se
trouvait ainsi « demeurer avec eux au milieu de leurs impuretés » (Lév. 16, 16). C’est ce que le Dieu saint et
juste ne pouvait tolérer, car Il aurait renié Son propre caractére et proclamé que le péché ne rompait pas toute
relation entre 'homme et Lui. Il fallait donc que Dieu trouvat un moyen de recevoir Israél devant Lui sans
déroger a Sa gloire et en maintenant Son caractere — un moyen de purifier le sanctuaire, Sa demeure, de
toutes les impuretés que lui faisait contracter la présence d’un peuple souillé — un moyen aussi d’apporter a ce
peuple I'heureuse certitude que pour Dieu, la question du péché était réglée, en enlevant de la conscience de
chaque Israélite toute trace de culpabilité devant Lui. Ce moyen, Dieu le fournit a Israél dans les sacrifices du
jour des expiations.

Des quatre actes qui caractérisaient ce jour, le premier et le plus important était I'entrée du souverain
sacrificateur dans le lieu trés saint, avec le sang du taureau pour lui-méme, et du bouc de I'Eternel pour le
peuple. Ce sang, placé sur le propitiatoire et devant le propitiatoire, proclamait la valeur du sacrifice pour la
réconciliation du peuple avec Dieu, et la perfection de son résultat pour permettre a Israél de s’approcher de
I'Eternel. La purification du sanctuaire préfigurait la réconciliation de toutes choses (voyez Col. 1, 19, 20), la
purification de toute la création souillée par le péché, mais qui, en vertu du sacrifice de Christ, sera mise un jour
en parfait accord avec le caractére de Dieu, en sorte que Dieu puisse habiter avec les hommes (voyez Apoc.
21, 3; comp. Jean 1, 29). La sortie du souverain sacrificateur hors du lieu saint, annoncait au peuple que
I'ceuvre avait été acceptée et la question du péché réglée entre le représentant d’lsraél et Dieu; enfin, les
péchés du peuple confessés sur la téte du bouc azazel étaient emportés dans une terre ou n’habitait personne
qui pat jamais les retrouver, et ainsi, la conscience des enfants d’Israél était purifiée et allégée de tout le poids
qui les avait courbés jusque-la devant Dieu, dans I'affliction de leurs ames.

Mais la loi n"amenait rien a la perfection[Heb. 7, 19]. Quant a I'efficacité réelle de ce grand jour, nous savons
gue le sang des taureaux et des boucs n’6tait pas les péchés[Héb. 10, 4]; |a propitiation, elt-elle été efficace,
n’avait de valeur que pour un an; bien plus, tout ce qui se faisait dans ce jour témoignait que le chemin des



lieux saints n’était pas ouvert[Heb. 9, 8] que le voile subsistait, et que I'hnomme pécheur était banni du sanctuaire
ou Dieu habite.

Or, ce gu’lsraél n’avait pas et ne pouvait entrevoir dans l'avenir qu’a travers un voile, les chrétiens le
possedent aujourd’hui d’une maniere parfaite. C’est la grande vérité que nous enseigne I'épitre aux Hébreux.
Le sang de Christ, dont l'offrande ne sera jamais renouvelée, a une efficacité éternelle. Le souverain
sacrificateur, Christ, est entré, non dans le sanctuaire fait de mains, mais dans le ciel méme[Héb. 9, 24] et s’est
assis a la droite de Dieu. Le voile est déchiré, le chemin ouvert pour toujours, et 'adorateur peut pénétrer en
toute liberté dans les lieux saints sans aucune conscience de péchés. — La fin du chapitre 9 de I'épitre aux
Hébreux!"! correspond aux quatre actes de ce jour solennel. La, nous trouvons : 12 que, comme le souverain
sacrificateur entrait avec le sang dans le sanctuaire, de méme Christ, aprés s’étre offert a Dieu sans tache, est
entré dans le ciel méme, afin de paraitre maintenant pour nous devant la face de Dieu (v. 24); 2° que,
maintenant, en la consommation des siecles, Il a été manifesté une fois pour I'abolition du péché par Son
sacrifice (v. 26) — abolition qui correspond a la purification du sanctuaire®; 32 que, comme le bouc azazel,
Christ a été offert une fois pour porter les péchés de plusieurs (v. 28); 4° que, semblable au souverain
sacrificateur sortant du tabernacle, Il apparaitra une seconde fois, sans péché, a salut a ceux qui L’attendent (v.
28).

Ce type du grand jour des expiations a donc trouvé sa pleine réalisation en Christ. Si nous ne voyons pas
encore le péché aboli, nous savons que I'ceuvre qui en est le fondement est accomplie. Si notre souverain
sacrificateur est encore caché dans le sanctuaire, nous avons néanmoins I'entiére certitude, par I’'Esprit envoyé
du ciel, que nos relations avec Dieu sont établies d’'une maniére définitive et immuable, et nous n’avons pas
besoin, comme Israél, de la sortie de Christ pour I'apprendre. Et cependant, mieux qu’lsraél, nous L’attendons,
sans pécheé, a salut. Enfin, si nos péchés sont 6tés de devant Dieu, ils le sont aussi de dessus nos consciences
et emportés dans une terre inhabitée, ou méme I'ceil de Dieu ne les retrouvera jamais.

Le sacrifice pour le péché™ (Lév. 4)

Le chapitre 4 du Lévitique traite d’'un cas tout autre que le grand jour des expiations. Ici, la question n’est
pas comment Dieu pouvait habiter au milieu de Son peuple, ou plutdt sur quel fondement Il pouvait établir et
garder des relations avec lui, mais sur quelle base le peuple ou I'individu pouvait s’approcher de Dieu, quand la
communion avait été rompue par un péché particulier. Ce qui frappe, en effet, tout d’abord, dans ce chapitre
(comme aussi dans le cas de la génisse rousse), c’est qu'’il ne s’agit pas d’établir des relations avec un Dieu qui
reste juste en justifiant le croyant, mais qu’il est question de restauration pour chaque péché qui a troublé la
jouissance de ces relations!. C’est pour cette raison que le sacrifice pour le péché suit le sacrifice de
prospérités mentionné au chapitre 3. Ce dernier sacrifice était le type de la communion des croyants avec Dieu
au sujet de I'offrande de Christ. Si cette communion avait été rompue par le péché, comment pouvait-on la
retrouver ? Le chapitre 4 nous donne la réponse.

Avant d’aller plus loin, remargquons combien peu, en réalité, nous connaissons la communion avec Dieu. On
peut la définir en deux mots : navoir, avec Dieu, qu'une pensée et quun cceur. Au sujet de quoi, direz-vous ?
Au sujet de toutes choses; au sujet du péché, du monde, de nous-mémes, mais avant tout, au sujet de I'ceuvre
et de la personne de Christ! Et lorsque nous la connaissons, cette communion, combien peu nous en
jouissons, car elle est interrompue par le moindre péché que nous commettons, méme en pensée.



Dans le chapitre 4 du Lévitique, les seuls péchés dont il soit question sont des péchés commis par erreur,
péchés que le peuple ou I'individu auraient ignorés, s'’il ne s’était trouvé quelque personne intelligente pour les
leur faire connaitre!®. Arguer de son ignorance, et de I'incapacité ou I'on était de connaitre sa faute, ne servait
de rien, car l'ignorance était déja un fruit du péché®®. C’étaient précisément de telles fautes qui faisaient
ressortir combien le péché est abominable aux yeux de Dieu. Pour ces péchés, il fallait le sacrifice, car ils
avaient enlevé a I'lsraélite toute possibilité de s’approcher de Dieu, soit devant le voile pour le culte (4, 6, 17),
soit a I'autel du parfum pour la communion (4, 7, 18), soit méme a I'autel de I’holocauste (4, 25, 34), endroit ou
I'adorateur était individuellement recu devant Dieu, selon la perfection de I'offrande. Les choses étant ainsi, le
pécheur par erreur présentait une victime qui devait étre identifiée avec lui. Dans certains cas, le sacrificateur
mangeait la victime, s’appropriant pour ainsi dire le péché et I'6tant de dessus le coupable. Le sang de la
victime, dont on faisait aspersion a I’endroit méme ou celui qui avait péché devait s’approcher de Dieu, était
comme une provision faite d’avance, pour lui permettre de reprendre sa place. A la justice de Dieu s’exercant
par le jugement, répondait la victime br(lée hors du camp; et enfin, la graisse consumée sur I'autel indiquait la
pleine satisfaction que le coeur de I'Eternel trouvait dans le sacrifice. A chaque nouveau péché commis par
erreur (ou a chaque délit), le sacrifice devait étre renouvelé, et le sang de la victime répandu, pour frayer de
nouveau l'acces devant Dieu et permettre au pécheur de s’approcher. Pour le chrétien, rien de semblable. S’il a
péché, il ne vient pas au sang de Christ pour étre purifié de nouveau, il n’a pas a attendre qu’une nouvelle
effusion de sang lui permette de s’approcher, I'ceuvre accomplie sur la croix et qui a posé le fondement de sa
réconciliation, ayant établi en méme temps, une fois pour toutes, la base de sa communion. Il apprend que, s'il
a péché, Christ est, non pas sera, la propitiation pour ses péchés; et que, s’il lui a fallu un avocat auprés du
Peére, il trouve cet avocat dans la personne de Jésus Christ qui est la propitiation pour ses péchés; et il peut
ainsi s’approcher avec assurance. La perfection de I'aspersion, cette aspersion du sang faite sept fois, est
devant Dieu (v. 17) bien avant que le croyant soit restauré. Nous voyons donc I'ensemble de ce que figure ce
type, dans ces paroles de 1 Jean 2, 1 et 2 : «Si quelgu’un a péché, nous avons un avocat auprés du Pére,
Jésus Christ, le juste; et lui est la propitiation pour nos péchés ».

En appliquant au chrétien les deux types qui précédent, nous avons trouvé : dans le premier, la
réconciliation opérée et les relations avec Dieu établies une fois pour toutes; dans le second, le moyen de
restauration — la base de la communion étant posée une fois pour toutes dans le sang qui permet au pécheur
de s’approcher de Dieu. Mais ces deux types n’embrassent point tout ce qui est nécessaire a la restauration
d’une ame qui a perdu la communion. Il faut, pour qu’elle la retrouve, un profond exercice de conscience, dont
le chapitre 19 des Nombres va nous entretenir en détail.

La génisse rousse (Nomb. 19)

Le livre des Nombres nous parle du voyage d’Israél a travers le désert, type de la marche du chrétien a
travers le monde. Cette marche expose a toutes sortes de souillures qui interrompent absolument toute
communion avec Dieu. Le caractéere de ces souillures est digne de remarque, et devrait parler sérieusement a
nos consciences. Ce ne sont plus des péchés commis par erreur et par ignorance, comme au chapitre 4 du
Lévitique, péchés que d’autres nous font connaitre!”, mais des péchés commis par inadvertance ou manque de
vigilance. La simple vigilance chrétienne est le moyen d’éviter toute rupture de communion pendant la marche.
Outre ce caractére, ces péchés en avaient un autre qui leur était commun. Dans tous les cas présentes, la
souillure était contractée par le contact d’un mort, ou de ce qui résulte de la mort. On ne pouvait, quand on
s’était souillé, donner son ignorance comme excuse, car il N’y avait pas moyen d’ignorer ce qu’était la mort. Elle



était /a preuve la plus palpable, la plus absolue du péché : «Au jour que tu en mangeras, tu mourras
certainement » [Gen. 2, 7]« Les gages du péché, c’est la mort »[Rom. 6, 23] | e péché était donc rendu évident
par ses dernieres conséquences, en sorte que I’'homme qui touchait le mort n’avait aucune excuse a alléguer.

La souillure a 'occasion d’un mort pouvait étre contractée en deux endroits : dans la tente ou aux champs.
Dans le second cas, I'individu seul était souillé ; dans le premier, la souillure s’étendait a tout ce qui était dans la
tente, et particuliérement a tout vaisseau non couvert. Combien cette sorte de souillure est fréquente parmi les
chrétiens ! Quand on est aux champs, en public, au milieu du monde, on est ordinairement plus vigilant, parce
gu’on se sent observé par des gens hostiles qui cherchent a nous trouver en faute, pour avoir 'occasion de
blamer I'évangile. Dans la tente, dans le cercle plus ou moins fermé de la famille, on est aisément moins
attentif, on veille moins sur soi-méme. Des choses sont tolérées que I'on ne ferait pas devant tous; il y a moins
de retenue, parce gqu’on se trouve entre soi. Certaines mondanités sont acceptées, qu’on se garderait de porter
en public; tel mal excusé, parce qu’il n’y a personne pour le critiquer. La mort est dans la tente. Qu’en résulte-t-
il? S’il y a la un vase découvert, il est atteint par la souillure. La souillure que nous contractons dans la tente
s’étend a nos alentours immédiats. D’ou vient que, si souvent, les enfants suivent une voie de mondanité et
abandonnent la vérité qui leur avait été enseignée dans la maison paternelle ? Sans doute, il peut y avoir a cela
bien des causes, et j'accorderai que, dans la plupart des cas, une grande mondanité des parents n’en est pas
la raison ; mais n’ont-ils pas souvent a reconnaitre, avec humiliation, qu’ils ont toléré, dans le cercle de famille,
telle souillure mondaine qui a influencé des vases non gardés, préparés par notre négligence a subir cette
influence ?

La seconde espece de souillure pour un mort était celle qui se contractait aux champs. La, si 'on manquait
de vigilance, on pouvait toucher a la mort sous quatre aspects divers : 'ossement, ’homme ayant succombé de
mort violente, ou de mort ordinaire, enfin le sépulcre.

Un ossement n’avait qu’un rapport bien éloigné avec un cadavre. La corruption initiale ne s’y voyait plus.
Depuis longtemps, le soleil, la pluie, I'air du temps, les oiseaux ou les bétes des champs, I'avaient dépouillé des
chairs corrompues qui y adhéraient. Pour ne se ressentir guére de son origine, I'ossement n’en était que plus
commun; a chaque instant, il se rencontrait aux champs sous les pieds. Les hommes en sont arrivés a le
considérer comme utile ou méme indispensable. Quel est donc ce péché commun, figuré par 'ossement, ce
péché accepté de tous, si fréquent qu’on n’y prend plus garde et que le monde s’étonne de le voir en scandale
et en réprobation a quelques-uns ? Cher lecteur chrétien, vous le rencontrez partout, lorsque, comme ['Israélite
aux champs, vous étes obligé de sortir au milieu du monde. Vous verrez a chaque pas le commergant qui
trompe I'acheteur sur la qualité de ses produits, le banquier qui fait passer ses intéréts avant ceux de ses
clients, le médecin qui ment a ses malades, ’'homme du monde qui complimente en face, et dénigre par
derriére ; tout cela, et mille autres choses encore, n’est-il pas le commun ossement ? Dans quelle mesure, nous
chrétiens, sommes-nous envahis par de tels principes, jusqu’a ne plus les considérer comme une souillure ?
Prenons-y bien garde, car ils détruisent la communion de Dieu.

Le second et le troisiéme cas étaient ceux de mort violente ou de mort naturelle : la violence et la corruption,
les deux grandes classes de péchés que Dieu avait sous les yeux, quand Il résolut de détruire le monde par le
déluge. Le monde n’a pas changé. Ces déclarations : «lIs se sont corrompus »[Ps- 14, 1]; « La destruction et la
ruine sont dans leurs sentiers » [Es. 59, 71; « La violence les couvre comme un vétement » [Ps. 73, 6], sont toujours
vraies, mais la question est, pour nous chrétiens, si, dans nos rapports avec le monde, ces choses sont
absentes de notre propre marche. Quand nous sommes lésés, calomniés; quand nous avons des griefs
personnels contre les autres, que manifestons-nous ? Est-ce un esprit de paix ou un esprit de violence ? D’autre



part, il y a une corruption morale qui nous enveloppe de toutes parts, comme l'air que nous respirons. Elle se
trouve dans ce qu’on entend, dans ce qu’on lit, dans ce qu’on voit, dans ’'homme, dans la femme qui passent;
elle s’étale au grand jour, se glisse dans les ombres de la nuit. Nos désirs vont-ils apres ces choses, et nous
laissons-nous atteindre par cette corruption ambiante ? Ah! soyons vigilants pour garder nos yeux et nos
oreilles, nos mains et nos pas, nos pensées et nos ceceurs, de toutes ces souillures ; haissons méme la robe
souillée par la chair[Jude 23] |

Le quatrieme cas était le sépulcre. On pouvait marcher sur un sépulcre sans le savoir (Luc 11, 44). Le
Seigneur emploie I'image du sépulcre pour peindre I’hypocrisie du cceur qui, au-dehors, a de belles
apparences, méme un renom de piété, tandis qu’au-dedans, il est plein d’'ossements de morts et de toutes
sortes d'impuretés (Matt. 23, 27, 28). Le sépulcre est un coeur cachant volontairement, sous de beaux dehors,
la corruption gu’il renferme. Tels étaient les pharisiens que le Seigneur censure. Et combien de milliers
d’enfants de Dieu touchent ces sépulcres dans leur marche, acceptant les principes de la religion du monde et
se contentant d’une piété de formes a laquelle I’état du coeur ne correspond nullement ! Hélas ! un chrétien peut
se souiller par un sépulcre; lui aussi peut, dans ce cas, étre un hypocrite! L'apbtre Paul avait évité cette
souillure; il ne cherchait pas I'approbation des hommes, mais celle de Dieu; il disait : «Nous avons été
manifestés a Dieu, et jespere aussi que nous avons été manifestés dans vos consciences » (2 Cor. 5, 11).

Toucher au sépulcre souille, et détruit la communion. Une seule mauvaise pensée suffit, une seule
convoitise gardée dans le cceur et qui n’est jamais tombée sous les regards d’aucun homme. Souvent, nous
sommes secs et stériles, la Parole ne nous intéresse plus, la joie et la puissance sont absentes. Pourquoi ?
Nous ne savons peut-étre pas la cause de tout cela, mais de fait, la communion est perdue. Demandons a Dieu
pourquoi; Il nous répondra que nous avons touché le sépulcre. Peut-étre n’aurons-nous a juger qu’une seule
convoitise, que notre coeur conserve volontairement sans méme lui donner d’exécution... elle suffit pour faire de
nous des étres souillés.

Considérons maintenant ce qu’il y avait a faire quand un Israélite s’était souillé en touchant un mort.

Le moyen de purification était une génisse rousse, sans tare, et n‘ayant pas porté le joug, type de Christ,
homme sans péché, n'ayant pas méme été assujetti, dans Sa nature, aux conséquences du péché. Cette
génisse devait étre égorgée devant Eléazar, le sacrificateur, et son sang aspergé sept fois, droit devant la tente
d’assignation, endroit ou le peuple se tenait devant Dieu pour Lui rendre culte. Ce n’était pas comme au jour
des expiations, ou le sang était porté dans le sanctuaire au-dela du voile et placé sur le propitiatoire, sous les
regards de Dieu; ici, le sang se présentait aux regards de ’'homme qui s’approchait de Dieu, apres s’étre rendu
coupable. C’était un acte analogue a celui du sacrifice pour le péché, quoique, dans ce dernier cas, I'aspersion
du sang se fit en d’autres endroits. |l fallait avant tout, pour la restauration, que les yeux de la foi rencontrassent
le sang offert pour la propitiation et qui avait précédé le pécheur a I'endroit ou il pouvait rencontrer Dieu®. Sans
ce premier acte, pas de restauration possible. Quand nous avons failli, si nous ne savons pas que Jésus Christ,
le juste, est devant Dieu la propitiation pour nos péchés, nous nous tenons loin, au lieu de nous approcher de
Lui. Notre ignorance nous fait estimer avoir perdu, par le péché, une chose qui ne peut jamais étre perdue, nos
relations avec Dieu, et nous faisons dépendre ces relations de notre conduite, tandis que c’est notre
communion qui en dépend. Le fruit de cette ignorance est non pas la restauration, mais le désespoir. Une vraie
purification dans notre marche sera toujours basée sur la pleine assurance que donne a nos ames le sang de
Christ placé sous le regard de Dieu, et que nos regards rencontrent comme satisfaisant Dieu parfaitement a
I'égard du péché.



Le corps tout entier de la génisse qui avait été égorgée, était brdlé hors du camp. Il en était de méme,
comme on le voit au chapitre 4 du Lévitique, de la victime offerte pour le péché du souverain sacrificateur ou du
peuple, et, au chapitre 16, pour le sacrifice du grand jour des expiations; car il était dit : « Nul sacrifice pour le
péché, dont le sang sera porté dans la tente d’assignation pour faire propitiation dans le lieu saint, ne sera
mangeé; il sera brllé au feu» (Lév. 6, 23). Le corps brllé hors du camp démontrait la sainteté de Dieu qui devait
bannir de Sa présence le péché, méme porté par Christ. Quelle était donc la rigueur de Son jugement, puisque
ce jugement consumait la sainte victime qui portait le péché ? — La victime, est-il dit, était chose trés sainte. —
Mais la génisse réduite en cendres proclamait du méme coup, hautement, que le péché n’était pas imputé au
pécheur, et que cette grande question avait été définitivement réglée entre Christ et Dieu.

Trois choses étaient jetées dans le feu pour étre consumées avec la victime (v. 6) : du bois de cédre, de
I'hysope et de I'écarlate. Le bois de cédre représente, dans I'Ecriture, la grandeur de 'hnomme, I'hysope sa
petitesse, les deux extrémes entre lesquels est compris ’'hnomme naturel tout entier, les deux extrémes aussi de
sa sagesse et de sa connaissance (1 Rois 4, 33) ; tout cela n’était bon que pour le feu. L’homme tout entier, de
quelgue maniére qu’on le considere, trouve sa fin et son jugement dans la croix de Christ. L’écarlate est I'image
de la gloire du monde, de ce qui est en renom ici-bas — du monde, sous 'aspect qui attire le plus les regards
de 'homme. Or Dieu a jugé le monde a la croix®.,

Ainsi, I'lsraélite qui s’était souillé, rencontrait des le début, avant qu’il fit procédé a I'ceuvre de sa
purification, trois grands faits sans lesquels sa restauration e(t été impossible, trois faits accomplis en dehors
de lui et en sa faveur, et propres a I'encourager dans les moments solennels qu’il allait avoir a traverser. C’est
ainsi que Dieu montre au croyant qui a contracté une souillure en marchant dans le monde, que la propitiation
et la non-imputation du péché répondent a son état; et de plus, qu’il a été crucifié avec Christ et que le monde
lui est crucifié[Gal. 6, 14],

Un détail s’ajoute a ceux-ci. Tous ceux qui avaient touché au corps consumé de la génisse étaient souillés
jusqu’au soir. Combien cela est propre a imprimer a 'dme du croyant le sentiment de I'horreur du péché,
puisque la valeur méme de la victime parfaite n’a rien pu changer a la souillure qui le caractérise | Remarquons
d’autre part (Lév. 6, 17-23) que tous ceux qui touchaient la chair du sacrifice pour le péché ou la mangeaient,
en étaient sanctifies. C’était «une chose trés sainte». Si Dieu a détourné Sa face de Christ fait péche, le
Sauveur n’en était pas moins le trés saint, et dans le moment méme ou Il s’offrait, I'objet de la parfaite
satisfaction du coeur du Pere. L’expiation accomplie, le Pére a exprimé Son bon plaisir en Lui, en Le
ressuscitant et Le faisant asseoir a Sa droite.

Examinons maintenant de quelle maniere s’effectuait la restauration de celui qui était impur.

Un homme pur ramassait la cendre de la génisse, qui était soigneusement gardée en réserve. Puis,
lorsqu’un Israélite s’était souillé par un mort, on prenait de cette cendre sur laquelle on versait de I'eau vive
dans un vase. Alors un homme pur en faisait aspersion avec de I'hysope sur la tente et les ustensiles, et sur
I’homme souillé. L’Ecriture nous apprend la signification de ce type. L’eau vive (Jean 7, 38, 39) est I'Esprit
Saint, appliquant, dans ce cas, a I'ame, par le moyen de la Parole, non pas le sang pour la purifier de nouveau,
mais le souvenir des souffrances que Christ a endurées sous le jugement de Dieu, souffrances par lesquelles
Dieu a jugé 'homme et condamné le monde. Son amour, en donnant Christ a cet effet, a accompli cette ceuvre
pour nous délivrer, afin que nous fussions a Lui, afin que nous pussions marcher en sainteté dans Sa présence.
Cet acte typique nous présente donc, d’'une maniére vivante, tout le travail de conscience nécessaire pour
gu’un enfant de Dieu, s’il a péché, retrouve la communion avec son Pére. Quoi! par ma négligence, j’ai perdu
cette communion, la chose la plus précieuse avec le salut, le privilege le plus élevé qu’un croyant puisse



posséder, et en vue duquel j’ai recu la vie éternelle (1 Jean 1) ; — la communion, le fait d’étre appelé a partager
les pensées ou les joies du coeur de Dieu a I'égard de toutes choses ? Eussé-je gardé cette communion, je
n’aurais pas eté négligent; j'aurais eu méme, instinctivement, horreur de tout ce dont Dieu a horreur. L’eussé-je
gardée, j'aurais estimé Christ et Son sacrifice comme Dieu les estime. J’aurais reculé devant cette souillure qui
a été la cause des souffrances de Christ; j'aurais eu assez d’affection pour Lui, pour ne pas toucher a ce qui
L’a fait souffrir !

Voila ce que la cendre mélée d’eau vive apportait en type a la conscience de I'lsraélite impur. Cette
aspersion purificatrice améne nécessairement avec elle I'lhumiliation, tout en présentant a I'dme la valeur infinie
de ce qui a été accompli a la croix pour elle. Enfin, 'Ame restaurée apprend qu’elle ne peut avoir aucune
confiance en la chair. Nos manquements, jugés en la présence de Dieu, ouvrent nos yeux pour voir que Dieu, ni
nous, n’avons rien a attendre de nous-mémes, puisqu’a la croix, Dieu a condamné le péché dans la chair [Rom.
8, 3]; qu’il ne s’agit pas pour nous de prendre la résolution de ne plus pécher, les résolutions de ’'homme ne
pouvant aboutir, mais d’accepter le fait que 'homme est totalement ruiné, afin de pouvoir marcher dans la
sainte liberté du nouvel homme et dans sa puissance.

Il ne fallait pas laisser écouler un long temps entre la faute et la restauration. Dieu donnait trois jours, au
bout desquels, pour la premiere fois, on appliquait 'eau de la purification. Celui qui croit avoir tout fait en
confessant son péché, au moment méme de la souillure, est d’ordinaire un coeur plus ou moins léger ; celui qui
tarde a s’humilier laisse, la plupart du temps, sa conscience s’émousser par le retard. Satan lui persuade que la
faute n’est pas si grave, que bien d’autres en ont fait autant; et ainsi, le coeur s’endort et oublie la gravité de la
faute. Dans bien des cas, cet oubli laisse le champ libre a Satan pour revenir a la charge. C’est ainsi que I'on
voit la marche de tant de chrétiens aboutir au retranchement de I’Assemblée : « L’homme qui sera impur, et qui
ne se sera pas purifié, cette &me-la sera retranchée du milieu de la congrégation, car il a rendu impur le
sanctuaire de I'Eternel ; 'eau de séparation n’a pas été répandue sur lui, il est impur » (v. 20).

L’homme souillé était aspergé deux fois, le troisieme et le septieme jour. La communion se perd facilement
et se retrouve difficilement. L’humiliation n’est pas la communion, elle n’en est que le chemin. Il fallait pour la
restauration une période de sept jours. Si nous avons joui des bénédictions de I'intimité avec le Seigneur, nous
voudrions bien étre restaurés tout de suite, lorsque nous avons péché. Nous voudrions retrouver
immédiatement et la puissance perdue par notre négligence, et ces heureuses communications avec le Pére,
fruit d’'une confiance sans nuage. Il n’en est pas, il ne peut en étre ainsi. Cette purification pratique ne se fait pas
du premier coup, il faut y revenir. L’humiliation doit précéder la joie. Pensons-y bien, cher lecteur. Si nous
estimons pour quelque chose la puissance et la joie de la communion avec le Pere et le Fils, ne nous la laissons
pas dérober. D’un c6té, rien ne lui est comparable, de 'autre, tout ce que nous rencontrons dans le monde la
détruit. Le monde n’est qu’un lambeau d’écarlate qui, malgré I'éclat de sa surface, n’est bon que pour le feu;; il
n’est au fond que I’endroit des ossements, de la corruption et des sépulcres; et si nos ceeurs, faciles a tromper,
se mettent a marcher sans précaution sur ce sol souillé, nous serons bien vite souillés nous-mémes et ferons la
perte lamentable de notre communion. Gardons-nous donc soigneusement de toutes ces choses. Estimons
assez haut la communion avec Dieu pour hair, de tout notre étre renouvelé, ce qui pourrait I'interrompre.

1. T Toute cette épitre, sauf en un ou deux détails, ne traite que des sacrifices du grand jour des expiations,
circonstance bien propre a faire ressortir 'immense importance, pour nous, de ce jour considéré comme type.

2. T Il est évident que la valeur tout entiére de I'ceuvre est également comprise dans ce verset 26.

3. T Désirant étre bref, nous omettons, dans ce qui suit, le sacrifice pour le délit.

4. T |l faut cependant ajouter que, de fait, sous la loi, chaque péché interrompait les relations avec Dieu; de 13, le
renouvellement continuel de I'aspersion du sang. En outre, Lévitique 4 et 5 nous présentent le sacrifice pour le péché



sous I'aspect de la satisfaction présentée a Dieu pour chaque acte de péché.

5. T Au reste, pour Israél, sous la loi, le péché volontaire était sans ressource. La loi ne 'admettait pas. Quiconque le
commettait devait étre 6té du milieu du peuple. Voyez, entre autres, le cas d’Acan, pécheur volontaire qui dut étre
retranché, tandis qu’lsraél ayant, dans ce méme cas, péché par erreur, pouvait étre restauré. Sous la grace, il y a une
ressource parfaite pour tous les péchés : « Le sang de Jésus Christ, son Fils, nous purifie de tout péché »[1 Jean 1,7] ||
N’y a qu’un seul péché volontaire qui soit sans ressource, c’est I'apostasie du christianisme, c’est-a-dire I'abandon de
Christ et de Son sacrifice : « Si nous péchons volontairement aprés avoir regu la connaissance de la vérité, il ne reste
plus de sacrifice pour les péchés... » (Héb. 10, 26 ; voyez aussi Nomb. 14, 22-31).

6. T Voyez entre autres cette terrible parole (Lév. 5, 2) : « Si quelqu’un a touché une chose impure quelconque... et que
cela lui soit resté caché, alors il estimpur et coupable ».

7. T Lorsque le souverain sacrificateur avait péché (Lév. 4), il n’est pas dit : «Si on lui a fait connaitre son péché »,
comme aux versets 14, 23 et 28. Plus il y a de proximité avec Dieu, plus le Saint Esprit agissant par la Parole sur notre
conscience nous rend attentifs au moindre péché, sans qu'il soit besoin d’intermédiaires pour nous le signaler.

8. T Il n’y a pour ’homme aucun lieu de rencontre avec Dieu ou le sang ne se trouve pas. Que ce soit a 'autel de
I’holocauste (Lév. 4, 25, 34), ou devant la tente d’assignation (Nomb. 19, 4), ou a l'autel d’or (Lév. 4, 7, 18), ou devant
le voile (Lév. 4, 6, 17), ou devant le propitiatoire (Lév. 16, 14, 15).

9. T On trouve les mémes éléments dans la purification du lépreux (Lév. 14, 6) : Ia, toute la gloire du monde, tout ce
gue I’homme est, tout ce que ’lhomme connait, devait passer a travers le sang, devait porter le cachet de la mort.



