
La grâce, puissance d’unité et de rassemblement

J.N. Darby

Bien-aimé frère,

J’ai eu à cœur de présenter quelques remarques sur un sujet qui, je crois, a de l’importance dans le

moment actuel ; et en le faisant, j’ai présent à l’esprit un traité sur lequel les circonstances ont attiré l’attention,

et je revois ce traité au point de vue pratique. Je me suis d’autant plus pressé de faire ainsi que j’ai lu, il y a

quelque temps, dans le Present Testimony, si ma mémoire ne me trompe, un article qui plaçait le sujet sur un

terrain que je n’ai pas trouvé tout à fait juste, en ce qu’il ne considérait, à ce qu’il m’a paru, qu’un seul côté de

ce sujet. Je ne commenterai pas cet article, comprenant que vous puissiez édifier vos lecteurs bien mieux par

d’autres moyens.

Ce que je crois qu’il est important de comprendre, c’est que la puissance active qui rassemble est toujours

la grâce — l’amour. La séparation d’avec le mal peut devenir nécessaire. Il est des états particuliers de l’Église,

alors que le mal est entré, où cette séparation peut caractériser, dans une grande mesure, le sentier des fidèles.

Il peut arriver que, les mêmes convictions agissant en un même moment chez plusieurs, la séparation d’avec le

mal forme un noyau de personnes rassemblées. Mais cette séparation n’est jamais, en soi, une puissance de

rassemblement. La sainteté peut attirer une âme, quand cette âme est déjà en mouvement par elle-même. Mais

la puissance pour rassembler est dans la grâce, dans l’amour vivant et agissant, dans « la foi opérante par

l’amour » . L’histoire de l’Église de Dieu dans tous les temps est la démonstration de la vérité de ce

principe. Rassembler est la puissance formative de l’unité là où celle-ci n’existe pas. Je tiens ici pour admis que

Christ est reconnu comme centre. Si le mal existe, la puissance qui rassemble peut rassembler en retirant du

mal ; mais la puissance qui rassemble, je le répète, c’est l’amour.

Le traité, auquel j’ai fait allusion plus haut, et sur lequel je désire revenir ici, n’est pas resté ignoré ; il était

intitulé  : « La séparation d’avec le mal est le principe divin de l’unité ». J’espère que j’aurais assez de grâce

pour reconnaître l’erreur là où je croirais qu’il y en a, et je sais que je le doit au Seigneur ; mais le sujet qui

m’occupe ici est un peu plus étendu. Le traité en question a trait à l’état de l’Église de Dieu en général, et non à

une partie quelconque des membres de cette église ; mais comme une certaine partie de la vérité corrige un

mal, de même une autre portion de cette vérité peut, par son opération sur l’âme, étendre la sphère et rendre

plus forte l’énergie du bien.

Il y a, dans la nature de Dieu, deux grands principes reconnus de tous les saints, la sainteté et l’amour.

L’une, je puis le dire hardiment, est la nécessité de Sa nature, impérative, en vertu de cette nature, pour tous

ceux qui approchent Dieu ; l’autre en est l’énergie. L’une caractérise la nature de Dieu ; l’autre est Sa nature

même et le mobile de l’activité de Sa nature. Dieu est saint ; — Il n’est pas aimant, mais Il est amour. Il l’est

dans le principe essentiel et l’activité de Son être ; nous en faisons un juge par le péché, car Dieu est saint, et Il

a de l’autorité ; mais Dieu est amour, et personne ne L’a rendu tel. S’il y a de l’amour quelque autre part qu’en

Dieu, cet amour est de Dieu, car Dieu est amour : l’amour est la précieuse et active énergie de Son être. Dans

l’exercice de cette énergie, Il rassemble auprès de Lui, pour la félicité éternelle de ceux qui sont rassemblés, le

déploiement et la manifestation de cet amour en Christ, et Christ Lui-même étant la grande puissance et le

centre du rassemblement. Les conseils de Dieu, sous ce rapport, sont « la gloire de sa grâce »  ;

 [Gal. 5, 6]

 [Éph. 1, 6]



l’application qu’Il en fait à des pécheurs et les moyens qu’Il emploie à cet effet, sont « les richesses de sa

grâce »  ; et dans les siècles à venir, Il montrera quelles sont « les immenses richesses de sa grâce

dans sa bonté envers nous dans le Jésus Christ » .

Permettez-moi, avant que j’entre dans l’examen du sujet que j’ai maintenant directement en vue, de dire un

mot en passant sur le beau passage de l’épître aux Éphésiens que je viens de rappeler, parce que ce passage

révèle le fond des pensées de Dieu quand Il introduit dans l’unité dont parle cette épître. Nous sommes bénis

en Christ ; et Dieu Lui-même est le centre de la bénédiction, et cela sous deux caractères, savoir dans Sa

nature, et dans Sa relation avec ceux qui sont bénis. Il est à la fois « Dieu » et « Père » en relation avec Christ

Lui-même, considéré comme homme devant Lui, bien qu’Il soit le Fils bien-aimé (voyez Éph. 1, 3-7). Dieu est le

Dieu et Père de notre Seigneur Jésus Christ, selon cette propre parole de Jésus pour Ses disciples, quand Il

allait monter au ciel : « Je monte vers mon Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu » , avec la

différence seulement que, ici, dans l’épître aux Éphésiens, l’unité des saints en Christ est introduite, tandis que,

dans Jean, Christ parle des disciples comme étant Ses « frères ». — C’est donc dans ce double caractère que

Dieu revêt à l’égard de Christ Lui-même, qu’Il nous a bénis de toute bénédiction spirituelle, sans en excepter

aucune, dans les lieux célestes, cette sphère de bénédiction la plus excellente et la plus élevée, là où Lui

habite ; ce n’est pas seulement une bénédiction envoyée sur nous ici-bas sur la terre, mais nous-mêmes nous

sommes élevés dans les lieux célestes, et nous le sommes de la manière la plus excellente et la plus glorieuse,

dans le Christ Jésus, moins Son droit divin à être assis sur le trône du Père. Part merveilleuse, grâce

excellente, qui devient simple pour nous à proportion que nous sommes habitués à demeurer dans la parfaite

bonté de Dieu, auquel il est naturel d’être tout ce qu’Il est, et qui ne pourrait être autre chose !

Au verset 4 de l’épître aux Éphésiens, chapitre 1, nous avons : « le Dieu de notre Seigneur Jésus Christ »,

selon la gloire de la nature divine, introduisant dans Sa propre présence en Christ ce qui sera le

réfléchissement de cette gloire, selon Son dessein éternel ; car l’Église dans les pensées de Dieu (et, on peut

ajouter, dans sa vie dans la Parole), est avant le monde dans lequel elle est manifestée. Ici, c’est de la nature

de Dieu qu’il s’agit. Nous avons été « élus en Christ, avant la fondation du monde, afin que nous fussions saints

et irréprochables devant lui en amour ». Dieu est saint, Dieu est amour, et dans Ses voies, quand Il agit, Il est

irréprochable.

Puis, il y a une relation en Christ ; et la relation de Christ est celle de « Fils ». Ainsi, en Lui, nous sommes

prédestinés à l’adoption comme fils pour Dieu Lui-même, selon Son bon plaisir, selon la joie et la bonté de Sa

volonté. Il s’agit de relation ici. Dieu est le Père de notre Seigneur Jésus Christ, aussi bien qu’Il est Dieu. C’est

ici la gloire de Sa grâce, ce sont Ses propres pensées et Ses propres desseins, à la louange desquels nous

sommes. Il nous a manifesté Sa grâce dans « le Bien-aimé ». Mais, en fait, Il nous trouve dans la condition de

pécheurs, et ce sont des pécheurs qu’Il amène à cette position. Quelle pensée ! Et ici Sa grâce brille d’une

autre manière : en Lui, Christ, le Fils, « nous avons la rédemption par son sang, la rémission des fautes », ce

dont nous avons besoin pour entrer dans cette position, dans laquelle nous serons à la louange de la gloire de

Sa grâce, et cela, selon les richesses de Sa grâce ; car Dieu est manifesté dans la gloire de Sa grâce, et nos

besoins trouvent leur satisfaction dans les richesses de Sa grâce.

Ainsi nous sommes devant Dieu. Ce qui suit dans le chapitre concerne « l’héritage » qui nous appartient par

cette même grâce, savoir ce qui est au-dessus de nous. Je n’entre pas dans ce sujet, faisant remarquer

seulement, comme je l’ai fait ailleurs, que le Saint Esprit est les arrhes de l’héritage, mais non pas de l’amour

de Dieu : L’amour de Dieu est répandu dans nos cœurs par le Saint Esprit qui nous a été donné .

 [Éph. 1, 7]

 [Éph. 2, 7]

 [Jean 20, 17]

 [Rom. 5, 5]



Ces deux relations avec Dieu et le Père de notre Seigneur Jésus Christ renferment et manifestent une

abondante richesse de bénédiction ; on les retrouve fréquemment dans l’Écriture.

Mais quelque intéressant que soit ce sujet, je reviens maintenant à celui qui m’occupe directement. J’ai relu

le traité dont j’ai parlé, et je puis dire qu’il me semble que celui qui nierait les principes abstraits qui y sont

développés, ne serait pas sur le terrain chrétien du tout. Je ne peux rien concevoir de plus incontestablement

vrai que ces principes, pour autant qu’on peut parler ainsi d’une exposition humaine de la vérité.

Toutefois, il y a quelque chose de plus à considérer que la vérité, savoir l’usage de la vérité. Le fait que

Dieu, par la grâce et la rédemption, n’impute pas de péché à l’Église, demeure toujours heureusement et

éternellement vrai. À une conscience insouciante, je puis avoir à présenter quelque autre vérité. Mais je le

répète, en relisant le traité qui m’occupe ici, je ne vois pas comment quiconque s’oppose aux principes qui y

sont exposés peut être sur le terrain chrétien, en aucune manière. La sainteté n’est-elle pas le principe sur

lequel la communion chrétienne est basée ? Le traité en question ne dit pas autre chose que cela. Mais il y a

deux autres points que je crois important de présenter en même temps, l’un se rapportant à l’homme, l’autre au

Dieu béni.

Le premier des deux points, dont je parle, consiste en ceci : la nature humaine, nous le reconnaissons tous,

et nous le savons dans une certaine mesure, est une chose perfide. Or, la séparation d’avec le mal, si elle est

juste, ce que je suppose maintenant, distingue celui qui se sépare de celui duquel il se sépare. Cela tend à

donner de l’importance à la position de celui qui fait ainsi ; et cette position a de l’importance en effet ; mais avec

des cœurs tels que les nôtres, la position que nous prenons se mêle avec le moi, non d’une manière grossière,

mais d’une manière insidieuse. Il s’agit de ma position ; et de plus, mon esprit étant occupé d’une chose qui a

été importante pour lui (et cela justement, en son lieu et place), tend à faire, en quelque mesure, de la

séparation d’avec le mal, une puissance de rassemblement, aussi bien qu’un principe sur lequel le

rassemblement a lieu. La séparation d’avec le mal n’est pas cela, sauf pour autant que la sainteté attire les

âmes qui sont spirituelles, par un principe agissant en elles.

Il y a un autre danger : un chrétien se sépare du mal, je suppose encore, dans un cas où c’est de son devoir

de le faire ; disons qu’il quitte, par exemple, le système le plus corrompu qui existe ; d’après le principe en

question, c’est le mal agissant sur la conscience du nouvel homme et reconnu offensant pour Dieu, qui pousse

le chrétien à sortir de ce système. Ainsi, le chrétien est occupé du mal. C’est là une position dangereuse. Celui

qui s’y trouve rattache le mal, peut-être anxieusement, à ceux qu’il a quittés, pour donner une bonne raison de

la position qu’il a prise. Ils cachent, ils cherchent à couvrir, ils commentent, ils expliquent, comme il arrive

toujours là où le mal est maintenu. Lui cherche à prouver l’existence du mal, pour justifier sa position ; il est

occupé du mal en prouvant l’existence du mal et en la prouvant contre les autres. C’est un terrain glissant pour

le cœur, sans parler du danger qui menace l’amour. L’esprit est occupé du mal comme d’un objet que l’on a

devant soi. Ce n’est pas là la sainteté, ni la séparation d’avec le mal, en puissance pratique intérieure : c’est un

travail qui fatigue l’esprit et qui ne peut pas nourrir l’âme. Il y a des personnes qui courent presque le danger

d’acquiescer au mal, par la fatigue qu’elles éprouvent à y penser. Dans tous les cas, la puissance ne se trouve

pas ici. Dieu nous sépare certainement du mal, mais Dieu ne remplit pas l’âme de celui qui continue à s’en

occuper, car Dieu n’est pas dans le mal. Il est très vrai qu’une âme peut se dire : Je veux penser au Seigneur et

ne plus m’occuper du mal, et qu’ainsi elle obtienne une certaine mesure de tranquillité et de bien-être ; mais en

pareil cas, la mesure et le ton général de la vie spirituelle baisseront infailliblement, je n’en ai pas l’ombre d’un

doute. On n’acquiescera pas de fait au mal positif, mais on perd de vue l’horreur que Dieu a du mal, et dans la

même proportion on perd la mesure de puissance et de communion divines ; la voie générale ne le montre que



trop ; le témoignage manque et est abaissé. C’est là le mal le plus grand, quand la lutte avec le mal n’est pas

maintenue dans la puissance spirituelle, et un mal qui crée les difficultés les plus sérieuses à une union

étendue ; mais Dieu est au-dessus de tout. La nouvelle nature, quand elle est agissante, parce qu’elle est sainte

et divine, s’élève contre le mal lorsqu’il paraît devant elle. La conscience aussi est réveillée et exercée comme

responsable à Dieu. Mais ce n’est pas tout, même pour ce qui regarde la sainteté. Il y a une autre chose qui,

dans beaucoup de cas (je pourrais dire, au fond, dans tous les cas) distingue la vraie sainteté de la conscience

naturelle, ou du rejet conventionnel du mal. La sainteté n’est pas seulement la séparation d’avec le mal, mais la

séparation pour Dieu d’avec le mal. La nouvelle nature n’a pas seulement une nature ou un caractère

intrinsèque comme étant de Dieu ; elle a un objet, car elle ne peut pas vivre d’elle-même ; — elle a un objet

positif, et cet objet est Dieu. Or, ce fait change tout, parce qu’il sépare d’avec le mal, que la nouvelle nature

abhorre : en conséquence, lorsqu’elle le voit, parce qu’elle est remplie de ce qui est bon, au lieu d’affaiblir sa

séparation, il rend plus vivante l’horreur que la nouvelle nature a du mal quand elle a à s’en occuper ; mais il

donne un autre ton à ce qu’elle hait, il rend la possession de ce qui est bon suffisante, quand la nouvelle nature

n’est pas obligée de penser au mal, pour bannir celui-ci complètement de l’esprit et de la vue. Ainsi elle est

sainte, calme et a un caractère à elle, séparé du mal, aussi bien qu’opposé au mal. Pour nous, cela ne peut

avoir lieu que dans la possession d’un objet (parce que nous sommes et devons être dépendants) —

seulement pour autant que nous sommes positivement remplis de Dieu en Christ. Nous sommes occupés de ce

qui est bon, et ainsi nous sommes saints, car c’est la sainteté ; et par conséquent nous avons, sans peine et

intelligemment, le mal en horreur, sans nous en occuper. C’est la vraie nature de Dieu  : Dieu est

essentiellement bon ; Il trouve dans ce qui est bon Ses délices en Lui-même : et ainsi, en vertu de Sa bonté, Il a

le mal en haine ; Sa nature est le bien ; et par conséquent dans Sa nature même Il rejette le mal. Il fera ainsi

avec autorité, sans doute, en jugement, mais nous parlons maintenant de Sa nature.

C’est pourquoi, quand l’amour est puissant et agissant, il précède, et il rend saint ; soit qu’il s’agisse de

l’amour mutuel ou bien de la jouissance de l’amour dans la révélation de Dieu : « Que le Seigneur vous fasse

abonder et surabonder en amour les uns envers les autres et envers tous, comme nous aussi envers vous, pour

affermir vos cœurs sans reproche en sainteté devant notre Dieu et Père en la venue de notre Seigneur Jésus

avec tous ses saints » (1 Thess. 3, 12-13). De même 1 Jean 1, 1 à 6 : « Ce qui était dès le commencement, ce

que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé, et que nos mains

ont touché, concernant la parole de la vie (et la vie a été manifestée ; et nous avons vu et nous déclarons, et

nous vous annonçons la vie éternelle, qui était auprès du Père et qui nous a été manifestée) ; ce que nous

avons vu et entendu, nous vous l’annonçons, afin que vous aussi vous ayez communion avec nous : or notre

communion est avec le Père et avec son Fils Jésus Christ. Et nous vous écrivons ces choses, afin que votre

joie soit accomplie. Et c’est ici le message que nous avons entendu de lui et que nous vous annonçons, savoir

que Dieu est lumière et qu’il n’y a en lui aucunes ténèbres. Si nous disons que nous avons communion avec lui,

et que nous marchions dans les ténèbres, nous mentons et nous ne pratiquons pas la vérité ».

Or ici le Saint Esprit, en traits clairs et énergiques tels que Lui seul peut les tracer, insiste sur la séparation

d’avec le mal dans une marche dans la lumière, selon le caractère de Dieu révélé en Christ, dans la vérité telle

qu’elle est en Jésus, en qui la vie était la lumière des hommes . Celui qui prétend avoir communion

avec Dieu et qui ne marche pas dans la connaissance de Dieu selon cette connaissance, est un menteur et la

vérité n’est pas en lui. Mais qu’est-ce qui établit la communion ? Marcher dans la lumière la maintient pure ; —

mais qu’est-ce qui la forme ? C’est la révélation de son glorieux objet et de son centre, en Christ. Jean parlait

de quelqu’un qui avait gagné son cœur, de quelqu’un qui était la puissance qui rassemble dans la communion

avec le Père et avec Son Fils Jésus Christ. Il avait connaissance par le Saint Esprit, et jouissait de ce que le

 [Jean 1, 4]



Seigneur avait dit  : « Celui qui m’a vu, a vu le Père » . C’était là l’amour, infini, divin ; et, par le Saint

Esprit, celui qui en était témoin avait communion avec l’amour et le proclamait, afin que d’autres aient

communion avec lui, et sa communion était véritablement avec le Père et avec Son Fils Jésus Christ. Ceux

auxquels il s’adressait s’y associaient. Or, c’était là, je pense, la puissance qui rassemble. L’objet auquel on

était amené et autour duquel on était rassemblé impliquait nécessairement ce qui suit, et Jean, en effet, termine

ainsi son épître : « Nous savons que le Fils de Dieu est venu ; et il nous a donné une intelligence afin que nous

connaissions le Véritable, et nous sommes dans le Véritable, savoir dans son Fils Jésus Christ : lui est le Dieu

véritable et la vie éternelle. Enfants, gardez-vous des idoles » , plaçant la puissance du bien qui

rassemble avant l’avertissement. Ce fait que je signale est d’autant plus remarquable dans cette épître, que

celle-ci s’occupe en un certain sens du mal, étant écrite touchant « ceux qui égaraient » (2, 26).

La sainteté donc, si elle est réelle, est la séparation pour Dieu aussi bien que d’avec le mal ; car ainsi

seulement nous sommes dans la lumière, car Dieu est lumière. Cela est vrai au début de la sanctification : nous

sommes amenés à connaître Dieu, nous sommes amenés à Dieu. Si nous revenons à nous-mêmes, c’est pour

dire : « Je me lèverai et je m’en irai vers mon père » . S’il s’agit de relèvement, il a lieu sur ce principe :

« Si tu reviens… reviens à moi » (Jér. 4, 1). Une âme, en effet, n’est jamais réellement relevée jusqu’à ce qu’elle

soit revenue à Dieu ; car jusque-là elle n’est pas dans la lumière de manière à se purifier de la chair, alors même

que les œuvres de la chair auraient été confessées ; et le péché n’est pas vu non plus tel que Dieu le voit. C’est

pourquoi l’amour, comme élément essentiel, entre dans toute vraie conversion et tout vrai relèvement d’âme,

quelque faiblement qu’on le discerne, ou à travers n’importe quels sombres exercices de conscience. Nous

avons besoin de revenir à Dieu  : « Il y a pardon auprès de toi (Dieu), afin que tu sois craint »  ;

autrement, le désespoir vous chasse encore plus loin. En effet, que serait ou que pourrait être un relèvement s’il

ne ramenait pas à Dieu ? Mais dans le sens plein et entier du mot, le rassemblement, c’est-à-dire le

rassemblement pour une commune communion, est produit par l’objet qui révèle ce en quoi nous devons avoir

communion. Il faut que nous ayons communion en quelque chose, savoir avec le Père et avec Son Fils Jésus

Christ.

L’objet de la communion doit attirer les cœurs à lui, afin que, dans leur joie commune en lui, leur communion

existe. Le principe du traité qui m’occupe est celui-ci, savoir que, en attirant les cœurs, l’objet qui les rassemble

doit les séparer du mal : il répond à la seconde partie de la déclaration de l’apôtre (1 Jean 1, 5) : « c’est ici le

message que nous avons entendu de lui… savoir que Dieu est lumière… ». Ainsi Christ dit : « Si je suis élevé de

la terre, j’attirerai tous les hommes à moi » . Or, la croix était l’amour parfait, la séparation absolue

d’avec tout péché et la condamnation du péché : « car en ce qu’il est mort, il est mort une fois pour toutes au

péché » (Rom. 6, 10) — la séparation d’avec le monde et la délivrance de toute la puissance de l’ennemi et de

la scène où elle s’exerce. La croix, c’est l’amour parfait, détournant de tout autre objet pour attirer à Lui-même ;

montrant aux âmes que tout était mal en elles et ici-bas, les absorbant par ce qui est bon, d’une manière qui les

délivre de ce mal. Mais quand nous Le suivons dans la vie, tout ce dont Il séparait a disparu : « En ce qu’il vit, il

vit à Dieu » ; — c’est tout Son être, si je puis m’exprimer ainsi. Or, Il est, dans cette vie, élevé plus haut que les

cieux. — Je ne parle pas ici de la gloire divine, mais de la vie. Il prend une position céleste et notre

rassemblement par la croix nous amène à Lui, là où Il est maintenant, dans le lieu où le mal n’a pas d’entrée. Là

est notre communion, quand nous entrons dans la maison du Père en esprit ; et c’est là, je pense, le vrai

caractère de l’Assemblée, de l’Église, pour rendre culte dans le sens complet du mot.

L’Assemblée se rappelle la croix, elle adore, laissant le monde dehors, tout étant connu dans le ciel devant

Dieu. Il s’est livré, afin de « réunir en un ». Mais ici, j’anticipe un peu, car je ne parle jusqu’ici que de l’objet, non

de la puissance active qui rassemble.

 [Jean 14, 9]

 [5, 20-21]

 [Luc 15, 18]

 [Ps. 130, 4]

 [Jean 12, 32]



Je pense que ce qui sépare un saint du mal, ce qui le rend saint, c’est la révélation d’un objet (j’entends,

cela va sans dire, par le Saint Esprit opérant) qui attire son âme vers cet objet comme étant bon, et par cela lui

révèle le mal et le lui fait juger dans son esprit et dans son âme ; la connaissance qu’il a du bien et du mal n’est

donc pas simplement une conscience mal à l’aise, mais la sanctification. Je veux dire par là que la

sanctification repose, par l’illumination du Saint Esprit, sur un objet qui, par sa nature, purifie les affections en

étant leur objet, les créant par la puissance de la grâce. Même sous la loi, la sanctification avait cette forme :

« Soyez saints, car je suis saint »  ; bien que, je l’admets, elle ait participé alors nécessairement du

caractère de la dispensation. À la croix, ces deux principes sont mis en lumière parfaitement. L’amour, l’objet

béni qui attire le cœur, est clairement manifesté ; en même temps que le jugement le plus solennel du mal et la

séparation la plus absolue d’avec lui. Telle est la perfection de Dieu — la folie et la faiblesse de Dieu ! La

sanctification donc, je le répète, repose sur cette divine attraction dans l’amour, le mal dans toute son horreur et

sous toutes ses formes étant parfaitement haï par celui que cet amour attire et qui s’y attache ! L’âme va avec

le péché, comme péché, à cet amour, et elle y va parce que l’amour ainsi manifesté lui a montré que le péché

est péché, en ce que Lui a été fait péché pour nous.

Telle est la puissance objective qui sépare du mal et qui met fin à toute relation avec le mal ; car, alors, on

meurt à toute la nature à laquelle on vivait. Le mal cesse d’exister, par la foi, comme on vit désormais dans la

bienheureuse activité de l’amour.

Mais je me suis assez étendu peut-être sur ce qui rassemble objectivement et qui produit la communion ; et

assurément notre communion est une communion dans ce qui est bon, une communion céleste en tant qu’elle

n’admet pas le mal — une communion imparfaitement réalisée, sans doute, ici-bas, mais pour autant qu’elle ne

l’est pas, une communion détruite, car la chair n’a pas de communion. C’est pourquoi nous lisons : « Si nous

marchons dans la lumière, comme lui-même est dans la lumière, nous avons communion les uns avec les

autres » . Mais nous ne pouvons pas marcher en dehors des ténèbres autrement qu’en marchant

dans la lumière, c’est-à-dire avec Dieu  : et Dieu est amour ; — et s’Il ne l’était pas, nous ne pourrions pas

marcher là.

Mais nous avons d’autres privilèges. L’amour de Dieu en Christ n’est pas seulement un objet qui rassemble,

mais il est une activité qui rassemble. L’amour est relatif ; il agit et se montre. Ainsi, Dieu a agi. Il n’est pas le

dieu du pharisaïsme réduit aux silencieuses profondeurs de la conscience de soi-même, connue

intellectuellement ; en même temps dans son erreur, le païen tenait la matière aussi, pour éternelle, recevant

seulement sa forme de Dieu ; bien qu’alors elle devienne active en produisant des pensées, et que, Dieu étant

réjoui par ces pensées, objectivement, elle devienne active en création pour les produire selon la vérité. Avec

ce système, les païens faisaient justement, des ténèbres primitives, la mère de toutes choses. Mais tel n’est

pas notre Dieu. Ces hommes, sauf par les jouissances que, par les sens, ils trouvaient dans la création, ne

connaissaient pas l’amour en Dieu. Jésus L’a révélé ; et ainsi nous connaissons Dieu comme étant « amour », et

aussi « lumière ». Bienheureuse connaissance ! Communiquée dans l’Écriture, elle est la vie éternelle ; et cette

vie est occupée d’elle comme nous l’avons vu — occupée du Père et du Fils. Mais nous pouvons dire

également que nous connaissons cette autre vérité précieuse et excellente  : « Mon Père travaille jusqu’à

maintenant, et moi je travaille » (Jean 5, 17). C’est l’activité de l’amour qui constitue la puissance de

rassemblement. Il s’est donné Lui-même… « pour rassembler en un les enfants de Dieu dispersés » (Jean 11,

52). Même pour Israël : « Que de fois j’ai voulu rassembler tes enfants comme la poule rassemble ses poussins

sous ses ailes, et vous ne l’avez pas voulu » (Matt. 23, 37). Ici, ce n’est pas seulement un objet attrayant et

sanctifiant, produisant la communion ; mais c’est l’activité de l’amour qui agit, qui se donne, pour rassembler ; et

 [1 Pier. 1, 16]

 [1 Jean 1, 7]



dans cette œuvre, nous pouvons avoir notre part. C’est là ce qui, tout en sanctifiant, et en maintenant la

sainteté de Dieu, en nous en faisant participants, révèle Dieu et rassemble les âmes fatiguées.

Or c’est ce principe qui est le seul et vrai principe et la seule et vraie puissance de rassemblement : je ne

dis pas le principe sur lequel les âmes sont rassemblées ; car il est clair qu’elles le sont sur le principe de la

sainteté — de la séparation d’avec le mal, dans laquelle seule la communion est maintenue ; autrement, les

ténèbres auraient communion avec la lumière ! Mais l’amour rassemble, et cette vérité est aussi évidente pour

le chrétien qu’il est évident que c’est pour la sainteté et sur le principe de la sainteté qu’il rassemble ; car quand

est-ce que l’esprit de l’homme se séparerait du mal et abandonnerait le mal dans lequel il vit, et qui est sa

nature, hélas ! quant à ses désirs naturels et à la sphère dans laquelle il vit ? Jamais ! Non, ses volontés et ses

convoitises sont là, sa pensée est inimitié contre Dieu. C’est ce fait, que la présentation de la grâce en Jésus, a

démontré d’une manière si solennelle.

La loi ne fut jamais donnée pour rassembler ; elle était la règle de conduite d’un peuple déjà en rapport avec

Dieu — pour convaincre de péché. Le péché ne rassemble pas vers Dieu, ni la loi non plus ; et l’un et l’autre

sont tout ce qui constitue la position de l’homme, à moins que la grâce n’intervienne. En outre, c’est la grâce

seule qui révèle pleinement Dieu, et ainsi sans la grâce, l’objet, autour duquel nous devons être rassemblés,

n’est pas manifesté. La grâce seule atteint le cœur de manière à l’amener à Dieu : tout, en dehors de cela, n’est

que responsabilité et chute.

C’est Christ qui rassemble, et par ceci, nous connaissons l’amour, c’est qu’Il a donné Sa vie pour nous. La

vérité elle-même n’est, de fait, jamais connue jusqu’à ce que vienne la grâce. La loi a été donnée par Moïse,

mais la grâce et la vérité sont venues par Jésus Christ . La loi disait à l’homme ce qu’il devait être. Elle

ne lui disait pas ce qu’il était. Elle lui parlait de vie, s’il obéissait, et de malédiction, s’il désobéissait ; mais elle

ne lui disait pas que Dieu est amour. La loi parlait de responsabilité ; elle disait : « Fais cela et tu vivras »

. Elle était parfaite à sa place, mais ne disait ni ce que l’homme est, ni ce que Dieu est : cela restait caché ;

mais cela est la vérité. La vérité n’est pas ce qui devrait être, mais ce qui est, la réalité de toutes les relations

existantes telles qu’elles sont, et la révélation de Celui qui, s’il existe des relations, doit être le centre de ces

relations. Or, il était impossible que ces choses fussent dites sans la grâce ; car l’homme est un pécheur perdu,

et Dieu est amour. D’un autre côté, comment dire que toute relation était détruite  (car le jugement n’est pas

une relation, mais la conséquence de la rupture d’une relation), comme la vérité d’une relation existante,

autrement que par la révélation de cette grâce qui forme une relation sur ce principe même par la puissance

divine ? C’est pourquoi nous lisons  : « De sa propre volonté, il nous a engendrés  par la parole de la vérité,

cette semence incorruptible de la parole, afin que nous fussions une sorte de prémices de ses créatures »

. C’est pourquoi Christ est la vérité ; car le péché, la grâce, Dieu Lui-même, le Père, le Fils et le Saint Esprit

même sont révélés tels qu’ils sont ; ce que l’homme est dans la perfection, en relation avec Dieu ; ce qu’est

l’éloignement de Dieu, dans lequel l’homme est tombé ; ce qu’est l’obéissance, ce qu’est la désobéissance, ce

qu’est la sainteté, ce qu’est le péché, ce qu’est Dieu, ce qu’est l’homme, ce qu’est le ciel, ce qu’est la terre :

tout est remis à sa place relativement à Dieu, et avec la plus entière révélation de Lui-même, en même temps

que de Ses conseils, dont Christ est le centre.

Ainsi la grâce est la puissance agissante dans la révélation de la vérité et qui seule est capable de révéler la

vérité ; car la présence de Christ ici-bas est la grâce, Son activité, la grâce efficace. Or, l’existence même d’un

pareil objet et d’une pareille puissance doit se faire sentir comme puissance qui rassemble, rassemblant dans

l’unité, car elle doit, étant divine, rassembler autour d’elle-même.

 [Jean 1, 17]

 [Luc 10,

28]

[1]

[2]

 [Jacq.

1, 18]



Mais nous ne sommes pas abandonnés seulement à des conséquences abstraites, quelque familières

qu’elles soient pratiquement à toute âme renouvelée, qui sait et doit savoir que tous ceux qui sont nés de

nouveau sont attirés ensemble vers Christ. La Parole de Dieu est claire : « Il est mort pour rassembler en un les

enfants de Dieu dispersés » . Je parle de ces choses comme caractérisant la puissance qui

rassemble. Christ, bien qu’Il fût la vérité elle-même, pendant qu’Il était ici-bas, était la vérité isolée ; aucune

nouvelle relation n’était établie sur un fondement divin pour d’autres hommes. La grâce offerte fut la grâce

rejetée ; le grain de froment demeurait seul ; mais par Sa mort, la rédemption fut accomplie et l’expiation fut

faite. Il n’était plus « à l’étroit » désormais ; la grâce et la vérité renfermées, pour ainsi dire, dans Son propre

cœur, pouvaient se répandre librement. L’amour le plus grand était manifesté, et le péché dans l’homme, au

lieu d’empêcher l’application de l’amour et de mettre une barrière à toute relation, devint son objet, au moins ce

à l’égard de quoi il se déployait ; et ainsi, par conséquent, il rassemble. La justice de Dieu prend la place de ce

qui, quoique requis, n’a de fait jamais existé, savoir, la justice de l’homme ; la vie divine prend la place de la vie

purement humaine ; et Dieu trouve Sa gloire dans le salut. La grâce règne par la justice . Or, c’est ici

ce qui, en unissant les âmes, dans la puissance du Saint Esprit, à Jésus, rassemble, par la croix d’où la vérité

est proclamée pendant que nous sommes ici-bas, autour de Christ dans le ciel, qui fait connaître à la foi notre

vraie place dans le ciel, sauf toujours, cela va sans dire, Son titre divin personnel. L’épître aux Éphésiens

développe ce sujet. Seulement, comme elle commence par la gloire divine, la vraie source de tout, cette épître

commence par le dessein de l’amour, relativement à nous, dans le ciel en gloire, et introduit la rédemption elle-

même comme chose qui vient après pour nous amener là. Mais il est clair que cela ne change pas l’amour qui

est et qui est actif pour nous amener dans cette bienheureuse et céleste unité, qui ainsi est céleste, et, en

rapport avec la gloire de Dieu, est sainte selon la sainteté de la présence de Dieu. La voie de Christ sur la terre

en est le modèle ici-bas, dans sa pleine mesure, sur la croix. Le ciel et la croix sont ainsi corrélatifs. Quand le

sang était porté dans le lieu très saint, le corps était brûlé hors du camp — dehors, déniant toute relation de

Dieu avec l’homme tel qu’il était. Alors le rassemblement « en un » commença. Il tua l’inimitié, celle qui existait

entre Juif et Gentil, et les réconcilia tous les deux en un seul corps à Dieu ; et ainsi, les uns et les autres, nous

avons accès auprès du Père par un seul Esprit . Les ordonnances séparent toujours selon la sainteté

humaine ; la grâce unit selon la sainteté divine.

Je crois en avoir dit assez maintenant pour rendre claire ma pensée ; et j’ai plus à cœur ici de l’établir que

d’insister sur elle. Dans le sens divin complet, sans la grâce, il n’y a ni vérité, ni sainteté (en dehors de Dieu,

j’entends, cela va sans dire), sauf pour autant que la sainteté peut être attribuée aux anges élus, et il ne peut y

en avoir, parce qu’il est impossible qu’un pécheur puisse être avec Dieu autrement que sur le principe et par la

puissance et l’activité de la grâce. La puissance de l’unité, c’est la grâce ; et comme l’homme est pécheur et

éloigné de Dieu, la puissance de rassemblement, c’est la grâce — la grâce manifestée en Jésus sur la croix et

nous amenant à Dieu dans le ciel et nous donnant une place en Lui qui est monté au ciel. C’est là de la

sainteté : bien certainement la croix n’est pas un acquiescement au péché !

Votre affectionné dans le Seigneur

1. ↑ Moralement, je veux dire ; car il est évident que nous sommes toujours des créatures.
2. ↑ La loi n’a rien engendré en moi ; elle supposait que l’homme était et qu’il appartenait à Dieu et elle lui traçait un
chemin.

 [Jean 11, 52]

 [Rom. 5, 21]

 [Éph. 2, 18]


