La justice de Dieu

Romains chapitre 10

J.N. Darby

Il est évident que I'apbtre place devant nous, dans ce chapitre, deux principes opposés : les ceuvres de la
loi et |a justice de la foi.

La loi, en elle-méme, est I'expression de ce que Dieu exige de I'homme; la justice de la foi est la justice de
Dieu; elle est en contraste complet avec la justice qui vient de la loi. L’homme éprouve une tres grande difficulté
a comprendre cela. Tous les hommes ont le sentiment de la responsabilité, c’est-a-dire du bien et du mal, et ce
sentiment ne quitte jamais la conscience de 'homme. L’homme veut bien accepter Christ, sans cependant se
soumettre a la justice de Dieu. Il ne sait peut-étre pas ce qu’il fait, mais cherche au fond a établir sa propre
justice.

Dans ce chapitre 10 des Romains, nous avons deux principes de justice, tous deux justes en eux-mémes,
mais parfaitement distincts. lls sont opposés I'un a I'autre, bien que vrais tous deux. Si un homme a une dette,
et gqu’il la paie, ce n’est pas la méme chose que si elle lui est remise. Nous avons une dette justement exigible
et qu’il faut payer, mais la question ici est la maniére d'agir a I'’égard de cette dette : ou la payer nous-mémes ou
gu’elle nous soit remise. Le fait d’étre converti n’y change rien. Méme étant converti, je puis dire : « Je dois étre
ceci; je dois étre cela, envers mon prochain ».

Ce sentiment du bien et du mal devient plus distinct et plus impératif aprés la conversion. Alors on
s’efforcera d’établir sa justice. On dira : « Ne dois-je pas étre ceci ou cela ? ». Sans doute vous devez I'étre |

L’homme dont je parle considére la sainteté et dit : «N’est-il pas vrai que sans la sainteté, personne ne
verra le Seigneur[Heb. 12, 14]? Ne dois-je pas la poursuivre ? ». C’est parfaitement vrai, et vous avez tout a fait
raison ; mais, en réalité, c’est établir votre propre justice.

Ce méme homme dira encore : «Au jour du jugement, Dieu ne s’enquerra-t-Il pas de tout ce que I'on a
fait 7 ». Assurément; mais ’homme qui parle ainsi est encore dans les plus profondes ténebres quant a la
racine de la question. Il dit : « Je dois», mais il oublie de se demander ce qu'’il est. La question n’est pas ce que
je dois étre, mais ce que je suis.

Ne me parlez pas de ce que vous vous proposez d’étre. Vos désirs sont bons, sans doute. Souvent on
trouve, méme chez une personne inconvertie, ce sentiment du bien et du mal; seulement, apres la conversion,
la conscience est plus éclairée et devient plus sensible a ses obligations relativement au bien et au mal, mais
ce sont des obligations touchant ce qu’il faut faire ou ne pas faire. Il en était ainsi du jeune homme riche,
aimable caractére, qui vint au Seigneur et Lui dit : «Que faut-il que jaie fait pour hériter de la vie
éternelle ? » [Luc 18, 18]_ || ne dit pas : « Que faut-il que je fasse pour étre sauvé? ». Il croit devoir faire quelque
chose.

Si nous avions en tout point gardé la loi, Dieu n’aurait rien @ nous reprocher; nous ne serions pas des
pécheurs. Mais ce serait me tromper compléetement que de prendre la loi pour regle de ce que je dois étre, si je
ne m’enquiers pas de ce que je suis. Si je prends la loi pour régle, y a-t-il de I'honnéteté de ma part de



promettre que je serai, si je ne considere pas en méme temps ce que je suis? C’est ignorer tout le passé,
semblable en cela a un enfant sur le point d’étre fouetté et tout disposé a dire qu’il sera sage, mais montrant par
la qu’il n’a pas le juste sentiment du mal qu'il a fait. L’ame, en voulant faire quelque chose, n’a pas le sentiment
juste de sa condition actuelle.

Si vous étes réellement en la présence de Dieu, vous ne remettrez jamais le réglement de la question au
jour du jugement a venir. Vous étes devant Dieu dans votre condition présente, brisé et abattu dans la
conscience de ce que vous étes. On laisse souvent de c6té cette question, méme apres la conversion, dans la
pensée qu’'on a de s’améliorer : on suppose que I'on peut établir sa justice, avec un appoint de miséricorde
pour la compléter; mais mélez-y autant de miséricorde que vous voudrez, il y a toujours la pensée que vous
pouvez vous améliorer ; c’est encore une question de votre justice, c’est encore le méme principe de loi. Vous
désirez faire quelque chose qui vous sera utile au jour du jugement. S’il y a un jugement, il faut que j'aie une
justice devant Dieu. Sur quel autre fondement puis-je me trouver, sinon sur celui qui me rend propre a subsister
dans ce jugement ?

Deux choses sont a remarquer. Premiérement, avoir la pensée de devenir quelque chose, n’est pas
reconnaitre sincérement ce que nous sommes. Secondement, en supposant qu’en quelque mesure je
reconnaisse ce que je suis (aussi bien que ce que je ne suis pas), il y a toujours la pensée que je puis devenir
ce que je dois étre. Cela montre une compléte ignorance de ce que nous sommes quant a notre état, un
manque de sentiment du mal qui est dans notre nature, et de I'impuissance de celle-ci pour le bien.

Tout cela vient, je le répéte, de ce que I'on ne reconnait pas ce que ’homme est devant Dieu. On n’a pas la
paix, et on ne peut jamais I'avoir, tant qu’on ne posséde pas ce qui peut satisfaire la sainteté de Dieu. Ce qu'il
nous faut, c’est de reconnaitre distinctement et positivement que nous sommes coupables et déja perdus. Ce
n’est pas mettre de cété les droits de Dieu sur nous, mais au contraire les reconnaitre et admettre que c’en est
déja fait de nous. Aussi longtemps que je méle a la justice qu’il me faut devant Dieu, quelgue chose que je puis
faire, il ne saurait y avoir de paix pour moi.

Lorsque quelque chose de ce que Dieu est dans I'immuable sainteté de Sa nature, a relui dans I'ame, elle
s’apercoit qu’en elle tout est contraire a Dieu; il est donc impossible qu’elle soit en paix; elle voit que
moralement, tout ce qu’elle est doit étre rejeté, et c’est un sentiment terrible que d’avoir ainsi a condamner tout
son «moi». Je ne parle pas ici de péchés grossiers, mais des motifs qui gouvernent notre vie, tous ayant leur
source dans une nature mauvaise, tous venant du « moi». Considérez la vie divinement sainte de Christ. La,
vous voyez la perfection de Dieu; en nous, c’est tout 'opposé. Quels sont, hélas ! les motifs qui gouvernent les
hommes ? Le désir d’approbation, I'amour de I'argent, la science, les arts, la renommée, tous les ressorts qui
font agir le monde viennent du «moi». Qu’est-ce que la recherche de la renommée, sinon I'égoisme ? Avez-
vous jamais vu, chez le Seigneur Jésus (je parle de Lui comme homme) une seule chose qu’ll ait faite pour Lui-
méme ? Jamais ! L’homme n’a dans sa nature aucun go(t pour les choses de Dieu. Semblable au fils prodigue,
il ramasse tout, afin de le dissiper pour lui-méme, et, bien que ce soit une insigne folie, ’hnomme dépense sa vie
pour des choses qu'il sait devoir quitter. Méme en mettant a part les péchés grossiers, tous ses motifs sont
égoistes, et les hommes n’aiment pas les scruter de trop pres, parce qu’ils sentent que cela détruirait toutes les
activités de leur vie.

«La pensée de la chair est inimitié contre Dieu, car elle ne se soumet pas a la loi de Dieu, car aussi elle ne
le peut pas»[Rom. 8, 7] | a fin est la mort; tout le monde le sait, et tous travaillent pour ce a quoi ils doivent
mourir. Il n'y a pas une chose qu’ils puissent prendre avec eux. Leur nom peut vivre dans la mémoire des
autres quand ils ne sont plus, mais a quoi cela sert-il ? lls marchent dans une vaine apparence, et, comme le dit



le psaume 49 : « Ce chemin qu’ils tiennent est leur folie ; mais ceux qui viennent aprés eux prennent plaisir aux
propos de leur bouche ». L’Ecclésiaste montre cela, et c’est I'explication du livre. Tout ce qui est sous le soleil
est vanité et tourment d’esprit. « Que fera I'homme qui viendra aprés le roi? »[2, 12]. Dans ce livre, nous voyons
quelqu’un qui avait toute les facilités possibles de trouver, dans les choses de la terre, depuis les plus élevées
jusgqu’aux plus basses, la satisfaction de ses désirs ici-bas; mais la mort était écrite sur toutes, et il ignorait ce
qgu’il y avait au-dela, de sorte qu’il dit : « Tout est vanité », et conclut qu’il doit jouir autant qu’il le peut de tout ce
qui se présente, car il N’y a rien de meilleur. Chacun des motifs se rapporte au « moi ».

Il est bon que la lumiére se fasse, nous montre I'état vrai des choses, et nous en dégodlte tout a fait. Le point
ou les hommes ont besoin d’étre amenés, c’est d’avoir, dans leur conscience, la connaissance du péche.
Chercherez-vous alors a vous faire une justice devant Dieu ? Comment le feriez-vous ? Le jugement est fondé
sur le fait que je dois avoir une justice devant Dieu, et c’est sur ce terrain qu’il me faut étre.

Quand le fils prodigue fut revenu a lui-méme, il dit : « Je péris de faim »[Luc 15, 17] || ne pouvait rester dans
cet état. C’est quand il n’avait pas méme les gousses que les pourceaux mangeaient, qu’il se souvint qu’il y
avait du pain dans la maison de son pere.

Tous ces exercices d’une ame qui cherche a avoir une justice devant Dieu, continuent jusqu’a ce qu’elle ait
découvert qu’elle est perdue. La révélation de ce qu’est Dieu nous fait voir ce que nous sommes. Si Dieu est ce
qu’ll est, et si nous sommes ce que nous sommes, |l doit nécessairement nous condamner. Etre né de nouveau
ne donne pas la justice, mais donne une conscience réveillée, et alors la conscience prédomine. Je vois
réellement la sainteté de Dieu, et je cherche toujours plus ardemment la sainteté, mais je ne réussis pas a me
faire une justice, ou plutdt je cherche encore a établir ma propre justice, et je n’y arriverai jamais. Cela ne peut
satisfaire Dieu.

Méme si je suis né de nouveau (en tenant compte de toute la grace qu’il vous plaira), je ne puis m’acquérir
une justice. Ma conscience est devenue plus claire et plus sensible, je vois mieux la spiritualité de la loi, je
trouve dans la vie de Christ une regle divine pour ma conduite, mais tout cela ne fait que me rendre plus
misérable ; de fait, j’ai beaucoup plus le sentiment de mes manquements, je m’efforce d’étre plus saint, mais ce
n’est que la vaine tentative d’établir ma propre justice.

Vous dites : « Mais ne dois-je pas étre saint?». Sans doute, mais vous voulez vous servir de la sainteté
(c’est-a-dire du désir Iégitime que vous en avez) pour obtenir la justice. Si vous réussissiez, ce serait votre
justice.

Je suis extrémement frappé de voir combien la justice de Dieu est chose vide de sens pour I'esprit naturel
de 'homme. Tous les hommes savent qu’ils doivent avoir une justice pour subsister devant Dieu; chacun le
comprend ; mais combien peu comprennent la justice qui est par la foi. Vous cherchez encore ce que vous
devez étre pour Dieu ? L’Esprit de Dieu, au contraire, veut nous faire sentir, non ce que nous devons étre, mais
ce que nNous sommes.

Quand la grace intervient et m’améne a avoir conscience que je ne suis pas ce que je dois étre; de fait,
quand elle me donne la conviction de ce que je suis, je sens mon impuissance, et c’est alors que je me
soumets. Lorsque, en quelque mesure, nous avons vu ce qu’est le cceur humain, et que nous nous trouvons
devant Dieu sans étre propres pour sa présence, le sentiment que tout nous manque nous abat et nous humilie
profondément. Ce sentiment devient toujours plus angoissant; et soudain, I'impossibilité d’établir notre propre
justice apparait. Nous n’apprenons cela que lorsque peu a peu, nous avons découvert ce qu’est la sainteté de
Dieu.



* *

J’aborde maintenant une autre question : non pas ma justice pour Dieu, mais Sa justice pour moi,
découvrant a mon dme tout ce qu’elle est, mais ne m’appelant point du tout a acquérir une justice pour Dieu. La
justice de Dieu me convainc que je n’en ai point; elle me considére comme un pécheur, et agit envers moi en
grace.

Nous ne pouvions aller a Dieu. Lui est venu a nous, mais en voilant Sa gloire quant a sa manifestation
extérieure, car ¢’aurait été notre condamnation. Il est venu, non pour condamner, mais pour sauver, et j'ai
affaire avec Dieu sur ce pied-la, savoir que Dieu m’a visité en grdce pour sauver un étre perdu. Lorsque j'ai
découvert que je suis moralement et nécessairement perdu, je vois le sens moral de Sa venue. |l est la présent
avec moi qui suis dans cet état, me faisant voir qu’ll est plus grand que tout mon mal. Est-ll venu pour exiger
quelque chose ? Je suis aussi dépourvu de fruits que le figuier stérile; je suis desséché ; mais le Seigneur, béni
soit-1l, est venu dans ce monde, parce que je suis tout cela. Au lieu que le mal qui est en moi ait repoussé Dieu,
c’est au contraire ce qui L’a attiré. Dieu, qui est au-dessus de tout mal, m’a visité dans I'état ou j’étais. Voulez-
vous dire par la que tout le mal qui est en moi, pauvre misérable, soit ce qui a amené Christ dans le monde ?
Parfaitement.

Ce que je trouve dans I'’évangile est ceci : La condamnation, la colere et la mort, sont écrites sur ’lhomme
qui essaie d’établir sa justice ; mais du moment que je viens simplement devant Dieu comme un pécheur (et Ia,
je ne suis que pécheur), j’ai Dieu avec moi pour me sauver : « La ou le péché abondait, la grace a surabondé »
(Rom. 5, 20).

Ce n’est pas la justice; c’est la grace régnant par la justice. Dieu est venu ou je suis. Tel que je suis, je me
trouve en la présence de Celui qui est venu ici-bas, a cause de ce que je suis. Je n’ai plus a désirer que ma
culpabilité soit enlevée, la découverte de Sa grace I'a 6tée. Il est venu pour guérir, et j’ai trouvé Dieu. L’ai-je
trouvé au jour du jugement ? Nullement, mais au temps agréable[2 Cor. 6, 2], Ai-je besoin de m’améliorer en quoi
que ce soit ? Non, car Il est venu pour sauver des pécheurs. Il m’a pris ou j'étais, absolument tel que j’étais et a
cause de ce que j'étais.

Mais, cher lecteur, voudrait-Il m’avoir comme un pécheur avec tous mes péchés ? Non, cela ne peut se
faire. Ce ne serait pas la justice. Ne dois-je pas avoir une justice ? Oui, mais jusqu’ici, c’est seulement la grace,
Sa grace cherchant le pécheur, pour lui donner une justice; c’est pourquoi Il dit : « Qui montera? », ou «qui
descendra ?» (Rom. 10, 6, 7). Ce n’est pas si loin, «la parole est pres de toi». Christ non seulement est venu
vers moi, quand j’étais dans mes péchés, mais Il est venu afin de mourir pour mes péchés, et Il m’apporte la
grace parfaite la ou je suis. Il est mort, et a glorifié Dieu, I'ceuvre étant achevée, completement achevée, sur la
croix, entre Lui et Dieu seul, selon la sainteté et la justice de Dieu. Tout ce que jétais comme pécheur a été
réglé parfaitement, Dieu ayant affaire avec mes péchés et avec moi-méme : «Christ a été fait péché pour
nous » [2 Cor. 5, 21]+ « il a porté nos péchés en son propre corps sur le bois »[1 Pier- 2, 24] | ui qui, «ayant fait par
lui-méme la purification des péchés, s’est assis a la droite de la majesté dans les hauts lieux » [Heb- 1, 3] || est
maintenant assis a la droite de Dieu. Je vois par la que tout est finalement et entierement réglé pour toujours.

Le pére va au-devant du fils prodigue, alors que celui-ci est dans ses haillons ; mais il ne peut pas entrer
ainsi dans la maison; il est d’abord revétu de la plus belle robe, puis introduit dans la maison parfaitement
propre pour y entrer. Dieu donne une perfection qui rend propre pour le ciel (Col. 1, 12). La possédez-vous ?
Sinon, comment pouvez-vous aller au ciel ? Mais Christ, n’a-t-ll pas pu y aller? Oui. Eh bien! avez-vous
Christ ? Il est 13, et ainsi, pour y aller, il faut que ce soit par la foi, simplement, absolument, uniquement, sinon, il



y aurait quelque chose de moi. Je dois avoir, non pas un bon sentiment, non pas une bonne ceuvre, mais
simplement Christ.

Mais ne dois-je pas le sentir ? Si un homme a payé mes dettes, et que de plus il ait placé a mon usage une
fortune immense a la banque, je dois naturellement le sentir, mais qu’ont a faire mes sentiments avec la fortune
qui m’est laissée ? Qu’ont a faire mes sentiments avec la justice ? Christ est 1a, au ciel, agréé de Dieu, a cause
de I'ceuvre qu’ll a accomplie, et c’est la ce qu’il me faut. La justice a été montrée en ceci, savoir que Christ est
assis a la droite de Dieu. La justice est Ia, et il n'y a pas de justice ici-bas. Le seul homme juste dans ce monde
en a été rejeté et chassé. Dieu L’a pris hors du monde; Il m’en sort aussi, et me dit : La justice est la a ma
droite. La est ma justice.

On me dit : Votre foi est chose bien aisée ! En est-il vraiment ainsi ? Quand nous voulons faire de bonnes
ceuvres, c’est tres aisé, mais non pas lorsque nous trouvons que nous ne pouvons en faire aucune. Il n’est pas
trés aisé de se dire : Si je ne suis pas sauvé comme un misérable mendiant, je ne suis pas sauvé du tout; ou
bien : Je n’ai rien, et tout est pure grace. Rien n’est plus difficile a I'orgueil du coeur humain que de dire : Il n’y a
que Christ, et c’est tout. L’orgueil vient, et dit : non seulement il faut que je fasse, mais je dois et je puis faire.

Montrez-moi, seulement dans une de vos journées, une seule chose qui vous rende propre pour le ciel. Je
ne le puis, mais Christ est ma justice. Quoi de plus entierement humiliant que de se soumettre a la justice de
Dieu ? Quand nous avons été completement brisés et abattus, alors nous nous soumettons a cette justice. La
foi abandonne toute pensée d’avoir aucune justice propre, et se soumet a la justice de Dieu. Si nous pensons a
un jour de jugement, nous savons que le chrétien y parait devant Christ, et la justice qui juge est la justice que
je posséede la.

Au commencement de I’épitre, I'apbtre dit qu’il N’y a pas de différence — tous sont mauvais (3, 9). Ici, dans
notre chapitre, il dit : Je prends le pécheur le plus vil, le plus corrompu; il n’y a pas de différence quant a la
miséricorde, « car le méme Seigneur de tous est riche envers tous ceux qui I'invoquent » (10, 12).

Le plus beau caractére d’homme, celui de Paul, par exemple, qui était sans reproche quant a la justice qui
est par la loi, doit s’abaisser et reconnaitre qu’il est le plus grand ennemi que Christ ait eu. Est-ce chose aisée
que de se reconnaitre tel ? Nullement. Vous direz alors : ma justice n’est donc rien ? Elle n’est rien pour moi,
vous dit Christ, car je suis venu appeler des pécheurs, et non des justes. Jusqu’a ce que j’aie appris que je ne
serai jamais jugé pour mes péchés, je ne puis me juger moi-méme sans éprouver cette crainte qui porte avec
elle du tourment (1 Jean 4, 18). Si je suis fortement endetté, je n’aime pas a parcourir mes livres de compte;
cela n’est pas agréable ; mais quand mes dettes sont toutes payées, j'en puis tourner les feuillets sans crainte.

Nous avons a apprendre les diverses manieres dont Dieu agit envers les pécheurs. Ce a quoi ’'homme doit
arriver est, non pas simplement d’apprendre ce qu'il doit étre, mais ce qu’il est. Plus nous serons pres de Dieu,
plus nous connaitrons la quantité de choses qui passent continuellement dans notre coeur et qui ne conviennent
pas a Dieu. Le chrétien a découvert que la grace de Dieu est venue dans le monde, non pour juger le monde,
mais pour le sauver, et que cette grace a 6té tout péché, ainsi qu’il est écrit : «Si vos péchés sont comme le
cramoisi, ils deviendront blancs comme la neige » [Es. 1, 18],

Eh bien ! cher lecteur, vous étes-vous soumis a la justice de Dieu ? S’il en est ainsi, vous pourrez vous juger
vous-méme et vous ferez des progrés spirituels : « A celui qui a, il sera donné davantage » [Matt. 25, 29],

Il'y a donc deux voies : I'une ou, voyant que nous ne sommes pas justes, nous espérons le devenir pour le
jour du jugement; I'autre ou, reconnaissant que I'ceuvre est faite, nous nous reposons sur Christ.



Maintenant, lecteur, avez-vous cette parfaite et divine justice ? C’est Christ. Il nous a été fait de la part de
Dieu justice (1 Cor. 1, 30). Elle est toute en Lui. C’est ce qui donne une parfaite paix avec Dieu. « Il est notre
paix ». Faiblesse, lutte, tentations en nous dans ce monde, nous trouverons tout cela, mais en haut tout est paix.
Puissiez-vous connaitre I'ineffable bienfait du repos en Christ, qui est en la présence de Dieu pour nous.



