La justice sans les ceuvres

J.L. Harris

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n® 1]

Psaume 32
Hymne de David.

Bienheureux celui de qui la transgression est pardonnée et dont le péché est couvert; bienheureux est
I’homme & qui I'Eternel n’impute point son iniquité, et dans I'esprit duquel il n’y a point de fraude !

Quand je me suis tu, mes 0s se sont consumeés par mon rugissement tout le jour; car nuit et jour ta main
pesait sur moi, et la séve de ma vie séchait comme aux ardeurs d’été. Je t’ai fait connaitre mon péché et ne t’ai
point caché mon iniquité ; j’ai dit : Je confesserai mes transgressions a I'Eternel, et tu as pardonné I'iniquité de
mon péché. (Pause)

C’est pourquoi tout fidéle te priera dans le temps ou on (te) trouve ! Certes, en un débordement de grandes
eaux, elles ne I'atteindront point. Tu es mon asile, tu me gardes de détresse et tu m’entoures de chants de
délivrance. (Pause)

Je t'instruirai et te montrerai la voie qu’il te faut suivre : je te guiderai de mon ceil. Ne soyez pas comme le
cheval et le mulet dépourvus d’intelligence, qui, sans la bride et le mors du frein qui les dompte, ne
s’approcheraient point. Plusieurs angoisses sont pour le méchant, mais la grace environne celui qui se confie
en I'Eternel. Justes, égayez-vous et vous réjouissez en |'Eternel ; chantez de joie, vous tous qui étes droits de
coeur !

Plus I'on avance dans I'étroit sentier qui méne a la vie, plus les premiéres et les plus simples vérités de
I’évangile acquierent de valeur pour 'ame. Regues d’abord sur I'autorité de la Parole divine, a cause de leur
évidence scripturaire, ces vérités se recommandent ensuite par leur beauté propre : ce que la détresse de
I’ame et une impérieuse nécessité seulement avaient fait recevoir d’abord, devient, a mesure que I'on avance,
ce qui manifeste la gloire du Christ; en sorte qu’en quelque mesure on peut contempler ces vérités, égoisme a
part, et les voir sous le méme jour sous lequel Dieu les voit. Il me semble que les apbtres, dans leur
enseignement, en exposant des mystéres ou en développant la vérité pratique, lient tout, intentionnellement,
avec les vérités premieres de I'évangile, mettant ainsi ces vérités constamment en saillie : et c’est la un des
caractéres de I'enseignement du Saint Esprit. |l est selon ’lhomme d’isoler une vérité ; mais l'intention du Saint
Esprit est de faire ressortir en toutes choses la personne et I'ceuvre du Seigneur Jésus. L’ame perd de sa
fermeté, lorsque c’est l'intelligence qui domine dans I'étude de la vérité de Dieu. L’intelligence, en effet, peut
saisir quelque vérité nouvelle et y trouver de I'intérét, comme si cette nouvelle vérité était plus admirable que la
vérité déja recue; mais I’Esprit Saint, qui conduit en toute vérité, lie toutes choses, dans Ses enseignements,
avec ces grandes vérités fondamentales qui concernent la personne et I'ceuvre du Seigneur. Je ne m’étonne
point que I'apdtre dise : « Pourvu qu’avec joie jachéve ma course et le service que j'ai recu du Seigneur Jésus
pour rendre témoignage a I'’évangile de la grace de Dieu » (Act. 20, 24), ou, comme il fait plus tard, en parlant a
Timothée : «Fais I'ceuvre d’'un évangéliste, accomplis pleinement ton service; car pour moi, j'ai déja regu



I'aspersion du sacrifice, et le temps de mon départ est arrivé » (2 Tim. 4, 5-6) ; car dans cet évangile de la grace
de Dieu, Paul trouvait la plus profonde vérité. Quand le simple évangile n’est plus golté, c’est un triste
symptdome pour I'dme; cela prouve qu’il n'y a en elle qu'un simple travail de l'intelligence, plutét qu’une
conscience exercée devant Dieu, et des affections pour le Christ. Dieu nous fait faire sans doute, dans les
Ecritures, de merveilleuses découvertes touchant Sa grace et Son dessein a I'égard de I'Eglise; cependant,
quand tous les conseils de Dieu seront manifestés et que nous jouirons pleinement de la gloire, alors paraitront
dans tout leur éclat ces vérités premieres de I'évangile, résumées toutes dans la personne du Christ, le Fils du
Dieu vivant, objet, en Lui-méme et dans ce qu’ll a fait, d’'une adoration, d’'une admiration et d’'une louange
éternelles.

C’est avec ces pensées que je désire m’occuper ici de la grande et fondamentale vérité de I'évangile : «La
justice sans les ceuvres ». — Cette vérité, nous le savons, n’a pas été mise en question seulement par des
chrétiens de nom, et méprisée par les sages de ce monde ; mais plusieurs d’entre les fidéles mémes n’ont été
affermis en elle qu’apres avoir fait une longue et ameére expérience d’eux-mémes : c’est d’ailleurs a cette école
de I'expérience que nous avons tous besoin de I'apprendre. Nous recevrons une précieuse lumiére aussi sur ce
point en portant nos regards en avant sur le jour ou la justice du seul homme, source de toute bénédiction pour
les rachetés, sera aussi glorieusement manifestée aux yeux du ciel et de la terre, que le péché d’un seul,
source de toute misere, I'a été, hélas! dans I'histoire de ce monde. Mais il y a un autre point de vue encore,
sous lequel on peut considérer «la justice sans les ceuvres» : on peut envisager cette justice comme nous
introduisant dans une communion actuelle avec Dieu, et nous rendant capables de marcher dans Sa présence.
Présenter ainsi cette grande vérité comme un principe exercant, sur 'dme et sur la conduite, une influence
actuelle, c’est ce que le Saint Esprit a voulu dans le psaume 32 ; car la bénédiction de celui auquel Dieu impute
la justice sans les ceuvres, ne se borne pas a cette précieuse vérité que la transgression soit pardonnée, le
péché couvert et I'iniquité non imputée ; mais elle se développe dans ces exercices de 'dme qui résultent de la
pleine et gratuite justification. Mais abordons le psaume lui-méme.

« Bienheureux celui de qui la transgression est pardonnée et dont le péché est couvert; bienheureux est
I’homme & qui I'Eternel n’impute point son iniquité ! » [v- 1-2],

Cette déclaration par laquelle s’ouvre le psaume, le Saint Esprit I'a ainsi commentée par I'apbtre Paul :
« Ainsi que David aussi exprime la béatitude de 'homme a qui Dieu compte la justice sans ceuvres » (Rom. 4,
6). La béatitude !... Nous aurions presque besoin d’une traduction de ce mot de notre langue, tant nous sommes
tardifs de coeur a croire a la bonté de Dieu quand Il la proclame Lui-méme. Le bonheur, cette fin, ce but de
notre étre, Dieu I'annonce par cette parole, mais 'homme est sourd. — «Bienheureux celui de qui la
transgression est pardonnée ! ». Voila du bonheur — le seul bonheur qui puisse devenir la part de 'homme
pécheur, parce qu’il n’y a rien que le pardon qui puisse amener un pécheur a Dieu, devant lequel il y a plénitude
de joie. Il y a bien un bonheur mentionné au psaume premier : « Bienheureux est ’'homme qui ne marche point
selon le conseil des méchants et qui ne s’arréte point dans la voie des pécheurs, et qui ne s’assied point au
banc des moqueurs » ; — mais ou trouver I’'hnomme dont il est parlé ici ? Cette béatitude n’appartient qu’au Saint
de Dieu, au Seigneur Jésus Christ, au seul juste ; elle Lui appartient a cause de ce qu’ll est. Quant a nous, notre
condition est telle que rien de ce que nous sommes ou de ce que nous pouvons faire, ne peut nous rendre
heureux, mais seulement ce que Dieu fait pour nous. Il est impossible a 'homme de se rendre lui-méme
heureux, mais il est possible a Dieu de rendre un pécheur heureux, et la parole que nous avons citée plus haut,
est la déclaration du bonheur d’'un pécheur par le moyen de I'ceuvre de Dieu.



La distinction que fait notre texte entre la transgression et le péché est rendue suffisamment claire par cette
parole de I'Ecriture, que nous lisons ailleurs : « Mais la mort régna depuis Adam jusqu’a Moise, méme sur ceux
qui ne pécheérent pas selon la ressemblance de la transgression d’Adam» (Rom. 5, 14). Adam pécha en
transgressant un commandement positif de Dieu, et par la il encourut la pénalité de la mort; d’autres furent
soumis a la méme pénalité, sans gu’ils eussent transgressé aucun commandement positif de Dieu; — ainsi il
peut y avoir du péché la ou il n’y a pas de transgression.

Dans la déclaration du bonheur des premiers versets de notre psaume, le Saint Esprit suit I'ordre selon
lequel Il procéde le plus souvent dans le réveil des consciences. Ordinairement celles-ci sont rendues sensibles
d’abord a des péchés positifs, commis au mépris d’ordres de Dieu précis et connus; c’est pourquoi, dans les
premiers chapitres de I'épitre aux Romains, Paul donne des preuves de I'impiété et de 'immoralité pratiques
des Juifs et des Gentils, avant de montrer la source d’ou elles procédent, savoir le péché originel et intérieur, le
péché dans la chair. L’homme peut chercher a établir un systeme de doctrine chrétienne ; mais la voie de Dieu
n'est pas d’enseigner une théorie. Dieu s’attaque a la conscience et rend ’lhomme sensible a sa misérable
condition devant Lui, condition telle que Christ seul peut satisfaire aux besoins de ’homme qui y est plongé.
« Quiconque a oui le Pere et a appris de lui vient a moi », dit le Seigneur (Jean 6, 45).

Les premiers versets du psaume voient donc I’homme tel qu’il est, «ennemi de Dieu en pensées et en
mauvaises ceuvres ». La repentance et la rémission des péchés devaient étre préchées au nom de Christ parmi
toutes les nations, en commencant par Jérusalem (Luc 24, 47). Cette expression «en commencant par
Jérusalem » indique I'espéce de transgression a laquelle peut atteindre le remede divin; car c’est la, a
Jérusalem, que s’est accomplie la grande transgression. Dieu, par la bouche de Pierre, rend témoignage contre
les Juifs qu’ils avaient renié le Saint et le Juste, et qu’ils avaient tué le Prince de la vie (Act. 3, 14-15). Toutefois
par le nom de Jésus qu’ils avaient crucifié, mais que Dieu avait ressuscité, il y avait pardon méme pour cette
grande transgression. Quel pécheur désespérerait donc de trouver le pardon dans ce méme nom en qui seul
est le salut? — Si nous regardons a des transgressions d’un autre caractére, plus fréquentes et générales,
nous trouvons qu’il est écrit : « Ne vous séduisez pas : ni fornicateurs, ni idolatres, ni adultéres, ni efféminés, ni
ceux qui commettent le péché contre nature, ni voleurs, ni avares, ni ivrognes, ni outrageux, ni ravisseurs
n’hériteront du royaume de Dieu. Et quelques-uns d’entre vous, vous étiez tels ; mais vous avez été lavés, mais
vous avez été sanctifiés, mais vous avez été justifies au nom du Seigneur Jésus et par I’'Esprit de notre Dieu »
(1 Cor. 6, 10-11). C’est donc a ’homme convaincu de transgression devant Dieu, déja condamné par le juste
jugement de Dieu, et s’il a été réveillé par la puissance de Dieu, condamné dans sa propre conscience, que le
pardon de la transgression est annoncé par Dieu Lui-méme au nom de Jésus : et bienheureux, par le
témoignage de Dieu méme, est celui qui a des oreilles pour I'entendre !

Je ne pense pas que la simple idée du pardon de la transgression, séparée de I'infinie propitiation de Christ,
qui en est I'inébranlable fondement, p(t jamais satisfaire la conscience. Sans doute, la masse insouciante des
non-croyants, sans aucune idée juste, soit du caractére de Dieu, soit de I'odieux du péché, nourrit une vague
espérance d’échapper au jugement. Mais si un pardon d’'une nature semblable était possible, il laisserait le
pardonné dans cet état de malaise qu’on éprouve en présence de quelqu’un qu’on a offensé et qui a pardonné :
celui qui est pardonné se trouverait dégradé aux yeux de celui qui a pardonné. Or, une telle condition serait
'opposé de la béatitude proclamée ici; car ce qui constitue réellement celle-ci, c’est le mode du pardon, qui
permet au pardonné d’étre a I'aise en présence d’un Dieu déclaré juste et en méme temps justifiant celui qui est
de la foi en Jésus[Rom. 3, 26]. | ’expiation faite par Christ est I'unique et divin fondement pour le pardon de la
transgression ; mais elle est plus encore, savoir la manifestation publique de la gloire morale de Dieu. Les
anges désirent regarder de prés dans ces choses(1 Pier. 1, 12] et ils apprennent a connaitre la gloire de leur Dieu



dans Ses voies a I'égard des pécheurs. C’est une pensée merveilleuse que le besoin de ’homme, comme
pécheur, et les exigences de la gloire divine, ne trouvent nulle autre part qu’a la croix de Christ leur mutuelle
satisfaction. Oui, bienheureux celui dont la transgression est pardonnée, et ainsi pardonnée que Dieu est
glorifié ! De quelle anxiété 'ame est délivrée quand elle se trouve déchargée de la responsabilité de son salut,
et qu’au lieu d’avoir a se demander toujours : Serai-je sauvée ? elle peut se dire que Dieu est glorifié en
pardonnant! Bienheureuse paix, en vérité, que celle dont 'Ame jouit alors, une paix qui surpasse toute
intelligence [Phil- 4, 7] parce qu’elle découle de la satisfaction commune de Dieu et de la conscience !

« Bienheureux est ’'homme duquel le péché est couvert!»[v. 11. Le Saint Esprit n'use pas de répétitions
inutiles. Souvent nous employons beaucoup de paroles 1& ol peu suffiraient; mais les paroles de I'Eternel sont
pures comme de I'argent affiné au fourneau et purifié sept fois[Ps. 12, 6], et ’'homme vit de toute parole qui sort
de la bouche de Dieu [Matt. 4, 4],

Une fois que la conscience est réveillée et exercée devant Dieu, elle est amenée nécessairement a
distinguer entre la transgression et le peché. D’autres peuvent voir chez nous une réforme extérieure, mais
nous-mémes Nous ne pouvons nous reposer sur un fondement de cette sorte. Il y a une grande différence entre
la réforme de la vie et la conversion a Dieu. Celle-la, sans doute, suivra celle-ci; mais pour une ame, croire et
se convertir au Seigneur est quelque chose de tout autrement profond que toute réforme extérieure dans la
maniere de vivre, car la conversion place I'dme en présence de ce Dieu auquel nous avons affaire et devant qui
tout est nu est entierement découvert (Héb. 4, 12-13); et c’est la qu'on apprend a distinguer entre la
transgression et le péché. Dans la pensée de ’lhomme le péché est un acte ; — selon le jugement de Dieu, c’est
un principe ; et cette découverte, quand on la fait, est si effrayante que les transgressions semblent disparaitre
comme dans I'ombre a c6té du péché reconnu pour ce gu’il est, c’est-a-dire un principe formel d’insoumission a
Dieu — un désir de faire ce que Dieu a défendu, parce qu’ll I'a défendu, méme alors qu’il ne s’agit pas d’un
acte positif de désobéissance — et une répugnance a faire ce qu’ll ordonne, parce qu’ll I'ordonne. Oui,
I’'nomme né d’Adam a une volonté contraire a la bonne, agréable et parfaite volonté de Dieu[Rom- 12, 2] et on en
fait personnellement I'expérience, apres que, par la grace de Dieu, on est venu a Christ; en sorte que «obéir a
Dieu » est toujours lié plus ou moins ici-bas avec « se renoncer soi-méme ».

« Duquel le péché est couvert ». — Qui ne succomberait dans la lutte, s’il n’en était ainsi ? Dieu Lui-méme a
couvert le péché pour I'6ter de devant Ses yeux ; et c’est la ce qu’il nous fallait. Quoi qu’'un homme puisse faire
pour cacher a son semblable le mal de son cceur, la sagacité humaine elle-méme saura percer souvent au
travers de I'enveloppe trompeuse dont ’lhomme se couvre ainsi lui-méme, sans pouvoir se satisfaire, témoin le
cercle de formes religieuses dont il s’entoure pour essayer de couvrir son péché, témoin aussi son penchant
naturel a la superstition. C’est I'expiation qui couvre le péché devant Dieu. C’est Dieu Lui-méme qui a établi Son
Christ un propitiatoire par la foi en Son sang (Rom. 3, 25). — Ici, devant le sang de Jésus, lors méme que nous
découvrons le péché, nous pouvons néanmoins rencontrer Dieu, non pas irrit€, mais en grace; car le péché
que nous avons découvert, est couvert devant Lui. Il est impossible qu’'une ame jouisse d’une paix solide avant
gu’instruite par I'Esprit, elle ait saisi le sens profond de versets tels que ceux-ci : « Notre vieil homme a été
crucifié avec lui» ; — «Dieu ayant envoyé son propre Fils en ressemblance de chair de péché et pour sacrifice
pour le péché, a condamné le péché dans la chair » ; — « Celui qui n’a pas connu le péché, Dieu I'a fait péché
pour nous, afin que nous, nous devinssions justice de Dieu en lui» (Rom. 6, 6; 8, 3; 2 Cor. 5, 21). Le fait,
moralement nécessaire, que le Fils de Dieu est devenu le substitut du pécheur, peut seul satisfaire aux besoins
d’'une conscience chargée, qui a compris ce qu’est le péché; et jadmire la sagesse de I'enseignement divin,
aussi bien que la grace infinie de Dieu, en ce que c’est aprés avoir montré le péché sous forme de
transgression, le péché lié a la mort, le péché habitant en nous, que la Parole déclare qu’il n’'y a maintenant



aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus Christ. Donnez a la conscience toute la sensibilité qu’elle
peut avoir au sujet du péché sous ses diverses formes, des qu’elle se tourne vers Christ comme vers I'objet
que Dieu présente a la foi, elle trouve cette réponse de la part de Dieu : «Il n’y a donc maintenant aucune
condamnation » (Rom. 8, 1) !

La distinction entre la transgression et le péché, a laquelle nous venons de rendre attentif, donnera la clef
d’'un phénomeéne qui se présente souvent a ceux qui veillent sur les &mes; c’est que ce n’est pas, bien s’en
faut, 1a ou il y a le plus de transgressions qu’il y a toujours le plus profond sentiment de péché. La transition,
d’un état presque de remords a cause des transgressions, a la paix avec Dieu par la foi en Jésus Christ, peut
conduire 'dme a mettre son amen a la déclaration apostolique : « Cette parole est certaine et digne d’étre
entierement recue que le Christ Jésus est venu au monde pour sauver les pécheurs, desquels moi je suis le
premier» (1 Tim. 1, 15). Or, quand la conscience de ces personnes vient plus tard a étre exercée devant Dieu
jusgu’a connaitre le péché comme un principe, elles trouvent que leur conduite extérieure n’a été que la trop
fidéle image de ce qu’elles sont au-dedans. Elles découvrent aussi combien il est nécessaire de ne pas se fier a
une réforme extérieure, et de veiller diligemment sur ce coeur d’ou procede tout mal. Mais quand des personnes
heureusement gardées de vices grossiers, des personnes bonnes et aimables, sont réveillées par I'Esprit de
Dieu au sentiment du péché, le jugement qu’elles portent sur celui-ci ne s’appuie pas autant sur les
conséquences facheuses dont il est la source pour elles-mémes ou pour les autres (sentiment qui peut remuer
la conscience, méme sans que Dieu lait réellement réveillée), que sur I'opposition du péché a Dieu; et au lieu
de se reposer avec complaisance sur la moralité ou I'innocence de leurs vies, ou sur les louanges que d’autres
leur ont prodiguées, ces ames ne voient plus leur vie que comme un grand acte d’hypocrisie, parce que les
motifs de leurs actions et de leur conduite sont maintenant jugés a la lumiére de la présence de Dieu. Elles en
viennent ainsi a cette haine de soi-méme qui est le signe d’'une ferme et profonde conviction de péché, a cette
haine de soi-méme qui a besoin de I'application la plus entiére a la conscience de tout ce que Christ est. Un
sentiment généreux peut inspirer @ 'homme naturel une certaine horreur de lui-méme a cause de la
transgression dans laquelle il est tombé ; mais se hair parce qu’on a reconnu ce que I'on est devant Dieu, ce
sentiment-1a, la puissance vivifiante du Saint Esprit seul peut le produire; et plus on avancera spirituellement,
plus il gagnera en profondeur.

« Bienheureux est I’'homme auquel I'Eternel n’impute point son iniquité ! » [V- 2. Combien cette déclaration est
nécessaire pour la paix d’une ame réveillée, d’'une &me qui a conscience du péché qui est en elle | Mais que dit
la Parole? — C’est que, quoique le Seigneur sache qu’il y a de Iiniquité, Il ne compte point l'iniquité. Et
pourquoi ne la compte-t-1l pas? — Parce qu’ll 'a comptée a Jésus. «Il a fait venir sur lui 'iniquité de nous
tous ». Dieu a vu I'iniquité sur Christ et I'a jugée la; «le chatiment qui nous apporte la paix a été sur lui, et par
ses meurtrissures nous avons la guérison » (Es. 53, 5). Il est plus étonnant que Dieu ait imputé le péché 1a ou I
ne voyait que justice, que de Le voir ne pas imputer I'iniquité 1a ou Il trouve l'iniquité. Je le répéte : rien en
dehors de cette vérité de la substitution de Christ au pécheur ne peut tranquilliser pleinement une conscience
réveillée. La croix de Christ est pour nous I'expression et la constatation de I'amour de Dieu pour les pécheurs,
car « Dieu est amour ». — « En ceci a été manifesté I'amour de Dieu pour nous, c’est que Dieu a envoyé son Fils
unique dans le monde, afin que nous vivions par lui. En ceci est 'amour, non que nous ayons aimé Dieu, mais
que lui nous aima et qu’il envoya son Fils pour étre la propitiation pour nos péchés » (1 Jean 4, 9-10; — comp.
Rom. 5, 6-10). La croix est en méme temps pour nous la déclaration de la justice de Dieu : «Lequel Dieu a
présenté pour propitiatoire par la foi en son sang, afin de montrer sa justice » [Rom- 3, 251 — et la manifestation
aussi de toute I'horreur du péché aux yeux de Dieu et devant Son jugement. Il a fallu que Jésus b(t la coupe :
« Pére, s'il est possible, que cette coupe passe loin de moi ! » [Matt. 26, 39] Mais la coupe n’'a pas pu passer loin



de Jésus; Il courba la téte et but le calice : et Dieu cacha Sa face de Lui, et Lui fit connaitre, par la plus cruelle
expérience, ce que c’est que le péché; Lui qui n’a pas connu le péché, Il L’a fait étre péché et malédiction pour
nous (2 Cor. 5, 21; Gal. 3, 13).

La croix est le moyen pour Dieu de s’approcher de 'homme pécheur sans le détruire par Sa présence :
« Ayant fait la paix par le sang de sa croix, par lui, pour réconcilier toutes choses avec lui-méme » [Col. 1, 20] ; —
et la croix est aussi pour le pécheur le moyen de venir a Dieu : «Vous, qui étiez autrefois loin, vous avez été
approchés par le sang de Christ» (Eph. 2, 13) ; car c’est le sang qui fait propitiation pour 'ame (Lév. 17).

Mais quelque intérét et quelque importance qu’aient ces différents aspects de la croix, ils seraient
insuffisants pour donner a I'dme une paix solide, si celle-ci perdait de vue la vérité de la substitution de Christ
pour le pécheur et I'excellence infinie de I'offrande volontaire qu’ll a faite de Lui-méme a Dieu. « Christ m’a aimé
et s’est donné lui-méme pour moi » (Gal. 2, 20). « Et il posera sa main sur la téte de I’holocauste, et il sera agréé
pour lui, afin de faire propitiation pour lui» (Lév. 1, 4). Ici nous trouvons une base solide pour le repos de nos
ames : cette merveille du Saint de Dieu, fait péché sur la croix, est plus admirable encore que celle de voir Dieu
trouver dans cette croix une satisfaction au péché, quelle que soit d’ailleurs la mesure de celui-ci. Le simple
pardon n’est tout au plus, en soi, qu’une bénédiction négative, quoique bien réelle toutefois, en ce que 'iniquité,
quoique commise, n’est pas imputée. Humainement parlant, nous avons I'idée d’un pardon gratuit émanant de
la libre grace du souverain; nous avons aussi I'idée d’'une amnistie ; mais jamais I'idée d’une justification dans
le sens divin. Celle-ci, Dieu seul peut la présenter, parce que Lui seul peut justifier 'impie; et c’est cette idée
nouvelle et bénie de la justification qui est introduite ici. « Car David aussi exprime la béatitude de ’hnomme a qui
Dieu compte la justice sans ceuvres, disant : Bienheureux ceux dont les iniquités ont été pardonnées et dont les
péchés ont été couverts ; bienheureux ’hnomme a qui le Seigneur n’aura point compté le péché» (Rom. 4, 7-8).
Or, 'imputation actuelle de la justice ne se trouve pas proprement dans cette déclaration du psaume 32. Elle ne
pouvait I'étre clairement et pleinement (quoique ce fit le principe selon lequel Dieu avait agi depuis le
commencement), parce que son fondement nécessaire, la croix, n’était pas un fait accompli. La foi a pu
anticiper sur I'avenir, mais la différence n’en reste pas moins grande entre la perception d’un fait promis et celle
de I'accomplissement de la promesse. Tout dépendait de la mort et de la résurrection de Christ. C’est ce qui
explique le langage de Jésus aux disciples, Luc 24, 44-46, et de Paul a ceux qui étaient héritiers naturels de la
promesse et enfants du royaume. « Et nous vous annongons la bonne nouvelle, quant a la promesse qui a été
faite aux peres, que Dieu I'a accomplie envers nous leurs enfants, ayant suscité Jésus » (Act. 13, 27-35).

La personne méme du Seigneur Jésus, Sa mort et Sa résurrection, sont la clef qui nous ouvre les Ecritures.
Le Saint Esprit, qui a dicté celles-ci et qui a poussé les prophetes, nous est spécialement connu comme I’'Esprit
de vérité, qui glorifie Jésus et dont le grand témoignage se rapporte aux souffrances du Christ et aux gloires qui
devaient les suivre. Dés que Jésus est mort et ressuscité, le Saint Esprit, sur Ses précédents écrits, fait reluire
la portée de ce fait, et a cette lumiére nous fait discerner clairement que la non-imputation de I'iniquité est
imputation de la justice. «Il a fait celui qui n’a pas connu le péché, étre péché pour nous, afin que nous
devinssions justice de Dieu en lui» (2 Cor. 5, 21). Il n’y a rien de simplement négatif dans I'évangile ; 'évangile
n’est pas un systéme de prohibition, mais de gréce, et qui confere une bénédiction positive. Le pardon des
péchés, je le répete, est une bénédiction négative, quoique réelle; le don de la justice est une bénédiction
positive et inaliénable, et qui caractérise le génie de I'’évangile. « Il faut que le Fils de I'hnomme soit élevé, afin
que quiconque croit en Lui ne périsse point»; mais Dieu ne s’arréte pas la, et ajoute : «mais qu’il ait la vie
éternelle » (Jean 3, 14-15). « Afin, dit-il aussi, qu’ils recoivent la rémission des péchés » ; mais Il ajoute encore :
« et une part avec les sanctifiés, par la foi en moi» (Act. 26, 18). Si nous sommes délivrés de la puissance des
ténebres, c’est par une translation dans le royaume du Fils de la dilection de Dieu (Col. 1, 13). Hélas! nos



coeurs sont durs a croire, et nos esprits étroits dépouillent I'évangile de sa gloire. L’évangile est «le glorieux
évangile du Dieu bienheureux » [1 Tim. 1, 11] qui présente Dieu, en grace, comme donateur, et met le pécheur a la
seule place possible de bénédiction, celle de vase de cette bénédiction. Par la foi nous recevons Christ (voyez
Jean 1, 12); et Le recevant, nous recevons de Lui le droit d’étre enfants de Dieu; nous recevons le pardon des
péchés (Act. 10, 43), 'abondance de la grace et du don de la justice (Rom. 5, 17), la vie éternelle (Jean 3, 16).
Agir pour Christ suit cette réception de Christ. L’enseignement de I'Esprit nous dévoile ce que nous avons regu
en recevant Christ.

Il est bon de garder constamment en vue ce principe, que ce n’est ni ce a quoi nous renongons, ni ce que
nous faisons, qui nous constitue chrétiens, mais ce que nous recevons. Ce principe pénétre toute la vie
chrétienne : le christianisme est une vie qui a ses affections, son énergie, sa sensibilité et son activité; il n’est
pas plus que notre vie naturelle un systeme de négation, et c’est ce qui le distingue si fortement des notions
religieuses ordinaires. En effet, & : « Cessez de mal faire », Dieu ajoute : « Apprenez & bien faire » [Es. 1, 16-17]; —
a : «Ayez en horreur le mal», Il ajoute : « Tenez ferme au bien» (Rom. 12, 9; Eph. 4, 28-29). Pareillement :
« Que celui qui dérobait ne dérobe plus ; mais que plutét il travaille en faisant de ses mains ce qui est bon, afin
gu’il ait de quoi donner a celui qui a besoin ». « Qu’aucune parole déshonnéte ne sorte de votre bouche ; mais
celle qui est bonne, propre a I'édification ». De la méme nait pour le chrétien un danger, celui de mal user de la
bonne, juste et sainte loi de Dieu : «La loi n’est pas donnée pour le juste» (voyez 1 Tim. 1, 8-9). Le croyant a
besoin que la vie gqu’il a déja regue, soit nourrie par le ministére, non de la loi, mais de Christ, le Chef vrai et
vivant, afin que I’énergie de cette vie se déploie dans les différentes ceuvres qui ont été préparées pour elle.
Christ est I'expression de ce a quoi Dieu nous appelle; et la justice que nous avons en Lui comme position
devant Dieu, nous est présentée comme le but supréme, mais final et certain, vers lequel nous marchons. « Non
que j'aie déja atteint le but, ou que je sois déja parfait; mais je poursuis le but, cherchant a le saisir; et c’est
pour cela aussi que j'ai été saisi par Christ» (Phil. 3, 12). De la vient que I'unique espérance de notre appel qui
est si certaine, parce qu’elle est selon le conseil de Dieu, est si puissante pour former en nous le caractere
chrétien. Etre rendus conformes & Iimage de Son Fils, premier-né entre plusieurs fréres[Rom. 8, 29] est la
bienheureuse destinée de ceux que Dieu a déja justifiés. C’est par la certitude de cette glorieuse espérance de
notre vocation que le Saint Esprit agit sur nos consciences et sur nos affections, ne faisant point dépendre ce
gue nous serons de ce que nous sommes en pratique (je parle de nous comme chrétiens) ; mais usant de la
certitude divine de ce que nous serons, comme d’un puissant levier moral pour élever actuellement nos
affections. Et ainsi méme maintenant : « Nous tous, contemplant a face découverte la gloire du Seigneur, nous
sommes transformés en la méme image de gloire en gloire comme par le Seigneur en Esprit» (2 Cor. 3, 18).
«Bien-aimés, nous sommes maintenant enfants de Dieu, mais ce que nous serons n’a pas encore été
manifesté; mais nous savons que lorsqu’il sera manifesté, nous lui serons semblables, car nous le verrons
comme il est; et quiconque a cette espérance en lui, se purifie comme lui est pur» (1 Jean 3, 2, 3). Cette
espérance fondée sur Christ est la grande puissance de notre purification présente. Vouloir étre « docteurs de la
loi» (1 Tim. 1, 7), était, selon Paul, le résultat de I'ignorance chez ceux qui croyaient sans doute travailler ainsi a
I'avancement de la sainteté en préchant la loi ; et méme il y a une maniére d’insister sur la conduite et le service
chrétiens qui, au lieu de fortifier la vie de Christ dans le fidéle, le raméne a mettre en question son propre salut.
Telle n’est point la voie ou conduit I'Esprit; Il glorifie Christ et prend bien soin d’établir 'ame en Lui, en la faisant
avancer dans la sainteté pratique. Tel est, au reste, 'ordre habituel de Son enseignement dans les épitres, et je
pense que le vrai fondement de la justice et de la vraie sainteté est la merveilleuse vérité, que Dieu justifie sans
les ceuvres. C’est la réception, l'intelligence et la jouissance de cette précieuse vérité que Dieu a livré Christ
pour nos offenses et L’a ressuscité pour notre justification (Rom. 4, 25) qui met en activité la vie chrétienne.



« Et dans I'esprit duquel il n’y a point de fraude » [v- 21. Il est dit de Jésus « qu’il n’a pas commis le péché » et
gue dans Sa bouche «il n’y eut point de fraude » [1 Pier. 2, 22], De tous les autres il est écrit, ce qui n’est que trop
vrai, hélas ! «lls ont frauduleusement usé de leurs langues » (Rom. 3, 13). Combien cela est humiliant! En effet,
paraitre autrement qu’on est, prétendre étre ce qu’on n’est pas, user de la langue ou se parer d’'une moralité
extérieure, pour cacher les pensées du coeur et en méme temps, a chague moment de réflexion sérieuse, avoir
la conscience qu’on n’est pas devant Dieu ce que I'on parait étre ou professe étre devant les autres, n’est-ce
pas une condition qui rend insupportable la pensée de Dieu ? C’en est trop pour I’homme de toujours soutenir
un role; et les paroles légeres et oiseuses, qui sortent spontanément de notre bouche, trahissent bien souvent
ce gu’un discours étudié e(t réussi peut-étre a cacher. Ce fut la parole oiseuse des pharisiens : « Cet homme
ne chasse les démons que par Béelzébul, chef des démons » (Matt. 12, 24), que Celui qui « savait ce qui était
dans ’homme » [Jean 2, 25] se servit pour manifester ce qui était dans leurs cceurs. Ou est donc le reméde a une
aussi mauvaise condition, et comment acquérir ce bonheur de n’avoir point de fraude dans I'esprit? Cette
grace est le résultat, le premier et précieux résultat de la grande vérité de «la justice sans les ceuvres », vérité
qui coupe court a tous les efforts que I'on fait pour cacher ce que I'on est, et a toute prétention a étre ce qu’on
n’est pas. Le fondement de toute la doctrine, c’est que le méme Dieu, devant lequel tout est nu et a découvert,
qui nous connait parfaitement et qui nous a appris a nous voir, au moins en partie, comme Il nous voit, est Celui
qui a couvert notre péché, oui, tout le péché que Sa science infinie apergoit en nous; car Il n’a pas agi envers
nous selon notre estimation imparfaite du péché, mais selon Sa propre estimation. Personne ne peut
condamner si Dieu Lui-méme justifie [Rom. 8, 33-34], Dieu ne nous a pas placés dans une position ou nous ayons
a nous justifier nous-mémes : c’est Lui-méme qui nous justifie ; et Il prend notre parti bien plus efficacement que
nous ne pourrions le faire nous-mémes. De la vient qu’il n’y a point de fraude dans I'esprit; il n’est besoin
d’aucune fraude, si I'on peut parler ainsi. Il n’y a plus lieu a se tourmenter pour devenir justes, une fois que Dieu
déclare Sa justice en couvrant notre péché et en nous constituant justes. Si nous sondons aussi sérieusement
que possible ce qu’est le péché (et il est trés bon de le faire), Dieu le sonde bien plus profondément, et I'a jugé
a la croix de Christ, selon I'estimation qu’ll en a faite Lui-méme. Il n’y a point de fraude dans I'esprit, 1a ou est
réellement la foi, parce que la vérité de notre caractére et la vérité du caractére de Dieu sont maintenues I'une
et I'autre par une merveilleuse intervention de Dieu envers nous en Christ et par Christ.

Il n’y a point de fraude dans I'esprit de celui qui se tient, a la fois et en méme temps, pour le premier des
pécheurs, et cependant aussi pour parfaitement juste en Christ. Il n’y a point de fraude dans I'esprit de celui qui
a pour objet de glorifier Christ et non pas lui-méme. De la vient que lorsqu’un chrétien est forcé de se justifier
devant les hommes, ce qui n’arrive que rarement, il est placé dans une position trés humiliante, parce qu’il a a
parler de lui-méme et non de Christ. Paul fut ainsi contraint de parler «en insensé» (2 Cor. 11, 17). Mais, en
thése générale, la confession, et non pas I'apologie de lui-méme, est le sentier d’un chrétien; et tenir beaucoup
a sa réputation révéle I'état d’'une dme peu occupée de Christ. Quand on a a coeur Sa gloire, Dieu justifiera en
temps convenable ; et ce qui n’est pas mis au clair aujourd’hui, le sera en ce jour-la (1 Cor. 4). J'admire dans
I'ap6tre Paul la grace de Christ, par laquelle il sait faire servir tout ce qu’on lui reproche a établir la fidélité de
Dieu (2 Cor. 1, 18-20), et a déetourner les pensées des Corinthiens de lui-méme pour les porter sur un plus
excellent objet.

«Quand je me suis tu, mes os se sont consumés par mon rugissement tout le jour, car nuit et jour ta main
pesait sur moi, et la séve de ma vie séchait comme aux ardeurs d’été » [v- 3-4],

Une conscience chargée, ou trouvera-t-elle du repos ? Tout effort de dissimulation ne fait qu’aggraver son
fardeau. Que de coeurs brisés et d’esprits froissés qui n’'osent communiquer leurs peines! Que d’ames qui



n’ont trouvé que d’ameéres déceptions en toutes choses et en elles-mémes, et qui en ignorent la cause, parce
qu’elles ne se savent pas perdues et qu’elles regardent leur position comme un cas particulier et
extraordinaire ! Elles ignorent que Dieu a pensé a leur condition et I'a considérée, et qu’ll a préparé un reméde
a cette condition. Elles ne pensent pas davantage a s’ouvrir a Dieu qu’aux hommes. Dieu, disent-elles, les
repousserait a cause de leur indignité; et les hommes se riraient d’elles a cause de leur singularité, ou se
détourneraient d’elles a cause de leur abjection. Elles renferment donc tout en elles-mémes; elles se taisent,
bien gu’elles ne fassent qu’aggraver le trouble intérieur en se repliant ainsi sur elles-mémes; elles ignorent
gu’elles ne font que réaliser en elles-mémes ce qui constitue de fait la condition de 'homme, en tant que
créature morale. L’homme ne suffit pas a son propre bonheur; la créature non plus ne peut pas le rendre
heureux, et quoiqu’on ne sente peut-étre pas que chercher le bonheur en soi ou dans la créature, soit pécher,
selon I'acception ordinaire de ce mot, c’est en cela que git cependant le plus profond principe de péché, parce
que, de fait, on adore ainsi la créature plutét que le Créateur qui est béni éternellement (Rom. 1, 25). — Que de
ceeurs il y a qui sont mal a I'aise | Que de cceurs malheureux et vides qui refusent d’étre remplis, et qui pourtant
ne sont pas convaincus de péché, et n’ont pas compris la nécessité absolue d’'une expiation pour le péché. lls
ne pensent pas a I'’évangile comme a un remede pour eux; ils ignorent que Jésus, attristé dans un monde
misérable et rejeté par ce monde, mais sachant qu’ll possédait en Lui-méme tout ce dont ’'homme a besoin,
comme créature ou comme pécheur, s’est tourné vers les pécheurs et a dit : « Venez a moi, vous tous qui vous
fatiguez et qui étes chargés, et moi, je vous donnerai du repos» (Matt. 11, 28). Combien on a rabaissé
'évangile en le regardant seulement comme un reméde au péché, quoiqu’il le soit assurément; — mais
I’évangile est beaucoup plus : il est la manifestation de Dieu Lui-méme a I’'homme comme pécheur, rendant le
pécheur souverainement heureux en Dieu, en méme temps que glorifiant Dieu dans ce bonheur qu’ll donne.
L’état de trouble et de détresse, décrit dans les versets qui sont devant nous, est celui d’'un cceur qui n'a pas
connu Dieu comme le Dieu béni, et qui ne connait pas non plus la béatitude que nous méditons. C’est le triste
état dans lequel le christianisme, que professe le monde, tient les @mes, annulant la simplicité et la grace de
I’évangile par un systéme d’ordonnances. Ceux qui ont le cceur brisé ignorent qu’il y a pour leur misere un
remede préordonné par Dieu Lui-méme. lls auraient besoin de I'évangile dans sa forme la plus simple, mais ils
ne I'entendent pas. lls entreprennent d’accomplir les devoirs des chrétiens ou méme s’approprient des
privileges des chrétiens (et on les y invite), sans connaitre ce qui va avant tout, la libre communion avec Dieu,
le bonheur d’étre au large avec Dieu par la rédemption qui est dans le Christ.

Il N’y a point de repos pour une dme jusqu’a ce qu’elle puisse dire sa peine a Dieu. On peut méme sentir la
main de Dieu, la reconnaitre, et toutefois Le regarder Lui-méme comme inaccessible. L’ame chemine ainsi
chargée de son propre fardeau, parce qu’elle n’ose le déposer sur Dieu. L’esprit tout entier est abattu, comme
la vigueur du corps est consumée par une fievre ardente. Parfois méme, au lieu de courber humblement la téte,
il'y a une sorte d’irritation contre Dieu, a cause de Sa main que I'on sent et reconnait, parce que cette main a
touché quelque idole, dans laquelle I'ame cherchait un soulagement ou au moins une diversion a sa peine. On
regarde Dieu comme un ennemi, comme quelqu’un qui s’est tourné contre celui qui souffre, au moment méme
ou, peut-étre, Dieu ne fait qu’écarter les obstacles qui rendaient impossible le soulagement désiré. Dieu attend
pour faire grace, et Il veut étre glorifié en le faisant. Une grande partie de la controverse qui a lieu entre Dieu et
I’'homme roule sur ce point, savoir en qui, de Dieu ou de 'homme, se trouve le reméde a la misére de ce
dernier ? Mais la premiére chose a faire, dans quelque misére qu’on se trouve, c’est de reconnaitre Dieu.
L’homme trouve bien des raisons pour expliquer sa misere, et y applique bien des remédes ; mais jusqu’a ce
gu’il reconnaisse Dieu, jamais 'homme ne se rendra un juste compte de cette misere, et jamais il n’en
découvrira le vrai remede.



Il'y a certains principes qui s’appliquent avec la méme vérité a I’'homme naturel et a celui qui est né de Dieu;
et ce principe : « Quand je me suis tu, etc. » [v- 3] est de ce nombre. L’hnomme naturel se tait, parce qu’il ignore le
caractére révélé de Dieu et le bonheur gu’il y a de tout Lui dire; il est misérable et sa condition est affreuse. Le
fidele aussi souffre quand il se tait, parce que, bien que connaissant Dieu en grace, il n'use pas a propos de la
vérité, pour avancer dans la connaissance de lui-méme et pour donner a Dieu la gloire qui Lui appartient, a Lui
seul; il a tellement oublié sa position devant Dieu que, ne s’ouvrant pas a Lui, il a de la fraude dans son esprit.
Les déclarations de Jean sont applicables ici : « Si nous disons que nous n’avons point de péché, nous nous
séduisons nous-mémes et la vérité n’est point en nous. Si nous confessons nos péchés, il est fidéle et juste
pour nous pardonner nos péchés et nous purifier de toute iniquité. Si nous disons que nous n’avons point
péché, nous le faisons menteur et sa parole n’est point en nous » (1 Jean 1, 8-10). Quand Dieu est réellement
connu comme Celui qui impute la justice sans les ceuvres, Lui cacher quoi que ce soit doit nécessairement
engendrer 'accablement d’esprit : on n'ose pas s’approcher de Lui, parce qu’il y a de la fraude dans le cceur, et
il en résulte de la froideur. Que de fois dans un tel état accusons-nous tout, jusqu’a Dieu Lui-méme, plutét que
de nous accuser nous-mémes de ce que nous gardons le silence envers Lui. Quand nous avons été abattus,
inquiets, malheureux, n’avons-nous pas souvent été capables de résoudre la difficulté, reconnaissant que notre
orgueil avait été blessé, notre amour-propre rabaissé par la découverte de I'existence non soupconnée de
quelque péché, comme si notre béatitude gisait dans notre caractere et non dans I'imputation de la justice sans
les ceuvres. Dieu ne veut pas de cette confiance dans notre propre caractere ou notre fidélité envers Lui, mais |l
veut que Son caractére et Sa fidélité a Lui soient le fondement de notre confiance. Cette tendance a la propre
justice, que nous portons tous avec nous, explique, en grande mesure, |'état misérable dans lequel on trouve si
souvent les chrétiens : sous quelque forme ou a quelque degré que nous nourrissions la propre justice, nous
avons abandonné le seul et vrai fondement de notre béatitude. Si le péché n’est pas confessé, s'il I'est
légérement ou seulement d’une maniere générale et non point spéciale, il en résultera nécessairement de la
misére. Si Dieu nous a déclaré toute Sa grace en pardonnant I'iniquité, la transgression et le péché, c’est afin
que, sachant cela, nous ne Lui cachions rien, ni n’essayions de Lui rien cacher. Dieu veut que nous nous
voyions tels que nous sommes, et que nous Le justifions de ce qu’ll agit envers nous comme |l I'a fait dans
I’évangile de Son Fils.

«Je tai fait connaitre mon péché, et ne t’'ai point caché mon iniquité. J’ai dit : Je confesserai mes
transgressions a I'Eternel, et tu as pardonné I'iniquité de mon péché » [V- 51,

Ici 'aAme trouve le relevement, le plein et entier relévement, le sentiment du pardon accompagnant 'acte
méme de la confession! Le silence est rompu, et 'ame n’use plus de détours. Celui-la méme, dont la main
pesait si lourdement sur elle, est Celui devant lequel le cceur s’ouvre et se répand : « Je t’ai fait connaitre mon
péché et ne t'ai point caché mon iniquité. Jai dit : Je confesserai mes transgressions & I'Eternel ». « Aucune
créature n’est cachée devant lui, mais toutes choses sont absolument nues et découvertes devant celui a qui
nous avons affaire » (Héb. 4, 13). C’est une pensée solennelle que c’est avec Dieu que nous avons affaire, et
quand une fois cette vérité a saisi fortement la conscience, tout effort qu’on fait pour cacher quelque chose a
Dieu, engendre la misére dont il est parlé dans les versets précédents. La confession soulage, parce qu’elle
nous fait avoir affaire directement avec Dieu : par elle, 'ame reconnait pratiguement que tout est nu et a
découvert devant Ses yeux, qu’ll est le juste juge, et que le mal que Sa Parole dit de nos cceurs est véritable.
Dieu est justifié par la confession, et Il I'est lors méme qu’ll ne serait vu que comme un juge ; — mais combien
plus n’est-1l pas justifié, quand la confession est faite sous le sentiment de Son amour connu par I’évangile de la
grace! Oui, alors la confession est pleine, vraie et sincere; alors, le pardon de I'iniquité du péché conduit le



coeur et les levres, qui ont confessé le péché, a faire confession a salut. Les éléments les plus essentiels du
caractéere d’un saint apparaissent ici. Auparavant, celui-ci n’avait qu’un sujet de pensée et d’étude, et ce sujet,
c’était lui-méme : maintenant il en a un autre, savoir le Christ de Dieu. A-t-il a parler de lui-méme, c’est dans le
langage de la confession, celle-ci devenant toujours plus vraie et entiére, a mesure que le fidéle avance dans la
connaissance du Christ; — mais son véritable élément et son bonheur, c’est de parler de Jésus et de Le
confesser comme son salut et comme |'objet de tout son désir.

Quelle heureuse union n’y a-t-il pas entre la confession et la louange, et je dis heureuse, parce qu’elle est
selon la vérité ! Aucun langage ne peut exprimer le misérable état d’un pécheur, aucun langage ne suffit non
plus pour raconter la gréce et les gloires du Sauveur; et quand la confession et la louange s’unissent ainsi,
quelle ferveur n’impriment-elles pas a la priére et a I'intercession !

Je suis convaincu qu’une grande partie des épreuves spirituelles, qui atteignent les saints, vient de ce gu’ils
ne se jugent pas eux-mémes et ne font pas confession de péche, sous I'abri protecteur de la bienheureuse
vérité de «la justice sans les ceuvres ». L’ame qui saisit comme il faut cette doctrine salutaire, se trouve placée
ainsi dans une position ou elle se juge elle-méme ; et cette position est trés élevée et merveilleuse. Si Dieu, le
«juge de tous», est devenu «le justificateur» de ceux qui croient en Jésus, est-ce afin que ceux-ci traitent
légérement le péché ? Loin de 13, c’est afin gu’ils se jugent eux-mémes. Le sang de Christ nous donne acces
dans «les lieux saints » : Ia, nous sommes dans la lumiere, dans le lieu privilégié, ou Aaron ne pouvait entrer
gu’une fois I'an, et dont I'acceés nous est toujours ouvert par Jésus, notre souverain Sacrificateur. Introduits
dans la présence de Dieu, avec des pieds déchaussés que nous sentons toucher le sable du désert, nous
remplissons la une partie de notre office de sacrificateurs, en nous jugeant nous-mémes, en séparant ce qui est
précieux de ce qui est villJer- 15, 19] et en discernant ce qui est le plus excellent. Nous sommes dans la lumiére
et nous découvrons ce qui n'est pas en harmonie avec elle : et si ce n’était que nous sommes abrités la par le
sang méme qui nous y a introduits, nous n’y pourrions subsister. La aussi, nous apprenons, plus que jamais, le
besoin que nous avions de ce sang, dans lequel nous avons trouvé la rémission de nos péchés, de ce sang qui
nous a lavés et qui nous conserve purs. Or, je crois que la droiture de cceur, mentionnée au dernier verset de
notre psaume, est intimement liée avec le jugement de nous-mémes, car ce jugement nous ramene
éventuellement a la béatitude proclamée dans les versets 1 et 2 : ce méme mal que nous ne découvrons qu’a
présent, Dieu ne nous I'impute pas ! — Dieu I'a couvert! C’est ainsi que le cceur est gardé dans I’humilité et que
la conscience demeure délicate et vivante. Je crois que la droiture et la franchise de confession, qui ont pu se
montrer lors de la conversion, sont souvent altérées, parce qu’on ne se juge pas soi-méme devant Dieu. Un
fidele peut devenir trop préoccupé de ce que les saints, et méme le monde, pensent de son caractere, et étre
conduit ainsi, a son insu, a jouer un rdle, au lieu de tirer 'accroissement de sa vie de Celui qui en est la source.
Il'y a eu de la sincérité dans le travail d’ame qui a amené a Christ, mais cette sincérité s’est altérée aussitot
chez le fidéle, quand, au lieu de se nourrir de Christ, il s’est préoccupé de conserver un certain caractere aux
yeux du monde et des saints. Par le jugement de nous-mémes, la sincérité est maintenue et le besoin que nous
avons de Christ se manifeste d’'une fagon nouvelle et sans cesse variée. L’ame, exercée de la maniere la plus
humiliante pour elle-méme, si elle est par la conduite a Christ, est amenée a saisir plus largement la béatitude
proclamée dans ce psaume : elle est véritablement fortifiée. — J’admire la grace de Dieu qui nous permet de
nous juger ainsi nous-mémes : Dieu ne peut jamais abandonner Son titre de « Juge de tous ». Par la foi nous
venons a Lui comme tel (Héb. 12, 23) ; mais Il nous a si complétement justifiés par Sa grace, par la rédemption
qui est dans le Christ Jésus, qu’ll voudrait nous amener devant Son tribunal pour que nous soyons la nos
propres juges. Saisir, telle qu’elle est, notre position de justification complete devant Dieu en Christ,
comprendre que nous sommes faits justice de Dieu en Luil2 Cor- 5, 21] est la seule chose qui nous qualifie pour



ce jugement : nous avons pu, dans notre ignorance, pratiquer ce jugement d’apreés un principe différent, celui,
par exemple, de chercher en nous-mémes un fondement d’assurance devant Dieu ; mais maintenant nous nous
jugeons, afin de voir et de sonder la justice et la sainteté des voies de Dieu a notre égard, de maniére a nous
rendre débiteurs de Sa grace seule; et cette grace régne par la justice, par Jésus Christ[Rom. 5, 21] depuis que
la rédemption manifeste la sainteté, la justice et la vérité de Dieu en strict accord avec Sa miséricorde.

Le fidéle a affaire & trois sortes de jugements : le jugement de lui-méme, le jugement de I'Eglise, et le
jugement du Seigneur. Ces trois sortes de jugements sont trés distinctes I'une de I'autre dans leur caractere.
Veiller au jugement de soi-méme empéche quelqu’un de tomber sous le jugement de I'Eglise, dont la fonction
est de juger «ceux du dedans », tandis que Dieu juge «ceux du dehors » (1 Cor. 5). Quand I'Eglise manque a
son devoir de juger, dans la sphere de sa compétence, les actes patents de péché (des péchés tels que ceux
dont I'église de Corinthe avait été témoin), cette infidélité de I'Eglise améne le jugement du Seigneur sous
quelque forme visible. « C’est pour cela que plusieurs sont faibles et malades parmi vous, et qu’un assez grand
nombre dorment» (1 Cor. 11, 30). Le jugement des doctrines est également du ressort de I'Eglise. Ephése est
louée de ce qu’elle avait éprouvé ceux qui se disaient apbtres, et le Seigneur a contre Thyatire qu'on y avait
souffert que Jésabel, qui se disait prophétesse, enseignat sa doctrine pernicieuse (Apoc. 2). Il faut que le
Seigneur juge, si I'Eglise tolére de mauvaises doctrines. Mais le jugement du Seigneur est toujours supréme et
nous en sommes toujours justiciables, individuellement ou collectivement. Nous juger nous-mémes nous
empécherait de tomber, individuellement, sous le jugement du Seigneur d’'une maniere manifeste et signalée :
«car si nous nous étions jugés nous-mémes, NouUs ne serions pas juges ; mais quand nous sommes jugés, Nous
sommes chatiés par le Seigneur» (1 Cor. 11, 31-32). Nous juger nous-mémes empécherait 'accomplissement
des actes de péché, qui nécessitent I'emploi de la verge, le principe méme du péché ayant été jugé dans le
secret devant Dieu. Mais quoique le jugement de Dieu, sous la forme d’'un chatiment présent, fit ainsi évité,
cela ne change en rien la vérité générale que «le Seigneur discipline celui gu’il aime et qu’il fouette tout fils qu’il
agrée » (Héb. 12, 6). La différence dans la maniére d’agir du Seigneur sera toujours saisie par la conscience de
celui qui souffre, lors méme qu’un chatiment extérieur peserait sur lui. L’ame, qui sait se juger elle-méme, saura
toujours envisager le chatiment comme la marque d’'un amour dont elle discernera la sagesse, tandis que le
fidéle inattentif n’y verra qu’une punition ou un avertissement destiné a le ramener au sentiment de sa condition
actuelle.

N’oublions pas non plus combien la discipline si nécessaire du Seigneur a un caractere préventif ; — et ceci
aussi, on l'apprend en se jugeant soi-méme dans les lieux saints, ou Dieu nous a donné acces. Si 'ame de
'apbtre nelt pas été exercée devant Dieu, elle aurait pu interpréter «I’écharde en la chair» d’'une maniere
toute différente des intentions du Seigneur, qui étaient que Paul ne s’élevat point (2 Cor. 12, 7); Paul n’avait
pas péché, il ne s’était pas élevé, mais il avait besoin d’étre gardé contre le danger et la tendance a tomber
dans cette faute; et il avait discerné la pensée du Seigneur a cet égard, non par révélation, mais par I'exercice
de son ame devant Dieu. N’avons-nous pas eu tous mainte occasion aussi, non seulement de nous humilier
sous la puissante main de Dieul! Pier- 5, 6] pour un mal positif dans lequel nous étions tombés, mais encore de
justifier 'amour et la sagesse de Dieu lors de quelque discipline spéciale, dont Il nous a Lui-méme, dans le
sanctuaire, montré le caractere préventif 7 On ne peut trop insister sur I'importance qu’il y a a se juger soi-
méme dans la lumiere qui manifeste tout, sous I'immuable et sOr abri de la déclaration, que la transgression est
pardonnée, que le péché est couvert, et que l'iniquité n’est pas imputée ; non que j'estime possible de pouvoir
toujours interpréter justement les voies de Dieu a notre égard, mais parce que je suis persuadé que juger en
nous les sources du mal et en faire confession a Dieu, est le moyen d’arriver a cette interprétation. Dieu est
toujours juste dans Ses voies, vérité simple, mais profondément pratique : et nous reconnaissons que Dieu est



juste, par la voie de la confession; ainsi non seulement nous trouvons du repos, mais nous apprenons
effectivement que Dieu est juste, et nous avons I'intelligence de Ses voies. Oh! si les saints connaissaient le
travail douloureux, la peine inutile qu’on se donne en se justifiant soi-méme, et s'ils justifiaient Dieu au lieu de se
justifier eux-mémes, que de souffrances ils s’épargneraient! Quel manque de confiance en Dieu ne trahissent
pas nos efforts pour nous justifier, car, en faisant ainsi, nous agissons comme si, aprés tout, nous devions étre
bénis en vertu de notre caractére, et non en vertu de la grace de Dieu. C’est pourquoi I'apétre, en parlant du
jugement de soi-méme, se sert d’une expression qui implique, non seulement un jugement extérieur
proprement dit, mais la connaissance approfondie de la source méme d’ou jaillit I'activité de la chair (voyez le
grec, 1 Cor. 11, 31). Qui peut supporter de regarder attentivement dans cet abime, s’il ne sait pas que Dieu a
jugé le péché dans la chair a la croix de Christ ? « Notre vieil homme a été crucifié avec lui» (Rom. 6, 6; 8, 3).
Ce mal que nous commencgons seulement a discerner dans la chair, Dieu I'a vu des le commencement et nous
permet de le voir maintenant, afin que nous Le justifiions de I'avoir entierement jugé : la chair ne peut pas se
discerner elle-méme; elle ne peut pas se tenir devant Dieu. Ce n’est que par la puissance de la vie qui vient
directement de Christ, que par le Saint Esprit Lui-méme, que nous apprenons a nous discerner nous-mémes ;
et cela dans la présence immédiate de Dieu. « L’hnomme animal ne regoit pas les choses qui sont de I'Esprit de
Dieu, car elles lui sont folie; et il ne peut les connaitre, parce qu’elles se discernent spirituellement ; mais celui
qui est spirituel discerne toutes choses» (1 Cor. 2, 14). C’est un aphorisme humain, mais profondément
trompeur, que la véritable étude de ’humanité, c’est ’homme. L’homme ne se connait pas en s’étudiant lui-
méme, mais seulement en étudiant Dieu. « C’est ici la vie éternelle de te connaitre seul vrai Dieu et Jésus Christ
que tu as envoyé » (Jean 17, 3). C’est par cette science divine que ’'homme se connait véritablement lui-méme,
non pas en se mesurant lui-méme par lui-mémel2 Cor. 10, 12] 'mais en se mesurant, lui, & Dieu comme Il est
révélé en Christ et par Christ. — J’ai souvent pensé que, tout affreuses que soient les annales de I'histoire ou
du crime, elles ne donnent pas de la dépravation de I’'homme une idée aussi sombre que le feraient les secrétes
confessions des fidéles a Dieu, si elles étaient connues de nous comme elles le sont de Dieu. La conscience
d’une justification compléte peut seule enhardir un saint a confesser devant Dieu ces principes secrets de mal,
gu’il découvre quand il se juge dans la présence immédiate de Dieu; et nous ne devons pas nous étonner
d’entendre le plus dévoué des saints parler de lui-méme comme du « premier des pécheurs» (1 Tim. 1, 15).

« C’est pourquoi tout fidele te priera dans le temps ou on te trouve ! Certes, en un débordement de grandes
eaux, elles ne I'atteindront point. Tu es mon asile, tu me gardes de détresse et tu m’entoures de chants de
délivrance » [v- 6-7].

Quel précieux encouragement pour I'adme d’étre assurée qu’il n’y a rien qu’elle ne puisse dire a Dieu! Dieu a
tout fait pour gagner notre confiance, jusqu’a livrer Son Fils pour nos offenses et a Le ressusciter pour notre
justification (Rom. 4, 25) ; et c’est par la confession que, pratiquement, nous maintenons notre confiance en Lui.
C’est parce que la confession et le pardon sont liés ensemble, comme nous I'avons vu plus haut, que tout fidéle
peut prier Dieu au temps ou on Le trouve. Si le péché que nous venons de découvrir en nous, ne doit pas nous
fermer 'acces aupres de Dieu, et si Dieu ne nous cache jamais Sa face, mais peut toujours étre trouvé par
nous, qui nous arréterait ? — et en pratique, qui est-ce qui empéche que nous approchions de Dieu ? Ce n’est
pas Dieu certainement; et nous n’avons pas a chercher encore un sacrifice et un sacrificateur : tout est prét
déja! Les empéchements sont en nous; et nous essayons souvent de tout, excepté de ce qui profite. Nous
pouvons devenir plus diligents dans le service extérieur, plus réguliers dans le culte public, plus intelligents
pour juger les fautes des autres ; mais une chose, la chose nécessaire, nous manque, savoir la confession. Une
ame n’est-elle pas dans un bien mauvais état, en vérité, lorsqu’elle fait servir les choses les plus bénies a leur



place, a interrompre sa communion avec Dieu ? Dieu aime la vérité dans le coeur; et si le cceur est aliéné de
Dieu, sa restauration doit étre véritable. |l faut que Dieu soit justifié et que tout le blame retombe sur nous-
mémes, et non sur Lui : c’est la précisément ce que fait la confession. Il faut que le fidéle regarde Dieu comme
le seul justificateur, et qu’il Le connaisse comme Celui qu’on peut trouver toujours, méme quand on n’a que son
iniquité a Lui présenter. N’est-ce pas ainsi que nous déjouons les ruses de Satan comme accusateur ? Et s’il y
a promptitude dans la confession, 'dme n’a-t-elle pas aussi conscience que c’est Dieu qui justifie ? Qui donc
intentera accusation contre des élus de Dieu ? [Rom. 8, 33] Ce que I'accusateur voudrait faire peser sur eux, ils
s’en sont eux-mémes déja accusés devant Dieu, et ils sont pardonnés : Dieu les justifie | L’ame exercée trouve
ainsi en Dieu son asile : « Tu es mon asile » !

On peut expérimenter, de plusieurs manieres, la béatitude de la foi en Jésus; mais je doute qu’aucun
chemin soit plus excellent pour y conduire que la connaissance de la différence qu’il y a entre se cacher,
comme Adam, loin de Dieu, dans les arbres du jardin[Gen. 3, 8], aprés qu'il eut péché, et se cacher en Dieu.
Quelle chose merveilleuse, que Dieu se présente dans I'évangile de Sa grace comme le seul refuge pour un
pécheur, comme le seul qui puisse épouser sa cause et I'’épouse en effet. N’est-ce pas la un glorieux c6té de la
gloire de Dieu ? |l fait passer toute Sa bonté devant nous et proclame Son nom de « juste, justifiant celui qui est
de la foi de Jésus » (Rom. 3, 26) — le seul Dieu — parce qu’ll est un Dieu juste et sauveur[Es. 45, 21]; et |l a ainsi
montré qu’il N’y en a point d’autre que Lui, parce qu’ll est un Sauveur Dieu. Il y a un refuge de devant les
accusations de Satan, de devant la haine du monde, et de devant ce qui est pire encore, une conscience qui
nous condamne ; et ce refuge est en Dieu Lui-méme. Dieu se présente Lui-méme pour étre le confident de nos
miseres, Celui qui sympathise a toutes nos peines, qui a pitié de toutes nos infirmités, qui écoute patiemment
toutes les plaintes que nous avons a porter contre nous-mémes. Tout ceci s’apprend dans la connaissance de
la béatitude de «la justice sans les ceuvres », et se trouve compris dans cette béatitude. C’est la confiance dans
cette voie divine de justice qui nous enhardit a dire : « Tu me gardes de détresse » | Et y a-t-il une angoisse pire
que celle de 'dme ? Peu de chrétiens savent entrer dans le sentier de la justice, soit pour 'amour de Jésus, soit
pour 'amour de la souffrance ; celui qui souffre ainsi a le droit de se réjouir : mais I'esprit brisé, le coeur malade
et accablé, ou iront-ils, si ce n’est a Dieu, «notre asile », a Dieu qui console les abattus, qui est le Péere des
miséricordes, le Dieu de toute consolation[2 Cor. 1, 3] et qui sait tourner nos afflictions en joie et en louange ?
Certes, le cantique de la rédemption ne devrait pas avoir été chanté une seule fois sur les bords de la mer
Rouge, pour que ses accords meurent ensuite, ou méme soient remplacés par des murmures. Hélas ! il en est
souvent ainsi en pratique : la joie de la conversion est fréquemment suivie de murmures et de plaintes : on ne
tient pas ferme le commencement de sa confiance ; on abandonne la vérité de la béatitude d’'un Dieu imputant
la justice sans ceuvres, comme si on n’en avait plus besoin. Nous avons a apprendre a justifier la sagesse de
Dieu dans la rédemption, dans toute sa plénitude, en apprenant par notre propre expérience, a mesure que
nous avangons, que cette sagesse de Dieu, et elle seule, répond et satisfait réellement a nos besoins. On ne
trouve pas, hélas! comme on devrait, les saints chantant «le cantique nouveau», un cantique nouveau et
toujours varié, bien que le méme en substance. Et pourquoi? — Parce que la grace seule peut étre le
fondement de notre cantique et que, si le coeur n’est pas établi dans la grace, il ne peut chanter. Mais quand un
fidele marche sous I'abri de la béatitude de «la justice sans les ceuvres », combien de fois sur son chemin ne
dira-t-il pas avec actions de grace : « Tu m’entoures de chants de délivrance » ! Il y a en lui, dans le secret du
ceeur, un chant et une psalmodie au Seigneur; car quelque grande que soit incontestablement, au début, la
transition des ténebres a la lumiére, par la foi en Jésus Christ, quelle est I'expérience subséquente du fidele ?
— Ce sont de constantes délivrances. « Ce Dieu nous est un Dieu de salut » (Ps. 68, 20). Nous sommes placés
a une heureuse école pour apprendre a connaitre Dieu dans le caractére sous lequel Il s’est révélé a nous.



L’histoire de chaque fidéle publie que «la ol le péché a abondé, la grace a abondé par-dessus » [Rom. 5, 20] ; et
la fin de chaque saint individuellement, aussi bien que I'Eglise collectivement, publiera cette méme vérité « a la
louange de la gloire de sa grace » [Eph. 1, 6], Puissions-nous étre vrais et droits de coeur avec Dieu, et alors la
contemplation de Ses voies sera suivie de fréquents cantiques de délivrance !

«Je t’instruirai et te montrerai la voie qu'il te faut suivre ; je te guiderai de mon ceil. Ne soyez pas comme le
cheval et le mulet dépourvus d’intelligence, qui, sans la bride et le mors du frein qui les dompte, ne
t’approcheraient point » [v. 8-9],

Une fois introduit dans la béatitude célébrée aux versets 1 et 2, on est placé sous un nouveau genre de
direction, la direction de I'ceil de Celui qui nous a justifiés gratuitement par Sa gréce, par la rédemption qui est
dans le Christ Jésus[Rom. 3, 24],

Quand il plut & Jéhovah de retirer Israél d’Egypte, Il se fit Lui-méme leur guide. Israél avait besoin d’étre
conduit : aussi Jéhovah marchait devant lui, de jour dans une colonne de nuée, et de nuit dans une colonne de
feu. Il précédait ainsi le peuple pour lui chercher un lieu de repos dans le désert. Israél tendait ou ployait ses
tentes selon que s’arrétait ou se levait la nuée. « Or quand la nuée se levait de dessus le tabernacle, les enfants
d’Israél partaient dans toutes leurs traites ; mais si la nuée ne se levait point, ils ne partaient point jusqu’au jour
gu’elle se levait, car la nuée de Jéhovah était le jour sur le pavillon, et le feu y était la nuit devant les yeux de
toute la maison d’Israél dans toutes leurs traites » (Ex. 40, 36-38 et aussi Nomb. 9, 17-21).

Assurément c’était la une précieuse direction, une direction en harmonie avec la rédemption alors
manifestée, une ombre d’une réalité plus glorieuse; mais ce n’était pas une direction intelligente : aucune
communion d’adme avec Jéhovah n’était nécessaire pour la saisir; la nuée était a la vue d’Israél dans tous leurs
voyages.

Mais le but méme de notre rédemption est de nous mettre en communion avec les voies et les pensées de
Dieu; et une direction visible, comme celle de la nuée, ne convient pas a une telle position. « Le serviteur ne sait
pas ce que son maitre fait» (Jean 15, 15); il entre et sort au commandement de celui-ci, mais sans savoir
pourquoi tel ou tel ordre lui est donné. Ce genre d’obéissance n’est pas en harmonie avec la béatitude de ceux
dont la transgression est pardonnée et qui sont initi€és aux pensées et aux conseils mémes de Dieu, «car nous
avons la pensée de Christ» (1 Cor. 2, 16). L'obéissance, qui convient aux saints maintenant, est une
obéissance intelligente; « comprenant bien », dit I'Ecriture, «quelle est la volonté du Seigneur »; et encore,
«éprouvant quelle est la volonté de Dieu, bonne, agréable et parfaite» (Eph. 5, 17; Rom. 12, 2). Or, a
proportion que la direction est d’un ordre plus relevé, elle devient plus difficile a suivre; et a cause de cette
difficulté, nous recourons volontiers a un ordre de direction inférieur, nous laissant guider par les événements
providentiels, plutdét que par I'ceil de Dieu. Le «directorat », pratiqué dans le romanisme, tient autant a ce fait,
que la conscience n’aime pas a étre exercée devant Dieu, qu’au principe de la domination cléricale. Il est bien
plus conforme au cceur naturel d’abandonner a un autre homme la direction de notre conscience, que de tenir
cette conscience devant Dieu. La prétention de Rome a l'infaillibilité a une sorte d’attrait pour les hommes,
parce qu’elle leur épargne la peine de juger par eux-mémes de ce qui est vrai ou faux, de ce qui est bon ou
mauvais. Si la vraie puissance contre la doctrine fondamentale du papisme se trouve dans la doctrine de «la
justice sans les ceuvres », la pratique de cette vérité, en placant nos &mes en relation habituelle avec Dieu, est
le seul préservatif contre le principe du « directorat ».

Ce n’est pas étre conduit par I'ceil de Dieu que de suivre un chrétien ou une congrégation de chrétiens. Dieu
a pourvu, par la précieuse vérité de la justice sans les ceuvres, a tout ce qu’il fallait pour que la conscience de



chaque individu fat en rapport direct avec Lui-méme; et y a-t-il dans I'histoire un seul exemple d’une
constitution ecclésiastique qui n’ait pas envahi sur la prérogative de Dieu, qui est d’avoir affaire avec la
conscience personnelle de chacun ? L’autorité apostolique elle-méme n’osait pas s’interposer entre Dieu et les
consciences. — Je rejette loin I'idée que chacun fasse ce qui lui semble bon a ses propres yeux; mais j'en
affirme, avec d’autant plus de force, la vérité du droit de Dieu, d’avoir affaire avec la conscience de chacun, et
«le privilege », je ne dis pas «le devoir », du chrétien, d’avoir sa conscience exercée devant Dieu. « Que chacun
soit pleinement persuadé dans son propre esprit». « Tout ce qui n’est pas sur le principe de la foi est péché ».
«Chacun donc rendra compte pour soi-méme a Dieu» (Rom. 14, 5, 23, 12). Mais n’est-ce pas le péché de
toutes les institutions religieuses humaines, qu’elles s’arrogent le droit de décider ce qui doit étre réglé par les
consciences exercées devant Dieu? On a ainsi soumis les saints, non pas a Dieu et a Sa Parole, mais aux
reglements de la société religieuse a laquelle ils appartiennent. Nous sommes tous, comme chrétiens,
membres d’'un seul corps, et tous membres les uns des autres; mais si nous oublions d’ajouter que nous
sommes, chacun individuellement, les membres de Christ et justement soumis a Christ[! Cor- 9, 21] notre action

morale collective en souffrira nécessairement.

Combien la communion avec Dieu est donc nécessaire pour diriger la conduite d’un saint! C’est notre
négligence a cet égard qui amene tant de discipline sur nous. Dieu veut nous conduire par Son chemin, mais
nous sommes comme le cheval et le mulet qui n’ont point d’intelligence ; nous ne comprenons pas la volonté du
Seigneur, parce que nous ne recherchons pas la conduite de Son ceil : nous nous laissons guider par les
circonstances et non par I'Esprit. Partout ou est I'Esprit du Seigneur, il y a la liberté (2 Cor. 3, 17); nous
marchons a l'aise quand nous marchons devant le Seigneur. Mais trop souvent nous voulons suivre chacun
notre propre chemin, et alors le Seigneur a une bride et un mors pour nous, ce méme frein dont Il use
habituellement envers Ses ennemis : « Parce que tu es furieux contre moi et que ton insolence est montée a
mes oreilles, je mettrai ma boucle en tes narines et mon mors en ta bouche, et je te ferai retourner par le
chemin par lequel tu es venu » (Es. 37, 29). Hélas ! combien de fois, & notre honte, n’avons-nous pas besoin,
nous Ses saints, du mors et de la bride pour nous faire retourner en arriére par le chemin par lequel nous
sommes venus! Qui n’a pas a confesser que ce n’est trop souvent qu’a la suite d’'une discipline pénible et
humiliante, qu’il est entré dans le droit sentier qu’il aurait trouvé tout de suite, s'’il avait pris garde de se laisser
« conduire par I'ceil » (comp. Ps. 17, 4; 119, 97-105) ?

Parmi les nombreuses preuves de notre faiblesse présente, 'une des plus frappantes est assurément le peu
de confiance qu’ont les saints d’étre guidés par I'Esprit dans leurs sentiers particuliers. lls ne marchent pas
comme des gens qui ont la conscience d’étre sous la direction de I'Esprit et qui savent gu’ils obéissent a Dieu.
Plusieurs méme rejettent, en principe, cette direction pour le chrétien; ils ne connaissent que la direction
providentielle, si toutefois on peut lui donner ce nom, car le contréle providentiel sur les circonstances ou sur le
sentier de notre propre volonté, peut a peine étre appelé une direction. Mais la méme ou I'on reconnait le
principe d’une direction intelligente et spirituelle, comme étant le privilege des saints, que de fois I'on se prévaut
d’éléments providentiels, comme de motifs pour agir. De la vient qu’on marche a I'aventure, ou en suivant les
pas des autres : on marche réellement par la vue et non par la foi; et cela tient a I’habitude que nous avons de
n’user de notre béatitude que comme d’un abri, et non comme de ce qui nous introduit en la présence de Dieu.
C’est un beau caractére des fidéles de Thessalonique que «leur ceuvre de foi, leur travail d’amour et leur
patience d’espérance de notre Seigneur Jésus Christ» étaient « devant notre Dieu et Pére » (1 Thess. 1, 3). A
Israél, Dieu montrait Ses actes, mais a Moise |l faisait connaitre Ses voies (Ps. 103, 7); avec Moise, I
conversait familierement, comme un ami avec son ami (Ex. 33, 11; Nomb. 12, 8; Deut. 34, 10). Certainement,
Dieu nous a introduits dans I'intimité de Sa communion, afin de nous faire connaitre, a nous aussi, Ses voies.



« Plusieurs angoisses sont pour le méchant, mais la grace environne celui qui se confie en I'Eternel. Justes,
égayez-vous et vous réjouissez en I'Eternel ; chantez de joie, vous tous qui étes droits de coeur » [v- 10-11],

[l n’y a rien de plus faux que la justice conventionnelle des hommes; elle n’est basée que sur la convenance
et I'égoisme, sans aucun égard a la sainteté de Dieu. Elle est simplement un «caractére », ce que ’homme
estime, et le grand obstacle a la réception de la vérité. « Comment pouvez-vous croire, vous qui cherchez la
gloire I'un de l'autre, et qui ne cherchez pas la gloire qui vient de Dieu seul» (Jean 5, 44)? Et I'égard que
I’lhomme a pour ce caractére agit si fortement sur lui, que, méme quand il est convaincu de la vérité de Dieu, il
est trop lache pour avouer sa conviction. « Cependant plusieurs d’entre les chefs mémes crurent en Lui, mais a
cause des pharisiens ils ne le confessaient pas, de peur d’étre exclus de la synagogue ; car ils ont aimé la gloire
des hommes plutét que la gloire de Dieu» (Jean 12, 42-43). La Parole de Dieu découvre souvent, d’une
maniére particuliere, c’est-a-dire par voie de contraste, cette vanité de la justice humaine; ainsi elle dit : « Car
quiconque fait des choses mauvaises hait la lumiéere et ne vient pas a la lumiere, de peur que ses ceuvres ne
soient reprises. Mais celui qui pratique la vérité vient a la lumiére, afin qu’il soit manifeste que ses ceuvres sont
faites en Dieu» (Jean 3, 20-21). Ici le contraste que ferait 'Thomme avec « mal faire », serait « bien faire » ; mais
ce ne serait la simplement qu’une appréciation de soi-méme en comparaison avec d’autres hommes : Dieu met
I’'homme en contraste avec Lui-méme; et celui qui « pratique la vérité » forme d’aprés Dieu son appréciation de
lui-méme.

C’est la ce gu’il faut. La lumiére, quand elle entre dans la conscience, découvre ’lhomme a lui-méme tel qu’il
est; elle le met a nu devant Dieu. — Ainsi encore, Dieu enverra a plusieurs « une énergie d’erreur pour croire au
mensonge, parce qu’ils n’ont pas cru a la vérité, mais qu’ils ont pris plaisir a I'injustice » (2 Thess. 2, 11-12). Ici
aussi, dans le psaume que nous méditons, nous trouvons le méchant mis en contraste avec « celui qui se confie
en I'Eternel ». Et sirement le méchant est «celui qui ne se soumet pas a la justice de Dieu » (Rom. 10, 3), celui
qui ne consent pas a étre sauvé comme un pécheur par la grace de Dieu, par la rédemption qui est en Jésus
Christ, mais qui cherche la justice dans une autre voie. Se confier dans le Seigneur, combien cela est simple et
pourtant sdr ! Combien c’est honorer Dieu! Et quel bonheur pour nous de croire Dieu, de nous reposer sur Lui
comme ayant en Lui tout ce que nous ne trouvons pas en nous, de sortir de nous-mémes pour toutes choses, et
de trouver en Christ la réponse a tous nos besoins ! Dieu sait ce dont nous avons besoin comme pécheurs ; et
en Christ, Il a pourvu a tout cela. Oui, « nous sommes la circoncision, nous qui servons Dieu en Esprit, qui nous
glorifions dans le Christ Jésus et qui n’avons aucune confiance en la chair » (Phil. 3, 3). Ceux qui sont tels, ont
recu miséricorde et connaissent le besoin qu’ils ont de la grace. Dieu est riche en miséricorde, et Il peut non
seulement ajouter grace a grace, mais multiplier la grace, nous «environner de grace » !

Telle est notre position, la position assurée du croyant. Si nous regardons en arriére, ce n’est point par « des
ceuvres de justice que nous ayons faites », mais « selon sa grace » que Dieu nous a sauvés (Tite 3, 4, 5). C’est
encore selon Sa grace que Dieu agit tous les jours envers nous : Il peut nous faire trouver la discipline et la
correction sur notre sentier, s'il le faut, pour notre profit; mais Sa regle de conduite envers nous est selon ce
gu’ll est en Lui-méme, selon « Sa grace ». Et si nous regardons en avant, faudra-t-il que nous liions I'espérance
de la gloire avec notre fidélité ou notre service ? Non, sans doute ; et cependant, cette pensée s’éleve parfois en
nous pour nous abattre, d’autres fois pour nous placer sur un mauvais terrain pour notre service. Aussi avec
quel a-propos la Parole ne dit-elle pas : « Attendant la miséricorde de notre Seigneur Jésus Christ pour la vie
éternelle » (Jude 21). Nous n’avons gagné aucun droit a la gloire ; la gloire viendra a nous sous la forme de la
grace. Dieu veut «donner a connaitre les richesses de sa gloire dans des vaisseaux de miséricorde, qu’il a
préparés d’avance pour la gloire» (Rom. 9, 23). Quand Israél fut mis en possession des maisons baties qu'’il



n'avait point baties, des vignes plantées qu’il n’avait point plantées, des puits creusés qu’il n'avait point
creusés, alors vint pour lui le danger d’oublier Dieu et de se regarder comme ayant un droit personnel a ce
gu’ils ne devait qu’a la grace de Dieu. Nos cceurs sont ainsi faits : ce qui n’est que pure grace nous semble
chose due. Nous nous réjouissons dans une bénédiction que nous avons obtenue en nous confiant au
Seigneur ; puis nous nous confions dans la bénédiction, et nous oublions le Seigneur, & qui nous la devons.
Nous ne pouvons subsister en tout temps, que comme des objets de la grace; nous vivons par la foi; nous
sommes debout par la foil2 Cor- 1, 24]; nous sommes de constants débiteurs de la miséricorde. — Dans la gloire,
nous nous reconnaitrons comme les éternels débiteurs de la miséricorde ; et une grande partie de la discipline
la plus humiliante pour nous, qui nous est dispensée ici-bas, a pour but de nous garder dans cette position
aussi bénie qu’elle est selon Dieu. « La grace environne celui qui se confie dans I'Eternel » |

« Justes réjouissez-vous en I'Eternel » [v. 11]. Il est intéressant de suivre la pensée de I'Esprit de Dieu et de
voir la liaison qu'’il y a entre une partie de ce qu’ll dit et une autre partie. Il est avantageux sans doute d’avoir un
fonds solide de connaissance chrétienne, mais 'dme ne se contente pas de théories exactes, et de formes
comme celles qu’on trouve fréquemment dans les confessions de foi protestantes : elle a besoin de la vérité
dans ses applications infiniment variées. Dans notre psaume, I’'Esprit de Dieu ne traite pas proprement tel ou tel
sujet, mais plutét Il développe, jusque dans ses précieux résultats, la béatitude de la justice sans les ceuvres.
Les justes ne sont point mentionnés au commencement de notre psaume; et si, sur ce point, nous suivions
notre pensée au sujet de ce que c’est que «le juste», au lieu de saisir la pensée de I'Esprit, nous nous
méprendrions singulierement. Mais le commentaire du Saint Esprit, au chapitre 4 de I'épitre aux Romains, nous
conduit a lier le dernier verset du psaume au premier verset, et a identifier le juste, dont parle celui-la, avec
I’lhomme béni dont il est question dans celui-ci. Nous apprenons ainsi que le Saint Esprit, d’'un bout a I'autre de
ce psaume, décrit le bonheur de ceux auxquels Dieu compte «la justice sans les ceuvres »; et |l finit en invitant
les justes a se réjouir, précisément comme fait Paul, disant : « Réjouissez-vous dans le Seigneur, je vous le dis
encore, réjouissez-vous » (Phil. 4, 4) ! Un temps vient, auquel toutes les contrées de la terre seront appelées a
se réjouir dans le Seigneur, alors qu’ll aura fait connaitre Son salut, et manifesté Sa justice aux Gentils. Mais
nous, nous n‘avons pas besoin d’attendre; connaissant le Seigneur, nous pouvons et devons nous réjoulir.
Pourquoi donnons-nous souvent a d’autres a penser que I'’évangile est un systéeme de privations et de
renoncement, au lieu de leur montrer quel riche trésor il est? N’est-ce point parce que nous essayons d’étre
contents de nous-mémes ou des circonstances, dans lesquelles nous sommes appelés a vivre, au lieu d’étre
joyeux dans le Seigneur, et qu’ainsi nous sommes tantét tristes, tantét joyeux, au lieu de vivre dans la foi au Fils
de Dieu qui nous a aimés et qui s’est livré Lui-méme pour nous[Gal. 2, 20] apprenant ce qu’ll nous a été fait de la
part de Dieu, et ce que nous sommes et possédons en Lui? Méme dans nos confessions les plus vraies au
sujet de ce que nous sommes, NOUS pouvons nous réjouir au Seigneur. Avant que Jésus Lui-méme soit
manifesté publiguement en gloire, et qu’ll manifeste aussi dans la gloire, aux yeux de tous, ce que les enfants
de Dieu sont réellement, nous pouvons nous réjouir d’une joie ineffable et glorieuse. Pourquoi donc cette joie
nous fait-elle défaut si souvent ? N’est-ce pas parce que nous ne savons ni discerner, ni réaliser la béatitude de
I’'homme a qui Dieu impute «la justice sans les ceuvres » ? Hélas ! nous ne connaissons pas cette béatitude par
expérience, nous ne voyons pas sa beauté morale; elle ne reluit pas sur nos d&mes d’un éclat toujours plus vif,
parce que nos d&mes ne sont point exercées devant Dieu comme il le faudrait. Nous sommes, de maniere ou
d’autre, plus occupés de ce qui nous fait valoir devant les hommes, que de ce qui nous fait connaitre Dieu. De
la vient que nous ne buvons pas a la source de la joie. Pl0t a Dieu que nous puissions dire aux autres par notre
vie, que Lui-méme nous a rendus heureux et que nous sommes réellement heureux en Dieu !



« Egayez-vous et vous réjouissez en I'Eternel; chantez de joie, vous tous qui étes droits de coeur » [v- 111,
Ceux qui sont droits de coeur sont ici, de nouveau, mis en rapport avec la béatitude proclamée dans les
premiers versets de notre psaume. Le livre des Actes, au chapitre 8, nous parle d’'un homme, dont «le coeur »
n’était point «droit devant Dieu » ; il avait la misérable pensée que le don de Dieu s’acquérait avec de 'argent.
Or, quoique la pensée qui était entrée dans le coeur de Simon, un vrai chrétien ne puisse la nourrir maintenant,
il y a cependant, dans nos cceurs naturels, une basse pensée de recueillir quelque chose de la part de Dieu, ce
qui altere la droiture du coeur. Cette droiture nous tiendra devant Dieu comme pécheurs sauvés par Sa grace,
par la rédemption qui est en Jésus Christ, et nous fera marcher comme tels devant les hommes. Si nous
oublions ce que nous sommes en nous-mémes ou ce que la grace nous a faits étre en Christ, nous ne sommes
plus droits de cceur. Il est bienheureux, en effet, pour nous, de n’avoir pas a jouer un réle devant Dieu, ce qui
est le fait de toute religion humaine, mais de nous approcher de Lui dans le caractére que nous avons regu de
Lui, dans cette justice dont Il nous a Lui-méme revétus. Etre «droit de coeur », n’est pas séparer les devoirs
religieux des autres devoirs, mais venir a la lumiére pour en apprendre qui nous sommes et quelle est la gloire
de Dieu dans Sa gréace. Il peut y avoir de la sincérité humaine et de la droiture humaine (ce qui, au jugement de
I’lhomme, est le plus opposé a I’hypocrisie), mais cette droiture naturelle peut exister, et a existé, la ou Dieu n’a
pas été connu ni révélé. Mais maintenant que la lumiére est venue au monde, ’homme peut connaitre son vrai
caractére devant Dieu; et le sujet du jugement, c’est que ’homme «ne vient point a la lumiére » [Jean 3, 20],
Aussi, devant Dieu, tous les hommes seront-ils trouvés hypocrites, c’est-a-dire jouant un role, sauf ceux qui,
venant a la lumiéere et apprenant ce gu’ils sont au jugement de Dieu, se sont abrités sous la béatitude de «la
justice sans les ceuvres ». Ceux-la sont «droits de cceur »; il N’y a point de fraude dans leur esprit. lls peuvent
chanter de joie.



