La nouvelle naissance

(Jean 3)

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 17]

Je désire m’arréter un moment sur le chapitre 3 de I'’évangile de Jean, et sur sa liaison avec d’autres
portions de I’Ecriture, pour méditer le sujet si important, et souvent si peu compris, de la nouvelle naissance. Je
voudrais amener ceux qui me liront a une intelligence plus claire de ce qu’est ’'homme nouveau et la position
dans laquelle nous sommes placés, en tant que faits participants de ce nouvel homme, en Christ. En
m’occupant de ce sujet, j'aurai nécessairement a toucher d’abord un terrain familier aux chrétiens, afin d’entrer
ensuite dans les développements et les distinctions qui m’ont engagé a écrire ces lignes.

« Et comme Jésus était a Jérusalem, a la Paque, pendant la féte, plusieurs crurent en son nom, contemplant
les miracles qu'il faisait. Mais Jésus lui-méme ne se fiait pas a eux, parce qu’il connaissait tous les hommes, et
gu’il n'avait pas besoin que quelgu’un rendit témoignage au sujet de ’lhomme ; car lui-méme connaissait ce qui
était dans 'homme » (Jean 2, 23-25). La conclusion, a laquelle ils arrivaient relativement a Sa personne, était
juste, mais elle était tirée de ce qui était dans ’lhomme : elle n’avait absolument aucune valeur; — elle laissait
’lhomme dans sa propre nature et sous I'empire des motifs, des influences et des passions, auxquels il était
assujetti précédemment; elle ne le soustrayait pas davantage a I'empire de Satan qui avait puissance sur la
chair et sur le monde. La conclusion de ces hommes était juste, mais elle n’était qu’une conclusion : ’lhomme
restait ce qu’il était, il était toujours le méme. Jésus, qui savait ce qu’était la chair, n’avait et ne pouvait avoir
aucune confiance en elle.

Mais Nicodéeme, sous la direction de Dieu, pour notre instruction, fait un pas de plus. Les autres croyaient
en Jésus et s’en tenaient la. Mais la ou I'Esprit de Dieu est a I'ceuvre, Il produit toujours dans I’ame des besoins
et des désirs de ce qui est de Dieu et de la piété, et Il améne I'dme ainsi au sentiment de sa misere. En méme
temps le sentiment que le monde sera contre nous, s’éléve instinctivement; nous avons conscience a la fois et
de I'opposition et du mépris que nous rencontrerons de la part du monde. Nicodéme vient « de nuit». Il y avalit,
dans son ame, un besoin de quelque chose de meilleur que ce qu’il avait; mais sa position de docteur, et
surtout de docteur ecclésiastique, augmentait pour lui la difficulté d’aller & Christ. La dignité de quelqu’un, qui
est établi pour enseigner, n’est pas une facilité pour lui pour aller apprendre. Toutefois, sa conscience pousse
Nicodéme, et il va vers Jésus; mais la crainte de 'homme l'effraye, et il va de nuit. Quelle pauvre dignité que
celle qui tend a empécher quelqu’un d’apprendre de Christ. Quoigu’il elt été conduit a Christ par des besoins
et des désirs spirituels, Nicodeme, dans ses recherches, marche sur le méme terrain que ceux qui n’avaient
pas les mémes besoins que lui : «Rabbi», dit-il, «nous savons que tu es un docteur venu de Dieu; car
personne ne peut faire ces miracles que toi tu fais, si Dieu n’est avec lui» (v. 2). Nicodéme tirait sa conclusion
de preuves parfaitement justes; mais c’était tout. Cependant, il désirait quelque chose de la part de Celui qui
donnait ces preuves; mais il se tenait, en tant que Juif, pour un fils du royaume, et il voulait étre enseigné. Le
Seigneur lui répond immédiatement (car Nicodéme était sincere et connu de Lui), en lui déclarant que le terrain
méme, sur lequel il se trouvait et sur lequel il s’approchait de Lui, était entierement faux. Christ n’enseigne pas



la chair, et Il n’est pas venu pour cela. Dieu établissait pour Lui-méme un royaume ; et pour voir ce royaume, il
faut étre né de nouveau, étre né entierement a nouveau. Aussi longtemps que Christ était sur la terre, le
royaume n’était pas encore venu d’'une maniere visible et qui appelat I'attention ; il était la au milieu de ceux qui
entouraient le Seigneur (comp. Luc 17, 20, 21); mais pour le voir, il fallait posséder une nature entierement
nouvelle : « En vérité, en vérité, je te dis : Si quelqu’un n’est né de nouveau, il ne peut voir le royaume de Dieu »
(v. 3). Nicodeme, arrété par ce langage, ne comprend pas comment un homme peut «naitre de nouveau,
quand il est vieux », et en raisonneur humain, quoique sincére, il s’arréte devant la difficulté et, de fait, ne voit
pas le royaume.

Mais ici déja, deux grandes vérités apparaissent : en premier lieu, Dieu n’enseigne, ni n’améliore I’'homme,
tel qu’il est; Il établit un royaume, une sphere de puissance et de bénédiction a Lui, et |a Il agit. En second lieu,
il faut a ’lhomme une nouvelle nature ou nouvelle vie; il faut qu’il soit né de nouveau pour se trouver en rapport
avec Dieu qui agit ainsi; la chair ne peut pas méme apercevoir le royaume. Ces deux faits que nous signalons
sont de la plus haute importance. Dieu établit un systéme nouveau ou se trouve la bénédiction ; — et il faut une
nature nouvelle pour étre en rapport avec cet ordre de choses.

Mais le Seigneur ne laisse pas la Nicodeme dans sa recherche; Il lui montre comment on entre dans le
royaume : il faut qu’'un homme soit «né d’eau et de I'Esprit» (v. 5), de la Parole et de I'Esprit de Dieu! Il faut
que la Parole de Dieu — la révélation des pensées de Dieu — opére dans la puissance de I'Esprit, jugeant tout
dans ’'homme — introduisant les pensées de Dieu a la place de celles de 'homme, supplantant celles-ci par
celles de Dieu; et il faut une vie absolument nouvelle, une vie de Dieu, dans laquelle Ses pensées aient leur
siége et leur vivante réalité — une nature et une vie nouvelles. Ce n’est pas qu'il soit question ici de deux
naissances, mais I'Ecriture nous présente deux aspects importants, deux réalités de la nouvelle naissance.

«De sa propre volonté, Il nous a engendrés par la parole de la vérité...» (Jacq. 1, 18); — «Christ a aimé
'assemblée et s’est livré lui-méme pour elle, afin qu’il la sanctifiat, en la purifiant par le lavage d’eau par la
parole » (Eph. 5, 25, 26) ; — « Vous étes déja nets, a cause de la parole que je vous ai dite » (Jean 15, 3). C’est

la, non pas enseigner la chair, qui a ses propres pensées — mais supplanter toutes les pensées de la chair par
celles de Dieu. Nous sommes nés d'eau. Ensuite la nouvelle nature est une nature procédant de I’Esprit : «Ce
qui est né de la chair est chair; et ce qui est né de I’'Esprit est esprit » (v. 6). Tout ce qui nait découle et participe
de la nature de ce qui 'engendre; il en est de méme ici. L’'eau agit sur ’lhomme comme homme, sa personne
n’en est pas changée ; mais I’Esprit communique une nouvelle vie, qui est de Lui, I'Esprit, tout comme la nature
de la chair est chair, dans ce qui est né de la chair.

Ce que nous trouvons ici, ce n’est donc pas Dieu enseignant la chair — mais les pensées de Dieu opérant
en puissance, et la participation a la nature divine qui est communiquée par I'Esprit; les pensées et la nature de
Dieu nous sont vitalement communiquées. C’est la notre vie en tant que chrétiens, comme la chair, rien que la
chair, I'était auparavant. La bénédiction est ouverte ainsi aux nations. «Ne t'étonne pas », dit le Seigneur a
Nicodeme, «de ce que je t’ai dit : Il vous faut (vous Juifs) étre nés de nouveau. Le vent souffle ou il veut... il en
est ainsi de tout homme qui est né de I'Esprit» (v. 7, 8). La communication souveraine d’'une nouvelle nature
(nécessaire au Juif, aussi bien qu’a ’lhomme d’entre les nations, quand il est question de nature), comme chose
entierement nouvelle, comme nature nouvelle communiquée, dans laquelle ’'homme vit désormais avec Dieu,
est applicable tout aussi bien a un Gentil gu’a un Juif, car ainsi, quant a sa vie, un homme n’est ni Juif, ni
Gentil : « Il est né de Dieu» (comp. Jean 1, 12, 13). Cette vérité n’est pas développée ici; le fondement
seulement est posé; mais nous apprenons du Seigneur la vérité bien plus profonde du fait de la vie divine,
souverainement communiquée ; mais I'autre vérité est directement comprise dans celle-ci.



Nicodéme s’arréte de nouveau; il ne dit plus : « nous savons... ». Il faut qu’il se taise pour apprendre. Alors
viennent d’autres vérités, qui nous associent avec le ciel. Mais d’abord le Seigneur montre — ce que Nicodeme
aurait d0 savoir — c’est que, méme quant aux promesses terrestres, le témoignage de Dieu était clair : il fallait
qu’lsraél f(t né de nouveau, né d’eau et de I'Esprit. Le chapitre 36 du prophéte Ezéchiel s’exprime en effet sur
ce sujet comme suit : « Mais j'ai épargné mon saint nom, que la maison d’lsraél profana parmi les nations ou ils
sont venus. C’est pourquoi, dis & la maison d’lsraél : Ainsi dit le Seigneur, I'Eternel : Ce n’est point & cause de
vous, maison d’lsraél, que je le fais, mais c’est a cause de mon saint nom, que vous avez profané parmi les
nations ou vous étes venus. Et je sanctifierai mon grand nom qui a été profané parmi les nations, et que vous
avez profané au milieu d’elles; et les nations sauront que je suis I'Eternel, dit le Seigneur, I'Eternel, quand je
serai sanctifié en vous, a leurs yeux. Et je vous prendrai d’entre les nations, et je vous rassemblerai de tous les
pays, et je vous aménerai sur votre terre; et je répandrai sur vous des eaux pures, et vous serez purs : et je
vous purifierai de toutes vos impuretés et de toutes vos idoles. Et je vous donnerai un coeur nouveau, et je
mettrai au-dedans de vous un esprit nouveau ; et j’6terai de votre chair le coeur de pierre, et je vous donnerai un
cceur de chair; et je mettrai mon Esprit au-dedans de vous, et je ferai que vous marchiez dans mes statuts, et
que vous gardiez mes ordonnances et les pratiquiez. Et vous habiterez dans le pays que j'ai donné a vos péres,
et vous serez mon peuple, et moi je serai votre Dieu. Et je vous délivrerai de toutes vos impuretés. Et
jappellerai le blé, et je le multiplierai, et je ne vous enverrai pas la famine ; et je multiplierai le fruit des arbres et
le produit des champs, afin que vous ne portiez plus I'opprobre de la famine parmi les nations. Et vous vous
souviendrez de vos mauvaises voies et de vos actions qui ne sont pas bonnes, et vous aurez horreur de vous-
mémes a cause de vos iniquités et a cause de vos abominations. Ce n’est point a cause de vous que je le fais,
dit le Seigneur, I'Eternel : sachez-le. Soyez honteux et soyez confus & cause de vos voies, maison d’Israél ! ».
Pour jouir des bénédictions des promesses de Dieu dans la terre, il faut qu’lsraél soit né d’eau et de I'Esprit,
gu’il soit nettoyé selon les pensées de Dieu, et renouvelé par I'Esprit de Dieu. La déclaration du Seigneur est
plus simple que celle du prophéte, plus compléte et plus absolue, parce qu’ll expose la vérité en elle-méme : I
montre comment un homme peut entrer dans le royaume, et fait ressortir, en conséquence, la nécessité de la
communication d’une vie entierement nouvelle dans son caractére, nous donnant en méme temps la précieuse
assurance que nous sommes ainsi réellement nés de I'Esprit, de maniére a ce que nous participions a la nature
de Celui duguel nous sommes nés. « Ce qui est né de la chair est chair; et ce qui est né de I'Esprit est esprit »
(v. 6). Mais Nicodeme, comme docteur d’Israél, aurait d0i savoir qu’un tel changement était nécessaire pour
qgu’lsraél pat jouir de ses bénédictions terrestres avec Dieu.

Mais ceci fait ressortir la différence qu’il y a entre les instructions du Seigneur et le caractere qu’elles
revétent dans la bouche du prophéte. Ezéchiel avait annoncé la nouvelle naissance d’lsraél d’une maniére
prophétique, comme I'opération pratique de la grace de Jéhovah; et ce gqu’il avait annoncé était parfaitement
juste et a sa place. Mais le Seigneur avait un autre genre de connaissance. La prophétie avait I'autorité parfaite
et divine, parce que le prophéte disait ce que Dieu lui avait inspiré de dire. Mais le Seigneur connaissait les
choses elles-mémes dans leur vraie nature. Il pouvait dire, d’'une maniére absolue, ce qui était nécessaire pour
Dieu, parce gu’ll était Dieu et qu’ll venait de Dieu. Son enseignement était un enseignement vraiment divin, et
d’un prix infini. Nous apprenons de Lui, qui le savait d’'une maniere essentielle, ce qui est nécessaire pour Dieu.
Il nous dit ce que le chrétien est : le chrétien a la connaissance de Dieu, de la part de Dieu Lui-méme, selon Sa
propre nature, et il participe a cette nature, afin qu'il la connaisse et qu’il soit capable d’en jouir — sans quoi il
ne la connait pas ; et cette connaissance, elle est apportée ici-bas, dans ’homme, jusqu’a nous. Mais comme le
Seigneur disait ce qu’ll connaissait, Il rendait aussi témoignage de ce qu’ll avait vu (v. 11); Il pouvait parler de
la gloire céleste et de ce qui convenait a cette gloire, de ce qui était nécessaire pour y avoir part. L’homme ne



recevait pas ce témoignage : I'esprit humain comprenait les choses humaines; mais ce qui était céleste et
spirituel, il ne le comprenait pas du tout; ce qui était céleste et spirituel était pour lui ténébres et folie : mais
ceux qui recevaient ce témoignage étaient nés de nouveau (Jean 1, 12, 13).

Arrétons nos coeurs un moment sur cette précieuse vérité. En Christ, nous avons quelqu’un qui révéle
pleinement Dieu Lui-méme : Ses paroles disaient Sa nature, la nature de Dieu Lui-méme; elles disaient cette
nature dans ’homme, de maniére a révéler ce qui était nécessaire a ’homme pour qu’il pat avoir affaire avec
Dieu en bénédiction, mais elles le disaient directement, pleinement. Les paroles de Christ étaient une révélation
de la nature divine qu’ll connaissait : devant Lui, nous sommes dans la pleine lumiére, avec Dieu Lui-méme;
nous avons, non pas seulement des messages, quelque vrais qu’ils soient et quelque précieux qu’il soit pour
nous de les avoir de la part de Dieu, mais nous avons ce qui ne laisse rien en arriere, la révélation de Dieu Lui-
méme, et dans Sa nature ; en sorte que ce qui est parfait en bénédiction est révélé, et révélé parfaitement. Ici, il
s’agit avant tout, d’abord, de la nature; ensuite vient le fait de ce que Christ avait vu; mais ce qui est
spécialement exprimé dans ce verset 11, c’est la complete compétence de témoignage et on est amené ainsi
nécessairement a la nature méme des choses. Aucun prophéte n’a pu dire : «Nous disons ce que nous
connaissons et nous rendons témoignage de ce que nous avons vu » ; Dieu leur révélait des choses a venir, ou
envoyait par eux des messages au peuple; et ils annoncaient les unes et les autres. Mais si Christ annongait ce
gu’ll connaissait et rendait témoignage de ce qu’ll avait vu — c’était nécessairement de choses célestes qu'il
était question. Il connaissait, cela va sans dire, ce qui avait été prédit de Dieu; mais, en parlant de la nature
gu’il était nécessaire de posséder pour avoir affaire avec Dieu, et de ce qu’ll connaissait et avait vu — Il va plus
loin que ce qui avait été prédit; Il parle de ce qui est en haut. Il nous conduit en haut, par conséquent.
« Personne n’est monté au ciel, selon celui qui est descendu du ciel, le Fils de 'homme qui est dans le ciel » (v.
13). Nul n’était monté au ciel, pour apporter ici-bas la connaissance de ce qui était dans le ciel ; mais Lui venait
de la, et Il pouvait dire parfaitement ce qui s’y trouvait et Il y était toujours, car Il était Dieu. Mais cette
connaissance divine était une connaissance pour ’lhomme, car c’était le Fils de ’homme qui la possédait. Le
ciel et ’lhomme étaient unis dans la personne du Christ. Si I’'homme en dehors de Christ — comme tous I'étaient
encore — n’était en aucun sens entré dans le ciel, toutefois il y avait 1a quelgu’un qui, dans Sa personne, était le
révélateur de ce qui était céleste. Mais comment ’homme qui, encore qu’il fit docteur en Israél, ne pouvait pas
comprendre la réalité de la nouvelle naissance (méme telle qu’elle était nécessaire pour les choses terrestres,
annoncées par les prophetes), car il pensait dans la vieille nature — comment cet homme aurait-il pu
comprendre les choses célestes ?

Mais cette incapacité de ’'homme améne une autre vérité et met en évidence la porte d’entrée, qui seule
donne acces a ce qui est céleste; et si cette porte a ce caractére, elle est donc ouverte a quiconque croira. Non
seulement il faut qu’'un homme soit né de nouveau, méme pour jouir des bénédictions terrestres; mais il y a
encore d’autres conseils de Dieu. Il faut, selon les conseils de Dieu, a cause de I'état de ’homme, que le Fils de
’lhomme — car Jésus était plus que Messie — soit élevé et rejeté de la terre. Mais cette élévation du Fils de
’lhomme a été Son rejet de la part du monde. Christ n’a pas pu — car ’homme était pécheur — prendre Sa
place de Messie pour la bénédiction d’Israél; il a fallu qu’ll souffrit sous un autre caractere, comme Celui qui a
dd dire a tous les hommes : « Comme Moise éleva le serpent dans le désert...» (v. 14). Au lieu d’'un Messie
vivant, il leur fallait un Fils de 'homme rejeté et mourant. La croix est la puissance qui guérit, qui sauve
I’'homme. Quiconque croira en Lui ne périra pas, mais aura la vie éternelle — car Dieu a tant aimé le monde
gu’ll a donné Son Fils. Cette vérité avait une immense portée; elle ouvrait le chemin a la manifestation la plus
complete de Dieu et de la grace, ou plutét méme, elle était cette manifestation. Dieu faisait une ceuvre efficace,
non pas pour accomplir les promesses prophétiques seulement, mais pour amener les hommes a Dieu, «afin



gue quiconque croit en Lui (le Fils de ’lhomme), ne périsse pas, mais qu'il ait la vie éternelle ». Cette ceuvre était
nécessaire; il fallait que I'expiation fat faite, que la rédemption fat accomplie, si ’homme devait entrer en
relation avec un Dieu saint. S’il y avait une révélation de la nature divine, et si, pour y participer, il fallait avoir
affaire avec Dieu, I'expiation était nécessaire aussi bien que la nouvelle naissance : il fallait que le Fils de
I’'homme, Celui qui, comme homme, devait, dans la nature de ’homme, hériter de toutes choses, et qui avait
entrepris la cause de ’'homme, f(it élevé comme le serpent dans le désert; il fallait qu’ll f0t fait péché pour nous,
afin que les hommes pussent regarder vers Lui et vivre. L’expiation répondait au besoin de ’'homme ; mais ce
n’est la qu’un cété de la vérité. Celui qui s’en tient a elle seulement, voit ce qui satisfait a la sainte nature et au
jugement de Dieu, mais Dieu est devant lui comme un juge saint; et I'expiation, par conséquent, ne donne pas
a I’dme une pleine liberté : elle est le c6té propitiatoire, le coté nécessaire de la mort de Christ. Mais d’ou est-
elle procédée ? De ce que Dieu a tant aimé le monde, que le Fils de ’lhomme qui devait étre éleve était le Fils de
Dieu, que Dieu, dans Son amour, avait donné. Dieu a tant aimé, qu’ll a donné. Ainsi, si la propitiation était
nécessaire, c’est lamour qui est la source de tout. La sainteté de la nature de Dieu et Son juste jugement sont
maintenus pour ce qui regarde le péché, mais Son amour est manifesté. Le Fils de ’'homme était Fils de Dieu :
[l était I'un et 'autre a cette fin merveilleuse, que ’homme pécheur, quel qu’il fOt, qui croirait en Jésus, elt la vie
éternelle. Ce fut la aussi I'épreuve finale de I’'homme.

La nature de Dieu est donc révélée, et une double ceuvre est accomplie, qui, en méme temps qu’elle met
I’lhomme en état de jouir de cette nature par le fait qu’il est né d’elle, glorifie aussi cette nature dans tout son
caractere, en sorte que le don de la vie éternelle maintient et manifeste I'amour, la sainteté et la justice de Dieu.

Telle est la nature de la vie nouvelle que nous recevons de Dieu, mais le vrai et complet caractere de cette
vie, et les voies et la maniere selon lesquelles toute cette ceuvre de grace s’accomplirait pour nous en
bénédiction et pour la gloire de Dieu, ne sont pas développés ici : c’est ce dernier point que je voudrais
maintenant, avec I'aide du Seigneur, essayer de mettre en lumiére.

Si le Fils de I'hnomme fut élevé et mourut pour nous amener a Dieu, ou est la vie ? Et comment trouver la
vie ? Dans la résurrection. Mais nous sommes amenés ainsi a un autre élément important de vérité : si je suis
ressuscité, je suis ressuscité d’entre les morts ; je mourus en Christ. Cette vérité, nous le verrons, a un double
caractére. Je puis me considérer comme n’ayant aucune vie spirituelle, et par conséquent comme étant mort
dans mes fautes et dans mes péchés; ou bien, je puis me considérer comme vivant dans le péché et la chair, et
alors je parle d’étre mort a ces choses. Christ pouvait parler d’'une nouvelle nature nécessaire pour entrer dans
le royaume ; mais Il ne pouvait pas, alors, dire a personne de se tenir pour mort (comp. Rom. 6, 11). Il pouvait
rattacher cette nature a Dieu, directement, en déclarant ce qu’elle était et ce que Dieu était; et I'on comprend
que ce rble convenait d’une maniére particuliere a Sa personne, faisant de Lui aussi un révélateur divin de ce
gu’ll connaissait et de la participation de I’hnomme a la nature divine. C’était la la part vraiment excellente (comp.
Luc 10, 38-42). Mais pour notre délivrance, il fallait qu’une autre vérité, savoir la mort et la résurrection du
Seigneur Jésus Christ, se rattachat a celle-ci. Nous recevons Christ pour notre vie quand Il est mort et
ressuscité. Il est un esprit vivifiant ; parce qu’ll vit, nous vivons; Il est notre vie, cette vie éternelle qui était avec
le Pére et qui nous a été manifestée (1 Cor. 15, 45; Jean 14, 19; Col. 3, 3, 4; 1 Jean 1, 1-3). Mais, pour que les
pécheurs puissent avec justice, et selon Dieu, avoir part a cette vie, il faut que Christ fasse la propitiation ; il faut
qgu’ll meure. Il mourut au péché une fois pour toutes; et maintenant vivant dans la résurrection, Il vit a Dieu
(Rom. 6, 10). Nous Le recevons par I'Esprit dans nos cceurs, et nous avons la vie. «C’est ici le témoignage :
qgue Dieu nous a donné la vie éternelle, et cette vie est dans son Fils : Celui qui a le Fils a la vie, celui qui n’a
pas le Fils de Dieu n’a pas la vie» (1 Jean 5, 11, 12). Mais Celui que nous recevons est Celui qui est mort et
ressuscité, notre vie — le vrai « moi» dans lequel je dis du péché : «ce n’est plus moi» (Rom. 7, 17). « Je suis



crucifié avec Christ; et je ne vis plus, moi, mais Christ vit en moi» (Gal. 2, 20). C’est la la vie de Christ comme
ressuscité des morts, en nous : la puissance de la vie en résurrection. Nous ne sommes vivants, pour la foi,
gu’en Lui et par Lui, bien que la chair soit avec nous de fait. Mais cette chair qui est en moi, je ne la reconnais
pas comme vivante et comme faisant partie de moi-méme, mais seulement comme un ennemi que je dois
vaincre. C’est pourquoi I'épitre aux Romains (chap. 7, 5), en parlant de notre position comme chrétiens, dit :
«Quand nous étions dans la chair » ; et au chapitre 8 verset 9, elle déclare : «Vous n’étes pas dans la chair,
mais dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en vous ». D’autres passages de I'Ecriture, que nous
rencontrerons en poursuivant notre étude, jetteront plus de clarté encore sur ce point.

J’ai dit que cette face de la vie divine en résurrection, dont je parle maintenant, se présente a nous de deux
maniéres, dans I'Ecriture. On peut envisager I’'homme, ou bien comme vivant dans le péché, ou bien comme
mort dans le péché. Sa chair est vivante et active quant au mal ; — elle est complétement morte, quant a Dieu;
il N’y a pas, dans ’homme naturel, un seul mouvement de I’dme vers Dieu. L’épitre aux Romains nous présente
la premiére maniére de considérer 'homme ; celle aux Ephésiens, la seconde. Elles s’unissent pour présenter
’lhomme comme ayant Christ pour sa vie, bien que I'épitre aux Romains ne nous présente pas comme
ressuscités avec Christ. Elle enseigne pleinement la résurrection de Christ Lui-méme par Dieu le Pére, et elle
fait ressortir le fait que nous sommes vivants a Dieu par Christ; mais elle ne parle pas de notre résurrection
avec Christ, parce qu’elle envisage 'homme comme encore vivant sur la terre, ainsi que nous le sommes de
fait.

L’épitre aux Ephésiens, pour ce qui regarde la doctrine sur ce point, nous présente Christ comme sortant de
la mort, et le pécheur mort dans le péché (chap. 2, 1) — et Christ et le pécheur ressuscités ensemble, a la suite
de I'élévation de Christ dans les hauts lieux, et I'union de I'Eglise avec Lui. L’homme, dans I’enseignement de
cette épitre, n'est pas vu comme vivant impiement dans le péché (bien que le fait soit reconnu) ; mais selon la
pleine intelligence de son état en rapport avec Dieu : — il est mort dans le péché; et la condition tout entiére de
I'Eglise est le résultat de la méme puissance intervenant pour ressusciter Christ Lui-méme et Le placer en haut,
et chaque croyant 13, en Lui, spirituellement (chap. 1 et 2).

Dans I'épitre aux Romains, Christ est envisagé comme ressuscité des morts, mais non monté au ciel (sauf
dans une allusion au verset 34 du chapitre 8), parce que le but du Saint Esprit dans cette épitre est de montrer
I'abolition de I'ancien état et I'introduction, pour la vie et la justification, dans le nouvel état — non les glorieux
résultats de la résurrection, excepté en espérance. La culpabilité de ’'homme est abondamment démontrée.
Christ est mort pour nous ; mais Il est aussi ressuscité pour notre justification[4. 25]; nous sommes justifiés —
morts au péché et vivants a Dieu (6. 11] — délivrés de la loi.

L’épitre aux Colossiens occupe une place intermédiaire entre les deux précédentes, quant a la doctrine. Elle
considére ’homme comme vivant dans le péché, mais le chrétien comme étant mort et comme étant
maintenant vivifié avec Christ. La nouvelle nature, que nous possédons en tant que nés de Dieu, quand notre
vraie condition a été pleinement démontrée, revét, dans cette épitre, le caractéere d’'une vie qui est le résultat de
I'enseignement de la mort et de la résurrection avec Christ, et dans laquelle nous sommes méme assis dans les
lieux célestes en Lui. L’épitre touche aussi la question de notre mort dans le péché, mais ne nous introduit pas
dans les lieux célestes.

Mais c’est de notre condition dans la vie que je voudrais m’occuper ici. Rappelons-nous que Christ, ainsi
ressuscité, est notre vie. Il a fallu que I'ceuvre de I'expiation fit accomplie, autrement aucun pécheur n’elt pu
étre uni a Lui; Il et pu donner aucune vie, selon Dieu, a personne; le grain de blé serait demeuré seul[Jean 12,
24] : non parce que la vie et la puissance de la vie n’étaient pas en Lui; mais la justice de Dieu aurait manqué.



Mais I'expiation a été accomplie; et maintenant Christ — non pas le premier Adam — est ma vie comme
croyant. Mais alors, je dis : « Quand jétais dans la chair ». Je ne suis pas dans la chair, mais dans I'Esprit; je ne
suis pas du tout devant Dieu dans le premier Adam, dans son péché et sa responsabilité, mais dans le second
Adam, qui est devenu ma vie. Je suis en Lui comme ma justice; Il est en moi comme ma vie. Je dis
maintenant : « Je suis mort au péché; je suis crucifié avec Christ, je suis vivant a Dieu par Jésus Christ ». « Car
en ce qu’il est mort, il est mort une fois pour toutes au péché ; mais en ce qu'il vit, il vit a Dieu. De méme vous
aussi, tenez-vous vous-mémes pour morts au péché» (Rom. 6, 10, 11). C’est sur quoi Paul insiste dans le
chapitre 6 de I’épitre aux Romains : « Nous avons été baptisés pour sa mort » (v. 3) ; « nous avons été identifiés
avec lui dans la ressemblance de sa mort » (v. 5). Nous sommes morts au péché. « Si nous sommes morts avec
Christ, nous croyons que nous vivrons aussi avec lui» (v. 8). C’est pourquoi (car, comme je I'ai dit, I'apbtre,
dans I'épitre aux Romains, ne fait qu’aborder ce terrain), nous devons nous tenir pour vivants a Dieu par Lui (v.
11). Ainsi, dans I'épitre aux Galates encore, Paul dit : «Christ vit en moi» (chap. 2, 20); comme il avait dit
ailleurs : «I'Esprit est vie a cause de la justice » (Rom. 8, 10). Mais dans ces deux épitres aux Romains et aux
Galates, il n’est dit nulle part que nous soyons ressuscités avec Lui.

Remarquez que dans les éléments mémes de la doctrine dont nous parlons — a cause de sa nature méme
— nous ne sommes pas appelés & mourir au péché. Nulle part, dans I'Ecriture, on ne trouve une pareille
pensée. Nous sommes appelés, comme vivants en Christ, a mortifier tous les mouvements du péché, mais non
a mourir au péché. Nous sommes vivants en Christ qui mourut; et nous sommes considérés comme morts, et
appelés a nous considérer comme morts, parce que Christ, qui est notre vie, mourut. «Je suis crucifié avec
Christ». « Ceux qui sont du Christ ont crucifié la chair» (Gal. 2, 20; 5, 24). « Tenez-vous vous-mémes pour
morts ». « Nous avons été identifiés avec lui dans la ressemblance de sa mort», «ensevelis avec lui... pour la
mort» (Rom. 6, 11, 5, 4). «Vous é&tes morts » (Col. 3, 3). Tel est le langage uniforme de I'Ecriture. Toutes les
phrases sentimentales qu’on répéte sur ce que la crucifixion de la chair est une mort lente, ne sont que le
renversement du sens clair et impératif de tous ces passages. «Je suis crucifié avec Christ; et je ne vis plus,
moi, mais Christ vit en moi» (Gal. 2, 20). Nous sommes morts en Christ; telle est la doctrine de I'Ecriture. Les
épitres aux Romains, aux Galates, aux Colossiens, etc., enseignent toutes également cette doctrine et insistent
sur elle auprés des chrétiens. Je suis completement délivré de tout le systéme dans lequel je vivais, quand je
vivais dans la chair. L’apdtre en appelle a ce fait, en en faisant ressortir des conséquences pratiques : « Si vous
étes morts avec Christ... pourquoi, comme si vous étiez encore en vie dans le monde, établissez-vous des
ordonnances ?» (Col. 2, 20). Telle est donc la vie que le chrétien posséde, comme étant né de Dieu,
maintenant que Christ est mort et que, en tant que ressuscité, Il est devenu sa vie.

L’épitre aux Ephésiens fait un pas de plus, je I'ai déja fait remarquer : comme nous avons vu, elle
n’envisage pas Christ dans Sa vie d’amour et de piété, et ’'homme vivant dans le péché; mais ’'homme mort
dans le péché, et Christ d’abord comme mort, Christ mort pour les péchés et au péché. L’apétre voit 'homme
dans la fosse et la tombe de la mort, par le péché, et Christ descendu en grace dans cette tombe, ou 'homme
gisait par le péché. Mais Christ, ainsi, ayant accompli I'ceuvre qui éte le péché du monde, comme coulpe, et
efface pour toujours les péchés des croyants, visite ’'homme pour le sauver et le délivrer de cette condition.
Dieu ressuscite Christ et «nous» par la méme puissance; et Dieu veut que nous sachions «quelle est
I'excellente grandeur de sa puissance envers nous qui croyons, selon I'opération de la puissance de sa force,
gu’il a opérée dans le Christ, en le ressuscitant d’entre les morts; (et il I'a fait asseoir a sa droite dans les lieux
célestes) » ; et que Lui qui est riche en miséricorde, «a cause de son grand amour dont il nous a aimés, alors
méme que nous étions morts dans nos fautes, nous a vivifieés ensemble avec le Christ ». Ainsi, « nous sommes
son ouvrage, ayant été créés dans le Christ Jésus » (Eph. 1,19, 20; 2, 4, 5, 10).



L’épitre aux Ephésiens s’empare exclusivement de ce dernier point, et lui donne tous ses développements;
elle nous voit vivifies avec Christ, et ressuscités de la mort du péché, par la méme puissance qui ressuscita
Christ Lui-méme ; elle ne nous montre pas seulement la nature divine devenue notre vie, mais nous apprend
que nous sommes morts au péché, vivants a Dieu, ressuscités, pardonnés, et acceptés, comme étant dans la
condition dans laquelle Christ se trouve comme ressuscité — bien plus, assis dans les lieux célestes en Lui. La
nature nouvelle qui nous est donnée est divine : cela est déja infiniment excellent! Mais a cause de la mort et
de la résurrection qui sont intervenues, et a cause de notre union avec Christ, notre condition relative tout
entiére est changée ; nous ne sommes pas, pour Dieu et pour la foi, tenus pour vivants dans le vieil homme;
nous n’y sommes pas du tout : nous I'avons dépouillé. Le vieil homme (dans I'estimation de la foi, et selon la
possession d’une nouvelle vie, et le fait que nous sommes vivants dans cette nouvelle vie) est mort et a pris fin.
Nous sommes en Christ, et Christ est notre vie ; nous sommes en Lui et vivants dans ce a quoi Il vit, savoir a
Dieu. En conséquence, notre position n’est pas du tout dans le premier Adam : nous sommes morts, en tant
que nous étions en lui, a tout ce gqu’il est; mais nous sommes vivants dans le dernier Adam, le Seigneur Jésus,
selon toute I'acceptation dans laquelle Il vit maintenant devant Dieu.

Ainsi, le chapitre 3 de I'évangile de Jean nous apprend quelle est I'excellence intrinseque de la vie que nous
recevons de Dieu, et nous la montre en rapport direct avec ce qui est divin, Christ parlant de ce qu’ll
connaissait et montrant qu’il faut que nous ayons une nature venant de Dieu et propre pour Dieu Lui-méme.
Christ parlant ainsi, ce qu’ll connaissait est du plus profond intérét; — c’est la communication directe de ce qui
est divin. Cette vie, dans ce chapitre de Jean, est présentée dans sa nature et son origine, en contraste avec la
chair. Jean en fait ressortir le vrai caractére et I'excellence. L'épitre aux Ephésiens confirme ce que dit Jean
quant au résultat ; car Dieu nous a élus, « pour que nous fussions saints et irréprochables devant lui en amour »
(Eph. 1, 4). Mais pour ce qui regarde la condition et I'état de cette vie, les épitres développent le sujet avec plus
d’étendue : Christ étant mort — nous, étant vivants dans la vie du Christ — nous sommes [considérés comme]
morts au péché (la vie étant une chose nouvelle, entierement distincte du vieil homme), et comme vivants en
Christ. Nous ne sommes pas dans la chair : nous sommes morts et ressuscités. Etre régénéré, c’est étre mort
et ressuscité, car nous recevons Christ comme vie; c’est avoir laissé Adam, sa nature et ses fruits, la
condamnation et la mort et le jugement derriére soi, et se trouver délivré de toutes ces choses, nécessairement
et justement agréable a Dieu, selon I'acceptation de Christ devant Dieu. Les deux natures sont distinctes. Je ne
suis pas dans la chair; je suis mort; je suis ressuscité ; je suis accepté en Christ ressuscité; je suis participant
de la nature divine pour jouir de la plénitude de cette nature en Dieu.

Le lecteur trouvera la maniére dont Dieu présente cette derniére vérité, dans I'épitre aux Colossiens, a la fin

du chapitre 2 et au commencement du chapitre 3 ; puis, comment la foi I'envisage, au chapitre 6 de I’épitre aux
Romains ; et I'application a la pratique, dans le chapitre 4 de la seconde épitre aux Corinthiens.



