La présence du Saint Esprit et la venue du Seigneur

Puissance vivante et vraie espérance de I'Eglise de Dieu

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 16]

A mesure que la vérité est mise en lumiére, et que I'état de la chrétienté s’accentue, il devient toujours plus
évident que le monde évangélique, je ne dirai pas, a perdu, mais n’a jamais possédé la pleine vérité de
I’évangile, ni connu quelle est la puissance actuelle et I'espérance de I'’Assemblée de Dieu. Les chrétiens,
comme individus, ne savent pas ce qu’est leur vraie position présente et leur appel devant Dieu, et n’ont pas
saisi, méme en théorie, le plein développement de I'état d’une dme rachetée vis-a-vis de Dieu, tel que nous le
présentent les écrits du Nouveau Testament, et particulierement ceux de Jean et de Paul. Au contraire, en
général, on s’oppose a ces vérités. Tout au plus jouit-on du pardon des péchés et de la faveur divine, et encore
rarement de celle-ci; mais on ignore tout ce qui concerne notre nouvelle position en Christ, ou bien, hélas ! on
s’en garde comme d’une chose dangereuse. Les dmes sont placées sous la nouvelle alliance, qui ne va pas au-
dela de la rémission des péchés et de la loi écrite dans le cceur, et cela méme n’est pas souvent réalisé ; mais
étre en Christ et le savoir par le Saint Esprit, connaitre aussi ce qu’implique cette position maintenant et en
espérance, sont choses entierement absentes des professions de foi. Je rappellerai ici ce que j'ai déja souvent
exposé. Le Seigneur Jésus, comme Sauveur, nous est présenté dans trois positions distinctes : sur la croix,
accomplissant I'ceuvre de la rédemption; sur le trbne du Pére, ou Il est assis comme homme, et d’ou, en vertu
de cette position, Il envoie le Saint Esprit; et, enfin, revenant pour prendre les saints avec Lui dans la méme
gloire que celle ou Il est, et pour s’asseoir ensuite sur Son propre tréne.

Aprés les longs sieécles ténébreux de la papauté, siécles remplis d’une méchanceté indicible et saturés
d’une iniquité qui défie toute description, I'action de Dieu, dans la Réformation, remit en lumiére le premier point
qgue j’ai mentionné plus haut : Christ sur la croix, accomplissant la rédemption. Mais ceux qui proclamérent
cette vérité, le firent d’'une maniére évidemment défectueuse au moins sur un point, et de plus leur doctrine des
sacrements, reste du papisme, viciait et contredisait la vérité qu’ils préchaient. Les points principaux sur
lesquels cette grande ceuvre de délivrance fut en défaut, ou méme apporta avec elle le mal et I'erreur, sont
ceux qui depuis ont toujours agité et agitent encore maintenant le monde chrétien.

En premier lieu, la justification par la foi était annoncée, comme nous le savons, mais I'ceuvre de Christ était
présentée uniquement comme rencontrant et satisfaisant la justice de Dieu (point vital, assurément), et non
comme le fruit de 'amour de Dieu. Je ne dis pas que cela ne f(t jamais senti : sans nul doute, il y avait des
ames qui le saisissaient; mais la théologie de la justification ne regardait Dieu que comme juge, et montrait
Christ comme le Sauveur en qui se trouvait I'amour. Elle disait bien : « Il faut que le Fils de 'hnomme soit élevé »,
mais elle n’ajoutait pas avec la précieuse Parole de Dieu : «Car Dieu a tant aimé le monde, qu’il a donné son
Fils unique » [Jean 3, 14, 16], Ceci caractérise I'ceuvre de la Réformation.

Le second point était que I'on nait de Dieu par le baptéme. C’est la doctrine de toutes les églises de la
Réforme. Luthériens, réformés, presbytériens ou anglicans, tous la maintiennent. C’était la racine de la
confusion papiste, et elle a porté avec elle plus ou moins de son levain, la méme ou cette erreur est rejetée. Le
baptéme, comme figure, ne représente pas le fait de naitre ou de recevoir la vie. On est baptisé pour la mort de
Christ, et, tout au plus, en figure, ressuscité en sortant de I'eau, quoique ceci soit li€, dans le seul passage ou il



en est question (Col. 2, 12), avec la foi en I'opération de Dieu qui a ressuscité Christ d’entre les morts. Le mot
régénération n’est pas employé dans I'Ecriture pour désigner la nouvelle naissance. On ne I'y trouve que deux
fois : en Matthieu 19, ou il se rapporte au royaume futur de Christ, et en Tite 3, ou il se rapporte, je n’en doute
pas, au baptéme, mais ou il est distingué du renouvellement de I'Esprit Saint. Je ne me fais ici, en aucune
maniere, I'avocat des vues baptistes. J’ai voulu seulement montrer d’abord, qu’en établissant la doctrine de la
justification, on a laissé de c6té son origine et, par conséquent, la nature et le caractére de Dieu en amour dans
cette ceuvre ; et ensuite, que I'on a conservé la superstition qui assigne a un rite I'efficacité d’opérer la nouvelle
naissance, et non a la Parole et & I'Esprit, comme le fait clairement I'Ecriture. A part cela, ce premier et précieux
aspect du salut opéré par Christ — Sa mort pour nos péchés, I'efficacité de I'ceuvre de la croix pour justifier — a
été mis en lumiére a la Réformation par des travaux, une foi et des souffrances bien propres a remplir le coeur
de chaque chrétien de reconnaissance envers Dieu et d’admiration pour la grace accordée a ces témoins de la
vérité si bénis et si honorés. Si les gouvernements se sont emparés de la Réformation pour se débarrasser de
l'autorité du pape, cauchemar incessant pour eux, cela n’altére en rien la réalité de la grace et de la foi, qui
furent le partage de ceux par lesquels la vérité fut proclamée. Personne n’est plus loin que moi de mépriser ces
instruments que Dieu a suscités pour nous délivrer du mal mortel du romanisme. Toutefois, en jugeant au point
de vue historique ce qui était enseigné, nous trouvons, d’un cété, dans I'évangile qu’ils préchaient, le grand
défaut que jai signalé, et, d’'un autre, quant aux sacrements, la présence d’une doctrine qui laissait subsister,
sinon le tronc, au moins des rejetons du papisme.

C’est donc modifiée ainsi, que la valeur de I'ceuvre de Christ sur la croix fut mise en lumiere. Mais quant aux
deux autres vérités : la venue du Saint Esprit, Son habitation dans les saints individuellement, ainsi que dans
I’Assemblée comme maison de Dieu, et Son action pour former ici-bas le corps de Christ; puis le retour de
Christ pour prendre les saints aupres de Lui, afin qu’ils soient glorifiés avec Lui la ou Il est, et pour établir Son
tréne et Son royaume sur la terre ; ces vérités, dis-je, étaient ou entierement laissées de c6té, ou niées. Ce sont
les grandes vérités qui constituent le caractére du christianisme, quant au présent, et ce qui appartient au
chrétien, dans 'avenir; ce sont elles que Dieu proclame maintenant pour réveiller les saints au sentiment de
leur véritable appel et de leur vrai caractere. Je n’en parle pas comme de simples connaissances qui soient a
acquérir, ni comme formant le fondement du christianisme, ainsi que c’est le cas pour la personne de Christ
révélant le Pére, et pour I'ceuvre qu’ll a accomplie, mais comme constituant le vrai caractéere distinctif et la
puissance du chrétien et du christianisme.

Le christianisme évangélique moderne a avanceé d’'un pas. Il a reconnu que 'homme doit réellement étre né
de nouveau pour entrer dans le royaume de Dieu, et que cela ne s’opére pas par un rite, mais par I'Esprit et par
la Parole de Dieu. Mais ceux qui, dans les grands corps ecclésiastiques protestants datant de la Réforme,
occupent une position officielle et sont allés assez loin pour reconnaitre et professer cette vérité, se trouvent
paralysés par les liens qui les attachent a un systeme qui déclare le contraire, et duquel ils tiennent leur position
et leur ministere. Ce qui les entrave n’est pas seulement cette faiblesse qui fait que nous sommes tous sujets a
manquer ; mais, lorsqu’ils s’occupent des ames, ils sont obligés de dénoncer comme étant une erreur mortelle
cela méme qu’avec tout le systeme ils ont accepté comme vrai et par quoi ils tiennent leur place officielle, et,
dans quelques cas, ils doivent méme le présenter constamment comme une vérité. On peut parfois I'oublier
aisément, comme, par exemple, dans le presbytérianisme, ou un formulaire n'est pas toujours employé€;
cependant une telle voie tend a démoraliser ceux qui y sont engagés, et a détruire, dans la mesure méme ou ils
rendent témoignage a la vérité, le systeme auquel ils appartiennent. Les divers corps ecclésiastiques
ressentent cet effet a mesure que la vérité est davantage mise en lumiere : le papisme et I'incrédulité font
breche dans des systemes qui n’ont aucune force divine. Que Dieu, en dépit de tout cela, ait béni la vérité



préchée, je suis heureux de le reconnaitre, mais c’est une ceuvre individuelle ; quant aux corps ecclésiastiques
existants, les liens qui les maintiennent se relachent de toutes parts. D’ailleurs, la méme ou parmi eux, ainsi que
parmi les dissidents sortis d’entre eux, I'exacte vérité spirituelle, quant au point en question, est
individuellement reconnue, la méme on ne trouve, comme faisant partie de leur foi, ni un clair et complet
évangile, ni le fait de la présence du Saint Esprit envoyé du ciel ici-bas, ni I'attente du retour du Fils de Dieu. Je
ne veux pas dire qu’ils ne sont pas orthodoxes, et qu’ils ne reconnaissent pas le Saint Esprit comme une
personne divine ou le fait de Sa descente au jour de la Pentecbte, ni non plus gu’ils n’admettent pas que Christ
reviendra a une certaine époque, a la fin du monde, par exemple ; — les romanistes aussi sont orthodoxes a ce
point de vue. Ce qu’il y a de fatal dans leur enseignement sur ces sujets, ce n’est pas gqu’ils manquent pour ce
qui regarde les faits, mais que la valeur de ce qui est vrai, est niée dans sa réalité présente, ou bien, pour
autant gu’on le reconnait, appliquée par le moyen de sacrements et d’ceuvres, et non par la puissance de la
Parole de Dieu et de I'Esprit; tandis que, d’un autre c6té, dans la messe, les partisans du systéme romain
renversent cette vérité que par un seul sacrifice, offert une fois pour toutes, Christ a rendu parfaits a perpétuité
ceux qui sont sanctifiés [Heb- 10, 14]_Qr |a chrétienté évangélique n’a pas non plus conservé cette derniére vérité,
et la rejette en grande partie. En méme temps I'effet divin de I'habitation du Saint Esprit et I'attente actuelle de
Christ ne sont pas reconnus du tout, et sont méme fortement combattus.

Sur le premier de ces points, celui qui est relatif a la position parfaite du croyant devant Dieu, on a
rétrogradé relativement a la doctrine enseignée par les réformateurs. lls estimaient que I'assurance personnelle
du salut est seule la foi justifiante, et c’est ce que condamna le concile de Trente comme la vaine confiance des
hérétiques. C’est la doctrine distinctive de la Réformation — ce qu’elle estimait étre la justification par la foi. Je
dois ajouter que, dans ma pensée, cette question était mal posée. On faisait de I'assurance touchant soi-méme
la foi justifiante ; c’était la foi en quelque chose qui me concerne, tandis que la foi se rapporte a quelque chose
touchant Christ et 'amour du Pére, qui L'a envoyé. Je crois que Jésus est le Fils de Dieu, que Dieu L’a
ressuscité d’entre les morts, que le Pére a envoyé le Fils pour étre le Sauveur du monde. Or par la je n’entends
pas une connaissance acquise par l'intelligence; cela n’est que du bois non allumé dans le foyer, ce n’est
nullement le feu; mais, quand le Fils, tel qu’ll est révélé dans la Parole, a été révélé en moi (Gal. 1), Dieu me
déclare judiciairement justifié et sauvé. Mais ma foi est en Christ et par Lui en Dieu, et non en quoi que ce soit
touchant moi-méme. Toutefois, bien que d’une maniere imparfaite, les réformateurs tenaient tous I'assurance
personnelle du salut comme la seule vraie position chrétienne, le seul état chrétien, et c’était une source de
bénédiction. Voila ce que la chrétienté évangélique a entierement perdu, et, je puis le dire, ce qu’en général elle
condamne. Graces a Dieu, cette vérité reparait; mais c’est par une action du Saint Esprit agissant dans des
individus, en dehors des systémes ou corps religieux, et tendant par conséquent a détruire ceux-ci.

Et maintenant venons-en aux deux points capitaux que la Réformation a ignorés ou rejetés. Dieu habite
avec les hommes seulement en conséquence de la rédemption. Il n’habitait point avec Adam, dans I'état
d’innocence, ni avec Abraham, qu’ll avait appelé et qui marchait par la foi; mais des qu’lsraél a été racheté et
délivré d’Egypte, Dieu déclare qu’ll les a fait sortir de ce pays de servitude pour habiter au milieu d’eux (Ex. 29,
45-46). Et c’est ce qui arriva. Jéhovah, assis entre les chérubins, habitait au milieu de Son peuple. Quand la
rédemption éternelle fut accomplie, le méme résultat béni eut lieu par la venue du Saint Esprit; c’est ce qui
caractérise la position présente. On retrouvera, dans les siecles éternels, I'habitation de Dieu avec les hommes,
mais réalisée d’'une maniére plus glorieuse et pour jamais.

La rédemption implique deux choses : Dieu parfaitement glorifié en tout ce qu’ll est, et 6tant nos péchés
d’une maniére qui s’accorde avec Sa gloire, nous sortant de la condition ou nous gisions loin de Lui, dans une
nature contraire a la sienne et dans I'inimitié contre Lui, pour nous amener en Sa présence, afin d’en jouir dans



une nature moralement semblable a la sienne, «participants de la nature divine»[2 Pier. 1, 4] gaints et
irréprochables devant Lui en amour[Erh. 1. 4], Mais il y a plus dans la rédemption, car la Parole étant devenue
chair, ’'homme (dans la personne de Christ) se trouva a I'’égard de Dieu dans la position de Fils, et nous
sommes prédestinés a étre conformes a l'image de Son Fils, afin qu’ll soit premier-né entre plusieurs
fréres[Rom. 8, 29] C’est pourquoi, aprés que la rédemption eut été accomplie, le Seigneur ressuscité envoya, par
Marie de Magdala, ce message aux apoétres : «Va vers mes fréres, et leur dis : Je montre vers mon Pére et
votre Pére, et vers mon Dieu et votre Dieu »[Jean 20, 17] | 'aeuvre, sur laquelle était fondée la rédemption, était
achevée ; naturellement tous ses résultats n’étaient pas produits, mais toute question, quant au bien et au mal,
avait recu sa solution, toute vérité relativement a ces deux choses avait été prouvée et établie. La avait été mis
au jour, d’'un c6té, la compléte inimitié de 'homme envers Dieu, qui s’était manifesté en bonté, et I'entier
pouvoir de Satan sur ’'homme; d’un autre, on avait vu en Christ la parfaite obéissance de 'homme et Son
amour envers Son Peére; la encore s’étaient montrés au plus haut degré la sainte justice de Dieu contre le
péché, et Son amour envers les pécheurs. La, et la seulement, avaient pu se rencontrer cette justice et cet
amour; la se trouvait glorifiée la majesté de Dieu (Héb. 2, 10), et Sa vérité maintenue.

La double question qui se rapporte a la vie donnée et assurée a ’'homme, et a la responsabilité, avait été
soulevée des la création de ’'homme, mais ne fut jamais résolue jusqu’a la rédemption. Ces deux choses se
trouvaient impliquées dans I'arbre de la connaissance du bien et du mal et dans I'arbre de vie au milieu du
jardin, et tout dépendait de I'obéissance de ’homme. Il tomba, et I'acces de I'arbre de vie lui fut fermé. Il n’était
pas possible qu’il remplit ce monde d’hommes pécheurs, qui ne pourraient mourir : c’elt été horrible. La
sentence de mort prononcée contre lui ne pouvait pas étre révoquée; le jugement devait la suivre. La loi
soulevait la méme question avec les hommes dans la chair, seulement elle présentait en premier lieu ce qui est
relatif a la responsabilité : « Fais cela et tu vivras » [Luc 10, 28], Elle traitait la responsabilité de ’homme comme
une question qui était encore a résoudre, I’éprouvant par ce qui était une regle parfaite pour un enfant d’Adam;
mais il était un pécheur et il transgressa la loi. La venue de Christ n’a pas seulement prouvé l'iniquité de
I’'homme et son état comme transgresseur de la loi; elle a montré de plus son inimitié contre Dieu manifesté en
bonté. En méme temps que la loi était enfreinte, les promesses étaient rejetées. C’est alors que Dieu fit sortir
I'ceuvre bénie de Sa gréce, de I'acte méme qui prouvait I'inimitié de ’homme. Christ sur la croix, au lieu méme
ou devait étre le péché, comme I’exigeait la gloire de Dieu, non seulement a glorifié Dieu en tout ce que Dieu
était, mais, en portant nos péchés, Il a répondu pour ce qui concerne la responsabilité a laquelle nous avions
manqué, et Il est devenu la vie de ceux qui croient en Lui. Sa mort a un double caractére. En la consommation
des siecles, Il a été manifesté une fois pour I'abolition du péché par le sacrifice de Lui-méme[Héb. 9, 26]; puis,
«comme il est réservé aux hommes de mourir une fois, et aprés cela le jugement, ainsi le Christ aussi a été
offert une fois pour porter les péchés de plusieurs » [Héb. 9, 27-28], Dieu étant parfaitement glorifié, I'ceuvre sur
lagquelle est fondé I'état éternel était accomplie, et les péchés de ceux qui croient en Christ 6tés pour toujours.
C’est une ceuvre dans laquelle il a été répondu quant a ce qui regardait la responsabilité, ceuvre dont
'immuable valeur, par la nature méme des choses, ne peut étre altérée, et qui est la base assurée de I'éternelle
bénédiction selon la nature de Dieu.

Mais, de plus, il y a le dessein de Dieu. Christ, par Son sacrifice, a obtenu pour nous, selon le dessein de
Dieu, que nous serions avec Lui et dans la méme gloire, quoique Lui reste le premier-né; c’est ce que Dieu
avait préordonné avant les siecles, pour notre gloire (1 Cor. 2). Merveille inconcevable, quand nous regardons
a nous-mémes, mais compréhensible, quand nous lisons que, dans les siécles a venir, Il montrerait les
immenses richesses de Sa grace dans Sa bonté envers nous, dans le Christ Jésus[EpPh- 2, 7]; mystére



extraordinaire et précieux que nous révéelent ces paroles : « Et celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés, sont
tous d’un; c’est pourquoi il n’a pas honte de les appeler fréres » [Heb. 2, 11],

Voyons donc ou nous en sommes maintenant ; dans quelle mesure est accompli le résultat de cette grande
ceuvre qui subsiste seule dans I'histoire de I'éternité, et qui la remplit dans les conseils de Dieu et dans les fruits
gu’elle porte. L’ceuvre est faite, complétement achevée, et une fois pour toutes. De plus, elle a été acceptée de
Dieu comme répondant a Sa gloire, comme Le glorifiant parfaitement (Jean 13, 31-32; 17, 4-5), et c’est
pourquoi le Christ Jésus a été ressuscité d’entre les morts, et placé, comme homme, a la droite de Dieu, dans
la gloire qu’ll avait auprés du Pere, avant que le monde fat. L’homme qui, selon la justice, est assis a la droite
de la Majesté dans les cieux, y sera jusqu’a ce que Ses ennemis soient mis pour marchepied de Ses pieds [Héb.
10, 13], Il a vaincu et s’est assis comme Fils sur le tréne de Son Pére. Or, en premier lieu, cela répond d’une
maniere parfaite a ce qui touche la culpabilité de celui qui croit. Christ a porté nos péchés en Son propre corps
sur le bois[1 Pier. 2, 24] |Les croyants sont lavés de leurs péchés dans Son sanglApoc. 1, 5] Toute leur
responsabilité, comme enfants d’Adam, non pas leur responsabilité de glorifier le Seigneur, mais leur
culpabilité, n’est plus. « Ayant fait par lui-méme la purification des péchés, il s’est assis a la droite de la Majesté
dans les hauts lieux » [Héb. 1, 3] "ayant été livré pour nos offenses, et ressuscité pour notre justification [Rom. 4, 25],
Et nous, justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu[Rom. 5, 1] ’ceuvre qui nous libére de ce
qui pesait sur nous, comme enfants d’Adam, est accomplie ; en croyant, nous sommes pardonnés, lavés de nos
péchés, et notre conscience est purifiée. Pour ce qui concerne notre conscience et notre position devant Dieu,
nous sommes rendus parfaits a perpétuité par une seule offrande [Héb. 10, 14] " et Dieu ne se souvient plus de nos
péchés ni de nos iniquités[Héb. 10, 17], Le croyant, a cause de I'ceuvre de Christ sur la croix, voit réglée pour
toujours, par la foi, la question de sa responsabilité (c’est-a-dire de sa culpabilit€) comme homme en relation
avec le premier Adam. Il est justifié et il le sait; il a la paix avec Dieu par notre Seigneur Jésus Christ[Rom. 5, 1],
«qui a fait la paix par le sang de sa croix » [Col. 1, 20], C’est la que Dieu a eu affaire avec ses péchés, et Dieu ne
manque jamais a reconnaitre I'ceuvre de Son Fils, qui parait en Sa présence pour nous. Christ a dit : «Tes
péchés sont pardonnés »; «ta foi t'a sauvée, va-t'en en paix»[Luc 7, 48, 50, Le croyant est parfaitement net
devant Dieu.

Tout cela se rapporte a sa position comme homme responsable et pécheur devant Dieu. Mais, dans I'ceuvre
de Christ, se trouve renfermé beaucoup plus. En premier lieu, I'amour infini de Dieu : «Dieu a tant aimé le
monde, qu’il a donné son Fils unique »[Jean 3, 16]: et : « Par ceci, nous avons connu I'amour; c’est que lui a
laissé sa vie pour nous » [1 Jean 3, 16], Mais, plus encore, Il nous a obtenu la gloire, et Il y est entré comme notre
précurseur [Heb. 6, 20] | 3 gloire que le Pére Lui a donnée comme homme, Il nous I'a donnée[Jean 17, 22] Nous
serons conformes a Son image ; comme nous avons porté I'image du terrestre, nous porterons aussi I'image du
céleste[! Cor. 15, 49] En méme temps que nous serons devant Dieu, notre Pére, comme fils, nous régnerons,
comme cohéritiers avec Christ de tout ce qu’ll a créé et de ce dont Il hérite comme homme, Lui que Dieu a
établi héritier sur toutes choses.

L’évangile de Luc nous présente un témoignage de ce double caractére de bénédiction. Dans la scéne de la
transfiguration, Moise et Elie apparaissent sur la terre avec Christ, dans la méme gloire que Lui; ensuite il y eut
la nuée, d’ou sortait la voix du Pére, la gloire excellente dans laquelle ils entrérent aussi. De méme, en Luc 12,
le Seigneur montre la table dressée dans le ciel pour ceux qui auront veillé en attendant la venue du Maitre, et
plus loin, nous voyons aussi que ceux qui auront servi selon Sa volonté, durant Son absence, sont établis sur
tous Ses biens. Mais cela n’est pas accompli.



En 1 Pierre 1, 11 & 13, nous avons 'ordre dans lequel ces choses se succeédent, aussi loin du moins que va
leur développement dans ce monde. L’Esprit de Christ dans les prophétes rendait d’avance témoignage des
souffrances de Christ et des gloires qui suivraient, mais il leur fut révélé que ce n’était pas pour leur temps.
Ensuite ces choses sont annoncées, mais non pas introduites, par ceux qui préchaient I'évangile par I'Esprit
Saint envoyé du ciel, et les chrétiens avaient a étre sobres et a espérer dans la grace qui devait étre apportée a
la révélation de Jésus Christ. Nous voyons donc la les voies prophétiques de Dieu avant les souffrances et les
gloires de Christ; I'’évangile, aprés que les souffrances eurent eu leur accomplissement et que Christ eut été
glorifié en haut, quoique les résultats n’aient pas encore été produits, mais seulement annoncés, et conduisant
a espérer sobrement jusqu’a la fin ce qui doit étre apporté a la révélation de Jésus Christ. Il est vrai que cela ne
nous présente pas notre part au-dedans de la nuée — la maison du Pére — mais nous y trouvons d’une
maniere trés nette la succession et I'ordre des voies de Dieu; le temps de I'’évangile étant celui ou le Saint
Esprit est envoyé du ciel, et la révélation de Jésus Christ le temps a venir vers lequel I'espérance regarde. Rien
ne saurait étre plus précis : le temps de la prophétie, ou les saints hommes d’autrefois parlaient, suivant qu’ils
étaient poussés par I'Esprit Saint, est une époque tout a fait distincte de celle ou le Saint Esprit est envoyé du
ciel. lls avaient appris, en étudiant leurs propres prophéties, données par inspiration, qu’ils n’administraient pas
pour leur propre temps ce dont ils prophétisaient. Les souffrances donc sont accomplies et passées, les gloires
qui devaient suivre n’ont pas encore été manifestées, mais le Saint Esprit a été envoyé dans l'intervalle, nous
enseignant a attendre ces gloires lors de la révélation de Jésus Christ. Rien de plus clair et de mieux défini.

La venue du Saint Esprit, chose déja accomplie, et Son habitation en nous, puis I'attente de la révélation de
Jésus Christ, constituent et caractérisent la position chrétienne. Ces deux choses, I'une, le fait qui a déja eu
lieu, et 'autre, ce que nous sommes exhortés a attendre et a espérer, jettent la plus vive lumiére sur I'efficacité
des souffrances. Comme nous I'avons vu, Dieu avait pleinement et de toutes maniéres éprouvé le premier
homme dans sa responsabilité ; d’abord dans I'état d’'innocence, puis par tous les moyens que Dieu pouvait
employer pour qu’il se relevat. Mais I'état de chute de 'homme s’étant finalement manifesté par une inimitié
ouverte, Dieu accomplit Son ceuvre par 'homme de Son dessein et de Ses conseils, Le mettant aussi
pleinement a I'épreuve, il est vrai, mais par la faisant ressortir et prouvant Sa perfection. Cette ceuvre est la
rédemption dans laquelle Dieu fut parfaitement glorifié, et ce qui nous était nécessaire, accompli d’'une maniere
parfaite selon la gloire de Dieu. L’homme qui I'avait opérée, ressuscité par Dieu, selon la valeur de cette ceuvre,
s’assit alors dans la gloire, a la droite de la Majesté dans les cieux : preuve éternelle et bénie de la valeur de
I'ceuvre gqu’ll avait accomplie. Un état nouveau fondé sur la justice de Dieu, état auquel le Seigneur fait souvent
allusion, est maintenant pleinement révélé : c’est celui de I’'homme ressuscité d’entre les morts, apres que la
question du péché a été réglée; que la mort, introduite par le péché, a été vaincue, et que la puissance de
Satan a été annulée. Ce n’est pas un état de bonheur dépendant de ce que ’lhomme n’a pas failli, mais un état
de gloire en harmonie avec toute la nature et le caractére de Dieu, qui avait été glorifié dans cette nature et ce
caractére, et cela dans la place méme ou se trouvait le péché, Christ fait péché pour nous. Rien ne restait a
faire de ce cété-la; Dieu a mis Son sceau d’acceptation sur I'ceuvre de la rédemption, quand Il a ressuscité
Christ d’entre les morts, et Il en a montré I'effet a la foi, en plagant Celui qui 'avait accomplie, dans Sa propre
gloire ou Il est entré comme notre précurseur. Ainsi a été posée la base de la gloire éternelle selon le dessein
qgue Dieu avait formé a I'’égard de ’homme, base sur laquelle aussi reposent les nouveaux cieux et la nouvelle
terre ; et Dieu Lui-méme est maintenant glorifié et connu, étant révélé dans la rédemption et dans I'amour.

Alors le Saint Esprit descend et est donné a ceux qui croient en Christ, et qui ont une part dans cette ceuvre
glorieuse. Examinons les enseignements précis de I'Ecriture sur ce sujet : la venue et la présence du Saint
Esprit, envoyé, non pas au monde qui a rejeté Christ, mais aux croyants. Ce que nous voulons établir, c’est que



le Saint Esprit est venu, c’est Sa présence actuelle, en conséquence de I'élévation de Christ comme homme a
la droite de Dieu. Il est venu, non pas comme un Esprit qui pousse les prophétes ou d’autres, mais venu
maintenant, de méme que le Fils était venu dans l'incarnation, et prenant, comme un autre Consolateur, la
place de Jésus auprés de Ses disciples, quand leur Maitre les aurait quittés.

Dans I’Ancien Testament, la venue du Saint Esprit était promise par les prophétes. Dieu avait dit qu’ll
répandrait Son Esprit sur toute chair[Joél 2, 28] qux derniers jours : promesse qui, dans la sagesse de Dieu, qui
connait toutes choses, attendait, pour étre accomplie, que la rédemption fat achevée. Au chapitre 7 de Jean,
lors de la féte des tabernacles, dont I'antitype, qui est le repos du peuple de Dieu, n’est pas encore arrivé, au
dernier et grand jour de cette féte, qu’ll ne pouvait célébrer et ou Il ne pouvait se montrer au monde, Christ
déclare que quiconque ayant soif, viendrait a Lui et boirait, hors de son ventre couleraient des fleuves d’eau
vive. « Or il disait cela de I'Esprit qu’allaient recevoir ceux qui croyaient en lui, car I’'Esprit n’était pas encore,
parce que Jésus n’avait pas encore été glorifié ». Le Saint Esprit, tel qu’ll est connu maintenant dans I'Eglise,
n’était pas encore. Tout Juif orthodoxe savait qu’il y avait un Saint Esprit qui inspirait les prophétes, qui avait
été sur plusieurs des juges d’Israél et sur Salil, et qui, au commencement, se mouvait sur la face des eaux[Gen.
1, 2], Mais le Saint Esprit, comme envoyé du ciel ici-bas sur les croyants, n’était pas encore, et ne pouvait pas
étre, parce que Jésus n’était pas encore glorifié. Jésus était venu pour étre «I’Agneau de Dieu qui 6te le péché
(non les péchés) du monde »[Jean 1, 29]; c’était Sa premiére grande ceuvre; la seconde était de baptiser du
Saint Esprit (Jean 1, 33); et ce caractere de I'ceuvre de Christ est d’autant plus remarquable, qu’il se trouve
indiqué en relation avec le fait que le Saint Esprit était descendu pour demeurer sur Lui comme homme. |l était
pour Lui le sceau et I'onction de la part de Dieu et du Pére, et cela a cause de Sa perfection personnelle. Pour
nous, nous ne pouvions étre ainsi oints et scellés avant que la rédemption fit accomplie, mais maintenant nous
le sommes quand nous avons cru. « A moins que le grain de blé ne tombe en terre et ne meure, il demeure
seul » [Jean 12, 24] Ainsi, dans I’Ancien Testament, le 1épreux était d’abord lavé d’eau, puis aspergé de sang et
ensuite oint d’huile[Lév. 14], Et, dans les parties essentielles, c’est aussi ce qui avait lieu dans la consécration
des sacrificateurs. Quand Aaron est seul, dans sa souveraine sacrificature, il est oint sans aspersion de sang
(Ex. 29, 5-7); mais quand lui et ses fils s’approchent, car ils ne pouvaient étre séparés de lui, 'aspersion du
sang se fait.

De plus, le Seigneur dit a Ses disciples, au premier chapitre des Actes, qu'’ils seraient baptisés du Saint
Esprit dans peu de jours. Ces paroles furent réalisées le jour de la Pentecbdte, la seconde des grandes fétes qui
avaient pour objet le rassemblement du peuple de Dieu, féte en rapport avec la résurrection de Christ (c’était
celle des prémices), mais féte distincte, quoique étant aussi une féte des premiers fruits; en ce jour, le Saint
Esprit descendit du ciel. Mais en méme temps nous est donnée une autre révélation par la bouche de Pierre.
Christ avait regu le Saint Esprit de nouveau dans ce but, en conséquence de Son élévation a la droite de Dieu.
« Ayant donc été exalté », dit-il, « par la droite de Dieu, et ayant recu du Pere le Saint Esprit promis, il a répandu
ce que vous voyez et entendez » (Act. 2, 33). Ici, ce n’est pas simplement Dieu qui met Son Esprit dans les
prophétes et d’autres, mais 'homme élevé dans la gloire qui le regoit pour le donner a d’autres hommes. C’est
pourquoi, dans le psaume 68, il est dit : « Tu as regu des dons en 'homme » (be-adam), ou « par rapport a
I’'homme », ainsi qu’il est interprété dans les Actes « pour les hommes »; mais Il a regu le Saint Esprit comme
homme pour eux[1]. Ainsi, bien que les prophétes et les hommes justes d’autrefois fussent dans une position
inférieure a celle des apbtres, lorsque ceux-ci avaient Christ au milieu d’eux, cependant la venue du Saint
Esprit était une chose si grande, si excellente, qu’il était avantageux pour les disciples que le Seigneur les
quittat. « Car, dit-ll, si je ne m’en vais, le Consolateur ne viendra pas a vous, mais, si je m’en vais, je vous
I'enverrai » [Jean 16, 7] Sg venue était le témoignage que I'nomme était a la droite de Dieu, la rédemption étant



achevée; que le monde, gisant dans le péché, était jugé comme ayant rejeté le Fils de Dieu; que Satan, le
prince de ce monde, était aussi jugé ; mais que la justice de Dieu était révélée comme la portion des croyants,
étant manifestée dans le fait que le Péere avait place le Christ dans la gloire divine a Sa droite (Jean 16, 10). La
présence du Saint Esprit en était le témoin. Ce n’était pas pour le monde. Christ était venu comme le Sauveur
du monde, mais le monde n’avait pas voulu de Lui; le Saint Esprit n’était que pour les croyants. Il n’était pas la
agissant en eux afin gu’ils crussent, quoique cela et été vrai en son temps, mais |l était en eux parce gu’ils
avaient cru. « Parce que vous étes fils, Dieu a envoyé I'Esprit de son Fils dans nos coeurs » [Gal- 4, 6], Cet Esprit
les guidait dans toute la vérité[Jean 16, 13]; |eur faisait connaitre qu’ils étaient en Christ et Christ en eux;
répandait I'amour de Dieu dans leurs coeurs[Rom. 5, 5] pour rendre témoignage avec leur esprit, qu’ils étaient
enfants de Dieu. lls étaient dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habitait en eux. Si quelqu’un n’avait pas
I'Esprit de Christ, celui-la n’était pas de Lui (Rom. 8). Le christianisme était le ministére de I'Esprit aussi bien
que de la justice (2 Cor. 3). Paul (Act. 19), voyant quelque chose de défectueux en certains disciples, leur
demande : « Avez-vous recu I'Esprit Saint aprés avoir cru ? » car, aprés avoir cru, on était scellé du Saint Esprit
qui avait été promis[Eph. 1, 13]. C’était une vraie et réelle présence du Saint Esprit habitant dans les saints. « Ne
savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint Esprit ? » [1 Cor. 6, 19] dit 'ap6tre. « Comment avez-vous
recu I'Esprit ? » demande-t-il encore aux Galates. |l n'y avait aucun doute quant a ce fait, si mauvais que pQt
étre leur état. Les fruits de la grace étaient le fruit de I'Esprit; la sanctification était la sanctification par I’'Esprit.
Si, convaincus de péché, on demandait ce qu’il fallait faire : « Repentez-vous », était la réponse, «et que
chacun de vous soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés, et vous recevrez le don du
Saint Esprit » [Act. 2, 38]; ils étaient oints et scellés du Saint Esprit de la part de Dieu, comme Christ Lui-méme
avait été. L’Esprit était les gages de leur héritage, leur révélait Christ, et leur était en aide dans leur infirmité.
Ce dont il avait été prophétisé dans I’Ancien Testament quant a I'effusion de I'Esprit, était accompli dans le
Nouveau. Les chrétiens, comme tels, étaient selon I'Esprit et avaient leurs pensées aux choses de I'Esprit. lls
vivaient selon Lui et étaient conduits par Lui; c’est Lui qui les envoyait et les guidait dans leur service. La chair
convoitait contre I'Esprit[Gal- 5, 17]; Lui intercédait dans leurs coeurs par des soupirs inexprimables [Rom. 8, 26],
Toute la vie et I'état chrétien sont ainsi caractérisés par Sa présence et Son activité dans les saints. lls ne
devaient pas L’attrister [EPh. 4. 30] dans leur marche, ni L’éteindre dans Ses dons![! Thess. 5, 19]. | ’Esprit sonde
toutes choses!! Cor- 2, 10] et ’'homme spirituel discerne toutes choses!! Cor- 2, 15] || y a «une onction de la part
du Saint »[1 Jean 2, 20] par laquelle nous connaissons toutes choses. Christ est gravé dans le coeur par I'Esprit
du Dieu vivant; par cet Esprit, ils étaient transformés en la méme image que Luil2 Cor. 3, 18] [ "amour est
«I"amour dans I'Esprit » [Col- 1, 8] ; |]a communion était celle du Saint Esprit[2 Cor. 13, 13], a marche des chrétiens
devait étre selon I'Esprit[Rom. 8, 4]: par un méme Esprit, Juifs et Gentils avaient accés auprés du Pére par Jésus
Christ[Eph. 2, 18] Cette présence du Saint Esprit, clairement et dogmatiquement enseignée, comme étant la
conséquence de I'élévation de Christ comme homme, cette présence qui n’avait pas été possible jusqu’alors,
caractérise la vie chrétienne dans chacun de ses détails. Elle constitue le christianisme pour un homme
individuellement : il est né de I'Esprit; I'Esprit est en lui une source d’eau vive et coule de lui comme un fleuve,
lui donne la conscience de sa relation divine et 'unit a Christ, car «celui qui est uni au Seigneur est un seul
Esprit avec lui »[1 Cor- 6, 17]_ Collectivement aussi, les croyants sont édifiés ensemble pour étre une habitation de
Dieu par I'Esprit[EPh. 2. 22]; jls sont par conséquent le temple de Dieu collectivement (1 Cor. 3) aussi bien
gu’individuellement (1 Cor. 6).

Je n’ai pas parlé des dons parce que I'on ne nie pas qu’ils soient des manifestations de I’Esprit. Mais ce qui
constitue et caractérise le christianisme, c’est la présence du Saint Esprit descendu du ciel en conséquence de
I'exaltation du Seigneur Jésus a la droite de Dieu. Le résultat pour le chrétien était qu’il connaissait et sa



relation avec le Pere, et le Pere Lui-méme ; qu’il savait qu’il était en Christ et Christ en lui; qu’il était uni a Christ,
son chef dans le ciel ; et méme, il savait qu’il était en Dieu et Dieu en lui. S’il péchait, ne fat-ce qu’en pensée, il
attristait le Saint Esprit; s’il commettait fornication, il souillait le temple du Saint Esprit et faisait des membres de
Christ ceux d’une prostituée (comp. 1 Thess. 4, 8, quant au fait de pécher contre un frére sous ce rapport). D’un
autre coOté, c’était par I'Esprit qu'il faisait mourir les actions du corps[Rom. 8, 13] et qu’il vivait. La vie, la
connaissance, la spiritualité et la puissance, tout dépendait de la présence du Saint Esprit, qui habitait en lui.
C’est de Lui que I'on devait étre rempli[Erh. 5. 18], Je répéte que je ne parle pas des dons, qui étaient, sans
contredit, les fruits de I'opération du Saint Esprit.

Telles étaient donc la vie présente et la puissance du chrétien, tandis que Christ était assis sur le trdbne du
Pére. Le Juif doit attendre que le Christ paraisse pour Le voir, Le reconnaitre comme tel, et jouir de Sa
connaissance. Il n’en est pas ainsi du chrétien, parce que le Saint Esprit est venu, et I'unit a Christ pendant que
Christ est dans le ciel. Quand Christ en sortira pour étre manifesté, nous serons manifestés avec Lui. Si la vie
présente et la puissance du chrétien sont telles que nous I'avons dit, quelle est son espérance ? Qu’est donc ce
en quoi il abonde «en espérance par la puissance de I'Esprit Saint» (Rom. 15, 13) ? C’est la venue de I'Epoux,
alors que le chrétien sera rendu conforme a I'image du Fils de Dieu[Rom. 8, 29]  qu’il sera pour toujours avec Lui,
semblable a Lui. Quand et comment ce qui est placé devant son cceur sera-t-il réalisé ? C’est lorsque Christ
viendra ; c’est la venue du Seigneur qui 'accomplira. Tel est I'objet, tel est, en méme temps, I'état vers lequel le
Saint Esprit dirige I'espérance de son ame : voir Christ tel qu’ll est, étre avec Lui, semblable a Lui. Tout cela a
lieu a Sa venue. En attendant, le chrétien a toujours confiance (2 Cor. 5, 6); il sait que Christ étant sa vie, s'il
meurt avant Sa venue, absent du corps, il sera avec le Seigneur ; mais son désir n’est pas d’étre dépouillé —
guoique en soi ce puisse étre beaucoup meilleur — c’est d’étre revétul2 Cor. 5, 4] comme Christ dans la gloire.
Voir Christ qui I'a tant aimé, le voir comme Il est et Lui étre parfaitement semblable, de sorte que Christ voie le
fruit du travail de Son ame et soit satisfait[Es. 53, 11 : voila ce qui remplit d’espérance I'ame du chrétien. Il sait
gue tous les saints ressuscités ou changés (car nous ne mourrons pas tous), seront glorifiés avec Christ; oui,
Lui-méme sera glorifié en eux, et alors Son coeur, comme assurément le nétre, sera pleinement satisfait.

Je vais maintenant montrer non seulement que cette espérance est ainsi placée devant nous, mais qu’elle
se lie intimement et s’entrelace, pour ainsi dire, avec toutes les positions, les pensées et les motifs de la vie
chrétienne. Le Seigneur, sur le point de quitter Ses disciples, les console avant tout par I'assurance qu’ll leur
donne de Son retour pour les prendre aupres de Lui. Comme Il s’en allait de la terre, les anges, aprés avoir
demandé aux disciples pourquoi ils regardaient ainsi vers le ciel, leur annoncent que Jésus reviendrait de la
méme maniere qu’ils L’avaient vu partir. La derniére parole de I’Apocalypse est : « Voici, je viens bientét. —
Amen! Viens, Seigneur Jésus!»[22, 20]. Avoir de nouveau Jésus, que, dans le sens personnel, ils avaient
perdu, telle était la radieuse et bienheureuse espérance placée devant leurs cceurs.

Tout se rapporte a cela ; chaque sentiment s’y rattache ; chaque motif en dépend ; cette espérance se méle
avec tout ce que I'évangile tend a produire; elle entre dans toute la texture de la vie chrétienne. Les
Thessaloniciens avaient été convertis pour attendre du ciel le Fils de Dieu (1 Thess. 1). Quant a I'espérance et
a l'avenir, c’était I'effet de leur conversion. La personne du Seigneur était devant leur &me, et L’attendre était la
position a laquelle ils avaient été appelés. Ensuite, quant a la joie du service et du ministére, nous lisons :
«Quelle est notre espérance, ou notre joie, ou la couronne dont nous nous glorifions ? N’est-ce pas vous qui
I'étes devant notre Seigneur Jésus, & sa venue ? » (1 Thess. 2). A quoi la sainteté est-elle rattachée ? « Sans
reproche en sainteté devant notre Dieu et Pére, en la venue de notre Seigneur Jésus avec tous ses saints »
(chap. 3)[2]. Quelle est la consolation donnée quant aux saints qui s’étaient endormis ? «Avec lui, Dieu
amenera aussi ceux qui se sont endormis par Jésus » (chap. 4) ; et ensuite il nous est révélé de quelle maniere



nous serons tous avec Lui afin de pouvoir venir ainsi. Nous sommes «du jour » (chap. 5), de sorte qu’il ne peut
nous surprendre comme un voleur. Je ne parlerai pas des avertissements adressés au monde, parce que jai
en vue les saints; je dirai seulement que ce jour viendra sur lui comme un voleur dans la nuit. Mais pour nous,
nous sommes maintenant completement associés a Christ dans la gloire. Maintenant notre vie est cachée avec
Christ en Dieu, mais Il sera manifesté, et nous serons alors manifestés avec Lui en gloire (Col. 3). Nous Le
voyons actuellement par le Saint Esprit, par la foi; nous sommes maintenant enfants de Dieu, et le monde ne
nous connait pas, parce qu’il ne L’a pas connu. Ce que nous serons n’a pas encore été manifesté[! Jean 3, 1-2]
mais comme Celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés sont tous d’un (Héb. 2), nous savons que «lorsqu'’il
sera manifesté, nous lui serons semblables, car nous le verrons comme il est », et c’est pourquoi « quiconque a
cette espérance en lui, se purifie comme lui aussi est pur» (1 Jean 3). « Nous sommes transformés en la méme
image de gloire en gloire » (2 Cor. 3). « Notre bourgeoisie (c’est-a-dire ce a quoi nous sommes associés d’une
maniere vivante) est dans les cieux, d’ou aussi nous attendons le Seigneur Jésus Christ comme Sauveur ; qui
transformera le corps de notre abaissement en la conformité du corps de sa gloire » (Phil. 3).

Le vrai caractere du chrétien, selon ce que dit le Seigneur Jésus Lui-méme (Luc 12), c’est qu’il attend le
Seigneur; la bénédiction est pour ceux qui sont trouvés veillants. C’est une chose toute spéciale; car veiller
dans I'attente est distingué du service pour le Maitre durant Son absence, et la récompense, dans les deux cas,
est aussi distincte (voyez v. 37, 43-44). Pour celui qui veille, c’est la joie du ciel, administrée par Christ Lui-
méme; pour les serviteurs, c’est d’étre établi sur tous les biens. Dans un autre endroit, le chrétien est
représenté comme ayant été appelé au commencement & sortir pour aller & la rencontre de I’'Epoux; mais le
sommeil est venu et 'appel a été oublié. Ce qui réveille les saints et les replace dans leur vraie position, c’est le
cri de minuit : «Voici 'Epoux ! » [Matt. 25, 6], Alors ils se I&évent et préparent leurs lampes. « Trafiquez jusqu’a ce
que je vienne » (Luc 19, 13), telle avait été la direction du Maitre aux serviteurs, en s’en allant. Ce qui a conduit
a la mondanité et a la domination oppressive du clergé dans la chrétienté, a été de dire dans son cceur : « Mon
Maitre tarde a venir » ; la conséquence en est le jugement et le retranchement comme infideles et hypocrites.
Aucun temps n’est déterminé : ce pouvait étre a minuit, au chant du coq, ou au matin[Marc 13, 35] de sorte qu'’il
fallait constamment attendre et veiller. Les saints morts devaient ressusciter, et les vivants étre changés, c’est
pourquoi Paul, étant vivant, dit : «Nous les vivants, qui restons»[1 Thess. 4, 15] car il était alors dans cette
catégorie. On a été assez téméraire pour dire qu’il s’était trompé. Non, mais il recueillera pleinement le fruit
d’avoir ainsi marché, attendant le Seigneur, comme le Seigneur Lui-méme avait dit de le faire. Pierre savait qu’il
devait mourir bientét, avant que le Seigneur vint. Mais combien fortement cela ne confirme-t-il pas la vérité sur
laquelle jinsiste ? Que penserait-on maintenant d’'une révélation spéciale faisant connaitre a quelqu’un qu’il doit
mourir ?

Il y a dans I’Ecriture une circonstance frappante qui se rattache a ce que nous disons, c’est que jamais le
Seigneur ou Ses apdtres ne présentent la venue de Jésus comme devant arriver aprés la vie de ceux qu’elle
concernait alors, ou de ceux a qui ils s’adressent. Les vierges qui s’endorment sont celles-la mémes qui se
réveillent; les serviteurs qui regoivent les talents sont ceux qui en rendent compte et qui sont jugés. De méme,
quand le Seigneur veut donner une histoire morale de I'église professante jusqu’a la fin, Il prend, pour en
retracer les différents états, sept églises existantes. «Le Seigneur ne tarde pas pour ce qui concerne la
promesse, mais il est patient envers vous »[2 Pier. 3, 9] Quant & ceux qui devaient étre jugés a Sa venue, ils
avaient déja paru lorsque Jude et Jean écrivaient. « Enoch aussi a prophétisé de ceux-ci»[V- 141, dit Jude;
c’était la corruption dans la chrétienté. Jean, de son c6té, dit a ceux auxquels il écrivait : « Maintenant aussi il y
a plusieurs antichrists, par quoi nous savons que c’est la derniére heure »[1 Jean 2, 18] On parle de la mort
comme étant la venue de Christ pour nous, mais une telle assertion laisse de cété toutes les pensées et les



desseins de Dieu. Nos esprits, absents du corps, vont auprés de Lui; mais quand |l viendra, les saints morts
ressusciteront tous (cela veut-il dire qu’ils mourront ?) et de plus ressusciteront en gloire; et ceux qui seront
vivants ne mourront pas, mais seront changés en Sa ressemblance. Nous Le verrons comme Il est et nous Lui
serons semblables[! Jean 3, 2] ce sont les deux grands traits de la bénédiction qui nous attend : étre face a face
avec Lui, et étre tels que Lui, et ainsi toujours avec le Seigneur[! Thess. 4, 17] | g venue de Christ pour les saints
n’est pas la mort, mais la résurrection ou la transmutation du corps. Les Corinthiens, si triste que fit leur
condition morale, attendaient la venue de notre Seigneur Jésus Christ (1 Cor. 1). Ceux qui étaient opprimés
devaient attendre avec patience la venue du Seigneur (Jacq. 5). Les prophétes avaient appris que ce dont ils
prophétisaient n’était pas pour eux, mais pour nous a qui ces choses sont annoncées par le Saint Esprit envoyé
du ciel ; c’est pourquoi nous devons étre sobres, et ceindre les reins de notre entendement, et espérer jusqu’a
la fin dans la grace qui nous sera apportée dans la révélation de Jésus Christ (1 Pier. 1). C’est le Fils de
I’'homme, venant dans Son royaume, qui fut montré, afin de fortifier leur foi, aux trois apbtres destinés a étre des
piliers. Nous sommes prédestinés a étre conformes a I'image du Fils de Dieu, afin qu’ll soit premier-né entre
plusieurs fréres[Rom. 8, 29] mais nous serons conformes a ce qu’ll est dans la gloire, et non a ce qu’ll était
quand Il mourut et que Son corps fut mis dans le sépulcre. Nous avons porté I'image du terrestre, et nous
devons porter I'image du célestel! Cor. 15, 49] | e voir comme Il est, Lui étre semblables quand Il sera
manifesté[1 Jean 3, 2] et étre alors aussi manifestés avec Lui. Nous serons ravis a Sa rencontre en I'air[1 Thess. 4,
171, puis nous apparaitrons avec Lui en gloire. Et la sainteté présente est toujours identifiée avec cette
ressemblance a Christ dans la gloire, ressemblance rendue parfaite quand nous serons ressuscités.
«Contemplant, a face découverte, la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image, de
gloire en gloire, comme par le Seigneur en esprit » [2 Cor. 3, 18] De méme, dans la premiére épitre de Jean, il est
dit : «Bien-aimés, nous sommes maintenant enfants de Dieu, et ce que nous serons n’a pas encore été
manifesté ; nous savons que, quand il sera manifesté, nous lui serons semblables, car nous le verrons comme il
est. Et celui qui a cette espérance en lui, se purifie comme lui est pur» (1 Jean 3, 2-3). Il en est de méme dans
le passage des Thessaloniciens, que nous avons déja cité : la sainteté, maintenant cherchée, se trouve dans
sa vraie perfection devant Dieu notre Pére, en la venue de notre Seigneur Jésus Christ avec tous Ses saints.
Nous lisons aussi dans I'épitre aux Ephésiens : « Il a aimé I'assemblée et s’est livré lui-méme pour elle, afin qu'il
la sanctifiat, en la purifiant par le lavage d’eau par la parole; afin que lui se présentat I'assemblée a lui-méme,
glorieuse, n’ayant ni tache, ni ride, ni rien de semblable, mais afin qu’elle f(t sainte et irréprochable » (Eph. 5,
25-27). La sainteté est toujours identifiée avec notre ressemblance a Christ en gloire, quand Il viendra, et
qu’alors nous Lui serons semblables.

Tous les livres du Nouveau Testament, sauf deux — I’épitre aux Galates et celle aux Ephésiens — nous
montrent, d’'une maniere spéciale et distincte, la venue de Christ comme I'espérance connue et constante qui
caractérise le chrétien. Dire : «mon Maitre tarde a venir»[Matt. 24, 48] est indiqué comme la cause de la
mondanité et de la ruine de I'Eglise; la négation de cette venue est le trait caractéristique des moqueurs des
derniers jours[2 Pier. 3, 3-4], | a venue de Christ se méle avec chaque élément de la vie et du service chrétiens.
Les chrétiens doivent étre comme des gens qui veillent en attendant leur Maitre. Les Galates, en suivant leurs
propres pensées, avaient déchu de la foi, et I'apbtre était de nouveau comme en travail pour les enfanter quant
a la justification par la foilGal- 4, 19]. L’épitre aux Ephésiens nous présente les conseils de Dieu, une nouvelle
création dans laquelle tout est parfait, et non point les voies que Dieu emploiera pour I'introduire. De la, dans
ces deux épitres, I'absence d’enseignements relatifs a la venue du Seigneur. Mais tous les autres livres, ou
bien enseignent Sa venue, tantot pour les saints, tantdt avec eux pour juger le monde, ou bien la présentent afin
d’agir par elle sur la conscience ou pour raviver I'espérance, ou, enfin, en parlent comme de I'espérance



connue, seule et parfaite du chrétien. Ce qui caractérise le chrétien, c’est I'espérance de la venue de Christ,
I'attente du Fils de Dieu venant du ciel ; et il espére et attend ainsi dans la puissance présente de I'Esprit, qui
habite en lui, et qui a été envoyé du ciel en conséquence de la rédemption parfaitement accomplie.

Lecteur, attendez-vous le Seigneur ? Je ne vous demande pas si vous croyez a la venue du Seigneur, mais
si vous L’attendez. L'Eglise, en général, a perdu de vue Celui pour qui I'on est converti, en tant qu’ll est
présenté comme I'objet de notre espérance. Marchez-vous dans la puissance de I'Esprit qui habite en nous,
puissance qui fait que notre bourgeoisie, ce a quoi nous sommes associés d’'une maniere vivante et a quoi
nous appartenons, est dans le ciel ? L’attente du Fils de Dieu est I'état normal du chrétien, parce qu’il appartient
au ciel, et que, quand Christ viendra, le chrétien sera la avec Lui. Alors aussi il sera semblable a son Sauveur ;
Dieu notre Pere se reposera dans Son propre amour [Soph. 3, 17] Christ sera parfaitement glorifié, tous les saints
seront parfaits, avec Lui et semblables a Lui; Christ possédera en gloire ce dont Il est digne. Jusqu’alors tout
est imperfection ; ce vase de terre obscurcit, aussi longtemps que nous sommes ici-bas, la vue de ce que Dieu
a préparé pour ceux qui L’aiment; ou peut-étre, si I'on est auprés du Seigneur, c’est séparé du corps; Jésus
attendant encore, et nous avec Lui, jusqu’a ce que Sa gloire et la nétre aient un plein accomplissement.
Attendez-vous du ciel le Fils de Dieu? Pendant que Christ attend sur le tréne du Pére, le Saint Esprit est
descendu pour Le révéler, Lui ’homme dans la gloire, auquel nous appartenons, a qui nous serons semblables,
avec qui nous serons pour toujours. La présence vivante du Saint Esprit et I'attente de Christ caractérisent le
christianisme et la position chrétienne. Ne pas posséder ces choses, c’est avoir perdu le caractére chrétien.

1. T En Jean 14, le Pére L’envoie en Son nom ; au chapitre 15, le Seigneur L’envoie d’auprés du Pére.
2. T La sainteté présente n’est jamais séparée de la gloire. Ici elle en est le reflet.



