La sanctification sans laquelle il n'y a point de
christianisme

(1 Pierre 1)

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 15]

II'y a quelque chose de trés doux dans la certitude avec laquelle I'apbtre Pierre nous présente les vérités
contenues dans cette épitre. Il n'y a ni hésitation, ni incertitude dans la Parole; elle parle de choses recues,
d’une certitude pour ceux a qui elle est adressée. La foi des saints était éprouvée, mais la chose était certaine.
L’apbtre parle ici d’'un fond de vérités inépuisable qui lui appartenait : il n’en parle pas en tatonnant. Ces choses
sont trop importantes pour rester dans le doute, et elles méritent toute notre attention ; nos cceurs ont besoin de
cette certitude. Ce n’est pas une dme irrégénérée qui aime le Seigneur Jésus : un homme peut étre honnéte et
tout le reste, et penser que si sa conduite est bonne, le résultat dans le ciel sera en conséquence ; mais il n’y a
la point d’amour pour le Seigneur Jésus ; et c’est cet amour qui distingue le chrétien.

Pierre dit au verset 8 : «Lequel (Christ), quoique vous ne l'ayez pas vu, vous aimez; et, croyant en lui,
quoigue maintenant vous ne le voyiez pas, vous vous réjouissez d’une joie ineffable et glorieuse ». Eh bien, il n’y
a rien de cela sans la régénération, cette vie nouvelle, qui a un objet qui la préoccupe, une vie entierement
nouvelle, qui a des intéréts, des affections, tout un monde nouveau. On n’est pas chrétien autrement, parce qu'il
n’y a point de Christ.

Nous allons voir les deux principes posés dans ce chapitre, et dans I'ceuvre attribuée ici au Saint Esprit.

Dieu trouve I'dme dans une certaine position, dans de certaines relations, et Il I'en tire pour la placer dans
un état tout nouveau, et cette séparation est selon la puissance de la résurrection de Christ.

L’apbtre s’adresse aux Juifs de la dispersion (a ceux dont il est parlé dans Jean 7, 35, ceux qui étaient
dispersés parmi les Grecs) en ces termes : « Pierre, ap6tre de Jésus Christ, a ceux de la dispersion, du Pont,
de la Galatie, de la Cappadoce, de I'Asie et de la Bithynie, qui séjournent parmi les nations, élus selon la
préconnaissance de Dieu le Pére ». Il s’adresse a ceux qui sont dispersés, aux Juifs convertis au christianisme,
a ceux qui sont «élus selon la préconnaissance de Dieu le Pere, en sainteté (ou sanctification) de I'Esprit, pour
I'obéissance et I'aspersion du sang[1] de Jésus Christ», et il leur souhaite que la grace et la paix leur soient
multipliées. Pierre parle ainsi, parce qu’il s’agit d’une autre élection que celle du peuple juif. La nation juive était
élue d’'une autre maniére. Pierre, ici, comme nous I'avons dit, écrit a des Juifs qui avaient cru au Seigneur
Jésus; aussi la sanctification, en eux, n’était pas celle d’'une nation par des moyens extérieurs, mais elle était
par le Saint Esprit qui séparait ces ames d’entre les Juifs pour appartenir a Dieu, et faire partie de I'économie
actuelle de grace. Il n’en était pas d’eux, comme des anciens Juifs, que Dieu avait séparés des Egyptiens par la
mer Rouge : ceux auxquels I'apbtre écrit étaient séparés par la sanctification qu’effectuait I'Esprit, « en sainteté
de I'Esprit». Remarquez bien cette expression : la premiére idée qu’elle nous présente c’est d’étre séparés
pour étre a Dieu, séparés non seulement du mal, mais mis a part pour Dieu.



Dieu trouve les ames gisant dans le mal : la premiére chose qu’ll fait en ceux qu’ll appelle, c’est de les
séparer pour étre a Lui. Jean dit a ce sujet, dans sa premiéere épitre, chapitre 5, 19 : « Nous sommes de Diev,
et le monde entier git dans le méchant », et c’est trés précieux d’avoir les choses ainsi nettement exprimées.
«Nous sommes de Dieu »; il ne s’agit pas seulement de se bien conduire ; sans doute, cela est bon; mais la
grande différence, c’est que nous sommes de Dieu, et que le monde entier git dans le mal. Cela veut-il dire que
nous soyons toujours comme nous devrions étre ? Non, mais nous sommes de Dieu. On n’est pas tout ce que
I'on désirerait étre ; nous ne le serons que dans le ciel, car Dieu nous rendra seulement la conformes a I'image
de Son Fils bien-aimé.

Mais ce que Dieu a fait, c’est de nous séparer pour étre a Lui, comme un homme qui tire des pierres d’'une
carriére. La pierre est extraite de la carriere et mise a part, destinée a étre taillée et faconnée, pour étre placée
dans un édifice quelconque : ainsi, Dieu détache une &me de la carriere de ce monde, pour la séparer et la
mettre a part pour Lui. Je ne dis pas qu'’il n’y ait beaucoup a faire ensuite; car une pierre brute, sortie de la
carriére, exige un travail souvent considérable avant d’étre placée dans I'édifice auquel elle est destinée. De
méme, Dieu sépare une ame, la prépare et la fagonne, pour l'introduire dans Son édifice spirituel : il y a
beaucoup de matiéres inutiles a détacher, mais Dieu agit tous les jours dans Sa grace ; toutefois, cette ame est
sanctifiée, mise a part pour Dieu, du moment qu’elle est sortie de la carriere de ce monde.

L’apébtre parle ici de la sanctification avant de parler de I'obéissance et du sang de Jésus Christ. Nous
sommes sanctifiés pour ces deux choses, comme nous lisons au verset 2 : Nous sommes «élus selon la
préconnaissance de Dieu le Pére, en sainteté de I'Esprit, pour I'obéissance et I'aspersion du sang de Jésus
Christ ». Dieu nous prend de la carriere de ce monde pour nous placer sous I'efficace du sang de Christ. La
pierre est complétement a Lui, et appropriée a son but, quoiqu’il faille encore travailler la pierre : il ne s’agit pas
de ce que Dieu fait chaque jour, mais en général de I'appropriation de la pierre au but que Dieu s’est proposeé.
C’est le Saint Esprit qui agit dans I'ame et se I'approprie. Elle peut avoir été auparavant tres honorable ou tres
méchante dans sa conduite, peu importe ; seulement elle aura plus de reconnaissance, si elle se sent plus
mauvaise ; — mais quoiqu’il en soit, quel qu’ait été son état précédent, elle est maintenant a Dieu.

A quoi Dieu destine-t-Il cette &me ? — A [l'obéissance. Jusqu'a présent elle n’a guére fait que sa propre
volonté; elle a suivi son propre chemin, quel qu’il ait pu avoir été en apparence, plus ou moins bon, plus ou
moins mauvais, n'importe. Il peut y avoir eu dans son caractere plus ou moins de mollesse ou bien d’ardeur,
jusqu’a ce que, comme il est arrivé a Paul, le Seigneur I'ait arrétée dans son chemin : maintenant voila cette
ame, jusqu’a présent toute remplie de sa propre volonté, mise a part pour I'obéissance.

Paul avait été tres instruit dans ce qui concerne la religion de ses péres; il avait été instruit aux pieds de
Gamaliel et il pensait de bonne foi faire la volonté de Dieu. Mais il n’en était rien : il avait suivi sa volonté propre
selon la direction que lui imprimait la tradition de ses peres. Jamais, jusqu’au moment ou Jésus l'arréta sur le
chemin de Damas, il n'avait dit : « Seigneur, que veux-tu que je fasse ? » [Act. 22, 10],

Ainsi, quoi qu’il en soit de la conduite d’une &me avant cette mise a part, rien, avant ce moment, ne lui a fait
faire la volonté de Dieu. Mais le but de la vie dans une ame sanctifiée, mise a part, est de faire la volonté de
Dieu. Elle peut y manquer, mais c’est son but. Jésus a dit : «Voici, je viens, pour faire, 6 Dieu, ta volonté ».
Jésus n’avait pas besoin de la sanctification, dans un sens, parce qu’ll était saint; mais le but de toute Sa vie
était I'obéissance. « Voici, je viens pour faire ta volonté » (Héb. 10, 8, 9). Il a pris «la forme d’esclave, étant fait
a la ressemblance des hommes; et... il s’est abaissé lui-méme, étant devenu obéissant jusqu’a la mort, et a la
mort de la croix» (Phil. 2, 8). Il n’existait que pour Dieu; le principe de Sa vie était I'obéissance; Il n’était pas
venu pour faire autre chose que la volonté de Son Peére.



Dés qu’une ame est sanctifiée, elle I'est pour I'obéissance, et cela se manifeste par I'esprit de dépendance
qui en finit avec la propre volonté. L’ame dit : « Que faut-il que je fasse ? ». Elle peut manquer, par faiblesse, a
beaucoup d’égards ; mais voila le but qu’elle se propose.

Ensuite, nous sommes sanctifiés pour jouir de l'aspersion du sang : d’abord pour obéir, puis pour jouir de
I'aspersion du sang. L’ame, ainsi placée sous l'influence du sang de Christ, est par la complétement nettoyée.
Le sang du Fils de Dieu nous purifie de tout péchél! Jean 1, 7]; par I'efficace de ce sang nous sommes séparés
de ce monde.

Il ne s’agit pas ici du sang de taureaux et de boucs, qui ne pouvait rendre parfaite la conscience de celui qui
faisait le service, mais du «sang du Christ, qui, par I'Esprit éternel, s’est offert lui-méme a Dieu sans tache ».
C’est ce sang qui purifie la conscience (Héb. 9, 13, 14).

Les Juifs, sous la loi, ont bien dit, se confiant & leurs propres forces : « Nous ferons tout ce que I'Eternel a
dit » [Ex. 19, 8], lIs ont entrepris de tout faire, quand cela leur a été prescrit comme condition. Mais ici c’est bien
plus : c’est I'Esprit qui leur fait dire : «Que veux-tu que je fasse ?». C’est la soumission, c’est le principe
d’obéissance produit réellement dans le coeur : «Je ne sais pas ce que tu veux, mais me voici pour faire ta
volonté ». C’est 'obéissance sans réserve. Il ne s’agit pas ici de regles que 'homme ne peut pas accomplir,
mais de la volonté toute changée — de ne plus avoir sa propre volonté, mais de faire celle de Dieu.

Le livre de la loi était aspergé, aussi bien que le peuple[Heb- 9. 191 en introduisant la mort judiciairement
comme sceau ; mais cette aspersion donnait leur force aux exigences de la loi, tandis que I'aspersion du sang
de Jésus donne, au cceur changé, la purification et la paix qui appartiennent a ceux qui sont placés sous
I'efficace de ce sang. Nous sommes placeés sous I'aspersion du sang de Jésus Christ, comme les Juifs I'étaient
sous le sang du bouc d’expiation (Lév. 16), et non pas comme eux pour une année seulement, mais pour
toujours.

Une personne donc que le Saint Esprit a tirée de la carriére de ce monde, étant du reste honnéte, aimable,
gardée par la bonne providence de Dieu, mais faisant toutefois sa propre volonté — eh bien, Dieu I'a trouvée la
dans le monde et du monde, malgré toutes ses bonnes qualités, et Il doit mettre Son amour dans son cceur, afin
gu’elle puisse, sans hésitation, ne s’inquiéter que de la volonté de Dieu, pour la faire. Mais, ainsi séparée, elle
est sous le sang de I'aspersion, elle est nettoyée de tout son péché.

Voila le premier principe : la séparation opérée par Dieu Lui-méme, qui nous place hors de ce monde, ou
plutét des choses de ce monde, et nous fait chrétiens. Sans cette sanctification il n’y a point de christianisme.

Dieu agit avec efficace; et Il ne fait rien a demi : tout est Son ceuvre. Dieu ne se trompe pas. Il lui faut des
réalités. Il ne se trompe pas, comme nous nous trompons, et comme nous essayons de tromper les autres,
quoique I'on trompe moins les autres qu’on ne se trompe soi-méme.

Je vous ferai remarquer le sens du mot «sanctification ». |l est rarement employé dans la Parole dans le
sens ou on I’'emploie ordinairement, c’est-a-dire dans le sens progressif. Il n’en est parlé que trois fois ainsi :
(Héb. 12, 14) «Poursuivez la paix avec tous, et la sainteté (ou la sanctification), sans laquelle nul ne verra le
Seigneur », et : (1 Thess. 5, 23) «Que le Dieu de paix lui-méme vous sanctifie entierement ». Je cite ces deux
passages pour faire voir que je ne mets pas de cété ce sens du mot; mais, en général, la sanctification désigne
plus particulierement un acte de séparation, une mise a part pour Dieu. Si I'on n’a pas saisi ce sens du mot on
se trompera entiérement quant a ce que c’est que la sanctification. Dans les deux passages ci-dessus, le mot a
une application de chaque jour ; au commencement de son épitre, I'apbtre I'emploie dans le sens de sortir une
ame de la carriére du monde, pour qu’elle soit pour Dieu.



La sanctification est attribuée au Pére, dans plus d’un endroit de la Bible, Hébreux 10, 10, par exemple.
«C’est par cette volonté que nous avons été sanctifiés, par I'offrande du corps de Jésus Christ faite une fois
pour toutes »; et 'apbtre nous dit en méme temps, dans ce passage, le moyen par lequel elle est opérée :
savoir I'offrande faite une seule fois pour toutes du corps de Jésus Christ. C’est par cette volonté de Dieu que
nous sommes sanctifiés.

La premiére pensée, la volonté de Dieu, c’est de nous mettre a part, de nous sanctifier.
Le moyen, c’est I'offrande de Christ.

Et c’est toujours, a une seule exception prés, déja citée, de cette maniere qu’il en est parlé dans les
Hébreux.

Le Pére ayant voulu avoir des enfants a Lui, le sang de Jésus a fait I'ceuvre qu'il fallait pour que cela ait lieu,
et le Saint Esprit vient accomplir les conseils du Pére, et leur donner efficace, en produisant dans le coeur I'effet
pratique. L’ame, séparée du monde, est sanctifiée par ce fait méme. Il y a le vieux tronc, qui, si I'on ne veille
pas, pousse des bourgeons; mais Dieu agit en émondant, et Son action, qui a lieu par le Saint Esprit, ou s'il le
faut par des chatiments, opére la sanctification pratique de tous les jours. Le coeur est plus mis a part chaque
jour. Ce n’est pas comme un vase ; parce que, dans ’homme, c’est le cceur qui est mis a part. Ainsi, quand la
vie est communiquée, et par la 'homme sanctifié, il y a une ceuvre de sanctification de chaque jour qui
s’applique aux affections, aux habitudes, a la marche, etc.

Voyons comment Dieu opére cette ceuvre.

«Béni soit le Dieu et Pére de notre Seigneur Jésus Christ, qui, selon sa grande miséricorde, nous a
régénérés pour une espérance vivante par la résurrection de Jésus Christ d’entre les morts » (v. 3).

Voila comment Dieu accomplit Son dessein : Il nous met a part pour Lui-méme. Il ne le fait pas en modifiant
ce qu’il y avait de mauvais en nous, mais en nous créant de nouveau, en faisant une créature nouvelle, car le
vieil homme ne peut étre assuijetti a la loi. Dieu donne une vie nouvelle.

Si I'on n’est pas ainsi né de nouveau, on appartient encore au monde, qui est sous la condamnation ; mais
quand Dieu agit, ¢’est tout autre chose. Etant nés en Adam, nous avons besoin de naitre par Christ. Quand le
coeur est visité par le Saint Esprit, il est régénéré par une vie qui n’est pas de ce monde, par une vie qui le
pousse vers un autre but — Christ. Ce n’est pas par des préceptes adressés au vieil homme que Dieu fait cela,
c’est par une autre vie. Les préceptes viennent ensuite, c’est-a-dire que cette vie nouvelle dont nous parlons,
n’appartient a ce monde, ni dans sa source, ni dans son but; elle ne peut pas avoir un seul objet en commun
avec I'ancienne vie. Cette vie se trouve ici-bas dans le corps ; on mange, on travaille, etc., comme auparavant;
mais ce n’est pas pour cela que Christ est venu. Christ est venu pour nous faire comprendre une chose
entierement différente de la vie d’ici-bas, dans laquelle Il est entré ; et voila la régle de conduite du chrétien : il a
pour objet, pour but, et pour joie, ce que Christ a pour objet, pour but, et pour joie ; ses affections sont célestes,
comme sont celles de Christ.

Si la vie de Christ est en moi, la vie, et il faut ajouter, comme puissance divine dans cette vie, I'Esprit de
Christ, en moi, ne peut trouver la joie la ou Christ ne trouve par la sienne; car I'Esprit en nous d’un cété est
I’énergie divine, dans la vie, et d’'un autre fixe le cceur sur les objets spirituels en haut.

L’Esprit de Christ, en moi, ne peut étre un autre esprit qu’ll n’était en Lui, et il est évident que celui qui est
séparé de ce monde, pour Dieu, ne peut trouver du plaisir dans la vie de péché de ce monde, et la préférer a
celle du ciel.



Le chrétien, nous le savons bien, manque a cette régle; mais cela n’empéche pas qu’il n’y a rien de
commun entre la vie du ciel et celle du monde. Il ne s’agit pas de défenses faites d’user de ceci ou de cela,
mais d’avoir des golts, des désirs, des joies tout autres; et c’est parce qu’il en est ainsi qu’on s’imagine que
les chrétiens sont tristes, comme absorbés par une seule pensée. Nos joies sont tout autres que celles du
monde ; et ces joies, le monde ne les connait pas.

Aucune personne irrégénérée ne comprend ce qui rend heureux le chrétien, savoir, gu’il n’a pas ses godts
dans les choses de ce monde : sa pensée s’éleve plus haut. Ce qui réjouit le chrétien, c’est que Christ est entré
dans le ciel, et a détruit Lui-méme tout ce qui aurait pu nous empécher d’y entrer. La mort, Satan et la
puissance spirituelle de méchanceté ont été vaincus par Christ; et la résurrection a anéanti tout ce qui était
entre Christ et la gloire. Christ s’est placé dans notre position, et en a subi les conséquences. Il a vaincu le
monde et Satan. C’est pourquoi il est dit : « Résistez au diable, et il s’enfuira de vous »[Jaca. 4, 71; car si Satan
est déja vaincu, nous n’avons pas a le vaincre, mais a lui résister. Quand on lui résiste, il sait qu’il a rencontré
Christ, son vainqueur. La chair ne lui résiste pas.

Jésus nous donne une espérance vivante, par Sa résurrection d’entre les morts ; de cette maniére, et étant
en Lui, nous sommes sur une base qui ne peut faillir. Christ, dans Sa résurrection, a déja montré qu’ll a
remporté la victoire ; et quelle grace que celle qui nous est présentée ici, d’obtenir «I’héritage incorruptible,
sans souillure, immarcescible, conservé dans les cieux pour vous, qui étes gardés par la puissance de Dieu par
la foi ».

Ce trésor est dans les cieux. Je n’ai rien a craindre quant a lui, mon trésor est bien en sdreté. Mais voici ce
que je crains quant a moi, ce sont les tentations, toutes sortes de difficultés, car je ne suis pas encore dans les
cieux. Sur mon chemin, je trouve des difficultés, des épreuves, cela est vrai; mais ce qui donne toute sreté, ce
n’est pas que nous ne sommes pas éprouvés ou tentés, mais que nous sommes «gardés » dans I'épreuve ici-
bas, comme I'héritage est gardé dans les cieux pour nous.

Voici donc la position du chrétien que Dieu a séparé par la résurrection de Christ, et régénéré : il attend la
gloire, gardé par la puissance de Dieu, par la foi, séparé du monde par la puissance et la communication de la
vie de Celui qui a remporté la victoire sur tout ce qui aurait pu I'empécher d’y avoir part.

Et les épreuves du chemin, pourquoi nous sont-elles envoyées ? — Dieu laboure le terrain, afin que toutes
les affections du cceur, ainsi criblées, soient purifiées et exercées, et parfaitement en harmonie avec la gloire du
ciel, avec les objets qui sont mis devant nous.

Est-ce pour rien que I'on met I'or au feu dans le creuset, ou est-ce parce qu’il n’est pas de I'or ? Non, c’est
pour le purifier. Dieu 6te de nos ceeurs, par I'épreuve, ce qu’il y a d'impur, afin que, quand la gloire arrivera,
NOuS puissions en jouir.

Voyons un peu ce que nous dit 'apdtre a ce sujet. « En quoi vous vous réjouissez, tout en étant affligés
maintenant pour un peu de temps par diverses tentations, si cela est nécessaire, afin que I'’épreuve de votre foi,
bien plus précieuse que celle de I'or qui périt et qui toutefois est éprouvé par le feu, soit trouvée tourner a
louange, et a gloire, et & honneur, dans la révélation de Jésus Christ». Ou en sommes-nous donc pendant que
I’'ceuvre de sanctification continue ? Pierre nous le dit : Quoique nous n’ayons point vu Jésus, nous L’aimons, et
croyant en Lui quoique maintenant nous ne Le voyions pas, nous nous réjouissons d’une joie ineffable et
glorieuse, remportant la fin de notre foi, le salut de nos dmes.

Voila ou le ceeur se trouve ; et, quoiqu’il en soit quant aux circonstances de la vie présente, Christ est la au
milieu de nos tentations, et le cceur se trouve toujours pres de la source de son bonheur en Jésus; et, tout en



disant que Son amour est sans borne, qu’il dépasse toute connaissance, nous pouvons dire que nous en avons
I'intelligence.

L’aimant tourne toujours du c6té du péle; I'aiguille tremble toujours un peu quant I'orage et la tempéte
grondent, mais sa direction ne change pas ; I'aimant du cceur chrétien pointe toujours vers Christ. Un cceur qui
comprend, qui aime Jésus, qui sait ou Jésus a passé avant lui, regarde a Lui pour étre soutenu pendant ses
difficultés ; et, quelque raboteux et quelque difficile que soit le chemin, il nous est précieux, parce que nous y
trouvons la trace des pas de Jésus (Il y a passé), et surtout parce que ce chemin nous conduit, a travers les
difficultés, a la gloire ou Il est. « En quoi, dit 'apbtre, vous vous réjouissez, tout en étant affligés maintenant pour
un peu de temps... si cela est nécessaire, afin que I'épreuve de votre foi, bien plus précieuse que celle de 'or
qui périt et qui toutefois est éprouvé par le feu, soit trouvée tourner a louange, et a gloire, et a honneur, dans la
révélation de Jésus Christ ».

Ce n’est pas seulement que nous ayons été régénérés, mais que nous remportons la fin de notre foi, le salut
de nos ames. La fin de ma foi est de voir Christ, et la gloire qu’ll m’a acquise. Pierre dit ici le « salut des ames »,
parce qu’il ne s’agit pas d’une délivrance temporelle, comme dans le cas des anciens Juifs. Maintenant, je vois
cette gloire a travers un voile, mais il me tarde de me voir 1a; je suis dans I'’épreuve, mais je regarde a Celui qui
est dans la gloire, et qui m’assure cette gloire. L’or sera entierement purifié ; mais I'or est la : quant a moi, a ma
vie éternelle, c’est la méme chose que si j’étais dans la gloire. Le salut et la gloire ne sont pas moins sdrs,
quand méme je suis dans I'épreuve, que si j'étais déja dans le repos. Et voila la sanctification pratique ; ce sont
des habitudes, des affections, et une marche formées d’apres la vie et la vocation qu’on a regues de Dieu.

Si j’engage un serviteur, je veux qu’il soit propre, si je le suis moi-méme. Dieu dit : « Soyez saints, car je suis
saint». Et comme il en est quant au serviteur que je désire introduire dans ma maison, ainsi en est-il de nous.
Dieu veut que nous soyons assortis a I'état de Sa maison; Il veut une sanctification pratigue dans Ses
serviteurs.

De plus, le but de I'apbtre est que notre foi soit ferme et constante. Il nous donne, dans le verset 21, toute
slreté, en nous disant : « En sorte que votre foi et votre espérance fussent en Dieu », non pas seulement en ce
qui nous justifie aupreés d’un Dieu juste juge. Le Dieu en qui nous croyons est un Dieu qui est pour nous, qui a
voulu nous aider, et qui nous introduit dans Sa famille, nous mettant a part pour I'obéissance, et pour avoir part
a I'aspersion du sang de Jésus; Il nous a aimés d’'un amour éternel[Jér- 31, 3], || a accompli tout ce qui nous
concerne; Il nous garde par Sa puissance par la foi, pour nous introduire dans la gloire. Il nous place dans
I’épreuve, Il nous fait passer par la fournaise, parce qu’ll veut nous purifier entierement. C’est Lui-méme qui
nous a justifiés, qui nous condamnera ? Christ est Celui qui est mort, mais plutbt qui est aussi ressuscité, «qui
est aussi a la droite de Dieu, qui aussi intercéde pour nous; qui est-ce qui nous séparera de I'amour du
Christ ? » (Rom. 8, 33-35). Notre foi et notre espérance étant en Dieu, qu’avons-nous a craindre ? Nous avons
au chapitre 3 du prophéte Zacharie un exemple bien rassurant & cet égard. L’Eternel fit voir & Zacharie Joshua,
le grand sacrificateur, se tenant debout devant I'Ange de I'Eternel, et Satan qui se tenait & sa droite pour
s’opposer & lui. Et I'Eternel dit & Satan : « Que I'Eternel te tance, Satan ; que I'Eternel, qui a choisi Jérusalem, te
tance! Celui-ci n’est-il pas un tison sauvé du feu?». Joshua était vétu de vétements sales (les péchés, la
corruption de ’'homme), et se tenait devant I'’Ange. Et I'Ange dit : « Otez de dessus lui les vétements sales ». Et
il dit a Joshua : « Regarde; j’ai fait passer de dessus toi ton iniquité, et je te revéts d’habits de féte » (la justice
de Dieu, Christ Lui-méme). Satan accuse les enfants de Dieu; mais, quand Dieu justifie, qui peut condamner ?
Voudriez-vous que Dieu ne fat pas content de Son ceuvre, laquelle Il a faite pour Lui ? Et Il a voulu que nous
soyons saints et irrépréhensibles en amour devant Lui.



Pouvez-vous dire : « Il m’a sanctifié » dans ce sens qu’ll vous a mis a part, et qu’ll vous a donné Jésus
comme l'objet de votre foi ? S’il en est ainsi, Il vous a placé sous I'aspersion du sang précieux de Jésus, afin
que vous soyez un chrétien heureux dans I'obéissance. Vous pouvez dire maintenant : Il est I'objet de mes
désirs, de mon espérance. Vous pouvez n’avoir pas encore compris tout ce que Christ est pour vous, et avoir
beaucoup a gagner dans la pratique ; mais vous avez compris au moins que vous étes réconcilié avec Dieu, qui
a tout fait, et vous a placé dans cette vie de résurrection, dans Sa présence, pour rendre graces au Péere de ce
gu’ll vous a rendu propre pour I’héritage des saints dans la lumiere, afin que vous soyez heureux et joyeux dans
Son amour[2]. Votre part maintenant est d’étre toujours plus semblable a Celui en qui vous Lui étes rendu
agréable. Dieu fait toutes choses nouvelles en nous; il faut qu’ll détruise nos propres pensées, que tout soit
jugé en nous, afin que notre paix soit solide.

Il n’y a rien de commun moralement entre le premier et le dernier Adam ; le premier a péché et a entrainé
tout le genre humain dans sa chute. Le dernier Adam est une source de vie et de puissance. Cela est a la
racine de toutes les vérités du christianisme, et donne son vrai caractére a tout ce qu’il y a dans ce monde. |l
n’y a que ces deux hommes, Adam et Christ. Nicodeme est frappé de la sagesse de Jésus et de la puissance
manifestée dans Ses miracles ; mais le Seigneur I'arréte, et coupe court avec lui, en lui disant : «Il vous faut
étre nés de nouveau » [Jean 3, 7] Nicodéme n’était pas en état d’étre instruit. Il ne comprenait pas les choses de
Dieu, car il faut pour cela étre né de nouveau; Nicodéme, enfin, n’avait pas la vie. J'ai été amené a cette
pensée, parce que la fin du chapitre qui nous occupe m’a rappelé le chapitre 40 d’Esaie. Je ne parle pas de
I'accomplissement de la prophétie, qui aura lieu plus tard pour les Juifs, mais d’'un grand principe. Le chapitre
40 d’Esaie commence par ces mots : « Consolez, consolez mon peuple, dit votre Dieu. Parlez au coeur de
Jérusalem, et criez-lui que son temps de détresse est accompli, que son iniquité est acquittée; qu’elle a regu
de la main de I'Eternel le double pour tous ses péchés... Une voix dit : Crie; et il dit : Que crierai-je ? Toute chair
est de I'herbe, et toute sa beauté comme la fleur des champs. L’herbe est desséchée, la fleur est fanée, car le
souffle de I'Eternel a souffié dessus. Certes, le peuple est de I'herbe. L’herbe est desséchée, la fleur est fanée,
mais la parole de notre Dieu demeure a toujours ». Avant de posséder la vraie consolation, il faut que Dieu nous
fasse comprendre que toute chair est comme I'herbe, etc.

Si Dieu veut consoler Son peuple, que dit le Seigneur ? « Toute chair est comme I’herbe, et toute sa gloire
comme la fleur de I’herbe », il faut commencer par la. « L’herbe a séché et sa fleur est tombée, mais la parole du
Seigneur demeure éternellement. Or, c’est cette parole qui vous a été annoncée ». Voila ou était le fondement
de I'espérance. S’il était possible que quelgu’un obtint quelque chose, c’étaient les Juifs, qui avaient tout ; mais
les Juifs n’étaient pas plus que I'’herbe des champs, I’herbe séche. Quand Dieu veut consoler ’homme qui a
manqué a la responsabilité qui s’attache a lui, c’est par la qu’ll commence : « Toute chair est comme I'herbe ».
C’est pourquoi il y a un tel bouleversement dans le coeur du nouveau converti, et méme du chrétien, s’il n’y fait
pas attention, quand la Parole vient lui dire : L’herbe est séchée, la chair est incapable de produire du bien, et
quand I'ame ne s’appuie pas encore sur le fait que la Parole du Seigneur demeure éternellement et que la
bénédiction, par conséquent, ne peut pas manquer aux siens. Jusqu’a ce que I'on s’arréte dans ses efforts a
tirer du bien de la chair, et qu’on s’assure sur ce que la Parole de Dieu demeure éternellement, on sera toujours
troublé et faible devant les attaques de I'ennemi.

Le peuple avait foulé aux pieds les ordonnances, violé la loi, crucifié le Messie, fait tout le mal possible : la
Parole de Dieu a-t-elle changé ? Nullement. Dieu ne change rien a Son élection, ni a Ses promesses. Paul
demande : Dieu a-t-1l rejeté Son peuple ?[Rom. 11, 11 A Dieu ne plaise ! Pierre s’adresse au peuple; il n’y en a
plus, en apparence : I'herbe est séchée !... Mais voici la Parole de Dieu; — et Pierre peut leur dire : « Vous qui
autrefois n’étiez pas un peuple, mais qui maintenant étes le peuple de Dieu; vous qui n'aviez pas obtenu



miséricorde, mais qui maintenant avez obtenu miséricorde » [2. 10]. Maintenant nous allons voir que cette Parole
devient le moyen et I'instrument de bénédiction et de sanctification pratique. Jamais Dieu ne sanctifie ce qui
passe comme |'’herbe, Il introduit au contraire I’'homme dans le ciel, en lui donnant une vie toute nouvelle et
céleste par le moyen de la Parole, par Christ qui devient sa vie.

La Parole de Dieu desséche 'homme naturel, le souffle de I'Eternel a passé par-dessus. Introduisez la gloire
de ’'hnomme dans le ciel, c’est affreux ! Cette ceuvre est pénible a cause de la lutte souvent prolongée de la fierté
et de la propre volonté de la chair; et Dieu ne commence pas Son ceuvre en modifiant ce qui existe ; Son ceuvre
le réveille, au contraire. Il ne peut non plus modifier le vieil homme, puisqu’ll veut le détruire. Quant au nouvel
homme, Il ne peut en exiger des fruits, ni les produire, avant que I'arbre soit planté. Mais Il commence par
communiquer une nouvelle vie, et détache la créature des choses auxquelles sa chair s’attache; et le Saint
Esprit lui communique les choses célestes : et le moyen qu’ll emploie, c’est la Parole, dont il est dit, qu’elle
«demeure éternellement ». La Parole, qui était une parole « de promesse » pour la nation, devient un instrument
de vie pour nos dames. Nous sommes engendrés par la parole de la vérité[Jaca. 1, 18] qui juge aussi, comme une
épée a deux tranchants, tout ce qui n’est pas de cette vie nouvelle.

Examinons la différence qu’il y a entre notre justification et notre sanctification. La justification, c’est quelque
chose qui n'est pas en nous, mais une position dans laquelle Dieu nous a placés devant Lui; et ceux qui
possedent cette justice, ceux qui y ont part devant Dieu, étant les enfants du second homme, posséderont tout
ce qu’ll a, et jouissent de tout ce qu’ll aime. Celui qui a part a cette justice de Dieu, est né de Dieu, et il
possédera tout ce qui, créé de Lui, appartient a son Pére, qui assimile les droits de Ses enfants a ceux de Son
Fils, qui est héritier de toutes choses. Dés que je suis du dernier Adam, je suis dans la bénédiction et la justice
ou Christ se trouve Lui-méme; et de méme que j’ai hérité du premier Adam toutes les conséquences et les
résultats de sa chute, de méme, étant né du dernier Adam, j’hérite de tout ce qu’ll a acquis, aussi bien que
j'avais hérité du premier.

S’il en est ainsi, il est évident que j'ai part a la gloire de Christ; et, si la vie n’est pas Ia, je n’ai aucune part a
cette gloire. Dieu nous fait connaitre Son amour. Il nous le révéle ; et Sa Parole demeure éternellement. Et voici
de quelle maniére Dieu commence avec I'dme : Il lui présente cette vérité dans toute sa fraicheur, comme elle
est réalisée en Christ, devant Lui; ce n’est pas un résultat produit en nous, qu’ll nous fait voir; au contraire, I
nous montre que ’homme tel qu’il est, n’a aucune part a cette justice, parce que la chair, qui est comme
I’herbe, ne peut étre en rapport avec Lui. Il nous révéle une justification qu’ll a accomplie, et nous en fait part.

Dieu ne peut donner des préceptes qui conduisent dans le chemin de la sanctification, si I'on n’a pas la
Jjustification; mais les effets de la vie de Christ se produisent dans ’dme convaincue de péché, en marchant
comme Lui et en portant du fruit. Quand I'évangile était présenté au commencement, il I'était a des Gentils qui,
jusque-la, n'avaient eu aucune part aux promesses de Dieu : il N’y a pas besoin de leur parler de sanctification.
Mais maintenant que tout le monde se dit chrétien, on dit : Il faut voir si je suis vraiment chrétien; mais cette
idée n’est pas du tout dans la Bible, bien qu’elle s’éleve dans notre cceur, et qu’on puisse étre utilement
travaillé par cette question, pour trouver qu’on n’est pas chrétien. Au commencement on parlait de I'état de
péché, et 'on évangélisait; a présent on dit : « Suis-je vraiment chrétien ?» ce qui n’avait pas lieu alors. On
regarde aux fruits, a sa vie pratique, pour voir si I'on a la vie, croyant qu'’il s’agit de sanctification, quand il ne
s’agit que de justification. On désire la sainteté, c’est bon; mais on la désire pour étre accepté. Mais alors, de
fait, c’est la justification qu’on cherche, et que I'on cherche a faux, quelque utile que soit ce travail pour nous
humilier, pourvu qu’on n’y reste pas. On y reste jusqu’a ce qu’on soit convaincu, d’'une maniere expérimentale,
gu’il n’existe pas de bien en nous. Au commencement, cette question n’était pas nécessaire ; maintenant on



regarde aux fruits, pour savoir si on a la vie, et I'on confond avec la sanctification ce qui n’est qu’une conviction
de péché avant d’avoir la justification par la foi et la paix avec Dieu. Jusqu’a ce qu’'une ame ait consenti a dire :
« Jésus est tout, et moi je n’ai rien » — jusque-la, dis-je, il N’y a encore rien dans cette ame qui se rapporte a la
sanctification pratique et chrétienne. Seulement il est bon de remarquer que dans cet état de combat on préte le
flanc a I'ennemi, si on se laisse aller au mal. Il faut débrouiller ces choses pour que I'dme ait la paix.

A la prédication de Pierre, trois mille personnes furent rendues heureuses [Act. 2, 41]; elles n’étaient pas dans
le doute ; du moment ou un homme embrassait I'évangile, il était chrétien, il était sauvé.

Il ne faut pas confondre les progrés de la vie pratique avec la justification, parce que la sanctification
pratique s’opére dans une dme sauveée qui a la vie éternelle. C’est une chose toute nouvelle, dont il n'y a pas
trace avant que jaie trouvé Christ. Si 'on comprend ce passage : Sans la sainteté (sanctification), «nul ne
verra le Seigneur » [Heéb- 12, 14] 'il n’y a rien la qui puisse troubler une Ame, comme cela arrive souvent. Il est clair
que si je ne posseéde pas Christ, je ne puis voir le Seigneur; c’est tout simple. Si je n’ai pas en moi la vie du
dernier Adam, comme j'avais auparavant la vie du premier, jamais je ne verrai Sa face, et la sanctification, de
toute maniere, en est I'effet. Les golts naturels a I'une de ces vies s’y développeront comme ils se sont
développés dans I'autre. La premiére question a faire a une &me, en pareil cas, c’est : « Avez-vous la paix avec
Dieu, le pardon de vos péchés ? ». Sinon, c’est de la justification d’'un pécheur qu’il s’agit. « Ayant donc purifié
vos ames par I'obéissance a la veériteé» par le Saint Esprit : voila la puissance, «par I'Esprit». La chose
essentielle, c’est 'obéissance a la vérité. On cherche la purification, on désire porter du fruit; mais ce n’est pas
la ce que Dieu demande de nous premiérement; c’est 'obéissance, et I'obéissance a la vérité. De quoi parle le
Saint Esprit, I'Esprit de vérité ? Il a beaucoup a nous dire, mais tout d’abord : « Toute chair est comme I'herbe ».
Il dit que, dans 'lhomme, il n’existe aucun bien. L’Esprit convainc le monde de péché. Tout le monde est plongé
dans le mal, ce monde n’a pas voulu de Christ, et le Saint Esprit ne peut se présenter sans dire : « Vous avez
rejeté le Christ». Le Saint Esprit vient dans ce monde, et lui démontre son orgueil et sa rébellion. Voici, le Fils
n’y est plus! et pourquoi? Le monde L’a rejeté. L’Esprit vient dire : « L’herbe est séchée, etc. »; alors, quand
cela est reconnu, Il communique la paix qu’ll a annoncée par I'évangile. Il dit bien : «Vous étes pécheurs » ;
mais Il ne parle pas aux pecheurs de la sanctification. Il veut la produire par la vérité, et Il leur dit la vérité. Est-
ce que I'hnomme peut la produire ? Non. C’est Christ, Lui, qui est le chemin, la vérité, et la vielJean 14, 6] | ¢ Saint
Esprit parle au pécheur de la grace, de la justice de Dieu, de la paix, non a faire, mais faite; voila la vérité. |l
convainc le monde de ce qu'il est, et Il lui parle de cette volonté de Dieu par laquelle le croyant est sanctifié, afin
gu’ainsi nous obéissions a la vérité, en nous soumettant a 'amour de Dieu; et, quand 'ame est soumise a cette
vérité, la vie est la.

Il communique la vie, ayant été «régénérés », est-il dit, «non par une semence corruptible, mais par une
semence incorruptible, par la vivante et permanente parole de Dieu». «La parole du Seigneur demeure
éternellement ». C’est ainsi que Dieu produit premiérement le principe de la sanctification, qui est la vie de
Christ en nous; et si I'on demande quel est le moyen pratique qui la produit, c’est la parole de la vérité.
« Sanctifie-les par la vérité », dit le Seigneur, «ta parole est la vérité » [Jean 17, 17],

Le Saint Esprit parle-t-Il aux paiens de faire des progrés dans la sanctification ? Le dit-Il a des hommes
inconvertis ? Non. Quand un pécheur a compris la vérité telle que Dieu la présente, le Saint Esprit le met en
relation avec Dieu le Pére, et ce pécheur se réjouit de tout ce que Christ lui a acquis. Ainsi, dit I'apbtre, «ayant
purifié vos d&mes par I'obéissance a la vérité », vous avez été régénérés par une semence incorruptible, par la
vivante et permanente Parole de Dieu. Vous trouverez, chers amis, qu’il en est toujours ainsi.



Dans 2 Thessaloniciens 2, 10, il est dit quant aux incrédules, en contraste avec les chrétiens, qu’ils n’ont
pas «recu (ou plutdt, accepté) 'amour de la vérité pour étre sauvés ». Et a cause de cela, Dieu leur enverra une
énergie d’erreur pour qu’ils croient au mensonge, afin que tous ceux-la soient jugés qui n’ont point cru la vérité.
« Mais nous, nous devons toujours rendre graces a Dieu pour vous, fréeres aimés du Seigneur, de ce que Dieu

vous a choisis dés le commencement pour le salut, dans la sainteté de I'Esprit, et la foi de la vérité » [2 Thess. 2,
13],

C’est donc la foi de la vérité; ce n’est pas la foi aux fruits. Le Saint Esprit ne peut pas me présenter les
ceuvres qu’ll a produites pour objet de ma foi. Il me parle de mes fautes, de mes manquements, mais jamais
des bonnes ceuvres qu’il y a en moi; Il produit celles-ci en moi, mais Il me les cache; car si 'on y pense, c’est
une propre justice plus subtile, c’est comme la manne qui produisait des vers lorsqu’on la gardait : tout est
gaté; ce n’est plus la foi qui est en activité. Il faut toujours que le Saint Esprit me présente Christ pour que j'aie
la paix, soit pour ma conscience en commencgant, soit pour mon cceur le long du chemin.

C’est le méme principe qu’en Jean 17, 16 et 17 : «lIs ne sont pas du monde comme moi je ne suis pas du
monde. Sanctifie-les par la vérité ; ta parole est la vérité ».

Le monde n’était pas le but de Christ. Durant toute Sa vie, quoique n’en étant pas sorti, Christ n’était pas
plus du monde que s’ll elt été dans le ciel. Quand il s’agit de la pratique, Il dit : «lls ne sont pas du monde,
comme moi je ne suis pas du monde. Sanctifie-les par la vérité ». Ce n’est pas dans ce monde qu’est la vérite;
ce monde est un vaste mensonge ; c’est ce qui est démontré dans I'histoire que nous possédons dans la Bible.
La, nous trouvons la manifestation du péché dans ’homme naturel, et la manifestation de la vie de Dieu dans
’lhomme régénéré par Sa Parole. « Sanctifie-les par la vérité, etc.». «Je me sanctifie moi-méme pour eux ».
Qu’est-ce que le Seigneur Jésus fait ici pour nous ? Il se met a part, Il se sanctifie. Ce n’est pas qu’ll soit plus
saint; mais Il se fait homme modéle dans la gloire[3].

Ce n’est pas une loi qui exige; mais c’est Christ Lui-méme qui est la vie et la puissance de ce dont |l
présente le résultat parfait. C’est Christ qui présente I'accomplissement de la perfection; Il est la source vitale
de tout; et, en considérant ces choses, il y en a le reflet en moi, par la foi, qui les reproduit dans ’homme
intérieur et dans la vie.

'y a quelgue chose d’'intéressant a ce sujet au premier chapitre de I'évangile de Jean : «Au
commencement était la Parole ;... En elle était la vie, et la vie était la lumiéere ». Ce n’était pas la loi qui I'était. Ce
n’était pas une lumiere qui condamnait, mais c’était la vie qui était cette lumiére ; et nous I'avons vue pleine de
grace et de vérité — non seulement de vérité, mais de grace; « car de sa plénitude, nous tous nous avons recu,
et grace sur grace ». Quand nous avons recu Christ, il n’y a pas une seule grace en Lui qui ne soit a moi et en
moi. Il n’y a pas un chrétien qui n’ait toutes les graces qui sont en Jésus : supposons méme un état de chute,
c’est le cas le plus fort, cela n’empéche pas que nous possédions tout en Lui. C’est facheux qu’il y ait chute,
mais cela ne change pas la position; car le chrétien n’a pas recu une partie de Christ seulement, mais Christ
tout entier. Toutefois, il n’est pas dit que nous devrions étre ce qu’ll a été ici-bas, parce qu’ll était sans péché,
mais bien que nous devrions marcher comme Il a marchél[! Jean 2, 6] parce que la chair ne devrait pas agir.

Dans la gloire, nous Lui serons semblables; ici, par conséquent, nous nous purifions comme Lui est pur(1 Jean
3, 3.

D’un c6té, cela encourage, quand je me dis : « Il faut que je cherche telle grace » — la réponse est : «En
Christ, ta vie, tu la possedes » ; et, de I'autre cbté, cela m’humilie; car, si je la posséde, pourquoi n’est-elle pas
manifestée ? Cela suppose toujours que nous avons regu cette vérité que Dieu a fait la paix. Il faut toujours en
revenir a ceci : « Sanctifie-les par la vérité ; ta parole est la vérité ». Est-ce en regardant a moi que je trouverai



cette sanctification ? Non ; mais en regardant a Jésus, qui en est la source, et la force qui nous rend capables
de nous vaincre nous-mémes. Quand je regarde a Lui, par la foi, mon ame est en paix, Son Esprit est toujours
en moi, et je suis sanctifié par la foi en Lui, selon cette grace qui me rend un avec Lui. C’est Christ qui me
donne tout cela, et la vérité me révele que la rédemption est faite ; j'en jouis, ayant obéi a la vérité ; et Christ, qui
est devenu ma vie, est le modéle, la source et la force de la sainteté en moi. Si quelqu’'un cherche la
sanctification sans étre assuré de sa justification, et qu’il en soit troublé, doutant s’il est chrétien, alors je lui
demanderai : Qu’avez-vous a faire avec la sanctification ? Vous n’avez pas a vous en occuper pour le moment;
assurez-vous avant tout que vous étes sauvé : les paiens, les incrédules, ne se sanctifient pas. Si vous avez la
foi, vous étes sauvé, sanctifiez-vous en paix. Si vous ne I'étes pas, il ne s’agit que de considérer votre état de
péché. Premierement, avez-vous obéi a la vérité ? Vous étes-vous soumis a elle ? De quoi Dieu vous parle-t-11?
Il parle de la paix faite. Il vous dit qu’ll a donné Son Fils; Il vous dit qu’ll a tant aimé le monde, qu’ll a donné Son
Fils, afin que quiconque croit en Lui, ne périsse pas, mais qu’il ait la vie éternellelJean 3, 16], Voila la vérité a
laquelle vous devez vous soumettre, et que vous devez recevoir avant tout, surtout avant de vous occuper de
sanctification, celle-ci dépendant de Celui qui vous a donné la vie éternelle. Commencez donc par obéir a la
vérité ; cette vérité vous parle de la justice de Dieu, qui est satisfaite en Jésus, et qui est votre ; ou plutét elle
vous dit que vous étes en Christ; alors vous jouirez de la paix, et vous serez sanctifié dans la pratique. Cette
sanctification pratique découle de la contemplation de Jésus. Voici ce que I'apdtre Paul nous dit, a ce sujet,
dans 2 Corinthiens 3, 18 : « Nous tous, contemplant a face découverte la gloire du Seigneur, nous sommes
transformés en la méme image, de gloire en gloire, comme par le Seigneur en Esprit ».

Vous voyez que c’est en contemplant Jésus que nous sommes transformés de gloire en gloire. La vie, le
principe de la vie, est 1a, et non dans vos inquiétudes; on réalise le développement de cette vie de Jésus
progressivement, en regardant a Lui. C’est la foi qui sanctifie, comme aussi elle justifie ; elle regarde a Jésus.

Quand Moise descendit de la montagne, de devant Dieu, il ne savait pas qu’il fit aussi resplendissant de
gloire ; mais ceux qui le voyaient le savaient. Moise avait regardé vers Dieu, les autres en voyaient I'effet. Béni
soit Dieu, qu’il en soit ainsi dans le sens pratique.

Quant a la pratique donc, il s’agit de la sanctification des chrétiens, parce qu’ils sont sauvés, parce qu’ils
sont sanctifiés a Dieu quant a leurs personnes, et non de ceux qui ne le sont pas encore. Il ne s’agit pas
d’exiger (de la part de Dieu), mais de communiquer la vie. Eh bien ! cette communication procéde de Jésus, qui
en est la source. Il communique la vie, qui est la sainteté. Oh! que Dieu nous fasse la grace de nous faire
toujours plus sentir que «toute chair est comme I’herbe, et toute sa gloire comme la fleur de I'herbe... » ; mais
«la parole du Seigneur demeure éternellement! Or c’est cette parole qui vous a été annoncée ». C’est de cette
semence incorruptible que nous sommes nés. Quelle ne doit pas étre notre confiance en cette parole !

1. T L’obéissance se rapporte & Jésus Christ comme I'aspersion du sang.

2. T Voyez Eph. 1, 3 et suivants; Col. 1, 11 et suivants.

3. T On trouvera que la sanctification pratique se relie toujours & un Christ dans la gloire. Voyez 1 Jean 3, 2 et 3; 1
Thessaloniciens 3, 13 ; 2 Corinthiens 3, 18.



