La vraie grace de Dieu dans laquelle vous étes

1 Pierre 5, 12

J.N. Darby

Dieu nous est révélé comme le « Dieu de toute grace» ; et la position qui nous est faite est celle ou nous
«goltons que le Seigneur est bon»[1 Pier. 2, 3] (ou : plein de grace). Combien il nous est souvent difficile de
croire que le Seigneur est bon! Le sentiment naturel de nos cceurs est celui-ci : « Je sais que tu es un homme
sévere » [Luc 19, 21]; il y a en chacun de nous une incompréhension absolue de la grace de Dieu.

Quelques-uns pensent que le mot grace implique que Dieu passe par-dessus le péché ; mais tel n’est pas le
cas; la grace suppose que le péché est une chose si abominable que Dieu ne peut pas le supporter : s'il était
au pouvoir de ’homme, aprés avoir fait le mal, de redresser ses voies et de corriger sa propre nature de
maniére a pouvoir se tenir devant Dieu, il n’y aurait nul besoin de grice. Le fait méme que le Seigneur agit en
grace démontre que le péché est une chose si affreuse que I'état de I’'homme est absolument ruiné et sans
espoir puisqu’il est un pécheur, et que rien sinon la libre grace ne pourra répondre a son besoin.

Nous devons apprendre ce que Dieu est pour nous, et cela non au moyen de nos propres pensées, mais
par la révélation qu’ll nous a donnée de Lui-méme, c’est-a-dire «le Dieu de toute grdce». Du moment ou je
comprends que je suis un homme pécheur, et que le Seigneur est venu a moi parce qu’ll connaissait I'étendue
et I'’horreur de mon péché, je comprends aussi ce que c’est que la grace. La foi me montre que Dieu est plus
grand que mon péché, et non pas que mon péché est plus grand que Dieu... Le Seigneur que j'ai connu laissant
Sa vie pour moi, est le méme Seigneur avec lequel j’ai a faire tous les jours de ma vie, et toute Sa maniere
d’agir envers moi repose sur les mémes principes de grace. Le grand secret pour croitre, c’est de regarder au
Seigneur comme au Dieu de grace. Combien il est précieux et encourageant de savoir qu’a tout moment Jésus
éprouve a mon égard et exerce envers moi le méme amour que lorsqu’ll est mort pour moi sur la croix.

C’est la une vérité que nous devrions réaliser dans toutes les circonstances les plus ordinaires de la vie.
Supposez, par exemple, que j'aie un défaut de caractere qui me paraisse difficile a corriger; si je m’adresse a
Jésus comme a mon ami, Il me fournit la puissance dont j'ai besoin pour le faire. La foi devrait étre ainsi
constamment en exercice contre les tentations et non pas simplement mes propres efforts qui ne seront jamais
suffisants. La source de la véritable force, c’est le sentiment que le Seigneur est plein de grdace. L’homme
naturel ne veut jamais reconnaitre Christ comme la seule source de force et de bénédictions. Si ma communion
avec le Seigneur est interrompue, mon cceur naturel dira toujours : « Il faut que je corrige ce qui a causé cet
état, avant de pouvoir venir a Christ». Mais I/ est plein de grace; et sachant cela, la seule chose que nous
ayons a faire, c’est de retourner a Lui, aussitot, tels que nous sommes, puis alors de nous humilier
profondément devant Lui. Ce n’est qu’en Lui que nous trouverons et de Lui que nous recevrons ce qui peut
restaurer nos ames. L’humilité en Sa présence est la seule véritable humilité. Si dans Sa présence nous
reconnaissons étre exactement ce que nous sommes, nous découvrons qu’ll ne manifeste a notre égard que de
la grace et rien d’autre...

C’est Jésus qui donne un repos durable a nos ames, ce n’est pas notre opinion personnelle sur nous-
mémes. La foi ne considére jamais ce qui est en nous-mémes comme le fondement du repos ; elle recoit, aime



et craint la révélation de Dieu et les pensées de Dieu a I'égard de Jésus en qui se trouve Son repos. Si Jésus a
du prix pour nos dmes, si nos yeux et nos coeurs sont occupés de Lui, la vanité et le péché qui nous entourent
n’auront pas de prise sur nous; et ce sera aussi la notre force contre le péché et la corruption de nos propres
coeurs. Tout ce que je vois en moi en dehors de Lui est péché ; mais ce qui me rendra humble, ce n’est pas de
penser a mes propres péchés, a ma mauvaise nature, et d’en étre occupé, c’est au contraire de penser au
Seigneur Jésus, de méditer sur I'excellence de Sa personne. Il est bon d’en avoir fini avec nous-mémes et de
n’avoir affaire qu’a Jésus. Nous avons le droit de nous oublier nous-mémes, nous avons le droit d’oublier nos
péchés, nous avons le droit de tout oublier sauf Jésus.

Rien n’est plus difficile pour nos cceurs que de demeurer dans le sentiment de la grdce, de rester
pratiquement conscients que nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la griace; c’est par la grace que le
coeur est «affermi», mais rien n’est plus difficile pour nous que de comprendre réellement la plénitude de la
grace, cette « grace de Dieu dans laquelle nous sommes », et de marcher dans la puissance qui en découle.

Ce n’est que dans la présence de Dieu que nous pouvons la connaitre et c’est notre privilege de nous
trouver /a. Dés que nous nous éloignons de la présence de Dieu, nos propres pensées sont toujours a I'ceuvre
au-dedans de nous, et nos propres pensées ne peuvent jamais atteindre les pensées de Dieu a notre égard, la
« grace de Dieu».

Si je pensais avoir le moindre droit a quelque chose, ce ne serait pas la pure et libre grace — cela ne
pourrait étre la « grdce de Dieu»... Ce n’est que dans la communion avec Lui que nous sommes capables de
mesurer foutes choses en rapport avec Sa grace... Lorsque nous demeurons dans le sentiment de la présence
de Dieu, il est impossible que quoi que ce soit nous trouble — fiit-ce méme I'état de I'Eglise — car nous
comptons sur Dieu, et toutes choses se trouvent alors pour nous dans une sphére ou s’exerce Sa grace.

La vraie source de notre force comme chrétiens c’est d’avoir des pensées tres simples au sujet de la grace;
et le secret de toute sainteté, paix et tranquillité d’esprit, c’est de demeurer dans le sentiment de la gréce, en la
présence de Dieu.

La « grace de Dieu» est si illimitée, si compléte, si parfaite, que si nous nous éloignons pour un moment de
la présence de Dieu, nous ne pouvons en avoir une juste appréciation, nous n’avons pas de force pour la saisir;
et si nous cherchons a la connaitre hors de Sa présence, nous ne pouvons que la changer en licence.
Demandons-nous simplement ce que c’est que la grace? Elle n’a ni bornes, ni limites. Quels que nous
puissions étre (et nous ne pouvons étre pires que nous sommes) en dépit de tout, Dieu est amour a notre
égard. Ni notre joie, ni notre paix ne dépendent de ce que nous sommes pour Dieu, mais de ce qu’ll est pour
nous, et c’est la grace.

La grace est la précieuse révélation que, par le moyen de Jésus, tout le péché et tout le mal qui est en nous
a été 6té. Un seul péché est plus affreux aux yeux de Dieu qu’un millier de péchés ne le sont a nos yeux; et
cependant, malgré une connaissance parfaite de ce que nous sommes, tout ce que Dieu se plait a étre a notre
€gard, c’est amour.

Au chapitre 7 de I'épitre aux Romains nous est décrit I'état d’'une ame vivifiee, mais dont tous les
raisonnements se concentrent en elle-méme... Elle ne connait pas la grace, le simple fait que, quel que soit son
état, Dieu est amour, et rien qu’amour a notre égard. Au lieu de regarder a Dieu, il n’est question que de
«moi », «mMoi», «moi». La foi regarde a Dieu, tel qu’ll s’est révélé Lui-méme en grace. Est-ce moi, est-ce mon
état qui est I'objet de la foi? Non, la foi ne prend jamais pour objet ce qu’il y a dans mon cceur, mais la
révélation que Dieu fait de Lui-méme en grace.



La grace se rapporte a ce que Dieu est et non a ce que nous sommes, excepté en ce que I'étendue de nos
péchés ne fait que magnifier I'immensité de la « grace de Dieu». Nous devons aussi nous rappeler que la grace
a pour objet et pour effet indispensable d’amener nos d&mes dans la communion avec Dieu — de nous sanctifier
en nous apprenant a connaitre Dieu et a L’aimer : la connaissance de la grace est donc la véritable source de la
sanctification.

Le triomphe de la grace apparait en ceci : c’est que lorsque I'inimitié de ’lhomme avait rejeté Jésus de la
terre, 'amour de Dieu introduisit le salut par cet acte méme — Il vint expier le péché de ceux qui L’avaient
rejeté. En regard du développement le plus complet du péché de ’'homme, la foi voit le déploiement le plus
complet de la grace de Dieu. Si j’ai le plus lIéger doute, la moindre hésitation au sujet de 'amour de Dieu, je me
suis éloigné de la grace. Je dirai alors : «Je suis malheureux parce que je ne suis pas ce que je voudrais
étre » : la n’est pas la question. La vraie question est celle-ci : Dieu est-Il ce que nous voudrions qu’ll soit, Jésus
est-ll tout ce que nous pouvons désirer ? Si la conscience de ce que nous sommes, de ce que nous trouvons en
nous-mémes, a un autre résultat que d’accroitre notre adoration pour ce que Dieu est, méme en nous humiliant,
nous sommes hors du terrain de la pure grace... Y a-t-il du mécontentement et de la méfiance dans votre
esprit ? Voyez si la raison n’en serait pas que vous dites encore « moi», «moi», et que vous perdez de vue la
grace de Dieu.

Il vaut mieux étre occupé de ce que Dieu est, que de ce que nous sommes. Si nous regardons a nous-
mémes, c’est une preuve d’orgueil ; c’est que nous n’avons pas réellement conscience que nous ne sommes
bons a rien. Jusqu’a ce que nous ayons compris cela, nous ne pouvons détourner tout a fait nos regards de
nous-mémes et les porter sur Dieu. En regardant a Christ, c’est notre privilége de nous oublier nous-mémes. La
vraie humilité ne consiste pas tellement a penser du mal de nous-mémes qua n’y pas penser du tout. Je suis
trop mauvais pour mériter quon pense a moi. Ce dont j’ai besoin, c’est de m’oublier moi-méme et de regarder
a Dieu qui est digne de toutes mes pensées. Le résultat en sera nécessairement de nous rendre humbles a
I’égard de nous-mémes.

Bien-aimés, si nous pouvons dire comme en Romains 7 : «Je sais qu’en moi, c’est-a-dire en ma chair, il
n’habite point de bien», cela suffit en ce qui nous concerne nous-mémes; dirigeons alors nos pensées vers
Celui qui a eu a notre égard «des pensées de paix et non de mal » [Jér. 29, 1] longtemps avant que nous ayons
pensé quoi que ce soit de nous-mémes. Considérons Ses pensées de grace a notre égard, et retenons cette
parole de la foi : « Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? » [Rom. 8, 31],



