Le bonheur

H. Rossier

La Parole de Dieu commence par établir que le bonheur se trouve en Dieu et nulle autre part. L’apbtre nous
parle, en 1 Timothée 1, 11, de «I'’évangile de la gloire du Dieu bienheureux, qui lui a été confié », mais ce
passage nous montre, en méme temps, que Dieu veut nous communiquer Son bonheur, ainsi que tout ce qui le
constitue, car il nous parle de «l'évangile de la gloire du Dieu bienheureux ». C’est une bonne nouvelle qu’ll
nous annonce. Ce qui constitue Son bonheur c’est Sa gloire, c’est-a-dire I'ensemble de Ses perfections : Sa
justice, Sa sainteté, Son amour et Sa grace, manifestés, pour que nous en soyons revétus, dans la personne et
'ceuvre de notre Seigneur Jésus Christ. Nous pouvons déja réaliser ces choses, car la reproduction du
caractére de Christ est notre bonheur; mais nous entrerons dans la plénitude de cette réalisation «lors de
I'apparition de notre Seigneur Jésus Christ, laquelle le bienheureux et seul souverain, le roi de ceux qui regnent
et le Seigneur de ceux qui dominent, montrera au temps propre » (1 Tim. 6, 14-15).

Nous voyons donc que notre bonheur est une chose infiniment élevée, une chose divine, provenant de la
communication qui nous est faite de la nature de Dieu dans toutes ses manifestations; une chose qui nous
appartient dés que nous avons recu I’évangile, une chose qui nous accompagne tout le long de notre course, et
qui aura son plein épanouissement dans la gloire.

Le monde est complétement étranger a notre bonheur, quoique les hommes passent leur vie a le chercher la
ol ils ne le trouveront jamais, c’est-a-dire dans la jouissance des « choses qui sont dans le monde » [1 Jean 2, 15],
Ces derniéres revétent mille formes diverses que Satan présente aux hommes pour cacher a leurs yeux le vrai,
le seul bonheur. Elles se groupent sous trois chefs : «la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et 'orgueil
de la vie» (1 Jean 2, 16). Un homme du monde, et par la je désigne un homme faisant profession de
christianisme sans en avoir la réalité, un homme qui, comme les vierges folles, est muni de sa lampe, mais sans
I'huile qui I'alimente [Matt. 25, 3] c’est-a-dire sans le Saint Esprit qui communique la vie divine, cet homme a-t-il
jamais trouvé le bonheur ? Les plus favorisés, aprés avoir tout essayé pour se le procurer, déclarent, quand ils
sont obligés de sortir de I’étourdissement des plaisirs, ou de la tyrannie du travail, ou de la culture de la science
et des arts, gu’ils n’ont jamais connu le bonheur. Eh bien! ce bonheur, nous chrétiens, nous le possédons.
Nous pouvons dire : Je suis parfaitement heureux ! non pas : Je jouis parfaitement de mon bonheur, mais : Je
l'ai et rien ne pourra jamais me |'éter.

Le bonheur est donc la part du chrétien et de nul autre, mais ces pages sont destinées a nous montrer en
quoi consiste, non la possession de ce bonheur, mais sa jouissance.

Un passage qui s’adresse a Israél, définit I'origine de ce bonheur et le poursuit dés son début jusqu’a sa
jouissance parfaite et définitive; nous le trouvons au chapitre 33 du Deutéronome, verset 29 : «Tu es
bienheureux, Israél | Qui est comme toi, un peuple sauvé par I'Eternel, le bouclier de ton secours, et I'épée de
ta gloire ? ». Ce passage nous apprend que le bonheur d’lsraél a sa source dans I'Eternel Lui-méme; qu'il
commence par le salut que I'Eternel donne & Son peuple, et qu'il se continue pendant toute son histoire.
L’Eternel est «le bouclier de son secours » : Il le protége et lui vient en aide tout le long de sa vie. Il est, en fait,
«|'épée de sa gloire », c’est-a-dire qu’ll établira par le jugement la grandeur et la magnificence de Son peuple.



Nous allons voir dans les Psaumes les différents aspects que revét cette jouissance du bonheur chez le
racheté, mais remarquons en tout premier lieu qu’elle a son point culminant dans le fait de pouvoir se tenir
devant le Seigneur pour Le contempler et Le servir. C’était ce qu’avait si bien senti la reine de Sheba, quand
elle disait a Salomon : « Heureux tes gens, heureux ceux-ci tes serviteurs, qui se tiennent continuellement
devant toi et qui entendent ta sagesse ! Béni soit I'Eternel, ton Dieu, qui a pris plaisir en toi pour te placer sur le
tréne d’lsraél ! » (1 Rois 10, 8-9). Leur bonheur était : 12 de se tenir continuellement devant lui; 2° d’entendre
les paroles de sagesse qui sortaient de sa bouche, et la reine bénissait Dieu qui avait pris plaisir en lui et I'avait
établi sur le trdne. Le service, la proximité, I'ouie des paroles du roi et la louange constituaient le bonheur dont
parlait la reine. Il en est de méme du bonheur dont parlent les Proverbes au chapitre 3, 13, et dont elle jouissait
elle-méme : « Bienheureux ’hnomme qui trouve la sagesse » ; or la sagesse n’est-elle pas (selon le chapitre 8 de
ce méme livre) résumée en Christ Lui-méme ? Connaitre la sagesse, c’est Le connaitre Lui, et c’est ce
qgu’appréciait, avant tout, cette reine venue de si loin pour entendre la sagesse de Salomon.

*

* *

Pour récapituler ce qui vient de nous étre enseigné, nous avons vu que le bonheur est en Dieu, qu’ll le
communique aux siens et que, pour ces derniers, il consiste dans la jouissance de la personne et de la
présence du Seigneur. Mais nous allons voir que le bonheur a des aspects multiples qu’il nous est bon de
connaitre en détail, afin que nous les réalisions a mesure que nous avangons dans le chemin chrétien. Les
Psaumes vont nous présenter ces différents caracteres de notre bonheur. En effet, aucune autre partie de la
Parole de Dieu ne peut étre comparée a celle-ci pour I'expression de ce qu’est le bonheur et de ce en quoi il
consiste, si nous le considérons dans les diverses jouissances qu’il nous apporte.

Notons, tout d’abord, au sujet des Psaumes, un fait des plus remarquables. Aucun livre de la Bible ne nous
présente, comme ce livre, les souffrances et la tribulation des fidéles en Israél, dans toute leur étendue ; aucun
ne nous montre davantage les souffrances indicibles de Christ, soit pendant Sa vie, soit a Gethsémané, soit sur
la croix. Et cependant aucun livre ne nous parle plus de bonheur que celui-ci. N’'est-il pas frappant de voir que,
dans les Psaumes, au milieu des souffrances sans nombre, caractérisées par le mot « détresse », synonyme de
la «grande tribulation », le mot bienheureux revienne tout aussi souvent que ce terme[1]? Ce n’est donc pas
sans raison que le mot bienheureux est placé a la téte du premier des psaumes et commande ainsi le livre tout
entier (Ps. 1, 1).

Voyons donc de quel bonheur jouissent ces croyants éprouves, et comment leur bonheur peut s’appliquer a
nous et a nos circonstances. Dans ses grandes lignes, les deux premiers psaumes nous en donnent
I'expression, mais il nous faut le saisir a son origine, car le bonheur inaugure toute notre carriére chrétienne.

Ce bonheur, nous 'avons tous éprouvé, d’'une maniere plus ou moins intense, lorsqu’a notre conversion
nous avons été «appelés des ténébres a Sa merveilleuse lumiére». Il est d’un tel prix que le psaume 32
I'exprime par un double «bienheureux» : « Bienheureux celui dont la transgression est pardonnée, et dont le
péché est couvert ! Bienheureux ’'homme & qui I'Eternel ne compte pas I'iniquité, et dans I'esprit duquel il n’y a
point de fraude ! » (v. 1-2). Nous n’avons désormais plus rien a cacher a Dieu. Son amour a pourvu a tout et le
sang de Christ a couvert toutes nos iniquités devant les yeux du Dieu juste et saint. « Bienheureux ’'homme »,
dit I'apbtre en citant ce passage, «a qui Dieu compte la justice sans ceuvres, bienheureux 'lhomme a qui le
Seigneur ne compte point le péché» (Rom. 4, 7-8). Partant de ce psaume, nous trouvons donc que notre
bonheur consiste en tout premier lieu dans la jouissance d’un salut parfait qui nous est acquis par le sacrifice
de Christ et que la Parole nous fait connaitre.



Voyons maintenant le psaume 1 :

« Bienheureux ’homme qui ne marche pas dans le conseil des méchants, et ne se tient pas dans le chemin
des pécheurs, et ne s’assied pas au siége des moqueurs, mais qui a son plaisir en la loi de I'Eternel et médite
dans sa loi jour et nuit! » (v. 1-2).

Ici le croyant jouit du bonheur dans sa marche et dans sa conduite. Cette conduite caractérise tout le long
des Psaumes, le résidu d’Israél, les débonnaires, les pauvres, ceux qui souffrent pour la justice, ceux qui
traversent la détresse des derniers jours. Ces caracteres du résidu sont les mémes que ceux des débonnaires
dans le sermon sur la montagne (Matt. 5, 1-12). Comme au psaume 1, les béatitudes y sont prononcées par le
Seigneur sur les fidéles, et, quoigqu’il s’agisse exclusivement du résidu juif croyant, c’est-a-dire des disciples qui
entouraient Jésus a ce moment-la, ce terme de bienheureux s’applique aussi a nous, chrétiens, car les
« béatitudes » se terminent par ces mots : « Votre récompense est grande dans les cieux». Or le résidu de la fin
recevra, comme tant de psaumes nous le montrent, sa récompense sur la terre. Dans le sermon sur la
montagne, comme du reste dans tous les psaumes, il va sans dire que ce qui rend heureux, ce ne sont pas les
souffrances mémes, mais le glorieux résultat auquel ces souffrances aboutissent.

Notre marche chrétienne, comme celle du résidu d’Israél, a deux caracteres dans le psaume 1. Le premier
est négatif. Il consiste a marcher dans une vraie séparation du monde : a ne pas nous méler de ses décisions
ou de ses conseils, a nous abstenir de ses voies, a ne pas nous sentir a I'aise en compagnie de ceux qui se
moquent de Dieu et de Ses enfants. Le second, le caractére positif de notre bonheur, se résume en un mot :
trouver notre plaisir dans la Parole de Dieu. Si cette précieuse Parole n’occupe pas constamment nos pensées,
le mot bienheureux ne pourrait nous étre appliqué. N’est-ce pas a la négligence de la Parole de Dieu que I'on
peut attribuer le malaise et la sécheresse d’ame chez les chrétiens, leur alliance avec le monde, ayant pour but
de combler le vide que leur laisse I'oubli des Ecritures, et aussi tant de chutes qui déshonorent le beau nom que
nous portons ? N’oublions pas que, pour étre heureu, il ne suffit pas de lire la Bible, mais qu’il faut que 'dme y
trouve son plaisir et la médite jour et nuit. L’application a s’en nourrir implique nécessairement I'obéissance a
tout ce qu’elle nous prescrit. Pour nous en tenir a I'enseignement de ce psaume, I'dme, qu’elle soit juive ou
chrétienne, obéissant a la Parole, comprendra bien vite ce que c’est que ce monde et s’en séparera comme
d’'un systéme hostile a son Sauveur, devant tomber sous un prompt jugement, et comme «gisant tout entier
dans le méchant»[1 Jean 5, 19] qui est Satan, I'adversaire de Christ. Abraham, ayant fait la connaissance de
Melchisédec, prenait cette attitude. Il n’acceptait aucune association avec le roi de Sodome et n’en recevait
aucun présent. Chers lecteurs chrétiens | voulez-vous étre qualifiés de bienheureux? Suivez le chemin du pere
de la foi, et le bonheur qui remplira votre cceur ne sera pas trop payé de quelques renoncements et de
quelques souffrances! Lisons la Parole, méditons-la, puisons-y notre vie et notre substance spirituelle, et le
monde n’aura plus d’attrait pour nos &mes. Trouvant notre joie dans les pensées de Dieu, nous ne pourrons
plus rechercher d’autres plaisirs que ceux dont la Parole nous offre la jouissance.

Le psaume 119, 1 et 2, exprime la méme penseée :

« Bienheureux ceux qui sont intégres dans leur voie, qui marchent dans la loi de I'Eternel. Bienheureux ceux
qui gardent ses témoignages, qui le cherchent de tout leur cceur ».

Ce psaume nous décrit I'état d’'une dme qui, égarée autrefois dans les voies du monde, « comme une brebis
qui périt», a trouve, en revenant a Dieu, le bonheur qu’elle n’avait rencontré nulle autre part. Comme dans le
psaume 1, ce bonheur est double : I'ame qui marche dans l'intégrité le possede, mais cette intégrité elle-méme
est le produit d’'une communion habituelle avec tout ce que la Parole de Dieu contient. « Bienheureux», disait le
Seigneur, « sont ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la gardent » (Luc 11, 28).



Le psaume 1 nous a présenté le bonheur que I'ame éprouve dans une marche intégre, dont la source
unique est la fidélité a la Parole de Dieu; le psaume 2 nous présente une nouvelle source de bonheur, tout aussi
précieuse que la connaissance de la Parole. Le grand sujet de ce psaume est le Christ, le Fils de Dieu,
engendré par Lui comme Fils de ’'homme. Le monde entier est soulevé contre Lui, mais Dieu L’établit Roi sur
Sion, la montagne de Sa sainteté. Il a mis toute puissance entre Ses mains; mais, s’ll exerce Sa puissance en
jugement, jusqu’a briser les nations avec un sceptre de fer, « bienheureux tous ceux qui se confient en lui» (v.
12). lls n’ont rien a craindre de la colere a venir. Se soumettre a Lui est le chemin du bonheur; Lui posséde la
puissance et notre faiblesse peut s’appuyer sur Lui sans réserve. N’a-t-il pas fait Lui-méme, comme homme, la
méme expérience, avant d’étre exalté a la droite de Dieu ? N’a-t-Il pas dit : « Je me confierai en Lui» (Héb. 2,
13) ? Ce seul mot caractérise Sa vie tout entiere comme homme ici-bas. Or, pour se confier en Lui, il faut Le
connaitre, et ici, c’est la connaissance de Sa toute-puissance qui nous remplit de bonheur et nous fait attribuer
ce bonheur a tous ceux qui se confient en Lui comme nous. Toute Sa vie a Lui a été celle d’'une confiance
ininterrompue. Au plus fort de Ses souffrances, quand Il offrait avec de grands cris et avec larmes, des priéres
et des supplications a Celui qui pouvait le sauver hors de la mort[Héb. 5, 7] et Lui répondre d’entre les cornes des
buffles [Ps- 22, 21] jamais cette confiance n’a été ébranlée ; jamais Il n’a été confus; jamais le mot bienheureux
ne Lui a été retiré.

Cette confiance qui dépend pour nous de la connaissance du Seigneur et des ressources qui sont en Lui,
remplit, du commencement a la fin, le livre des Psaumes. Vous I'y trouvez exprimée plus de soixante fois. QU'il
me suffise de la présenter en relation avec notre bonheur et comme en étant la source.

Au psaume 34, la pensée de ce que Dieu a été pour le vrai David au milieu de toutes ses détresses, remplit
de confiance le cceur des fideles, et ils peuvent dire : « Bienheureux ’homme qui se confie en Lui» (v. 8). Au
psaume 40, I'ame trouve son bonheur dans cette méme confiance, dont le Seigneur a donné I'exemple parfait
quand Il est entré pour nous dans le bourbier fangeux et dans le puits de destruction, et que, pour Lui répondre,
Dieu a établi Ses pieds sur un roc et a mis dans Sa bouche un nouveau cantique. « Bienheureux », est-il dit au
verset 4, « ’homme qui a mis en I'Eternel sa confiance ».

Ainsi, suivre Christ a travers toutes Ses épreuves, dans le chemin d’une confiance qui n'a jamais failli, et
gu’a part I'expiation nous pouvons toujours partager, remplit le coeur d’'un bonheur que rien ne peut atteindre,
puisque la détresse méme n’a pu I'’ébranler. Oui, c’est un bonheur ineffable de connaitre la communion des
souffrances de Christ et la puissance de Sa résurrection[Phil- 3, 10] et de pouvoir les réaliser a Sa suite, dans la
méme confiance dont Il était animé.

Mais il est encore un bonheur intime qui est celui de nos affections. Il est exprimé en six mots au psaume 41
verset 1.

« Bienheureux celui qui comprend le pauvre»! Ce bonheur est tout spécial. Comprendre le Seigneur dans
Son abaissement, L’adorer dans Son humiliation, étre avec Lui, quand, lassé du chemin, Il est assis au puits de
Sichar, Le voir, sans qu’une plainte sorte de Sa bouche, répondre par des graces et des tendresses nouvelles
a la dureté de cceur des hommes et méme de Ses disciples, Le suivre pas a pas dans un chemin
d’anéantissement personnel ou, seul entre tous, |l trouve encore moyen de s’abaisser Lui-méme...

Votre cceur, cher lecteur, n’est-il pas inondé de bonheur, quand vous Le suivez ainsi? Ah! s’il est une
chose qui dépasse Sa gloire, gloire que nous partagerons avec Lui, ce sont les souffrances qu’ll a endurées,
Lui, «le pauvre », dans Son humble abaissement pour nous !

*



Il est encore une autre forme de bonheur que nous connaissons bien si nous avons réalisé le triste état de la
sceéne que nous traversons. C’est celui qui est exprimé au psaume 65 verset 4.

« Bienheureux celui que tu as choisi et que tu fais approcher : il habitera tes parvis. Nous serons rassasiés
du bien de ta maison, de ton saint temple ». Ce bonheur, nous ne I'avons encore qu'en espérance, espérance
basée, toutefois, sur la parfaite certitude de nos relations avec Dieu. Il nous a choisis, Il nous a approchés de
Lui, mais Ses parvis, les biens de Sa maison, la louange dont retentira Son saint temple, sont encore a venir.
La louange L’attend encore «dans le silence en Sion ». Quand le jour de la gloire aura lui pour nous, Dieu fera
chanter de joie les «sorties du matin et du soir ». Glorieuse perspective ! Votre cceur n’en est-il pas illuminé ?
Ne vous glorifiez-vous pas dans I'espérance de la gloire de Dieu[Rom. 5, 2] ?

Nous trouvons en Luc 12 un passage qui se rapproche de celui-ci, parce qu’il s’agit de I'espérance, mais ce
que nous ne trouvons pas dans le psaume 65, c’est le bonheur qui accompagne un service lié a I'attente
continuelle de Celui qui doit nous trouver les reins ceints et nos lampes allumées. « Bienheureux sont ces
esclaves que le Maitre, quand il viendra, trouvera veillant» (v. 37). C’est aussi le bonheur de voir enfin notre
espérance réalisée par la venue du Seigneur en gréce : «Et s’il vient a la seconde velille, et s’il vient a la
troisieme, et qu’il les trouve ainsi, bienheureux sont ces esclaves-la » (v. 38). Notre espérance chrétienne elle-
méme ne peut étre le sujet des Psaumes, car ils n’attendent la délivrance du résidu que par le jugement ; mais,
nous le demandons, I'espérance est-elle, pour vous, cher lecteur, «la bienheureuse espérance » (Tite 2, 13) ?
Si elle ne I'est pas, quelle en est la cause ? Peut-étre ne vous remplit-elle pas de bonheur, parce que, pour la
réaliser, il vous faudrait quitter des choses auxquelles vous avez donné, dans votre vie, une importance que
vous avez, par cela méme, refusée a Christ !

Le psaume 84 rappelle plusieurs des causes de bonheur dont le coeur du racheté est rempli, aussi le mot
bienheureux y revient-il plus souvent que dans tout autre psaume. Nous sommes revenus tant de fois sur ce
psaume qu’il nous suffira de quelques mots pour le caractériser, en évitant des redites inutiles. Le croyant peut
dire : « Bienheureux ceux qui habitent dans ta maison; ils te loueront incessamment». Il différe en cela du
croyant du psaume 65 qui n’a ce bonheur qu’en espérance. Le chrétien a, déja ici-bas, un acces dans le
sanctuaire, acces qui n'est pas encore la gloire, mais la jouissance du Seigneur dans les lieux célestes, la
réalisation de Sa présence comme le «Dieu vivant », ressuscité d’entre les morts et portant les stigmates de
I’Agneau immolé. Le bonheur, attaché au repos du coeur et de la conscience, nous le trouvons dans la
contemplation de Son sacrifice, le bonheur du culte, dans la louange incessante qui Lui est rendue.

Nous trouvons dans ce psaume un second bienheureux : « Bienheureux ’'hnomme dont la force est en toi, et
ceux dans le cceur desquels sont les chemins frayés ». Ce bonheur appartient a celui dont le coeur est aux
chemins frayés qui menent a la maison de Dieu. Le chrétien qui ne cherche sa force qu’en Dieu, pour atteindre
cette maison, au milieu des fatigues et des douleurs de la route, voit la triste vallée fleurir autour de lui et y
rencontre a chaque pas des sources d’eau vive; le ciel méme y verse chaque matin sa rosée bienfaisante.
Heureux chrétien! Se plaindra-t-il des difficultés du chemin, quand il voit, a chaque instant, des bénédictions
nouvelles naitre sous ses pas ? quand ses forces s’accroissent en marchant, au lieu de s’user, a mesure que le
voyage se prolonge ?

Ce psaume merveilleux se termine par une invocation a I'Eternel des armées :
« Eternel des armées | Bienheureux ’homme qui se confie en toi ! ».

Nous sommes ramenés ici a la confiance. Le commencement, le milieu et le bout de la carriére sont remplis
de bonheur. Arrivés au terme de notre voyage, quand il s’agit pour nous de paraitre devant Dieu, nous savons



gu’ll regarde «la face de son QOint» et non la nétre; qu’ll est Lui-méme notre lumiére et notre bouclier; que
I'avenir éternel est parfaitement assuré pour celui qui a mis sa confiance en Lui!

*

* *

J’ai gardé pour la fin une cause de bonheur que beaucoup de mes lecteurs seraient peu disposés a
reconnaitre comme telle. Il s’agit du bonheur sous la discipline. Lisez au psaume 94, les versets 12-13 :

« Bienheureux ’homme que tu chaties, 6 Jah! et que tu enseignes par ta loi, pour le mettre a I'abri des
mauvais jours, jusqu’a ce que la fosse soit creusée pour le méchant! ».

Sans doute, «aucune discipline, pour le présent, ne semble étre un sujet de joie, mais de tristesse ; mais
plus tard, elle rend le fruit paisible de la justice a ceux qui sont exercés par elle» (Héb. 12, 11); mais, tout le
long de I'épreuve, le chrétien a I'heureuse assurance que, si Dieu s’occupe de lui, c’est parce gu’ll le reconnait
comme Son enfant. La discipline paternelle est donc une preuve d’amour. Elle a pour but de nous faire
participer a la sainteté de Dieu. Elle nous reprend, nous chéatie, pour que nous apprenions a juger tout ce qui
mettrait en nous une entrave a notre bonheur. Cette discipline nous force a recourir a I'enseignement de la
Parole; elle nous évite des jugements douloureux en nous mettant « a I'abri des mauvais jours ».

Parmi mes lecteurs chrétiens, y en a-t-il un seul qui voudrait n’avoir pas été discipliné et méme chatié par
son Péere ? Ne confesseront-ils pas que chaque discipline leur a fait faire un pas de plus dans le jugement
d’eux-mémes, dans celui du monde qu’ils traversent, et dans la connaissance des richesses inépuisables de
Christ ? Je connais des chrétiens qui, voyant I'épreuve se prolonger, voudraient saisir toutes les occasions que
les hommes leur offrent pour s’y soustraire. Dieu les aime trop pour le leur permettre. De 1a, conflit entre leur
volonté et celle de Dieu, qui les plonge dans le chagrin, le mécontentement, le malaise spirituel. Ces chrétiens
ne peuvent dire : «Bienheureux I'hnomme que tu chaties», et au lieu de faire des progrées dans
I'affranchissement et dans la jouissance de leur bonheur, ils trainent une vie misérable, sans vrai avantage
spirituel, sans communion avec la Parole de Dieu, sans séparation réelle du monde, sans joie et sans force.
Combien ils sont a plaindre! Pour n’avoir pas dit : « Bienheureux ’'homme que tu chaties », ils perdent la
jouissance de tous les bonheurs divers dont ces pages viennent de nous entretenir !

Je ne pense pas pousser plus loin I'étude du bonheur dans les Psaumes. lls contiennent beaucoup de
bienheureux qui s’appliquent exclusivement au résidu juif de la fin. Le bonheur de ce dernier a pour sphére la
terre, le nétre, le ciel. Appliquer aux chrétiens les promesses de bonheur et de bénédictions terrestres faites au
résidu juif, serait fausser entierement le caractére du bonheur chrétien, et c’est de celui-ci que le Seigneur a
voulu nous occuper[2].

Mais je voudrais, en terminant, mettre sous les yeux du lecteur les paroles qu’un cher serviteur de Dieu,
arrivé au bout d’'une étude des Psaumes, écrivait sur son calepin :

« Béni sois-tu, mon Dieu et mon Pére, qui m’as accordé le bonheur de pouvoir étudier ce livre, d’en suivre le
développement et enfin de le terminer, car il ne s’agit pas pour moi d’'une étude proprement dite ; mais, dans la
mesure qui m’est accordée, j'ai pu jouir de la vérité et des bénédictions dont ce livre est rempli. Oui, il m’a parlé
de Christ, de toi, mon Seigneur, et mon Maitre, a la louange de notre Dieu ! ».

Puissions-nous abonder de plus en plus dans la connaissance du Seigneur, par Sa Parole, et dans la
jouissance du bonheur que notre ame trouve toujours en Lui!

1. T Le mot bienheureux se rencontre vingt-cing fois dans les Psaumes et huit fois seulement dans tout le reste de
I’Ancien Testament, le mot détresse vingt-sept fois dans les Psaumes.



2. T Il va sans dire que je ne parle pas ici des bénédictions que Dieu dispense ici-bas & tous ceux qui obéissent aux
régles de Son gouvernement (voy. Eph. 6, 2-3).



