Le disciple dans un temps mauvais

(Réflexions sur Daniel 1 a 3)

C.H. Mackintosh

«Toi, suis-moi »
(Jean 21, 22)

Les trois premiers chapitres du prophete Daniel nous fournissent une lecon des plus importantes, et pleine
d’a-propos pour le temps ou nous vivons : dans les jours difficiles, le disciple de Christ est en danger de céder
aux influences qui I'entourent, en abaissant le niveau du témoignage, reniant, en quelque sorte, son caractere
de disciple, pour se mettre en harmonie avec les circonstances du moment.

Des I'ouverture de ce livre, on trouve un tableau décourageant de I'état des choses, considéré au point de
vue du témoignage extérieur rendu a Dieu sur la terre : «La troisieme année de Jehoiakim, roi de Juda,
Nebucadnetsar, roi de Babylone, vint contre Jérusalem et I'assiégea; et le Seigneur livra en sa main
Jehoiakim, roi de Juda, et une partie des ustensiles de la maison de Dieu, et il les fit apporter dans le pays de
Shinhar, dans la maison de son dieu : il fit porter les ustensiles dans la maison du trésor de son dieu ».

Envisagé a un point de vue humain, I'état qui est dépeint dans ce passage est bien propre a produire le
découragement dans le coeur, 4 attrister I'esprit et & paralyser I'énergie. A la vue de Jérusalem en ruines, du
temple profané, des vaisseaux du Seigneur placés dans la maison d’'un faux dieu, de Juda emmené captif,
assurément, le coeur ne peut que se sentir disposé a dire que c’est sans utilité aucune qu’on chercherait a
demeurer plus longtemps dans le caractére de disciple et a persévérer dans une marche dévouée et fidele. Le
courage manque, le coceur se fond et les mains sont rendues laches, lorsque la situation du peuple de Dieu est
aussi déplorable. Une vaine présomption pourrait seule, en de semblables circonstances, déterminer un enfant
de la maison de Juda a prendre la place d’un véritable nazaréen.

C’est ainsi que peut raisonner la nature ; mais tel n’est pas le langage de la foi. Dieu soit béni! il existe
toujours une sphére assez vaste pour que le vrai dévouement puisse s’y déployer; toujours aussi il y a un
chemin que le vrai disciple peut parcourir, dit-il le faire dans la solitude.

Quel que soit I'état des circonstances extérieures, la foi ne s’en occupe pas; son privilege est de dépendre
de Dieu, de se nourrir de Christ et de respirer I'atmosphére du ciel, aussi pleinement que si tout était dans une
harmonie et un ordre parfaits.

C’est 1a, pour le coeur fidéle, une grace merveilleuse. Tous ceux qui désirent marcher fidélement trouveront
toujours un chemin a suivre, tandis que ceux qui voient dans les circonstances extérieures un prétexte pour
manquer d’énergie n’agiraient jamais avec fidélité et décision, lors méme qu’ils seraient placés dans une
situation des plus favorables.

Si jamais il y eut un temps ou la faiblesse du témoignage aurait pu étre excusée, ce fut, sans contredit, celui
de la captivité de Babylone. Tout I'édifice du judaisme avait été renversé; la puissance royale avait passé des
mains du successeur de David dans celles de Nebucadnetsar; la gloire s’était retirée d’lsraél; en un mot, tout
semblait s’étre flétri et avoir disparu pour toujours. |l ne restait aux enfants de Juda, dans leur exil, qu’'a



suspendre leurs harpes aux saules et a s’asseoir auprés des fleuves de Babylone, pour y pleurer leur gloire
disparue[Ps- 137, 1-2] 'leur lumiére obscurcie et leur grandeur déchue.

Tel pourrait étre le langage de I'aveugle incrédulité ; mais, Dieu soit béni! c’est quand tout semble parvenu a
I'état le plus misérable, que la foi s’éléve pour remporter un triomphe glorieux. Et la foi, nous le savons, est la
seule base réelle sur laquelle le disciple puisse s’appuyer pour agir; elle ne cherche aucun soutien aupres des
hommes ou dans les circonstances extérieures ; « toutes ses sources » sont en DieulPs. 87, 7], Et c’est pour cela
que la foi ne brille jamais d’un éclat aussi vif que lorsque tout est ténébres autour d’elle. Quand I'horizon est
chargé des plus sombres nuages, la foi se réchauffe au soleil de la grace et de la fidélité divines.

C’est ainsi que Daniel et ses compagnons furent rendus capables de surmonter les difficultés particulieres a
leur époque. lls estimérent que rien, dans Babylone, ne devait les empécher de réaliser la jouissance d’un
nazaréat aussi élevé qu’on en put jamais voir a Jérusalem, en quelque temps que ce f(t : et leur appréciation
était juste. lls jugeaient comme juge toujours une foi pure et bien fondée. Ce fut d’apres le méme jugement que
les Baracs, les Gédéons, les Jephtés et les Samsons de jadis agirent comme ils ont agi. C’est ce méme
jugement qu’exprimait Jonathan quand il disait : « On ne saurait empécher I'Eternel de délivrer avec beaucoup
ou peu de gens» (1 Sam. 14). David le partageait aussi lorsque, dans la vallée du Chéne, il nomma la faible
armée d’lsraél «les troupes rangées du Dieu vivant» (1 Sam. 17). C’était le jugement d’Elie, lorsque, sur le
mont Carmel, il batit un autel avec « douze pierres, selon le nombre des tribus des enfants de Jacob » (1 Rois
18). C’était le jugement de Daniel lui-méme, lorsqu’a une période plus avancée de son histoire, il ouvrit sa
fenétre et pria tourné vers Jérusalem (Dan. 6). C’était le jugement de Paul, lorsqu’en vue de I'apostasie
effrayante qui apparaissait déja, il exhorte ainsi son fils Timothée : « Retiens le modéle des saines paroles que
tu as entendues de moi» (2 Tim. 1, 13). C’était le jugement de Pierre, lorsqu’envisageant la dissolution de
toutes choses, il engage les croyants a s’étudier «a étre trouvés de Lui, sans tache et sans reproche, en paix »
(2 Pier. 3, 14). C’était le jugement de Jean, lorsqu’au milieu du débordement des prétentions ecclésiastiques, il
exhorte son bien-aimé Gaius «a n’imiter point le mal mais le bien» (3 Jean 11). C’était enfin le jugement de
Jude, en présence de I'impiété la plus abominable, lorsqu’il encourage un résidu bien-aimé en lui adressant ces
paroles : « Vous édifiant vous-mémes sur votre tres sainte foi, et priant par le Saint Esprit, conservez-vous dans
I'amour de Dieu, en attendant la miséricorde de notre Seigneur Jésus Christ pour la vie éternelle » (Jude 20,
21). En un mot, c’était le jugement de I'Esprit Saint : et voila pourquoi c’était celui de la foi.

Tout cela donne de l'intérét et du prix a la détermination prise par Daniel, et qui est ainsi exprimée : «Et
Daniel arréta dans son cceur gu’il ne se souillerait point par les mets délicats du roi et par le vin qu’il buvait; et il
demanda au prince des eunuques de lui permettre de ne pas se souiller» (1, 8). Il aurait pu se dire, bien
naturellement, qu’il était inutile qu’'un pauvre et faible captif cherchat a garder une place de séparation; que,
d’ailleurs, il était impossible de conserver un véritable esprit de nazaréen au milieu d’une ruine aussi compléte,
et que, dans une déchéance semblable, il valait autant se conformer aux habitudes du pays.

Mais non; Daniel était placé sur un terrain plus élevé. Il savait que son privilege était de vivre dans une
aussi grande intimité avec Dieu, au milieu du palais de Nebucadnetsar, que dans I'enceinte de Jérusalem.
savait que, quelle que puisse étre la condition extérieure du peuple de Dieu, il se trouve un sentier de
dévouement et de fidélité qui est ouvert pour que chaque saint individuellement puisse le parcourir malgré tout.

Et ne pouvons-nous pas ajouter que le nazaréat de Babylone possede des charmes tout aussi attrayants et
efficaces que le nazaréat de Canaan ? Sans nul doute. Il est ineffablement précieux et magnifique de trouver un
des captifs a Babylone, soupirant aprés une séparation aussi austére, et méme la réalisant. Il y a 13, a la fois,
une grande lecon pour tous les ages, un exemple trés propre a encourager et a remuer les croyants sous toutes



les dispensations, et une démonstration bénie qu’au milieu des plus épaisses ténebres, un coeur dévoué peut
jouir des rayons d’un soleil qu’aucun nuage ne vient obscurcir.

Mais comment peut-il en étre ainsi? C’est que «Jésus Christ est le méme hier, aujourd’hui et
éternellement» (Héb. 13, 8). Les dispensations changent et disparaissent; les institutions ecclésiastiques
s’écroulent et sont réduites en poussiére ; les systemes humains sont ébranlés et renversés ensuite ; mais le
nom de Jéhovah demeure a toujours, et Son mémorial est de toutes les générations. C’est sur ce terrain saint
et élevé que la foi s’établit. Elle s’éleve au-dessus de toutes les vicissitudes, pour golter un doux entretien avec
I'éternelle et immuable source de tout bien véritable.

C’est ainsi qu’au temps des Juges, la foi accomplit de plus glorieux triomphes qu’aux jours de Josué. C’est
ainsi que l'autel d’Elie, sur le mont Carmel, fut environné d’une gloire tout aussi brillante que celle qui
couronnait I'autel de Salomon. Cela est vraiment encourageant. Le pauvre cceur est si disposé a faiblir et a se
laisser abattre, en regardant aux chutes et a I'infidélité de ’'hnomme, au lieu de s’arréter a la fidélité de Dieu qui
ne fait jamais défaut! « Toutefois le solide fondement de Dieu demeure, ayant ce sceau : le Seigneur connait
ceux qui sont siens; et, qu’il se retire de I'iniquité, quiconque prononce le nom du Seigneur » (2 Tim. 2, 19).
Qu’est-ce qui pourrait jamais porter atteinte a cette vérité immuable? Rien, sans doute. Et rien, par
conséquent, ne peut porter atteinte a la foi qui s’en saisit, ou a I'édifice de dévouement pratique qui s’éléeve sur
le fondement de cette foi.

* *

Considérons maintenant les glorieux effets du dévouement et de la séparation de Daniel. Dans les trois
premiers chapitres, nous remarquons trois choses distinctes résultant de la position prise par Daniel et ses
compagnons, en ce qui regarde «la viande royale » :

12 Le secret touchant le songe du roileur fut révélé;
2° lIs résistérent aux séductions de /a statue que le roi avait dressée;

3? lls traversérent sans éprouver le moindre dommage, /la fournaise de feu ardent allumée par ordre du roi.

1

«Le secret de I'Eternel est pour ceux qui le craignent»[Ps. 25, 14], Ce passage est admirablement vérifié
dans le cas que nous avons sous les yeux. Les devins, les enchanteurs, les magiciens et les Chaldéens, qui
tous respiraient 'atmosphére de la présence royale, étaient dans une compléte ignorance quant au songe du
roi. Les Chaldéens répondirent au roi : « Il n’existe pas un homme sur la terre qui puisse indiquer la chose que
le roi demande » (2, 10). Il en était ainsi assurément; mais il y avait un Dieu dans le ciel qui connaissait tout
cela, et qui de plus pouvait révéler la chose a ceux qui avaient assez de foi, de dévouement et de renoncement
a eux-mémes pour se séparer des souillures de Babylone, bien qu’ils fussent en captivité dans cette ville. Ce
qui, pour I’'hnomme, n’est qu’une énigme, un labyrinthe, ou une chose mystérieuse, est parfaitement connu de
Dieu : Il peut et veut méme le révéler a tous ceux qui marchent avec Lui dans la sainteté de Sa présence. Les
nazaréens de Dieu peuvent voir plus loin, dans les circonstances humaines, que les plus profonds philosophes
de ce monde. Et par quel moyen? Comment peuvent-ils si aisément découvrir les mysteres de ce monde ?
Parce gu’ils sont placés au-dessus des vapeurs ou des ténébres qui I'enveloppent : ils ne participent pas a ses
souillures ; ils occupent une place de séparation, de dépendance et de communion. « Alors Daniel s’en alla a sa
maison et fit connaitre la chose a Hanania, Mishaél et Azaria, ses compagnons, pour implorer de la part du
Dieu des cieux ses compassions au sujet de ce secret» (2, 17, 18). Telle est la source, nous le voyons



maintenant, ou ils puisaient force et intelligence. lls n’avaient qu’a tourner les regards vers le ciel pour obtenir
une vue claire de toutes les destinées de ce monde.

Que de vérité et de simplicité dans tout cela ! Dieu est lumiére, et il n’y a point en Lui de ténébres |1 Jean 1, 5],
Par conséquent, si nous désirons la lumiére, nous ne pouvons la trouver qu’en Sa présence; et nous ne
pouvons connaitre réellement la puissance de Sa présence que lorsque nous réalisons notre séparation de
toutes les souillures de la terre.

Remarquez un autre résultat de la sainte séparation de Daniel : « Alors le roi Nebucadnetsar tomba sur sa
face et se prosterna devant Daniel, et commanda de lui présenter une offrande et des parfums» (2, 46). Ici
nous voyons le plus orgueilleux et le plus puissant monarque de la terre aux pieds d’un captif. Fruit magnifique
de la fidélité ! Précieuse démonstration de cette vérité, que Dieu honorera toujours la foi qui peut, en quelque
mesure, s’élever a la hauteur des pensées divines ! En cette occasion mémorable, Daniel expérimenta pour lui-
méme, aussi pleinement qu’elle ait pu jamais étre expérimentée par qui que ce soit, cette ancienne promesse
de Dieu : « Tous les peuples de la terre verront que le nom de I'Eternel est appelé sur toi; et ils auront peur de
toi... L'Eternel te mettra a la téte, et non a la queue ; et tu ne seras qu’en haut, et tu ne seras pas en bas » (Deut.
28, 10, 13). Evidemment, dans la scéne qui est représentée ci-dessus, Daniel se trouvait étre «la téte» et
Nebucadnetsar «la queue », du moins si nous envisageons la chose au point de vue divin.

Voyez encore le maintien de ce nazaréen en présence de I'impie Belshatsar, dans les versets 17 a 29 du
chapitre 5. N'avons-nous pas ici un témoignage aussi magnifique de la prééminence a laquelle était destinée la
semence d’Abraham, que lorsque les capitaines de Josué mettaient les pieds sur le cou des rois de Canaan ?
Ou que, lorsque tous les habitants de la terre recherchaient la face de Salomon pour entendre la sagesse que
Dieu avait mise dans son coeur ? Sans nul doute ; et jusqu’a un certain point le témoignage est plus magnifique
encore. |l est naturel d’attendre une scéne semblable dans I'histoire de Josué, ou dans celle de Salomon (Jos.
10, 24; 1 Rois 10, 24); mais, trouver un orgueilleux roi de Babylone aux pieds de I'un de ses captifs, c’est
quelque chose qui surpasse de beaucoup tout ce que I’'homme peut concevoir.

Cependant, cela nous est représenté ici comme une preuve frappante de la puissance qu’a la foi pour
triompher des difficultés de toute nature, et pour produire les plus merveilleux résultats. Le pouvoir de la foi
demeure le méme, soit qu’elle agisse dans les plaines de la Palestine, ou sur le mont Carmel, aupres des
fleuves de Babylone, ou parmi les ruines de I'église professante. Nulles chaines ne sauraient la retenir : il n’est
pas de persécution qui puisse la refroidir, par de changement qui puisse I'atteindre. Toujours elle s’éleve a
I'objet qui lui est propre, et cet objet, c’est Dieu Lui-méme, et Son éternelle révélation. Les dispensations
changent, les années s’écoulent, les roues du temps continuent a tourner, écrasant sous leur poids énorme les
plus cheres espérances du pauvre coeur humain; mais la foi demeure la foi, cette réalité immortelle, divine et
éternelle, qui s’abreuve a la fontaine de la pure vérité, et dont «toutes les sources » sont en Celui qui est «le
chemin, la vérité et la vie » [Jean 14, 6],

C’est par cette foi précieuse que Daniel agit, lorsqu’il arréta dans son cceur de ne se point souiller par la
portion de la viande du roi. Il est vrai gqu’il ne lui était plus possible de se rendre a la sainte maison ou ses péeres
avaient adoré. Le pied d’un ennemi étranger avait foulé la cité sainte; le feu avait cessé de briler sur I'autel du
Dieu d’Israél; le chandelier d’or et ses sept lampes n’éclairaient plus le lieu saint; mais la foi se trouvait dans le
cceur de Daniel, et cette foi le transportait au-dela de I'influence que pouvaient exercer les circonstances dont il
était entouré; elle le rendait capable de s’approprier aussi toutes les promesses de Dieu, qui sont «oui et
amen » en Jésus Christ[2 Cor. 1, 20] et d’agir selon leur efficace. La foi ne s’émeut point pour des temples en
ruines, pour des cités renversées, pour des luminaires éteints, ou pour des gloires disparues. Et pourquoi ne



s’en émeut-elle point? Parce que Dieu ne s’émeut pas Lui-méme. Dieu peut toujours étre trouvé, et la foi
possede toujours la certitude de Le trouver, en effet.

2

Mais la foi qui rendit ces saints hommes d’autrefois capables de refuser la viande du roi, leur fit aussi
mépriser la statue du roi (3, 18). lls s’étaient séparés de toute souillure, afin de jouir d’'une communion plus
intime avec le vrai Dieu; et ils ne pouvaient par conséquent se prosterner devant une statue d’or, quelle qu’en
fOt la hauteur. lls savaient que Dieu n’est point une statue; ils savaient qu’ll est une réalité; ils ne pouvaient
présenter leurs adorations qu’a Lui seul, car Il est seul I'objet véritable de I'adoration.

Peu leur importait que le monde entier f(t contre eux : ils n’avaient a vivre que pour Dieu. On pouvait les
accuser de se croire plus sages que leurs voisins ; peut-étre, lorsqu’ils marchérent contre le courant de I'opinion
publique, leur conduite fut-elle appelée de la présomption; peut-étre méme leur demanda-t-on s’ils
connaissaient seuls la vérité. « Les satrapes, les préfets, les gouverneurs, les grands juges, les trésoriers, les
conseillers, les légistes et les magistrats des provinces», étaient-ils tous dans les ténebres et dans
I'ignorance ? Se pouvait-il que tant d’hommes de haut rang, d’intelligence et de savoir, fussent dans I'erreur, et
que quelques étrangers captifs fussent seuls dans le droit chemin ?

Nos nazaréens n’avaient nullement a se préoccuper de semblables questions. Leur chemin était clairement
tracé devant eux. Devaient-ils, pour éviter d’avoir I'air de condamner la multitude, se prosterner devant une
statue et I'adorer ? Certainement non. Et pourtant, que de fois il arrive que ceux qui désirent avoir toujours
devant Dieu une conscience sans reproche, sont accusés de s’élever et de condamner les autres ! Sans doute
Luther fut condamné par plusieurs pour s’étre mis en opposition avec les docteurs, les cardinaux et le pape.
Pour éviter une telle condamnation, aurait-il dd vivre et mourir dans I'erreur ? Qui pourrait le penser ! Mais, dira-
t-on peut-étre, Luther se trouvait en face d’une erreur palpable. C’est ce que pensait Luther; mais des milliers
d’hommes instruits et éminents pensaient d’une maniére toute autre. De méme, c’était avec une idolatrie
manifeste que Shadrac, Méshac et Abed-Nego avaient affaire; mais le monde entier était d’'un avis opposé.
Que faire alors ? Il vaut mieux obéir a Dieu qu’aux hommesl[Act- 5, 291, Que les autres agissent comme ils
I'entendent, « pour moi et ma maison, nous servirons I'Eternel »[Jos- 24, 151 S’ fallait rester dans I'erreur et
persister a faire ce que I'on sent étre mal, afin d’éviter d’avoir I'air de juger autrui, ou en serions-nous ?

Oh ! non, bien-aimé lecteur. Cherchez a tenir avec persévérance la marche ferme, en avant, et dirigée vers
le ciel, d’'un véritable disciple. Vous n’avez pas a considérer si, en agissant ainsi, vous condamnez les autres.
Cessez de mal fairelEs. 1, 161, C’est la premiére chose que le vrai disciple doive accomplir. Puis, lorsqu’il aura
obéi & ce précepte, il pourra s’attendre & la réalisation de celui qui suit : « Apprenez & bien faire»[Es. 1, 17], « Si
ton ceil est simple, ton corps tout entier est plein de lumiéere » [Luc 11, 34], Lorsque Dieu parle, je n’ai pas a me
tourner vers mes voisins pour savoir quel effet produira sur eux mon obéissance a Sa voix, ou pour considérer
ce qu’ils penseront de moi. Lorsque la voix de Jésus ressuscité et glorifié frappa I'oreille de Saul de Tarse, il ne
s’enquit pas de ce que pourraient penser les principaux sacrificateurs et les pharisiens, s’il obéissait.
Certainement non. « Aussitét », dit-il, « je ne pris pas conseil de la chair, ni du sang» (Gal. 1, 16). «Ainsi, 6 roi
Agrippa, je n'ai pas été désobéissant a la vision céleste » (Act. 26, 19). Tel est I'esprit et le véritable principe
d’aprés lesquels doit marcher un disciple. « Donnez gloire a I'Eternel votre Dieu, avant qu'il fasse venir des
ténébres, et avant que vos pieds se heurtent contre les montagnes du crépuscule » [Jér. 13, 16]. Rien ne peut étre
plus dangereux que d’hésiter encore lorsque la lumiere divine resplendit sur le chemin. Si vous n’agissez pas



selon la lumiére, lorsque vous la possédez, vous serez sirement enveloppé d’épaisses ténebres. Et comme un
autre 'a dit ailleurs : « N’allez jamais au-dela de votre foi, et ne restez point en arriére de votre conscience ».

3

Mais, nous I'avons dit, si nos nazaréens refusérent de se prosterner devant la statue du roi, ils eurent a
endurer la colere du roi et la fournaise gqu’il avait fait allumer (3, 20). Par la grace de Dieu, ils étaient préparés a
tout cela : leur nazaréat était une chose réelle; ils étaient préts a souffrir la perte de toutes choses, méme celle
de la vie, pour défendre le vrai culte du Dieu d’Israél. lls servaient et adoraient leur Dieu, non seulement sous le
paisible ombrage de la vigne et du figuier dans le pays de Canaan, mais aussi en présence de «la fournaise de
feu ardent ». lls confessaient Jéhovah, non seulement au milieu d’une congrégation de vrais adorateurs, mais
aussi en présence d’'un monde ennemi. Il leur était véritablement échu d’étre disciples dans un temps mauvais.
lls aimaient le Seigneur, et c’est pour 'amour de Lui gu’ils refusérent les biens du roi, qu’ils résisterent a la
colére du roi, et qu’ils endurérent la fournaise du roi. « Roi Nebucadnetsar, il n’est pas nécessaire que nous te
répondions sur ce sujet. S’il en est comme tu dis, notre Dieu que nous servons, peut nous délivrer de la
fournaise de feu ardent, et il nous délivrera de ta main, 6 roi! Et sinon, sache, 6 roi, que nous ne servirons pas
tes dieux, et que nous n’adorerons pas la statue d’or que tu as dressée ». C’était la le langage d’hommes qui
savaient a qui ils appartenaient et ou ils se trouvaient; d’hommes qui avaient calculé la dépense avec calme et
décision ; d’hommes pour lesquels le Seigneur était tout et le monde rien. Tout ce que le monde peut offrir, et
leur vie méme, était en jeu; mais que leur importait? lls endurerent tout, «comme voyant Celui qui est
invisible » [Heb. 11, 27] | g gloire éternelle était placée devant eux, et ils étaient préparés a y parvenir en passant
a travers les flammes. Dieu peut conduire Ses serviteurs au ciel dans un chariot de feu, ou a travers une
fournaise, selon qu’ll le trouve bon. Quel que soit le mode par lequel on y arrive, il est bon de s’y trouver.

Mais le Seigneur n’aurait-Il pu empécher que Ses bien-aimés serviteurs fussent jetés dans la fournaise ?
Sans nul doute, cela Lui aurait été facile. Il ne le fit pourtant pas. Sa volonté était que la foi de Ses serviteurs fit
éprouvée dans la fournaise, qu’elle passat par le creuset, afin de «tourner a louange, a honneur et gloire » [1
Pier. 1, 7], Est-ce parce que le raffineur n’attache aucun prix au lingot d’or, qu’il le fait passer par la fournaise ?
Non, c’est précisément le contraire; et comme quelqu’un en a fait la remarque si juste, son but n’est pas
seulement de purifier le métal de tout alliage, mais aussi de lui donner plus d’éclat.

Il est évident que si, par un acte de puissance, le Seigneur elt empéché que Ses serviteurs fussent jetés
dans la fournaise, il en serait résulté moins de gloire pour Lui, et par conséquent moins de bénédiction pour
eux. Il valait infiniment mieux gqu’ils jouissent de Sa présence et de Sa sympathie dans la fournaise, que si Sa
puissance les avait garantis d’y étre jetés. Quelle gloire en ressortit pour Lui! Et quel immense privilege pour
eux! Le Seigneur était descendu pour marcher avec Ses nazaréens dans la fournaise ou ils avaient été placés
par leur fidélité. lls avaient marché avec Dieu dans le palais du roi, et Dieu marchait avec eux dans la fournaise
du roi. Ce fut le moment le plus béni de la carriere entiere de Shadrac, de Méshac et d’Abed-Nego. Combien
peu le roi avait pensé a la position élevée dans laquelle il plagait les objets de sa colére et de sa fureur! Tous
les yeux s’étaient détournés de la statue pour contempler avec étonnement les trois captifs. Qu’est-ce que cela
voulait dire ? Trois hommes liés! Quatre hommes déliés! La chose pouvait-elle bien étre réelle ? Etait-ce
réellement une fournaise ? Hélas ! «les hommes les plus forts et les plus vaillants » de 'armée du roi en avaient
eprouve la réalité, comme l'aurait fait la statue de Nebucadnetsar si elle y e(t été jetée. Il n’'y avait aucun
prétexte pour 'incrédulité, ni pour le doute. C’était une véritable fournaise, une véritable flamme, et les «trois
hommes avaient été liés dans leurs calegons, leurs tuniques, leurs manteaux et leurs vétements ». Tout était
réalité.



Mais il y avait une réalité plus grande encore : Dieu était la, et Sa présence changeait toutes choses; elle
changeait «la parole du roi», transformait la fournaise en un lieu de haute et sainte communion, et, des
hommes que Nebucadnetsar avait liés, elle en faisait des affranchis de Dieu.

Dieu était Ia! — la, dans Sa puissance souveraine pour faire voir toute la vanité de I'opposition de ’'homme
— la, dans toute Sa tendresse et Sa sympathie profonde pour Ses serviteurs éprouvés et fideles — Ia, dans Sa
grace incomparable pour mettre en liberté les captifs, et pour amener les coeurs de Ses nazaréens dans cette
intime communion avec Lui dont ils sentaient un si ardent besoin.

*

* *

Bien-aimé lecteur, ne vaut-il pas la peine de traverser une fournaise, si c’est pour jouir davantage de la
présence de Christ et de la sympathie de Son cceur aimant ? N’est-il pas préférable d’étre chargé de chaines
en ayant Christ, que de posséder, sans Lui, de précieux joyaux ? Une fournaise avec Lui, n’est-ce pas un lieu
plus désirable qu’un palais ou Il n’habite pas ? La nature répondra : Non! mais la foi dira : Oui!

Il est bon de se rappeler que le temps ou nous sommes n’est pas le temps de la puissance de Christ, mais
bien celui de Sa sympathie. En traversant les eaux profondes de I'affliction, le coeur peut parfois se sentir
disposé a s’écrier : Pourquoi le Seigneur n’agit-1l pas avec puissance pour me délivrer ? La réponse est que ce
n’est pas le temps de Sa puissance. Il pourrait prévenir cette maladie, faire disparaitre telle ou telle difficulté,
empécher cette catastrophe, ou préserver de la mort cet étre chéri. Mais au lieu de déployer Sa puissance, I
laisse les choses suivre leur cours, et verse Sa douce sympathie dans le coeur oppressé, de telle maniére que
nous n’hésitons pas a reconnaitre que nous ne voudrions pas, pour le monde entier, que cette épreuve nous
et été épargnée, a cause de I'abondance de la consolation.

C’est ainsi, cher lecteur, que Jésus notre Seigneur agit maintenant. Sous peu, Il déploiera Sa puissance, I
paraitra monté sur le cheval blanc, Il tirera Son épée, Il découvrira le bras de Sa sainteté, Il vengera Son peuple
et lui fera justice a toujours; mais pour le moment, Son épée est dans le fourreau et Son bras est encore
couvert. Maintenant c’est le temps, pour Lui, de faire connaitre le profond amour de Son cceur et non la
puissance de Son bras ou le tranchant de Son épée. Etes-vous satisfait qu'’il en soit ainsi ? La sympathie de
Christ suffit-elle a votre cceur, méme au milieu des plus profondes angoisses et de I'affliction la plus vive ? Notre
ceeur inquiet, I'impatience de notre esprit, et notre volonté revéche, nous feraient toujours désirer d’échapper a
I’épreuve ou aux difficultés ; mais il ne peut en étre ainsi, car il en résulterait pour nous une perte incalculable. |l
nous faut passer par chacune des classes de I'école ; mais le Maitre nous accompagne : la lumiére de Sa face
et la tendre sympathie de Son cceur nous soutiennent, lorsque nous passons par les exercices les plus
pénibles.

Et voyez aussi quelle gloire revient au nom du Seigneur lorsque, par Sa grace, Son peuple est rendu
capable de traverser victorieusement une épreuve ! Et dites ou I'on pourrait trouver des fruits plus abondants et
plus beaux d’'une marche fidéle! Le roi et les grands de son royaume, qui, un instant auparavant, étaient
absorbés dans les cérémonies d’'un faux culte et étourdis par une bruyante musique, sont tout occupés
maintenant de ce fait merveilleux que le feu, qui avait tué les hommes forts et vaillants, n’avait eu sur les
adorateurs du vrai Dieu d’autre effet que de brller leurs liens, leur permettant de marcher ainsi, en liberté, en
compagnie du Fils de Dieu. «Alors Nebucadnetsar s’approcha de I'ouverture de la fournaise de feu ardent; il
prit la parole et dit : Shadrac, Méshac et Abed-Nego, serviteurs du Dieu trés-haut, sortez et venez! Alors
Shadrac, Méshac et Abed-Nego sortirent du milieu du feu. Et les satrapes, les préfets, les gouverneurs et les
conseillers du roi qui étaient assemblés, virent ces hommes sur le corps desquels le feu n’avait eu aucune



puissance : les cheveux de leur téte n’avaient pas été brilés, et leurs calecons n’avaient pas changé, et 'odeur
du feu n’avait pas passeé sur eux » (3, 26-28).

Voila donc un glorieux témoignage qui n’aurait jamais été rendu si, par un acte de puissance, le Seigneur
avait empéché que Ses serviteurs fussent jetés dans la fournaise. Nebucadnetsar venait d’apprendre par une
preuve frappante que «les serviteurs du Dieu trés-haut » ne devaient pas plus redouter sa fournaise qu’adorer
sa statue. En un mot, I'ennemi était confondu, Dieu glorifié, et Ses chers serviteurs retirés sans aucun
dommage de «la fournaise de feu ardent ». Précieux fruits d’un nazaréat fidele !

Remarquez maintenant I’honneur qui doit rejaillir sur nos nazaréens. « Alors Nebucadnetsar prit la parole et
dit : Béni soit le Dieu de Shadrac, de Méshac et dAbed-Nego». Leurs noms sont intimement associés avec
celui du Dieu d’lsraél. Quel honneur! lls s’étaient identifiés avec le vrai Dieu lorsqu’il y allait de leur vie, c’est
pourquoi le vrai Dieu s’identifiait avec eux pour les conduire sur un terrain riche et béni. Il établit leurs pieds sur
une roche et leur fit lever les yeux au-dessus de leurs ennemis. Quelle réalité dans ce passage : «Ceux qui
m’honorent, je les honorerai»! Mais il est également vrai que : «Ceux qui me méprisent seront en petite
estime» (1 Sam. 2, 30).

Bien-aimé lecteur, avez-vous trouvé dans I'ceuvre parfaite du Seigneur Jésus Christ une paix assurée et
divine pour votre conscience coupable ? Avez-vous cru Dieu simplement sur Sa parole ? Avez-vous scellé que
Dieu est véritable ? S’il en est ainsi, vous étes un enfant de Dieu. Vos péchés sont fous pardonnés et vous étes
acceptés en Christ comme juste; le ciel avec toutes ses gloires se trouve devant vous, et vous étes aussi sOr
d’étre dans la gloire que Christ Lui-méme, en tant que vous étes uni a Lui.

Ainsi tout est réglé pour vous, des maintenant et pour I'éternité, selon le plus profond désir de votre ceoeur.
Ce qu'il fallait a votre cas, vous I'avez rencontré : votre culpabilité a été enlevée, votre paix établie, et votre titre
assuré. Vous n’avez rien a faire vous-méme : tout est divinement achevé.

Que reste-t-il encore ? Ceci seulement : Vivez pour Christ! Vous étes laissé ici pour «un peu de temps »
afin d’étre occupé pour Lui, et d’attendre Son apparition. Oh! cherchez a étre fidéle a votre Maitre béni. Ne
soyez pas découragé par I'état de désordre dans lequel, autour de vous, vous voyez toutes choses. Que le cas
de Daniel et de ses compagnons honorés encourage votre coeur a rechercher ici-bas une marche élevée. Votre
privilege est de jouir d’'une aussi grande intimité avec le Seigneur Jésus, que si vous viviez aux jours
triomphants du témoignage apostolique.

Que le Saint Esprit rende I'auteur et le lecteur de ces lignes capables de s’abreuver de I'Esprit du Seigneur,
et de marcher sur les traces de Jésus en manifestant les graces qui brillent en Lui, et en attendant Sa venue !



