Le fils prodigue

J.N. Darby

1888

C’est une chose extrémement réjouissante d’avoir quelqu’un qui ait pu, aussi bien que le Seigneur Jésus,
manifester Dieu, Le manifester aussi parfaitement, non seulement par Sa parole, mais aussi par Ses ceuvres et
par Ses voies.

Sans doute, nous pouvons considérer le péché de ’homme, nos péchés, en face du jugement, devant la
lumiére de la justice de Dieu ; et combien méme c’est une chose importante ! Mais Dieu est amour, Il est élevé
au-dessus de tout mal, et Il veut se révéler tel qu’ll est. C’est Son droit, et Dieu saura montrer ce qu’ll est en
dépit du péché. Quelle bénédiction pour nous! Il faut que Dieu soit amour, malgré tous les raisonnements du
coceur corrompu de ’'homme; et Dieu agira d’aprés ce que jappellerai les sentiments de Son cceur et fera
trouver a ces sentiments leur chemin dans le coceur des hommes. C’est aussi pourquoi certains passages de la
Parole conservent pour nous une telle fraicheur, quelque souvent que nous y revenions. Dieu s’y révéle tout
particulierement, et Dieu ne fait jamais défaut; du moment qu’ll parle et se révéle, nous avons la pleine
bénédiction de ce qu’ll est : — Lui-méme, le Dieu béni, est venu avec puissance dans nos ceeurs, et Il n’agit
point a la maniére des hommes. Il a affaire avec le péché, Il veut montrer ce qu’est le péché, et comment Il I'a
0té ; mais par-dessus tout, et au travers de tout, Il veut se manifester, se révéler Lui-méme. C’est en quoi nos
ceoeurs trouvent leur repos : nous avons le privilege d’en avoir fini avec nous-mémes dans la maison de Dieu,
dans le sein de Dieu.

L’homme n’aurait pas pu supporter la manifestation de Dieu dans I'éclat de Sa gloire ; c’est pourquoi Dieu a
caché cette gloire en grace dans la personne du Fils de 'homme : Il s’est revétu de chair. Mais cela méme
n’était pas suffisant en face des raisonnements méchants et insensé du jugement corrompu de ’homme : Dieu
a dd montrer ce qu’ll était réellement comme Dieu. Quand le Seigneur s’est présenté comme le Messie, comme
le Fils de ’'homme, comme Celui qui accomplissait la loi, ce n’était pas la toute la plénitude de Dieu. L’homme
rejetait Christ sans cesse, trouvait a redire a tout ce qu’ll faisait, critiquait des choses qu’il ne pouvait, qu’il ne
voulait pas accepter; mais Christ, pressé, réduit comme a I'extrémité, ne faisait que se révéler plus pleinement
et montrer ce qu’ll était.

Partout ou cette vérité est exposée dans la Parole de Dieu, I'dme est comme saisie, et se trouve avec une
pleine certitude dans la présence de Dieu, en présence de I'amour; Ia, elle trouve le repos et la paix. Le
chapitre de la Parole qui nous occupe est un de ces précieux passages; Christ est comme forcé de révéler
toute la vérité : Dieu est Dieu, Il veut étre Dieu. Si Dieu trouve en quelque chose ce qui peut faire Sa joie, Son
bonheur, et nous en voyons un exemple dans la réception du fils prodigue, Dieu y prendra Sa joie en dépit de
toutes les objections de 'lhomme.

A moins qu’ils ne soient incrédules déclarés, les hommes ne nient pas que Dieu doive juger le monde ; ils ne
nient pas non plus, comme principe général, que Dieu soit juste, parce que leur orgueil leur fait croire gu’ils
peuvent se rencontrer avec Lui sur ce terrain de la justice. Mais dés que Dieu, jouissant de toute Sa propre et
pleine joie, montre ce qu’est la joie du ciel, ’homme fait des objections : il ne faut pas que fout soit grace, Dieu



ne doit pas agir ainsi avec les publicains et les pécheurs! — Et pourquoi pas ? — Mais alors, qu’est-ce donc
que la justice de ’'homme ? — La grace n’en tient pas compte ; pour elle, il n’y a point de différence, car tous ont
péché et sont entierement privés de la gloire de DieulRom. 3, 22, 23] Christ, la vraie lumiére, manifestait cette
vérité ; mais ’'homme hait la lumiére et ne peut supporter cette grace apportée au pécheur, cette grace qui met
tous les hommes au méme niveau moral. La manifestation de ce que Dieu est, c’est I'abaissement de I’'homme.

Celui-ci, en effet, cherche toujours a mettre de la différence entre la justice de I'un et celle d’'un autre, afin
que sa réputation a lui, puisse se soutenir dans le monde. Nous lisons, au chapitre 8 de I'’évangile de Jean,
gu’on amena devant Jésus une femme manifestement criminelle, une femme qui, d’aprés la loi, avait mérité
d’étre lapidée ; et cela, afin que Jésus reniat soit la miséricorde, soit la justice. Si Jésus la laissait aller, |l violait
la loi de Moise; et s’ll avait dit qu’elle fat lapidée, Il n'elt rien fait de plus que ce qu’edt fait Moise. Mais
comment agit-Il ? — |l laisse la loi et la justice avoir tout leur cours; — seulement, «que celui qui est sans
péché parmi vous, jette le premier la pierre contre elle ». La conscience est mise en action, non pas droitement,
il est vrai, car les hommes ne se souciaient que de leur réputation; toutefois, il faut qu’elle parle. Et les
accusateurs s’éloignérent de la lumiere, parce que cette lumiere manifestait ce qu’ils étaient, et les
convainquait de péché. Tous, depuis le plus 4gé jusqu’au plus jeune, tous sortirent de devant ce regard qui
pénétrait et mettait a nu ce qui était dans leurs coeurs. Jésus reste seul avec la pécheresse, mais Jésus
n’exécutera pas la loi, car Il n’est pas venu pour juger : «Je ne te condamne pas non plus, va, et ne péche
plus ». Ce qui est ici manifesté, c’est I'amour, rien qu’amour.

Or tous les publicains et les gens de mauvaise vie s’approchaient de Jésus pour L’entendre; mais les
pharisiens et les scribes murmuraient, disant : « Celui-ci regoit les gens de mauvaise vie et mange avec eux! ».
Il peut paraitre étrange, en effet, a plusieurs que Dieu, venant ici-bas, ne s’occupe pas de la justice de 'homme,
et soit trouvé dans la compagnie des publicains et des pécheurs. Cela renverse toutes les idées de justice et de
morale humaine; mais c’est aussi ce que Dieu avait a faire, parce que ces idées-la reposent sur une base
entierement fausse.

Le chapitre que nous lisons renferme trois paraboles, et la source de tout ce qu’elles enseignent, c’est
I’'amour. La premiere nous présente le berger qui a cherché la brebis; la suivante, la femme qui a cherché la
piece de monnaie; et la troisieme, le pére qui a recu le prodigue. Dans les premieres, il est question de
recherche; dans la derniére, il ne s’agit plus de chercher, mais uniquement de la réception par le pére, de la
maniere de recevoir le fils quand il est revenu. Puis, au travers de toutes les trois, nous avons ce grand principe
de la joie de Dieu a chercher et a recevoir le pécheur. Sans doute, il y a joie pour le pécheur a étre recu, mais
c’est la joie de Dieu de le recevoir ; Dieu agit envers lui selon Son caractére : « Il fallait que nous fissions bonne
chére et que nous nous réjouissions » ; et non pas seulement que I'enfant fat heureux.

Chers amis, c’est une Vvérité trés précieuse que celle-la! C’est la voix que Dieu a fait retentir, et a laquelle
tout cceur dans le ciel répond; c’est la corde que Dieu touche Lui-méme, et les échos du ciel en répétent le
son ! Et toute Ame ici-bas doit entrer par la grace dans cette sainte harmonie ; — mais quel désaccord produit la
propre justice !

Jésus Lui-méme est venu publier la joie et la grace de Dieu; et Il place cette joie et cette grace en contraste
avec les sentiments du fils ainé, de tout homme a propre justice, quoique dans un sens restreint, il soit ici
question des Juifs spécialement. Jésus est venu, et cette voix qui a retenti du ciel en amour, nous la lisons dans
le coeur de Christ ici-bas. Combien cela est doux! Et méme, dans un sens, il y a plus de douceur a I'’entendre
ici-bas qu’en haut dans le ciel : c’est dans ce monde que ’homme doit étre atteint par cet amour, et c’est dans
ce monde que I'amour de Dieu est si étonnant. L’amour est naturel dans le ciel; mais ici, sur la terre, parmi



nous, Dieu a manifesté ce qu’ll est, Dieu a manifesté qu’ll prend Son plaisir a sauver des pécheurs; et les
anges désirent de regarder dans le fond de cet amour !

Le berger met la brebis sur ses épaules et la rapporte chez lui bien joyeux.. N’ai-je pas raison, dit le
Seigneur, de chercher des pécheurs perdus ? N’est-il pas digne de Dieu de venir au milieu des publicains et
des pécheurs ? Cela peut ne pas étre convenable pour un homme moral, mais cela convient a Dieu : c’est Son
privilege de venir au milieu du péché, de s’approcher des pécheurs, parce qu’ll peut les délivrer du péché.

Le berger prend la brebis sur ses épaules et se réjouit; il se charge d’elle et prend toute la peine pour elle. |l
a comme son propre intérét a faire cela, parce qu’il apprécie la brebis; elle est a lui, et il la porte dans sa
maison. Voila ce que la Parole dit du berger, et il en est ainsi «du grand Berger des brebis» : Il présente
comme Son intérét de « chercher et sauver ce qui était perdu » [Luc 19, 101 || en fait Son intérét dans le sens de
I'amour ; Il apporte la brebis bien joyeux dans Sa maison — et c’est en cela qu’est la puissance du salut !

Comment le berger s’y prend-il a I'égard de la brebis ?... Pour nous, nous disons quelquefois au monde de
chercher Christ; et dans un sens, nous avons raison, car il est vrai que « celui qui cherche, trouve » [Luc 11, 10];
mais Jésus n’a jamais dit aux hommes : «Venez a moi», avant d’étre d’abord venu a eux «pour chercher et
sauver ce qui était perdu ». Parce que le pauvre pécheur ne pouvait aller au ciel pour chercher Christ, Christ est
venu sur la terre chercher le pécheur; Il n'a pas dit au Iépreux : « Monte au ciel», mais étant Lui-méme
descendu, Il lui dit : « Sois net»[Luc 5, 13], Si un autre que Jésus et mis la main sur le 1épreux, il en et été
souillé autant que le Iépreux lui-méme ; mais Christ pouvait toucher la puissance du mal dans le Iépreux et n’en
pas étre atteint, mais au contraire la réduire a néant. Il dit : «Venez a moi, vous tous qui étes travaillés et
chargés... et je vous donnerai du repos » [Matt. 11, 28], En dehors de Jésus, on ne peut pas plus trouver de repos
que la colombe de Noé au milieu du déluge : j'ai passé au travers du monde, je I'ai éprouvé, c’est une mer de
péché sans rivage. Mais Jésus a pu dire (et quel autre que Lui ?) : «Venez a moi et vous trouverez du repos ! ».

Dans la seconde parabole, on trouve une autre chose, la peine que prend cet amour dans la recherche de
ce qui a été perdu. Ce n’est plus d’une brebis qu’il s’agit, mais d’argent dans la maison ; tout est mis en ceuvre
pour retrouver cet argent : la femme allume la chandelle, balaye la maison; — rien ne I'arréte dans le travail de
I'amour, amour actif, diligent, jusqu’a ce que la piece de monnaie soit trouvée : c’est son affaire a elle, son
intérét. Puis, quand I'argent est recouvré, elle est dans la joie, elle communique cette joie a ceux qui sont autour
d’elle, elle les appelle a la partager. « Réjouissez-vous avec moi, car j'ai trouvé la pieéce que j’avais perdue ». Et
ainsi fait le Seigneur.

Nous avons, vous le voyez, le méme principe dans cette seconde parabole que dans la premiere, savoir la
patiente activité de 'amour, jusqu’a ce que le résultat désiré ait été produit : la joie de la femme, comme celle
du berger. La pensée dominante, c’est partout la puissance énergique et I'activité de cette grace, aussi bien
que la bonne volonté. Il y avait une entiere inactivité dans la brebis et dans la piéce d’argent; le berger et la
femme seuls firent tout. Sans doute, il y a a c6té de cela une ceuvre trés importante, un effet produit dans le
coeur de celui qui s’était dévoyé et qui est ramené en arriére. C’est pourquoi la troisieme parabole montre les
sentiments du vagabond, et plus loin la maniére dont il est recu — l'ceuvre dans le coeur du fils, et la
manifestation du cceur du péere. Ce n’est pas I'estimation que fait de 'amour celui qui est ramené, qui donne
une réponse a toutes ses pensées, c’est la manifestation du cceur du pére; c’est ce seul et simple fait, le pére
est au cou de son fils et 'embrasse! Le coeur du pére est justifié dans ses propres sentiments de bonté, quelle
que puisse étre la condition de I'enfant.

Quelle bénédiction qu’aprés tout, le pauvre cceur fatigué, fatigué de ses voies, fatigué du monde, puisse
enfin trouver le repos dans la bénédiction du sein du Pére, et s’épancher en Lui! Ce qu'il n’aurait pu faire nulle



part ailleurs, lui est possible maintenant qu’il a trouvé Dieu.

Le Seigneur, pour répondre aux objections des pharisiens qui Lui reprochaient de recevoir les péagers et
les pécheurs, suppose un homme plongé dans une telle dégradation, qu’il soit réduit a manger avec les
pourceaux; et souvenez-vous de ce qu’étaient les pourceaux, pour les Juifs! Il suppose cet homme aussi
méchant, aussi indigne qu’on le voudra, et ensuite, Il montre ce qu’est la grace, ce qu’est Dieu.

Que nous vivions manifestement dans le vice ou non, nous avons tous tourné le dos a Dieu; le jeune
homme était un aussi grand pécheur quand, emportant ses richesses, il franchit le seuil de la maison paternelle,
que lorsqu’il prenait sa nourriture avec les pourceaux dans le pays éloigné. Il avait choisi de vivre dans
'indépendance; et c’est |a le péché. Sans doute, il recueillit les fruits de son péché, mais ce n’est pas ce dont il
s’agit ici; en un sens, les conséquences de son péché furent miséricordieuses, parce qu’elles lui apprirent ce
qu’était ce péché.

Les hommes font une distinction entre les pécheurs, et c’est pourquoi le Seigneur propose le cas d’un
pécheur perdu méme au jugement de ’'homme, d’un pécheur tombé dans le dernier degré du mal; Il démontre
que ce mal ne dépasse pas la grace de Dieu, par un exemple qui fait ressortir merveilleusement cette vérité,
gue «si le péché abonde, la grace abonde par-dessus » [Rom. 5, 20], e jeune homme avait été au loin pour faire
sa propre volonté, et c’est la le secret de tout notre péché. Si nos enfants péchent contre nous, nous en
souffrons, tandis qu’eux ne le sentent pas; nous péchons contre Dieu, et nous ne le sentons pas : nous
sommes tous de grands enfants !

«Et Ia, il dépensa tout son bien en vivant dans la débauche ». Une personne qui dépense au-dela de ses
moyens, parait riche; il en est ainsi du pécheur qui perd son ame, il parait heureux.

« Et quand il eut tout dépensé, une grande famine survint dans ce pays-la, et il commenca d’étre dans la
disette; alors il se mit au service d’un des habitants de ce pays-la qui 'envoya dans ses possessions pour
paitre les pourceaux ; et il désirait de se rassasier des gousses que les pourceaux mangeaient, mais personne
ne lui donnait rien». On ne donne pas, dans le pays éloigné ; Satan vend tout, et il vend cher; nos &mes sont le
prix qu’il recherche ; — si vous vous vendez a lui, vous aurez des gousses; — jamais il ne vous donnera quoi
que ce soit. Mais si vous voulez trouver quelqu’un qui donne, venez a Dieu !

« |l commenca a étre dans la disette ». Les coeurs ne sont pas a leur aise dans le monde ; un homme livré a
lui-méme pendant quelques heures, commencera a étre dans le besoin; et il y a peu de coeurs qui, arrivés a
une certaine époque de leur vie, n'aient pas commenceé a étre dans le besoin; alors ils vont chercher dans les
plaisirs ou dans le vice de quoi les satisfaire. La derniére chose a laquelle ils pensent, c’est a Dieu. lls n’y
songent que quand ils sont bien convaincus que rien d’autre ne pourra les satisfaire. lls ne pensent pas a la
maison du péere, car ils ne la connaissent pas ; et quand ils pensent a Dieu, c’est a Dieu en jugement, et non en
grace. Ainsi en était-il du prodigue : sa volonté n’était pas encore touchée.

Lorsqu’il revint a lui-méme, il dit : « Combien y a-t-il de mercenaires dans la maison de mon pére qui ont du
pain en abondance, et moi je meurs de faim! Je me leverai et je m’en irai vers mon pere, et je lui dirai : Mon
pére, j’ai péché contre le ciel et devant toi, et je ne suis plus digne d’étre appelé ton fils ; traite-moi comme 'un
de tes mercenaires ». Il n’avait pas encore compris comment il serait regu, mais cependant, il avait compris qu’il
y avait de 'amour dans cette maison du pére, les mercenaires avaient du pain de reste! Il sentait aussi, non
seulement qu’il avait faim, mais qu’il périssait de faim. Dans la maison du pére, tout était bonheur, et la ou il
était, c’en était fait de lui; il était dans le dénuement; tout lui disait qu’il devait retourner : «Je me léverai et je
m’en irai vers mon peére... ».



Toute &me qui retourne a Dieu est ainsi amenée a la pensée de la bonté qui est en Lui. C’est aussi ce qui
est arrivé a Pierre; il va et tombe aux pieds de Jésus, et dit : «Seigneur, éloigne-toi de moi, car je suis un
homme pécheur»[Luc 5, 8], Quelle inconséquence! Se jeter aux pieds de Jésus, et cependant Lui dire de
s’éloigner !... Et cette apparente inconséquence existe souvent la ou il y a un travail dans la conscience et les
affections : Dieu devient nécessaire, et cependant, la conscience dit que nous sommes trop pécheurs. Pierre
sentait son indignité, il sentait que Jésus était trop saint, trop juste, pour se trouver avec un homme tel que lui,
et néanmoins, il ne pouvait s’empécher d’aller a Lui.

De méme, le prodigue revient et dit : « Mon pére, j'ai péché contre le ciel et devant toi, et je ne suis plus
digne d’étre appelé ton fils». Il ne comprenait pas ce qu’était son pére, ce qu’était un coeur de pére; il était
content d’étre dans la maison de son pere, mais sa pensée était encore : « Traite-moi comme l'un de tes
mercenaires ». || mesurait en quelque sorte I'amour du pere par le sentiment de ce qu'il avait été lui-méme, et
par le mal dans lequel il avait vécu : il pensait a prendre la place d’un serviteur. Que de cceurs il y a dans cet
état, qui abaissent la mesure de ce que le pere doit faire au niveau de leurs propres sentiments ! Ce ne sont
pas des personnes a propre justice positivement dont je parle, mais de celles qui conservent encore des restes
de légalisme, et qui prendraient volontiers la place d’'un mercenaire dans la maison. « Traite-moi comme I'un de
tes mercenaires ». S’il suffisait au fils d’étre traité comme un mercenaire, ce n’était pas assez pour le pére de
recevoir ainsi son fils; c’elt été une constante souffrance pour son coeur d’avoir un fils dans sa maison comme
serviteur, et ce n’e(it point été non plus un témoignage aux serviteurs de la maison quant a I'amour du pere. Le
Pére ne peut point avoir des fils comme serviteurs dans la maison, et si Sa grace infinie les améne, il faut que la
réception soit digne de I'amour d’un pére. Le prodigue n’était pas encore amené a une entiére humilité, a sentir
qu’il fallait que tout fit grace, ou rien.

Le pére ne lui laisse pas méme le temps de dire : « Traite-moi comme I'un de tes mercenaires » ; il le laisse
dire : «J’ai péché contre le ciel et devant toi, et je ne suis plus digne d’étre appelé ton fils», mais pas
davantage, car déja il est a son cou et I'embrasse. Comment le fils dirait-il encore : « Traite-moi comme I'un de
tes mercenaires», quand son pére est a son cou et lui donne ainsi la conscience qu’il est un fils! Il jugera
dorénavant le pére sur ce que le pére est actuellement pour lui, et non pas selon quelque raisonnement
abstrait... : le pére est demeuré pére lors méme que le fils ne serait plus un fils ; et c’est par cette voie que nous
recevons I’évangile de la grace de Dieu. Ce n’est point par le travail de son esprit que ’homme se fera une idée
de ce gqu’il est devant Dieu; c’est I'ceuvre de I'Esprit, par la révélation de ce que le Pére est; et s’ll est Pére, je
suis fils.

J'insiste sur ce point, parce qu’il y a tant d’dmes qui n’ont, pour ainsi dire, pas recu pleinement I'esprit
d’adoption, qui ne sachant pas gu’elles sont comme enfants dans la maison du Pére, ne trouvent pas leur repos
dans le repos du Pére.

De quelle maniére le fils prodigue est-il regu ? Son esprit étant maintenant renouvelé, il dit : « Je me léverai
et j’irai vers mon peére...» ; mais avant qu’il ait eu le temps d’atteindre la maison de son pére et de dire ces
choses, « pendant qu’il était encore loin, son pére le vit et fut touché de compassion ». La voie du fils est perdue
dans I'amour du pére; le pére «courant a lui se jeta a son cou et le baisa». Le fils fait la confession de son
indignité, et nous sommes pour ainsi dire laissés a nous-mémes pour découvrir quelles furent ses pensées et
ses sentiments, selon la connaissance que nous avons du pére.

C’est ainsi absolument que nous faisons I'estimation du salut; nous sommes laissés a nous-mémes pour
découvrir ce que nous sommes dans le cceur du Pere. Le pére est au cou de son fils tandis que tous les haillons
du pays lointain sont sur celui-ci; le pére ne s’arréte pas a lui demander quoi que ce soit, il sait que son fils a agi



trés méchamment, et tout ce qu’il voit le lui dit. Le pére n’agit pas selon les pensées du fils; il agit pour lui-
méme, d’une maniere digne de lui, comme pere : il est au cou de son fils, parce que /e pére aime a s’y trouver.

Mais le pére fait autre chose encore. |l appelle les serviteurs pour introduire son fils convenablement dans la
maison, pour faire bonne chére et se réjouir. La connaissance de 'amour du Pére me fait sentir ce que je suis;
je sais que mes péchés me sont pardonnés, que le Pere est a mon cou et me baise, et ainsi, plus je connais
mes péchés, plus je connais I'amour du Pére, plus je suis heureux.

Supposez un marchand ayant des engagements auxquels il est incapable de satisfaire, il craint de jeter les
yeux sur ses livres; mais si sa dette était acquittée, s’il avait un immense fonds de richesses assuré, et si
quelque ami faisait tout cela pour lui; apres que tout serait paye, il ne craindrait plus de revoir ses livres. La
découverte de toute I'étendue de ses obligations ne ferait qu’augmenter en lui la conscience de I'amour de son
ami. Si, au lieu de mille francs, il reconnaissait que sa dette avait été de dix mille francs, il se dirait : « C’est bien
plus que je ne pensais»; et si, en regardant plus loin, il reconnaissait que sa dette avait été de vingt mille
francs, il s’écrierait : « Jamais il n’y eut d’ami comme mon ami! ».

La grace 6te tout fardeau, toute crainte ; — la découverte du péché, quand nous connaissons le pardon, n’a
d’autre effet que d’augmenter en nous I'amour et la joie; — si le Péere est a mon cou, la simple connaissance
gu’ll fait cela pendant que je suis dans mes haillons, manifeste quel est Son pardon. Tout autre dans I'univers
entier et pensé a mes haillons avant de s’étre jeté a mon cou!

« Et le pere dit a ses serviteurs : Apportez la plus belle robe et I'en revétez, mettez-lui un anneau au doigt et
des souliers aux pieds, et amenez le veau gras et le tuez..». Dieu manifeste Son amour envers nous,
misérables pécheurs, et ensuite Il nous revét de Christ; Il nous introduit dans la maison ou sont les serviteurs,
ne nous donnant rien moins que tout I'honneur dont Il peut nous faire jouir. Son amour nous accueille pendant
que nous sommes couverts de haillons, mais ici ce méme amour agit autrement encore. Dieu nous introduit
dans la maison comme Il veut nous y avoir, et Il nous fait connaitre Sa pensée sur le prix d’un fils. La Parole
nous donne ici les détails sur le veau gras, la robe, I'anneau, la féte ; et la pensée du pére était que son fils était
digne de cette robe, de cet anneau, de cette féte, et qu'il était digne de lui-méme de les lui donner. Mais
combien au contraire il e(t été peu digne d’un peére agissant en grace de garder son fils dans la maison comme
un serviteur ! Quelques-uns penseront peut-étre qu’il y a de I'lhumilité a vouloir étre serviteur dans la maison;
mais il n’en est rien; ce n’est qu’ignorance de la pensée du Pére. N’est-il pas écrit : « Afin qu’il montrét... les
immenses richesses de sa grice par sa bonté envers nous par Jésus Christ » (Eph. 2, 7) ? Si vous entrez dans
la pensée du Pére, dans la grace, estimeriez-vous qu’il fit digne de Lui de nous placer dans Sa maison avec un
constant mémorial de notre péché, de notre honte, de notre premiere dégradation et de notre déshonneur ? Si
nous devions conserver quelque sentiment de honte, la plus Iégére marque du pays éloigné, cela serait-il digne
du Pere? Non! «L’adorateur une fois purifié n’a plus aucune conscience de péchés» (Héb. 10, 2), et la
position qui lui est préparée dans la maison de Dieu doit étre digne de Dieu. Nos cceurs mauvais et incrédules
diront peut-étre : « Ah! sans doute, il en sera ainsi quand nous serons réellement dans la maison du Pére ! ».
Mais je vous demande alors ce que c’est donc que la foi ? La foi juge comme Dieu juge, elle voit le péché a la
lumiére de la sainteté de Dieu, et elle Le juge ainsi, bien mieux que ne pourrait le faire celui qui ne verrait pas la
révolte du péché contre Dieu et combien ce péché déshonore Dieu; la foi saisit la grace dans le coeur du Peére
et s’en pénétre. « Celui qui croit met son sceau que Dieu est véritable ».

La foi est la seule chose qui donne de la certitude ; le raisonnement n’en peut produire aucune; il peut étre
utile pour les choses de ce monde, mais quand Dieu parle, la foi croit; elle met son sceau non pas que cela
pourrait bien étre, mais que Dieu est vrai.



C’est pourquoi le croyant est aussi sdr d’étre sauvé, que s’il était déja dans le ciel. Il est écrit que « Abraham
crut Dieu », non pas en Dieu, quoique cela soit vrai aussi; il crut Dieu, il crut que ce que Dieu avait dit était vrai,
et c’est la ce que nous avons a faire (voyez Rom. 4, 3; Gal. 3, 6 ; Jacq. 2, 23).

La premiere chose, c’est de croire Dieu; et si je crois en Son Fils, que me dit-1l ? Que mes péchés et que
mes iniquités sont effacés ; — dés lors je crois cela; je crois que j'ai la vie éternelle. C’est un péché d’en douter;
ne pas croire ce que Dieu m’affirme, c’est faire Dieu menteur; oui, c’est un péché de ne pas me croire enfant,
introduit en la présence de Dieu, saint et sans tache par le sang de I’Agneau. S’il s’agissait de ma propre
justice, certainement elle devrait étre mise en lambeaux ; mais c’est du sang de I’Agneau qu’il s’agit; de la vertu
de ce sang. Et gu’a-t-il fait, ce sang ? N’a-t-il lavé que la moitié de mes péchés ? Dieu a-t-1l limité I'efficace de ce
sang ? C’est du prix que Dieu attache a ce sang que tout dépend; or, Dieu dit que ce sang purifie de tout
péchéll Jean 1, 7] et que Christ «a porté nos péchés en son corps sur le bois» (1 Pier. 2, 24); non pas
seulement quelques-uns de mes péchés, mais mes péchés.

Celui qui connait la valeur du sang de I’Agneau devant Dieu, sait aussi que toute I'ceuvre du salut est
I'ceuvre de I'amour du Peére; et ce serait un péché de douter de cet amour, comme ¢’aurait été une mauvaise
chose si le prodigue, quand le pére était a son cou, avait dit : « Je suis couvert des haillons du pays éloigné ».
Aurait-il donc pensé que ces haillons seraient une raison pour empécher cette expression de 'amour qui était
dans le cceur de son pere ?

Voila les choses que la propre justice des pharisiens forgait Christ a révéler; et quand je vois le caractere
que Dieu prend envers moi comme pécheur, caractere que Christ me réveéle, les doutes de mon cceur d’homme
sont réduits au silence devant une telle grace.

Quelqu’un ici dirait-il que la grace sanctionne le péché ? Qu'il lise son jugement dans le cceur du frére aing ;
gu’il lise comment la grace parle a cet homme misérable, qui n’était pas simplement un pauvre prodigue, mais
un homme dont le cceur misérable ne participait pas a la joie générale. « Le pere étant sorti le priait d’entrer ».
Les serviteurs aussi disaient : « Ton frére est venu, et ton pére a tué le veau gras, parce qu’il I'a recouvré sain et
sauf » ; tous les coeurs sont a I'unisson, un seul excepté, celui de ’'homme qui pensait a lui-méme et a sa propre
justice. « C’est pourquoi son pére sortit; et il le priait d’entrer ».

Considérez cela, et faites-y attention, de peur que vos cceurs ne soient disposés a changer en amertume
'amour et la grace que Dieu montre a un pécheur semblable a vous! «ll ne voulut pas entrer»; le péere
raisonne avec lui et veut le persuader : «il fallait faire bonne chéere et se réjouir, parce que fon frére que voici
était mort et il est ressuscité, il était perdu et il est retrouvé ». Mais ’'homme juste resta dehors. Se confiant en
sa justice, il n’eut aucune part a la joie et au bonheur, mais il montra I'opposition de son cceur aux richesses de
la grace du pére.

Connaissez-vous Dieu comme Peére ? Voulez-vous aussi vous connaitre vous-méme ? Eh bien, ne doutez
pas du coeur de Dieu. Comment connaissons-nous Dieu ? Est-ce en regardant dans nos propres coeurs ? Non,
mais en apprenant a Le connaitre dans le don de Son Fils. Le Dieu avec lequel nous avons affaire est le Dieu
qui a donné Son Fils pour les pécheurs; et si nous ne Le connaissons pas ainsi, nous ne Le connaissons pas
du tout.

Ne dites pas a Dieu : « Traite-moi comme I'un de tes mercenaires » ! — Votre service doit découler de la
connaissance que vous aurez de Lui. Ne mettez donc pas les pensées de vos coeurs dans le cceur de Dieu.
Ces cceurs ont une si forte tendance a retourner au légalisme et a le prendre pour 'humilité! La seule vraie
humilité, la seule vraie force et la seule vraie bénédiction, c’est I'oubli de soi-méme en la présence et dans la
bénédiction de Dieu. Il se peut que nous soyons amenés la par des voies qui nous humilient, mais ce n’est pas



en pensant simplement du mal de nous-mémes que nous sommes vraiment humbles ; nous avons le privilege
de I'oubli de nous-mémes dans la manifestation de I'amour de Dieu notre Pére, qui est amour envers nous.

Que le Seigneur vous accorde par Jésus de connaitre, comme de pauvres pécheurs, Dieu ainsi révélé en
amour !



