Le joug mal assorti

C.H. Mackintosh

Il N’y a personne qui désire sincerement parvenir, lui-méme, ou qui cherche a faire arriver les autres a une
marche chrétienne plus pure et plus élevée, qui n’éprouve un sentiment inexprimable d’accablement et de
tristesse en contemplant le christianisme de nos jours. Le ton en est si excessivement bas, I'aspect si malsain
et I'esprit si faible, qu’on est quelquefois tenté de désespérer de rencontrer quelque chose qui ressemble a un
témoignage vrai et fidéle, a un Seigneur absent. — Tout cela est d’autant plus déplorable quand nous nous
rappelons les motifs impérieux qui, par privilege spécial, devraient nous animer. Soit que nous regardions au
Maitre que nous sommes appelés a suivre — au sentier sur lequel nous sommes appelés a marcher — au but
vers lequel nous sommes appelés a fixer constamment nos regards — ou aux espérances qui devraient nous
encourager, il nous est impossible de ne pas reconnaitre, que si nous entrions de coeur dans toutes ces
choses, que si nous les réalisions par une foi plus simple, nous ferions voir assurément une marche chrétienne
plus fervente. « L’amour de Christ, dit I'apbtre, nous étreint » [2 Cor. 5, 14], Voila le motif le plus puissant de tous.
Plus le cceur est rempli de I'amour de Christ, et I'ceil de I'ame fixé sur Sa personne bénie, plus nous
chercherons a suivre de prés Ses traces célestes. Ses traces ne peuvent étre découvertes que par un «ceil
simple » ; et a moins que la volonté ne soit brisée, la chair mortifiée et le corps soumis, nous manquerons tout a
fait dans notre marche de disciple et nous ferons naufrage quant a la foi et a une bonne conscience.

Que mon lecteur ne s’y méprenne pas. |l ne s’agit nullement ici de la question du salut personnel. Il s’agit de
tout autre chose. Rien ne peut étre plus bassement égoiste, aprés avoir obtenu le salut comme le fruit de
I'agonie de Christ, de Sa sueur de sang, de Sa croix et de Sa passion, que de nous tenir a une distance aussi
grande que possible de Sa sainte personne, sans perdre notre sécurité personnelle. C'est la, méme au
jugement naturel, I'indice d’'un caractere qui ne mérite que le mépris ; mais lorsque cet exemple est donné par
un homme qui professe devoir tout son bonheur présent et éternel a un Maitre rejeté, crucifié, ressuscité et
absent, aucun langage ne saurait exprimer cette bassesse morale. « Pourvu que j’échappe au feu de I'enfer,
peu importe ma marche comme disciple ». N'avez-vous pas en horreur, cher lecteur, un tel sentiment, ne le
détestez-vous pas jusqu’au fond de votre ame ? S’il en est ainsi, tAchez sérieusement de le fuir et de vous
placer au point opposé de la boussole, et que votre langage fidéle soit : « Pourvu que mon Maitre soit glorifié,
peu importe comparativement ma sécurité personnelle». Plit a Dieu que ce fit la I'expression vraie de
beaucoup de coeurs de nos jours, ou, hélas ! on peut dire en vérité que «tous cherchent leurs propres intéréts,
non pas ceux de Jésus Christ» (Phil. 2, 21). PlGt a Dieu que le Saint Esprit suscitat, par Sa puissance
irrésistible et par Son énergie céleste, un troupeau de disciples séparés du monde et dévoués a I’Agneau dont
chacun se trouvat lié, par les cordes de I'amour, aux cornes de l'autel — une compagnie, pareille aux trois
cents de Gédéon dans I'ancien temps, sachant se confier en Dieu et renoncer a la chair. Comme le cceur désire
ardemment voir cela! Comme I'esprit, accablé, par moments, a I'aspect glacant et desséchant d’une
profession froide et sans influence, aspire sérieusement a un témoignage plus vigoureux, d’'un coeur non
partagé pour Celui qui s’anéantit Lui-méme et laissa Sa gloire afin que, par Son sang précieux, versé pour
nous, nous pussions étre élevés jusqu’a étre Ses compagnons dans une félicité éternelle.

Parmi les nombreux obstacles qui s’opposent a cette entiere consécration du cceur a Christ que je désire
ardemment pour moi-méme et pour mon lecteur, «le joug mal assorti» se trouvera occuper une des premieres



places. « Ne vous mettez pas sous un joug mal assorti avec les incrédules ; car quelle participation y a-t-il entre
la justice et I'iniquité ? ou quelle communion entre la lumiere et les ténébres ? et quel accord de Christ avec
Béliar ? ou quelle part a le croyant avec I'incrédule ? et quelle convenance y a-t-il entre le temple de Dieu et les
idoles ? Car vous étes le temple du Dieu vivant, selon ce que Dieu a dit : «J’habiterai au milieu d’eux, et |’y
marcherai, et je serai leur Dieu, et eux seront mon peuple » (Lév. 26, 11, 12). « C’est pourquoi sortez du milieu
d’eux et soyez séparés, dit le Seigneur, et ne touchez pas a ce qui est impur, et moi je vous recevrai» (Es. 52,
11); et je vous serai pour pére, et vous, vous me serez pour fils et pour filles, dit le Seigneur, le Tout-puissant »
(2 Cor. 6, 14-18). L’économie mosaique nous enseigne le méme principe moral : « Tu ne sémeras pas ta vigne
de deux espéces de semence, de peur que la totalité de la semence que tu as semée et le rapport de ta vigne
ne soient sanctifiés. — Tu ne laboureras pas avec un boeuf et un ane attelés ensemble. — Tu ne te vétiras pas
d’'une étoffe mélangée, de laine et de lin tissés ensemble » (Deut. 22, 9-11; Lév. 19, 19). Ces passages de
I’Ecriture suffiront pour montrer le mal moral d’un «joug mal assorti». On peut affirmer avec une assurance
entiére, que personne ne peut étre un disciple de Christ, libre de tout lien, s’il se trouve, d’'une maniere ou d’'une
autre, «sous un joug mal assorti ». |l se peut qu’il soit sauvé, qu’il soit un enfant de Dieu — un croyant sincéere;
mais il ne peut étre un disciple entierement intégre ; et non seulement cela, mais il y a un empéchement positif a
une pleine manifestation de ce qu’il peut étre en effet, malgré le joug inégal qu’il porte. « Sortez... et moi je vous
recevrai... et vous me serez pour fils et pour filles, dit le Seigneur, le Tout-puissant ». C’est-a-dire : « Sortez votre
nuque de dessous le joug mal assorti, et je vous recevrai, et alors il y aura une manifestation pleine, ouverte et
pratique de votre relation avec le Seigneur Tout-puissant ». Cette idée est évidemment différente de celle qui
est exprimée dans I'épitre de Jacques : «De sa propre volonté, il nous a engendrés par la parole de la
vérité » 1, 18] Et aussi dans celle de Pierre : « Vous qui étes régénérés, non par une semence corruptible, mais
par une semence incorruptible, par la vivante et permanente parole de Dieu»[1 Pier. 1, 23] Et encore dans la
premiere épitre de Jean : «Voyez de quel amour le Pére nous a fait don, que nous soyons appelés enfants de
Dieu »[3, 11. De méme dans I'évangile selon Jean : « Mais a tous ceux qui I'ont regu, il leur a donné le droit d’étre
enfants de Dieu, savoir a ceux qui croient en son nom, lesquels sont nés non pas de sang, ni de la volonté de la
chair, ni de la volonté de 'homme, mais de Dieu »[!, 12-13]. Dans tous ces passages, la relation d’enfants est
fondée sur le conseil et 'opération de Dieu, et nous est présentée comme la conséquence de quelque chose
qui ne vient pas de nous; tandis que dans 2 Corinthiens 6, elle nous est présentée comme le résultat de notre
affranchissement du joug mal assorti. En d’autres termes, c’est ici une question entierement pratique. Ainsi
dans Matthieu 5, nous lisons : « Mais moi je vous dis : Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent,
faites du bien a ceux qui vous haissent, et priez pour ceux qui vous font du tort et vous persécutent; en sorte
que vous soyez les fils de votre Pére qui est dans les cieux; car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les
bons, et envoie sa pluie sur les justes et sur les injustes ». Ici encore, c’est I'établissement pratique et la
manifestation publique de la relation, et I'influence morale qui en découle. Il convient aux fils d’un tel Pére d’agir
d’une telle maniére. En résumé, nous avons la position abstraite ou la relation de fils, fondée sur la volonté
souveraine de Dieu et sur Sa propre opération ; puis nous avons le caractére moral qui en est la conséquence,
émanant de cette relation, qui fait que Dieu peut a juste titre publiquement reconnaitre cette relation. Dieu ne
peut reconnaitre pleinement et publiquement ceux qui portent un joug mal assorti avec les incrédules, car, s’ll le
faisait, ce serait reconnaitre le joug. Or Il ne peut reconnaitre «les ténébres », «I'iniquité » — « Béliar» — «les
idoles » — et un «incrédule ». Comment le pourrait-1l ? Ainsi donc, si je me mets volontairement sous le méme
joug avec un de ceux-la, je m’identifie moralement et publiguement avec eux, et nullement avec Dieu. Je me
suis placé dans une position que Dieu ne peut reconnaitre, et par conséquent, Il ne peut me reconnaitre, moi
non plus ; mais si je me retire de cette position — si j'en sors et que je me sépare — si je secoue de dessus
mon cou le joug mal assorti, alors, et seulement alors, je puis étre publiquement et pleinement recu et reconnu



pour «un fils ou une fille du Seigneur tout-puissant ». Ce principe est solennel et pénétrant pour tous ceux qui
sentent que malheureusement, ils se sont laissé prendre dans un tel joug. lls ne marchent pas comme des
disciples, et ne se trouvent ni publiguement ni moralement sur le terrain des fils. Dieu ne peut les reconnaitre.
Leur relation secréte n’est pas ce dont il s’agit; mais ils se sont placés eux-mémes completement en dehors du
terrain de Dieu. lls ont follement passé leur cou dans un joug, qui, n’étant pas le joug de Christ, doit étre celui
de Béliar; et ce n’est que lorsqu’ils auront jeté ce joug, que Dieu pourra les reconnaitre comme Ses fils et Ses
filles. La grace de Dieu est infinie, sans doute; et elle peut venir au-devant de nous dans tous nos
manquements, dans toutes nos faiblesses ; mais si nos ames soupirent aprés une marche plus élevée comme
disciples, il nous faut secouer aussitot le joug mal assorti, colte que colte, si du moins il est en notre pouvoir
de le faire ; dans le cas contraire, nous n’avons qu’a baisser la téte avec confusion de face et a nous attendre a
Dieu pour une pleine délivrance.

Il'y a quatre rapports distincts, sous lesquels nous pouvons considérer le joug mal assorti : le mariage, le
commerce, la religion, la philanthropie. Quelques chrétiens seraient peut-étre disposés a borner le sens de 2
Corinthiens 6, 14 au premier de ces rapports ; mais I'apbtre ne le fait pas. Voici ses paroles : « Ne vous mettez
pas sous un joug mal assorti avec les incrédules ». |l ne spécifie pas le caractére ou I'objet de ce joug, ce qui
nous autorise a donner a ce passage 'application la plus étendue, et a en porter le tranchant sur toute espece
de joug mal assorti; et nous verrons I'importance de ce procédé, avant que nous terminions ces observations,
si le Seigneur le permet.

I. Considérons d’abord le joug domestique ou conjugal. Quelle est la plume qui pourrait dépeindre les
angoisses d’ame, la misére morale, de méme que les conséquences pernicieuses pour la vie spirituelle et le
témoignage, découlant du mariage d’un chrétien avec une personne non convertie ? Il me semble que rien ne
doit étre plus déplorable que la condition de quelqu’un qui découvre, quand il est trop tard, qu’il s’est uni pour la
vie a une personne avec laquelle il ne peut avoir ni une pensée, ni un sentiment en commun. L'un désire servir
Christ, 'autre ne peut servir que le diable ; I'un soupire apres les choses de Dieu, I'autre n’aspire qu’aux choses
de ce monde; I'un cherche sérieusement a mortifier la chair avec toutes ses affections et ses désirs, I'autre ne
cherche qu’a les satisfaire. lls sont pareils a une brebis et a un bouc, enchainés I'un a l'autre ; la brebis languit
apres les verts paturages, tandis que le bouc ne désire que brouter les ronces qui croissent le long des fossés.
La triste conséquence en est que tous les deux souffrent de la faim. L'un ne veut pas paitre dans la prairie,
I'autre ne peut pas se nourrir des ronces, et ainsi ni I'un ni I'autre n’obtient ce qu’il faut a sa nature, a moins que
le bouc, grace a sa plus grande force, ne réussisse a forcer son compagnon qui porte le joug avec lui, de rester
parmi les ronces, pour y languir et mourir. La moralité de ceci est assez simple ; et de plus elle est, hélas! d’une
application qui n’est que trop commune. Le bouc réussit ordinairement a arriver a son but. Le compagnon (ou la
compagne) mondain I’'emporte presque toujours. On trouvera le plus fréquemment que, dans les cas du joug
conjugal chrétiennement mal assorti, le pauvre chrétien est celui qui souffre, comme le montrent évidemment
les fruits amers d’'une mauvaise conscience, I'abattement du cceur, I'esprit sombre et découragé. C’est la
assurément payer bien cher la satisfaction de quelque affection naturelle, ou I'acquisition de quelque misérable
avantage temporel. C’est un fait qu’un tel mariage est un principe de mort pour le christianisme pratique et pour
'avancement de la vie spirituelle. Il est moralement impossible d’étre un disciple de Christ indépendant du
monde, tout en ayant son cou sous le joug du mariage avec un incrédule. Pas plus qu’un coureur aux jeux
olympiques n’elt pu s’attendre a remporter la couronne de la victoire, en attachant a son corps un poids lourd
ou bien un cadavre. C’est certes bien assez d’avoir un corps de mort a porter, sans se charger d’'un second. I
n’y eut jamais un vrai chrétien qui n’ait pu faire I'expérience qu'’il avait abondamment a faire en cherchant a
combattre les miseres de son pauvre cceur, sans aller se charger des miseres de deux; sans aucun doute



I’lhomme qui, follement, dans un esprit de désobéissance, épouse une femme non convertie ; ou la femme qui
de méme épouse un homme non converti, prend volontairement sur soi le fardeau des miseres réunies de deux
ceeurs : et qui est suffisant pour ces choses ? Un saint peut compter pleinement sur la grace de Christ pour
parvenir a subjuguer sa propre mauvaise nature; mais il ne peut certainement pas compter, de la méme
maniere, sur cette grace, par rapport a la mauvaise nature du compagnon de son joug mal assorti. Si c’est par
ignorance qu’il s’est mis sous ce joug, le Seigneur viendra a son aide, sur le terrain d’une pleine et entiére
confession, et aménera son ame a une restauration compléte; mais quant a son état de disciple, il ne le
recouvrera jamais. Paul pouvait dire : « Je mortifie mon corps et je I'asservis, de peur qu’apres avoir préché a
d’autres, je ne sois moi-méme réprouvé » [1 Cor- 9, 27][1]. Et il dit ceci en connexion immédiate avec la lutte pour
remporter le prix : « Ne savez-vous pas que ceux qui courent dans la lice courent tous, mais un seul recoit le
prix ? Courez de telle maniére que vous le remportiez. Or quiconque combat dans I'aréne vit de régime en
toutes choses; eux donc, afin de recevoir une couronne corruptible; mais nous, afin d’en recevoir une
incorruptible. Moi donc je cours ainsi, non comme ne sachant vers quel but; je combats ainsi, non comme
battant I'air », etc. (1 Cor. 9, 24-27). Ce n’est pas ici une question de vie ou de salut, mais simplement une
question de course dans la lice; il s’agit de courir de telle sorte que nous remportions le prix, non pas la vie,
mais une couronne incorruptible. Le fait d’étre appelé a courir suppose que nous avons la vie, car personne
n’engagerait des hommes morts a courir dans la lice. J’ai évidemment la vie avant de commencer a courir, et
par conséquent, je ne pourrai la perdre, bien que je puisse manquer a remporter la couronne promise ; car ce
n’est pas la vie qui est proposée comme le prix a obtenir. Nous ne sommes pas appelés a courir pour avoir la
vie, car elle ne vient pas de celui qui court, mais de Dieu par la foi en Jésus Christ, qui par Sa mort nous a
acquis la vie, et la plante en nous par I'énergie puissante du Saint Esprit. Or cette vie, étant la vie d’un Christ
ressuscité, est éternelle; car Il est le Fils éternel, comme Il le dit Lui-méme en s’adressant au Pére, en Jean 17 :
«Tu lui as donné autorité sur toute chair, afin que, quant a tout ce que tu lui as donné, il leur donne la vie
éternelle ». Cette vie est donnée sans aucune condition. Il ne nous donne pas la vie, comme a des pécheurs,
pour nous appeler ensuite a courir afin de I'obtenir, comme des saints, avec la sombre possibilité de perdre
cette précieuse grace en manquant dans notre course. Ce serait la courir « comme ne sachant pas vers quel
but », ainsi que plusieurs, hélas! essayent de le faire, qui professent étre entrés dans la carriére, sans savoir
cependant s’ils ont la vie ou non. De telles personnes courent pour obtenir la vie et non une couronne ; mais
Dieu n’expose pas la vie au bout de la lice, comme prix du vainqueur; Il la donne au point de départ, comme la
force par laquelle nous courons. La capacité de courir et I'objet aprés lequel nous courons sont deux choses
bien différentes ; cependant elles sont sans cesse confondues par ceux qui ignorent le glorieux évangile de la
grace de Dieu, dans lequel Christ est manifesté comme la vie et la justice de tous ceux qui croient en Son nom;
et cela d’ailleurs comme le don gratuit de Dieu et non comme la récompense pour avoir bien couru.

Or, en considérant les conséquences si excessivement facheuses d’un joug conjugal mal assorti, c’est
principalement dans sa portée sur notre marche comme disciples que nous les considérons. Je dis
principalement, parce que tout notre étre moral et toutes nos expériences en sont profondément affectés. Je
doute beaucoup que quelqu’un puisse donner un coup plus sensible a sa prospérité dans la vie divine qu’en
contractant un joug mal assorti. En effet, le fait méme d’agir ainsi prouve que le déclin de la vie spirituelle a déja
commencé, avec les symptdémes les plus alarmants ; mais quant a son état de disciple et a son témoignage, la
lampe peut en étre regardée comme presque éteinte, ou si elle donne par occasion une faible lueur, celle-ci ne
sert qu'a mettre en évidence ce que sa misérable position a d’effrayant et de sombre, et les affreuses
conséquences de l'acte de se mettre sous un joug mal assorti avec un incrédule.



Je me borne a ces observations quant a I'influence du joug mal assorti sur la vie, le caractere, le
témoignage et I'état de disciple d’un enfant de Dieu. Je voudrais maintenant dire quelques mots sur son effet
moral, manifesté dans le cercle domestique. Ici encore les conséquences en sont vraiment lamentables. Il ne
saurait en étre autrement. Deux personnes se sont réunies, pour vivre dans les relations les plus étroites et les
plus intimes, avec des golts, des habitudes, des sentiments, des désirs, des tendances et des buts
diamétralement opposés. Elles n’ont rien en commun, en sorte que dans chague mouvement qu’elles font, elles
ne peuvent que se heurter I'une l'autre. L'incrédule ne peut, en réalité, aller avec le croyant, et si, grace a une
extréme amabilité, ou a une profonde hypocrisie, il y a une apparence d’harmonie, quelle en est la valeur aux
yeux du Seigneur, qui juge de I'état des coeurs par rapport a Lui-méme ? Puis encore, si le croyant devait
malheureusement se trouver d’accord, en quelque degré, avec son compagnon de joug, cet accord ne peut se
faire qu’aux dépens de sa marche comme disciple, et il en résulte une conscience qui le condamne devant le
Seigneur ; et ceci encore donne lieu a I'accablement d’esprit et peut-étre a de l'aigreur, qui se manifeste dans
I'intérieur de la famille, de maniére que la grace de I'évangile ne se recommande nullement et que I'incrédule
n’est ni attiré ni gagné. Le joug mal assorti parait a tous égards une chose fort triste. || déshonore Dieu, porte
atteinte au bien-étre spirituel, tend a détruire I'état de disciple et le témoignage, et est tout a fait contraire a la
paix et a la bénédiction domestiques. Il produit de I'éloignement, de la froideur et des mésintelligences ; ou bien,
si ce n’est pas le cas, il tendra, du cbété de celui qui est chrétien, a lui faire perdre son caractére de disciple et
sa bonne conscience, qu’il peut étre tenté de sacrifier sur l'autel de la paix domestique. Ainsi, de quelque
maniere que nous le considérions, un joug mal assorti ne peut conduire qu’aux conséquences les plus
déplorables.

Puis, quant a son effet sur les enfants, il est tout aussi triste. Ceux-ci sont naturellement enclins a suivre
'exemple de celui de leurs parents qui n’est pas converti. «Leurs fils parlaient a moitié I'asdodien, et ne
savaient pas parler le juif; mais selon la langue de I'un ou de l'autre peuple »[Néh.- 13, 24] || ne peut y avoir
aucune union de cceurs dans I’éducation des enfants ; aucune harmonie, aucune confiance mutuelle dans leur
traitement. L’'un désire les élever dans la discipline et sous les avertissements du Seigneur[Eph- 6, 4]; l'autre
désire les élever selon les principes du monde, de la chair et du diable ; et comme les sympathies des enfants,
a mesure gu’ils grandissent, se rangent d’elles-mémes de ce dernier c6té, il n’est pas difficile de prévoir quelle
sera l'issue. Enfin, il est tout a la fois vain, inconvenant et opposé a la Parole, d’essayer de labourer avec un
« joug mal assorti», ou d’ensemencer le champ «de deux espéces de semence »; tout cela ne peut produire
que des souffrances et de la confusion.

Avant de quitter cette partie de notre sujet, je voudrais faire une remarque sur les raisons qui ordinairement
poussent les chrétiens a entrer dans le joug du mariage moralement mal assorti. Nous savons tous, hélas !
combien il est facile pour le pauvre cceur de se persuader lui-méme de la droiture d’'une démarche qu’il désire
faire, et comme le diable nous fournit des arguments plausibles pour nous convaincre qu’elle est bonne — des
arguments que le triste état moral de notre &me nous fait envisager comme clairs, satisfaisants et concluants.
Le fait méme que nous nous donnons a de telles pensées, prouve que nous sommes incapables de peser, avec
un esprit impartial et une conscience spirituellement juste, les conséquences sérieuses d’une telle démarche.
Si I'ceil était simple (c’est-a-dire, si nous n’étions gouvernés que par un seul et méme obijet, la gloire et
I’lhonneur du Seigneur Jésus Christ), nous n’entretiendrions jamais 'idée de mettre notre nuque sous un joug
mal assorti; et, par conséquent, nous n’éprouverions ni difficulté, ni perplexité a ce sujet. Un coureur, dont I'ceil
est fixé sur la couronne, ne serait troublé par aucune perplexité sur la question de savoir s’il doit s’arréter pour
s’attacher au col un poids d’un quintal. Une telle pensée ne lui viendrait jamais a I’esprit ; et non seulement cela,
mais un coureur bien exercé aurait une si claire intuition de tout ce qui pourrait entraver sa course, que, pour lui,



apercevoir quelgue chose de ce genre, serait en méme temps le rejeter d’'une maniére décidée. Or, s’il en était
ainsi avec les chrétiens quant au mariage qui n’est pas selon la Parole, un monde de souffrances et de
perplexités leur serait épargné; mais il n’en est pas ainsi. Le cceur hors de la communion est moralement
incompétent pour discerner les choses qui différent ; et lorsqu’on est dans cette condition, le diable a facilement
le dessus, et réussit bientot dans ses efforts pernicieux a induire le croyant a porter le joug avec «Béliar» —
avec «l'injustice » — avec les «ténebres» — avec un «infidele ». Si ’dme jouit d’'une pleine communion avec
Dieu, elle est entierement soumise a Sa Parole ; elle voit les choses comme Lui les voit, les appelle du méme
nom que Lui les appelle, et non pas comme le diable ou son propre coeur charnel voudrait les nommer. De cette
maniere, le croyant échappe au piege et a 'influence d’'une déception, qui a souvent un grand pouvoir sur lui
dans cette matiére; c’est-a-dire une fausse profession de religion de la part d’'une personne qu’il ou qu’elle
désire épouser. Voila ce qui arrive trés souvent. Il est facile d’affecter de I'inclination pour les choses de Dieu, et
le coeur est assez vil et perfide pour faire une profession de religion, afin d’arriver a son but; et non seulement
cela, mais le diable, qui se «transforme en ange de lumiére » [2 Cor. 11, 14] ' provoquera cette fausse profession,
afin d’enchainer d’autant plus efficacement les pieds et le coeur d’'un enfant de Dieu. Ainsi il arrive que des
chrétiens, dans ces matieres, se contentent ou semblent se contenter d’une preuve de conversion, que, dans
toute autre circonstance, ils auraient été les premiers a regarder comme fort douteuse et insuffisante. Mais,
hélas! I'expérience ne tarde pas a ouvrir les yeux sur la réalité des choses. Bientét on découvre que la
profession n’était qu’une vaine apparence, et que le cceur est entierement dans le monde et du monde. Terrible
découverte ! Qui saurait en exprimer toutes les ameres conséquences : — les angoisses du coeur — les
reproches et les remords de la conscience — la honte et la confusion — la perte de la paix, de la bénédiction et
de la joie spirituelles — le sacrifice d’une vie utile ? Qui pourrait décrire toutes ces choses ? L’homme, réveillé
de son réve illusoire, ouvre les yeux sur I'affreuse réalité : il se voit lié pour la vie sous le méme joug avec
« Béliar ». Oui, c’est ainsi que I'Esprit 'appelle. Ce n’est pas une conséquence ou une déduction a laquelle une
suite de raisonnements nous ait fait arriver ; mais une simple et positive déclaration de la sainte Ecriture, qu'il
en est ainsi relativement a celui qui s’est mis sous un joug conjugal bibliquement mal assorti, quels que
puissent étre les motifs, les raisons ou les fausses apparences qui I'ont séduit.

Oh ! mon cher lecteur chrétien, si vous étes en danger de vous mettre sous un tel joug, permettez-moi de
vous conjurer sérieusement et affectueusement de vous asseoir d’abord et de peser cette affaire dans la
balance du sanctuaire, avant de faire un seul pas en avant, dans un chemin aussi dangereux! Soyez assuré
que vous n’auriez pas plus t6t fait ce pas, que vous trouveriez votre coeur en butte a des regrets désespérés, et
votre vie a des chagrins amers sans nombre. Que rien au monde ne puisse vous induire a porter le méme joug
avec un incrédule. S’agit-il d’affections engagées ? Souvenez-vous alors que ce ne peuvent étre les affections
du nouvel homme en vous; ce sont, n’en doutez pas, de la vieille nature charnelle qu’elles procédent, laquelle
vous étes appelés a mortifier et a dépouiller. Aussi vous devriez crier a Dieu pour Lui demander la force
spirituelle de pouvoir surmonter I'influence de telles affections, et méme les Lui sacrifier. S’agit-il de vos
intéréts ? Souvenez-vous alors que ce ne sont que vos propres intéréts ; et s’ils sont favorisés, ceux de Christ
sont sacrifiés par le joug mal assorti que vous porteriez avec «Béliar» | D’ailleurs, il ne s’agit ici que de vos
intéréts temporels et non des éternels. Or, en réalité, les intéréts du croyant et ceux de Christ devraient étre
identiques; et il est évident que les intéréts de Christ, Son honneur, Sa vérité, Sa gloire, sont inévitablement
sacrifiés, lorsqu’un de Ses membres s’allie avec « Béliar ».

Il est a peine nécessaire de faire observer ici que, dans les cas ou la conversion a lieu apres le mariage, la
qguestion change singulierement de face. Alors il n’y aura pas de déchirements de conscience, par exemple, et
toute la chose se trouve modifiée dans une quantité de détails. Sans doute, il y aura encore des difficultés, des



épreuves et des afflictions ; la seule et grande différence est celle-ci, qu’on peut apporter, avec plus de bonheur,
son épreuve, son affliction en la présence du Seigneur, quand on ne s’y est pas plongé volontairement ; et Dieu
soit béni, nous savons combien Il est disposé a nous pardonner, a nous rétablir, et a purifier de toute injustice
I’ame qui Lui confesse pleinement ses erreurs et ses manquements. Ceci peut consoler le coeur de celui qui a
la conscience d’avoir péché a cet égard; quant a celui qui a été amené au Seigneur apres le mariage, I'Esprit
de Dieu lui a donné des directions spéciales et de précieux encouragements dans le passage suivant : «Si
quelque frere a une femme incrédule, et qu’elle veuille habiter avec lui, qu’il ne 'abandonne pas; et si une
femme a un mari incrédule, et qu’il veuille habiter avec elle, qu’elle n’abandonne pas son mari. Car le mari
incrédule est sanctifié par la femme, et la femme incrédule est sanctifiée par le frere, son mari; puisque
autrement vos enfants seraient impurs, mais maintenant ils sont saints.. Car que sais-tu, femme, si tu ne
sauveras pas ton mari ? Ou que sais-tu, mari, si tu ne sauveras pas ta femme ?» (1 Cor. 7, 12-16).

Il. Considérons maintenant le «joug mal assorti » dans sa phase commerciale, comme on le voit dans des
cas d’association pour les affaires. Celui-ci, bien qu’il ne présente pas un aspect aussi sérieux que celui que
nous venons d’examiner, en tant qu’il est plus facile de s’en délivrer, n’en est pas moins un obstacle positif au
témoignage du croyant. Quand un chrétien se met sous le joug avec un incrédule pour affaires de commerce,
que cet incrédule soit un parent ou non — ou quand il s’associe a une maison de commerce du monde, il
abandonne virtuellement sa responsabilité individuelle. Des ce moment, les actes de cette raison de commerce
deviennent ses actes propres, et il est completement évident qu'on ne peut pas faire agir une maison de
commerce, établie sur des principes mondains, d’aprés ceux du royaume de Dieu. On rirait d’'une telle idée,
comme tout a fait préjudiciable au succes des opérations. Un chrétien associé a un incrédule se trouverait sans
cesse dans une position excessivement pénible. Il voudrait se servir de son influence pour chercher a
christianiser le mode de conduite des affaires ; mais on I'obligerait a faire les affaires comme les autres, et il n’y
aurait pour lui d’autre reméde que de s’affliger secrétement sur sa position anormale et difficile, ou bien d’en
sortir a grande perte pécuniaire pour lui-méme et sa famille.

Si I'ceil est simple, il n’y aura point d’hésitation sur celle des deux alternatives a adopter ; mais, hélas ! le fait
méme de se placer dans une telle position prouve I'absence d’un ceil simple; et le fait d’y étre prouve le
manque de discernement spirituel pour pouvoir apprécier la valeur et I'autorité des principes divins, qui
autrement ne manqueraient pas de faire sortir un chrétien d’une telle association. Un homme qui aurait I'ceil
simple ne pourrait pas se mettre sous le méme joug avec un incrédule dans le but de gagner de I'argent. Cet
homme n’aurait d’autre objet, devant lui, que la gloire du Christ; et on ne saurait jamais obtenir ce but par une
transgression positive d’'un principe de Dieu. Voila ce qui rend la question bien simple. Si un chrétien ne peut
glorifier Christ en devenant I'associé d’'une maison de commerce mondaine, il faut nécessairement que cette
idée soit au profit de I'adversaire : il n'y a pas de milieu; or il est manifeste que Christ ne peut pas étre glorifié
par la, car Sa Parole dit : « Ne vous mettez pas sous un joug mal assorti avec les incrédules ». Tel est le
principe qui ne peut étre violé sans nuire au témoignage et sans faire perdre des bénédictions spirituelles. Il est
vrai que la conscience d’un chrétien, qui péche dans cette matiere, peut chercher a se soulager de diverses
manieres — elle peut avoir recours a des subterfuges divers — elle peut mettre en avant divers arguments pour
se persuader que tout est bien. On dira que nous pouvons étre tres dévoués et trés spirituels, quant a ce qui
nous concerne personnellement, quand méme nous nous trouverions, pour affaires de commerce, sous un
méme joug avec un incrédule. Ceci se trouvera n’étre qu’une déception, a I'épreuve d’une pratique journaliere.
Un serviteur de Christ se verra entravé de mille maniéres par son association mondaine. Si au sujet de son
service pour Christ, il ne rencontre pas une hostilité ouverte, il aura a lutter contre les efforts secrets et
continuels de I'ennemi pour arréter son zele et verser de I'eau froide sur tous ses projets. On se moquera de lui



et on le méprisera, on lui rappellera sans cesse |'effet que son enthousiasme et son fanatisme doivent produire
a I'égard des affaires et de la réputation de la maison de commerce. S’il fait usage de son temps, de ses talents
ou de ses ressources pécuniaires pour ce qu’il croit étre le service du Seigneur, on le déclarera fou ou imbécile,
et on lui fera comprendre que le seul mode convenable et raisonnable de servir le Seigneur, pour un homme
engagé dans le commerce, c’est de vaquer aux affaires, et uniqguement aux affaires; que c’est la charge
exclusive des pasteurs et ministres de s’occuper des matiéres religieuses, vu qu’ils sont mis a part pour cela.
Or, bien que l'esprit renouvelé d’un chrétien puisse étre tout a fait convaincu de la subtilité de ces
raisonnements, qui peut dire jusqu’a quel point le coeur peut étre sous I'influence de ces choses ? Nous nous
lassons d’une résistance continuelle. Le courant devient trop fort pour nous, et nous cédons petit a petit a sa
force et nous laissons entrainer a sa surface. Peut-étre la conscience tente-t-elle quelques derniers
mouvements de résistance; mais I'énergie spirituelle est paralysée, et la sensibilité de la nouvelle nature
émoussée, de sorte qu’il n’y a rien qui réponde a ces cris de la conscience, aucun effort assez puissant pour
résister a 'ennemi; la mondanité d’un chrétien s’allie avec les influences contraires de dehors — et a la fin un
tel homme se laisse aller a une vie de mondanité complete, réalisant ainsi, dans sa propre personne, la
lamentation touchante du prophéte : « Ses nazaréens étaient plus purs que la neige, plus blancs que le lait; leur
corps était plus vermeil que des rubis, leur taille un saphir. Leur figure est plus sombre que le noir; on ne les
connait pas dans les rues; leur peau s’attache a leurs os; elle est seche comme du bois» (Lam. 4, 7, 8). Cet
homme, qui était connu un jour comme un serviteur de Christ — un coopérateur pour le royaume de Dieu — qui
faisait usage de ses ressources pour avancer les intéréts de I’évangile de Christ, cet homme n’est maintenant,
hélas! plus connu que comme un négociant infatigable, habile et prudent, dont I'apbtre pourrait bien dire :
« Démas m’a abandonné, ayant aimé le présent siecle » [2 Tim. 4, 10],

Mais, peut-étre n’est-il rien qui agisse sur le caeur pour induire des chrétiens a se mettre sous un méme joug
commercial avec des incrédules, comme I’habitude de chercher a sauvegarder a la fois son caractére de
chrétien et son caractere de négociant. C’est la un piége lamentable. En effet, une telle chose n’existe pas. Un
homme doit étre I'un ou l'autre. Si je suis chrétien, mon christianisme doit se manifester comme une réalité
vivante, dans la position ou je me trouve; s’il ne peut s’y manifester, je ne dois pas y demeurer; car si je reste
dans une sphére ou une position dans laquelle la vie de Christ ne peut se montrer, je ne posséderai bientét plus
rien du christianisme que le nom, sans réalité — la forme extérieure sans la force intérieure — I'écorce sans
'amande. Ce n’est pas seulement le dimanche que je dois étre serviteur de Dieu, mais tout aussi bien du lundi
matin au samedi soir. Ce n’est pas seulement dans une assemblée publique que je dois étre serviteur de
Christ, mais tout aussi bien dans mes relations temporelles, dans mes affaires, quelles qu’elles soient. Mais je
ne puis étre un vrai serviteur de Christ, si je suis lié sous un joug avec un incrédule ; car comment les serviteurs
de deux maitres ennemis pourraient-ils travailler sous le méme joug ? C’est de toute impossibilité ; aussi j’en
appelle solennellement a la conscience de mon lecteur, en présence du Dieu Tout-puissant, qui jugera les
secrets du coeur des hommes par Jésus Christ[Rom. 2, 16] sous ce rapport aussi! Je voudrais lui dire, s’il a la
pensée d’entrer dans une association avec un incrédule : Fuyez de la! Oui, fuyez, lors méme que cette
association vous promettrait des millions. Vous vous enfonceriez dans un labyrinthe de difficultés et de
chagrins. Vous iriez labourer avec un homme dont les sentiments, les dispositions et les tendances sont
diamétralement opposés aux vétres. « Un beeuf et un ane » ne sont pas aussi différents, sous tous les rapports,
gu’un croyant et un incrédule. Comment pourrez-vous vous accorder ? Lui cherche a faire de I'argent, a réussir,
a faire son chemin dans le monde ; vous sentez (ou du moins vous devriez sentir) le besoin de croitre dans la
grace et dans la sainteté, d’avancer les intéréts de Christ et de Son évangile sur la terre et de tendre avec effort
vers le royaume éternel du Seigneur Jésus Christ. Son objet est I'argent ; le vbtre, je 'espere, c’est Christ; il vit



pour ce monde; vous, pour le monde a venir; il est préoccupé des choses du temps; vous, de celles de
I'éternité. Comment donc pourriez-vous vous rencontrer sur le méme terrain ? Vos principes, vos motifs, vos
objets et vos espérances sont entierement opposés. Comment serait-il possible que vous marchassiez
ensemble ? Comment auriez-vous quelque chose en commun ? Assurément, il suffit d’envisager tout cela avec
un ceil simple pour le voir sous son vrai jour. Il est impossible que quelqu’un ait I'ceil fixé sur Christ, le cceur
rempli de Lui, et qu’il puisse se mettre sous un méme joug avec un mondain pour quelque objet que ce soit.
Laissez-moi donc, mon cher lecteur chrétien, vous supplier encore, avant que vous preniez un parti aussi
effrayant — un parti qui peut avoir des conséquences si terribles — si gros de dangers quant a vos meilleurs
intéréts, comme quant au témoignage pour Christ, dont vous étes honoré — de considérer cette matiere avec
un coeur honnéte dans le sanctuaire de Dieu et de la peser dans Sa sainte balance. Demandez-Lui ce qu’ll en
pense, et écoutez avec une volonté soumise et une bonne conscience Sa réponse. Elle est simple et puissante
— aussi simple et aussi puissante que si elle nous arrivait directement du ciel. — La voici : « Ne vous mettez
pas sous un joug mal assorti avec des incrédules ».

Mais si, malheureusement, mon lecteur est déja sous le joug, je voudrais lui dire : Délivrez-vous-en le plus
t6t possible. Je serais bien étonné si vous n’aviez pas déja trouvé que ce joug est bien lourd. Il serait superflu
de vous détailler les tristes conséquences d’une telle position ; vous les connaissez sans doute. Mon cher frere
en Christ, ne tardez pas un instant a secouer ce joug. Il faut que cela se fasse devant le Seigneur, selon Ses
principes et par Sa grace. Il est plus facile de se mettre dans une fausse position que d’en sortir. Une
association, qui date de dix ou vingt années, ne peut étre dissoute dans un moment. |l faut que cela se fasse
avec calme, avec humilité, dans un esprit de priere, comme en présence du Seigneur, et pour Sa seule gloire.
Je puis déshonorer le Seigneur par ma maniére de sortir d’'une fausse position, autant qu’en y entrant. Aussi, si
je me trouve associé avec un incrédule, et que ma conscience me dise que je fais mal, il faut que je lui déclare
honnétement et ouvertement que je ne puis plus marcher avec lui; aprés quoi il est de mon devoir de faire tous
les efforts possibles pour que les affaires se liquident avec droiture, bonne foi et convenance, afin de ne donner
aucune occasion a I'adversaire d’en parler d’'une maniére injurieuse et que le bien que je fais ne soit pas blamé.

Il nous faut éviter la précipitation, I'imprudence et la présomption, quant nous avons l'air d’agir pour le
Seigneur et de défendre Sa sainte cause. Si un homme se trouve pris dans un piege ou égaré dans un
labyrinthe, ce n’est pas par des mouvements violents qu’il se dégagera. Non, il faut qu’il s’humilie, qu’il
confesse ses péchés devant le Seigneur, et puis qu'’il retourne sur ses pas avec patience et dans une entiere
dépendance de la grace qui, non seulement, peut lui pardonner de s’étre mis dans une fausse position, mais
encore le ramener et I'introduire dans une bonne. D’ailleurs, comme a I’égard du joug conjugal, la question est
grandement modifiée par le fait d’'une association contractée avant la conversion. Non que cette circonstance
pat, le moins du monde, justifier quelqu’un qui y demeurerait. Nullement ; mais elle nous épargnerait beaucoup
de souffrance de cceur et de souillures de la conscience, qui s’attachent a une telle position, et qui doivent
influer considérablement sur le moyen de s’en retirer. En outre, le Seigneur est glorifié par une sainte direction
du ceeur, et Il a sGrement pour agréable la pente morale de la conscience vers cette sainte direction. Si je me
juge quand je me trouve dans une mauvaise voie, et que l'inclination morale de mon cceur et de ma conscience
me fasse désirer d’en sortir, Dieu 'agréera et, sans aucun doute, Il me remettra sur le bon chemin. Mais tout en
le faisant, Il ne souffrira pas que j'enfreigne une vérité en cherchant a obéir & une autre. La méme Parole qui
dit : « Ne vous mettez pas sous un joug mal assorti avec les incrédules », dit aussi : « Rendez a tous ce qui leur
est di »[Rom. 13, 7] — « Ne devez rien a personne »[Rom. 13, 8] — «Vous proposant ce qui est honnéte devant
tous les hommes » [Rom. 12, 17] — «Marchez dans la sagesse envers ceux de dehors »[Col. 4, 5], Gj j’ai offensé
Dieu en m’associant avec un incrédule, je dois me garder d’offenser un homme par la maniere de m’en séparer.



Par une profonde soumission a la Parole de Dieu, et par la puissance du Saint Esprit, tout s’arrangera pour le
mieux, nous nous trouverons dans un chemin droit et uni, et nous serons rendus capables d’éviter des
extrémes dangereux.

[ll. En jetant un coup d’ceil sur la phase religieuse du joug mal assorti, je voudrais assurer mon lecteur que
je n’ai nullement le désir de blesser les sentiments de qui que ce soit, en décrivant les prétentions des
différentes dénominations que je vois autour de moi. Ce n’est pas du tout mon intention. Le sujet de ce traité est
assez important pour qu’on ne cherche pas a I'obscurcir par I'introduction d’idées qui lui sont étrangéres. Il est
d’ailleurs trop précis, pour permettre un tel mélange. «Le joug mal assorti», tel est ce sujet, sur lequel nous
avons a borner nos méditations.

En parcourant les Ecritures, nous trouvons des passages presque sans nombre, exprimant cet esprit de
séparation qui devrait toujours décidément caractériser le peuple de Dieu. Que notre attention se dirige vers
I’Ancien Testament — dans lequel nous voyons Dieu dans Ses relations avec Son peuple terrestre d’lsraél et
dans Ses dispensations envers lui; — ou bien, qu’elle se porte sur le Nouveau Testament, dans lequel nous
avons les relations de Dieu avec Son peuple céleste, I'Eglise, et Ses dispensations envers elle, nous y trouvons
la méme vérité mise en évidence, savoir la séparation entiére de ceux qui appartiennent a Dieu. La position
d’Israél est représentée ainsi dans le discours sentencieux de Balaam : «Voici, c’est un peuple qui habitera
seul, et il ne sera pas compté parmi les nations » [Nomb. 23, 9] | eur place était en dehors de toutes les nations de
la terre; et ils furent rendus responsables du maintien de cette séparation. D’un bout a l'autre des livres de
Moise, ils sont instruits, avertis, exhortés a cet effet; et dans les Psaumes et les Prophetes, nous sont rapportés
leurs manquements relativement au maintien de cette séparation ; manquements qui, comme nous le savons,
ont attiré sur eux les séveres jugements de la main de Dieu. Cet article deviendrait un volume, si je voulais
seulement citer tous les passages qui se rapportent a ce sujet. J'aime a croire que mon lecteur est
sufisamment versé dans I'étude de sa Bible, pour rendre de telles citations inutiles. Si pourtant il n’en était pas
ainsi, qu’il cherche dans sa concordance les passages ou se trouvent les mots «séparer, séparé et
séparation » ; ils suffiront pour lui donner, d’un coup d’ceil, toute la masse d’évidence que I’Ecriture fournit sur ce
sujet. Le passage que je viens de citer du livre des Nombres est I'expression des pensées de Dieu touchant
Son peuple Israél : « C’est un peuple qui habitera seul ».

Il en est de méme, seulement d’aprées des principes beaucoup plus élevés, par rapport au peuple céleste de
Dieu, I'Eglise — le corps de Christ — composé de tous les vrais croyants. Eux aussi sont un peuple a part.
Examinons maintenant quel est le principe de cette séparation. Il y a une grande différence entre étre séparé
sur la base de ce que nous sommes, et étre séparé sur la base de ce que Dieu est. Le premier fait de ’lhomme
un pharisien; le dernier en fait un saint. Si je dis a un de mes pauvres semblables : « Ne m’approche pas, je
suis plus saint que toi », je suis un détestable pharisien et un hypocrite ; mais si Dieu dans Sa condescendance
infinie et dans Sa parfaite grace, me dit : « Je t’ai mis en relation avec moi, dans la personne de mon Fils Jésus
Christ; c’est pourquoi sois saint et séparé de tout mal; sors du milieu d’eux et t'en sépare », je suis dans
I'obligation d’obéir, et mon obéissance est la manifestation pratique de mon caractere comme saint —
caractére que je posséde non pas a cause de quoi que ce soit qui se trouve en moi-méme, mais simplement
parce que Dieu m’a rapproché de Lui-méme par le sang précieux de Christ. Il est bon d’étre au clair la-dessus.
Le pharisaisme et la sanctification divine sont deux choses bien différentes, et cependant on les confond
fréeguemment. Ceux qui s’efforcent de conserver cette place de séparation, qui appartient au peuple de Dieu,
sont constamment accusés de se mettre au-dessus de leurs semblables, et de prétendre a un plus haut degré
de sainteté personnelle qu’on n’en posséde ordinairement. Cette accusation vient de ce qu’on ne fait pas
attention a la distinction dont je viens de parler. Quand Dieu appelle les hommes a se séparer, c’est sur le



principe de ce qu’ll a fait pour eux sur la croix, et de la place qu’ll leur a assignée dans une association éternelle
avec Lui, en la personne de Christ. Mais si je me sépare sur le principe de ce que je suis en moi-méme, c’est la
présomption la plus absurde et la plus futile, qui sera dévoilée t6t ou tard. Dieu commande a Son peuple d’étre
saint, a cause de ce qu'll est, Lui : « Soyez saints, car moi je suis saint»[1 Pier. 1, 16] C’est évidemment trés
différent de : « Ne m’approche pas, je suis plus saint que toi». Si Dieu met des hommes en relation avec Lui-
méme, Il a le droit de leur prescrire quel doit étre leur caractére moral, et ils se trouvent sous |'obligation d’y
répondre. Ainsi nous voyons que la plus profonde humilité se trouve au fond de la séparation d’un saint. Il n’y a
rien qui soit plus propre a nous mettre dans la poussiére, comme l'intelligence de la nature réelle de la sainteté
divine. C’est une humilité entierement fausse que celle qui vient de ce que nous nous contemplons nous-
mémes ; en effet elle est, en réalité, basée sur I'orgueil qui n’a jamais vu jusqu’au fond de sa propre et totale
indignité. Il y en a qui s’imaginent pouvoir atteindre a I’humilité la plus profonde et la plus vraie, en se regardant
eux-mémes, tandis qu’elle ne peut étre acquise qu’en regardant a Christ. « Plus tes gloires frapperont mes yeux
et plus je serai humble ». C’est la un sentiment juste, fondé sur un principe divin. L’ame qui se perd dans la
splendeur de la gloire morale de Christ est véritablement humble, aucune autre ne I'est. Nous n’avons qu’a
nous humilier, sans doute, quand nous pensons quelles pauvres créatures nous sommes; mais il suffit de
réfléchir un moment avec justesse, pour voir que c’est une pure déception de chercher a produire quelque bon
résultat pratigue en se regardant soi-méme. Ce n’est que lorsque nous nous trouvons en présence d’une
excellence infinie que nous sommes vraiment humbles. C’est pour cela gu’un enfant de Dieu devrait refuser de
porter le joug avec un incrédule, soit dans des rapports domestiques, soit dans des rapports commerciaux ou
religieux, simplement parce que Dieu lui dit d’étre séparé, et non pas a cause de sa propre sainteté
personnelle. Mettre en pratique ce principe, en matiere de religion, doit nécessairement impliquer beaucoup
d’épreuves et de douleurs; on appellera cela de l'intolérance, de la bigoterie, de I'étroitesse, un esprit
d’exclusion, etc.; mais nous ne saurions rien y changer. Pourvu que nous nous tenions séparés d’aprés un
principe juste et dans un esprit droit, nous pouvons sans crainte en laisser a Dieu tous les résultats. Sans
aucun doute, le résidu, au temps d’Esdras, dut paraitre excessivement intolérant, en refusant la coopération
des peuples d’alentour & la construction de la maison de Dieu ; mais ils agirent sur un principe divin en refusant
ce secours. « Et les ennemis de Juda et de Benjamin entendirent que les fils de la transportation béatissaient le
temple de I'Eternel, le Dieu d’Israél; et ils s’approchérent de Zorobabel et des chefs des péres, et leur dirent :
Nous batirons avec vous, car nous recherchons votre Dieu, comme vous, et nous lui offrons des sacrifices
depuis les jours d’Esar-Haddon, roi d’Assyrie, qui nous a fait monter ici». Cela paraissait une offre bien
obligeante — une proposition qui manifestait un penchant décidé pour le Dieu d’lsraél; cependant le résidu
refusa, parce que ces gens, malgré leur belle profession, n’étaient, au fond, que des incirconcis et des
adversaires. « Et Zorobabel et Jéshua, et le reste des chefs des peres d’lsraél leur dirent : Vous n’avez pas
affaire avec nous pour batir une maison a notre Dieu; mais nous seuls, nous batirons & I'Eternel, le Dieu
d’lsraél » (Esdr. 4, 1-3). lls ne voulaient pas porter le joug avec les incirconcis — ils ne voulaient pas «labourer
avec un beeuf et un ane » — ils ne voulaient pas «semer leur champ de deux espéces de semence » — ils se
tinrent séparés, quand méme ils s’exposaient par la a étre traités de gens bigots, étroits, sans libéralisme et
sans charité.

De méme, en Néhémie, il est dit : « Et la race d’Israél se sépara de tous les fils de I'étranger, et ils se tinrent
la et confesserent leurs péchés et les iniquités de leurs péres» (9, 2). Ce n’était pas la un esprit de secte;
c’était une obéissance positive. Leur séparation était essentielle a leur existence comme peuple. lls n’auraient
pu jouir de la présence de Dieu sur aucun autre terrain. Il en doit toujours étre ainsi du peuple de Dieu sur la
terre. Il faut que les chrétiens soient séparés, autrement, ils ne sont pas seulement inutiles, mais ils sont



malfaisants. Dieu ne peut les reconnaitre ni marcher avec eux, s’ils se mettent sous le joug avec des
incrédules, sur quelque terrain ou pour quelque objet que ce soit. Il est fort difficile d’unir un esprit d’intense
séparation avec un esprit de grace, de douceur et d’'indulgence, ou, comme on I'a dit : de garder ses pieds sur
le chemin étroit, tout en ayant un cceur large. C’est la une véritable difficulté. Comme le maintien, strict et sans
compromis, de la vérité tend a rétrécir le cercle autour de nous, nous aurons besoin de la puissance expansive
de la grace pour garder notre coeur large et nos affections vives et chaudes. Si nous combattons pour la vérité
autrement que dans la grace, nous ne présenterons qu’un c6té du témoignage, et encore le moins attrayant. Et
si, d’'un autre c6té, nous montrons de la grace aux dépens de la vérité, cela se trouvera, a la fin, n’étre que la
manifestation d’un libéralisme vulgaire aux dépens de Dieu — chose des plus indignes. Puis, quant au but pour
lequel de vrais chrétiens se mettent ordinairement sous le joug avec ceux qui, de leur propre aveu et au
jugement de la charité elle-méme, ne sont pas chrétiens, on trouvera, en définitive, qu'on ne peut jamais
atteindre un but vraiment divin et céleste en transgressant une vérité de Dieu. Per fas aut nefas (a tort ou a
droit), ne sera jamais une devise divine. Les moyens ne sont pas sanctifiés par le but; mais et les moyens et le
but doivent étre conformes aux principes de la sainte Parole de Dieu ; autrement tout doit aboutir a la confusion
et a la honte. Recouvrer Ramoth de Galaad de la main de I'ennemi avait pu paraitre un but bien digne a
Josaphat; de plus, il avait pu passer pour un homme trés libéral, gracieux, populaire et large de coeur, lorsqu’il
répondait ainsi a la proposition d’Achab : « Moi je suis comme toi, et mon peuple comme ton peuple ; et je serai
avec toi dans la guerre »[2 Chron. 18, 3] || est facile d’étre large et libéral aux dépens des principes divins ; mais
quelle en fut la fin? Achab fut tué et Josaphat échappa a grand’peine, apres avoir fait naufrage quant au
témoignage. Nous voyons par la que Josaphat n’atteignit pas méme le but pour lequel il s’était mis sous un joug
mal assorti avec un infidéle ; et quand méme il I'e(it atteint, ce succes n’aurait nullement été une justification de
sa démarche[2]. Rien ne peut justifier le joug mal assorti d’'un croyant avec un incrédule; et par conséquent,
quelque belle, attrayante et plausible que puisse paraitre I'expédition de Ramoth aux yeux des hommes, c’était,
au jugement de Dieu, «aider au méchant, et aimer ceux qui haissent I'Eternel » (2 Chron. 19, 2). La vérité de
Dieu dépouille les hommes et les choses du faux brillant dont voudraient les revétir ceux qui se laissent guider
par I'esprit de convenance et d’utilité; elle les présente sous leur vrai jour; et c’est une grace inexprimable que
d’avoir le jugement de Dieu sur tout ce qui se fait autour de nous : cela donne du calme a I'esprit, de la fermeté
au caractére et a la marche, et nous délivre de cette malheureuse fluctuation de pensées, de sentiments et de
principes qui nous rend complétement impropres a la position de témoins fermes et conséquents de Christ.
Nous ne pouvons que nous égarer, si nous essayons de former notre jugement d’aprés les pensées et les
opinions des hommes; car ils jugent toujours selon les apparences extérieures, et non selon le caractere
intrinséque et le principe des choses. Pourvu que les hommes atteignent ce qu’ils appellent un bon but, ils se
soucient peu de la maniére d’y parvenir. Mais le véritable serviteur de Christ sait qu’il doit faire I'ceuvre de son
Maitre d’aprés les principes et dans I'esprit de son Maitre. Il ne saurait donc jamais étre satisfait d’atteindre le
but le plus louable, a moins qu’il N’y parvienne par une voie tracée de Dieu. Les moyens aussi bien que la fin
doivent étre divins. J'admets, par exemple, que c’est un but tres désirable que de répandre les Saintes
Ecritures — la Parole pure et éternelle de Dieu; mais si je ne pouvais les répandre autrement qu’en me mettant
sous le joug avec un incrédule, je devrais m’en abstenir, vu que je ne dois pas faire le mal pour qu’il en résulte
du bien. Mais, béni soit Dieu, Son serviteur peut propager Son précieux livre, sans violer les préceptes
contenus dans ce livre. Il peut, sous sa responsabilité propre et individuelle, ou en communion avec ceux qui
sont vraiment du c6té du Seigneur, répandre en tous lieux la précieuse semence, sans pour cela se liguer avec
ceux dont toute la marche et la conduite prouvent qu’ils sont du monde.



On peut en dire autant, relativement a tout objet d’'un caractére religieux. Il ne peut et ne devrait étre
poursuivi que d’aprés les principes de Dieu. On nous objectera, peut-étre, qu’il nous est dit de ne pas juger —
que nous ne pouvons lire dans le coeur — et que nous devons espérer que tous ceux qui coopérent a de
bonnes ceuvres, telles que la propagation de la Bible, la distribution des traités, et aux travaux des missions,
doivent étre chrétiens; et que, par conséquent, il ne peut étre mauvais de nous lier avec eux. A tout cela, je
réponds qu’il 'y a guére, dans le Nouveau Testament, un passage si mal compris et si mal appliqué que
Matthieu 7, 1 : «Ne jugez pas, afin que vous ne soyez pas jugés». Dans le méme chapitre, nous lisons :
« Soyez en garde contre les faux prophétes... vous les reconnaitrez a leurs fruits ». Or, comment pourrons-nous
nous en garder, si nous n’exercons pas notre jugement ? Nous lisons encore en 1 Corinthiens 5 : « Car gu’ai-je
affaire de juger ceux de dehors aussi? Vous, ne jugez-vous pas ceux qui sont de dedans ? Mais ceux de
dehors, Dieu les juge. Otez le méchant du milieu de vous-mémes ». Ici, il nous est clairement enseigné que
ceux « de dedans » ressortissent immédiatement au jugement de I'Eglise ; et cependant, d’aprés I'interprétation
ordinaire de Matthieu 7, 1, nous n’aurions a juger personne; cette interprétation doit donc nécessairement étre
fausse. Si des personnes professent étre du «dedans », il nous est commandé de les juger. « Ne jugez-vous
pas ceux qui sont de dedans ? ». Quant a ceux du «dehors », nous n’avons rien a faire avec eux, si ce n'est de
leur présenter la grace pure, parfaite, riche, illimitée, insondable, qui brille d’un éclat ineffable dans la mort et
dans la résurrection du Fils de Dieu. Tout cela est assez simple. |l est dit au peuple de Dieu d’exercer son
jugement quant a tous ceux qui professent étre «de dedans»; il est dit aux saints de se garder des faux
prophétes; il leur est ordonné «d’éprouver les esprits »[1 Jean 4, 1] : et comment le pourraient-ils faire, s’ils ne
devaient pas juger du tout ? Que veut donc dire notre Seigneur par ces paroles : «Ne jugez pas» ? Je crois
gu’ll veut dire précisément ce que Paul dit par le Saint Esprit, lorsqu’il nous recommande de ne «juger rien »
avant le temps, jusqu’a ce que vienne le Seigneur, qui aussi mettra en lumiére les choses cachées des
ténébres, et manifestera les conseils des coeurs; et c’est alors que chacun recevra sa louange de la part de
Dieu (1 Cor. 4, 5). Nous n’avons pas a juger des motifs ; mais nous avons a juger la conduite et les principes;;
c’est-a-dire la conduite et les principes de tous ceux qui professent étre «de dedans ». C’est un fait d’ailleurs,
que ceux-la méme qui disent : « Nous ne devons pas juger », ne cessent de se livrer a des jugements. Il n’y a
pas de vrai chrétien, en qui l'instinct moral de la nature divine ne prononce pas virtuellement des jugements sur
le caractére, la conduite et la doctrine, et ce sont |a des points qui se trouvent dans le ressort du jugement du
croyant.

Tout ce que je voudrais donc mettre sur la conscience de mon lecteur chrétien, c’est qu’il est de son devoir
d’exercer un jugement sur ceux avec lesquels il se met sous le joug en matiere de religion. Si, dans ce moment,
il est chargé d’un joug avec un incrédule, il transgresse positivement le commandement du Saint Esprit. Il se
peut qu’il I'ait fait dans I'ignorance jusqu’a ce jour; s'’il en est ainsi, la grace du Seigneur est préte a pardonner
et a rétablir; mais s'il persiste dans la désobéissance aprés avoir été averti, il n’est pas possible qu’il puisse
attendre la présence et la bénédiction de Dieu, quelque précieux ou important que puisse étre le but gu’ils se
proposent 4 atteindre ensemble. « Ecouter est meilleur que sacrifice, préter I'oreille meilleur que la graisse des
béliers » [1 Sam. 15, 22]

IV. Nous n’avons plus qu’a considérer la phase philanthropique du joug inégal. Il y en a beaucoup qui
diront : « Je conviens pleinement que nous ne devons pas nous unir pour le culte ou le service de Dieu avec des
incrédules déclarés; mais nous sommes bien libres de nous réunir a eux pour avancer des buts de
philanthropie — comme, par exemple, pour subvenir aux besoins des pauvres, leur distribuer du pain et des
vétements, pour réformer les vicieux, établir des asiles pour les aveugles, les aliénés, fonder des hospices et
des hépitaux pour les malades et les infirmes, des lieux de refuge pour ceux qui sont abandonnés, pour les



veuves et les orphelins; en un mot, pour tout ce qui peut contribuer a améliorer I'état physique, moral et
intellectuel de nos semblables ». Tout cela parait assez beau a premiere vue ; car on pourrait me demander si je
ne voudrais pas aider un homme sur la route a retirer sa charrette du fossé ? Je réponds, oui, certainement;
mais si 'on me demandait de devenir membre d’une société mélangée de croyants et de gens non convertis,
qui aurait pour but de retirer les voitures des fossés, je dirais que non — non pas que je prétende a une plus
grande sainteté, mais parce que la Parole de Dieu dit : « Ne vous mettez pas sous un joug mal assorti avec les
incrédules ». Telle serait ma réponse, n’importe quel fOt le but d’'une telle société. Il est commandé au serviteur
de Christ d’'étre «préparé pour toute bonne ceuvre »[2 Tim. 2, 21] — « de faire du bien a tous »[Gal- 6, 10] — «de
visiter les orphelins et les veuves dans leur affliction » [Jaca. 1, 27]; mais alors c’est comme serviteur de Christ et
non pas comme membre d’une société ou d’'un comité, ou des infidéles, des athées et toute sorte de méchants
et d'impies pourraient également étre admis. De plus, nous devons nous souvenir que toute la philanthropie de
Dieu se rattache a la croix du Seigneur Jésus Christ. Voila le canal par lequel Dieu veut dispenser Ses
bénédictions — voila le puissant levier au moyen duquel |l veut élever ’'hnomme physiquement, moralement et
intellectuellement. «Mais quand la bonté de notre Dieu Sauveur et son amour envers les hommes sont
apparus, il nous sauva, non sur le principe d’ceuvres accomplies en justice que nous, nous eussions faites,
mais selon sa propre miséricorde, par le lavage de la régénération et le renouvellement de I'Esprit Saint, qu’il a
répandu richement sur nous par Jésus Christ notre Sauveur » (Tite 3, 4-6). Voila comment Dieu s’y prend pour
améliorer la condition de I'’homme. Le chrétien peut aisément se placer sous le joug avec tous ceux qui
comprennent la valeur de ce mode d’agir, mais avec aucun autre.

Les gens du monde n’en connaissent rien, ne s’en soucient pas. S’ils cherchent a réformer, c’est une
réformation sans Christ. S’ils entreprennent d’améliorer, c’est une amélioration sans la croix. S’ils s’intéressent
aux progrés moraux et intellectuels, Jésus n’est ni leur point de départ ni le but de leur course. Comment donc
le chrétien pourrait-il se placer sous le joug avec eux ? lls veulent travailler sans Christ, qui est Celui-la méme a
qui le chrétien doit toutes choses. Peut-il étre content de travailler avec eux? Peut-il méme avoir en vue
quelque chose de commun avec eux ? Si I'on vient me dire : « Nous avons besoin de votre coopération pour
distribuer aux pauvres des vivres et des vétements, pour fonder des hopitaux et des maisons d’aliénés, pour
pourvoir a I'entretien et a I'’éducation des orphelins, pour améliorer I'état physique de nos semblables; mais
Nous vous avisons que, d’apres un principe fondamental de la société, ou du comité formé a cet effet, le nom de
Christ ne doit pas y étre prononcé, vu que cela donnerait lieu a des controverses. Notre but n’étant pas du tout
religieux, mais uniquement philanthropique, la religion doit étre soigneusement exclue de toutes nos
assemblées publiques. Nous nous réunissons comme hommes pour une ceuvre de bienfaisance; aussi
incrédules, athées, sociniens, ariens et tufti quanti doivent étre heureux de s’unir pour faire avancer le char
glorieux de la philanthropie ». Quelle devrait étre ma réponse a une telle demande ? Le fait est, qu’a celui qui
aime vraiment le Seigneur Jésus, les paroles manqueraient pour répondre a un appel aussi monstrueux. Quoi !
faire du bien aux hommes en excluant Christ! A Dieu ne plaise. Si je ne puis obtenir les buts de la pure
philanthropie, sans mettre de cété ce Sauveur béni, qui vécut et mourut, et qui vit éternellement pour moi, alors
loin de moi votre philanthropie, car elle n’est certainement pas de Dieu, mais de Satan. Si elle était de Dieu, la
Parole est : «Qu’il a répandu richement sur nous par Jésus Christ»[Tite 3, 6] Celui-la méme que vos statuts
laissent completement de cété. Il en résulte que vos reglements doivent étre inspirés par Satan, 'ennemi de
Christ. Satan aime toujours a laisser de c6té le Fils de Dieu; et, lorsqu’il parvient a persuader les hommes de
faire de méme, il leur permettra volontiers d’étre bienfaisants, charitables et philanthropes. Mais, de bonne foi,
une telle bienfaisance, une telle philanthropie mériteraient qu’on les appelat malveillance et misanthropie; car
comment pourriez-vous plus eficacement montrer du mauvais vouloir et de la haine envers les hommes, qu’en



laissant de c6té Celui qui seul peut les bénir pour le temps et I'éternité ? Mais quel doit, relativement a Christ,
étre I'état moral d’un homme, qui pourrait prendre place dans un comité, ou sur une estrade, a condition que ce
nom béni ne flt pas prononcé ? Il faudrait que son cceur fOt bien froid pour Christ, en vérité ; cela prouverait que
les projets et les ceuvres d’hommes inconvertis lui paraitraient assez importants pour le faire consentir a ce
gu’on jette, pour ainsi dire, son Maitre par-dessus bord, afin de pouvoir les mettre a exécution. Ne nous
méprenons pas a ce sujet. C’est la le vrai point de vue, sous lequel il faut considérer la philanthropie du monde.
Les hommes de ce monde peuvent « vendre le nard pur trois cents deniers, et les donner aux pauvres » [Marc 14,
ol; tandis qu’ils déclarent que c’est une perte de répandre ce parfum sur la téte du Christ. Le chrétien peut-il
adhérer a ce jugement ? Peut-il se mettre sous le joug avec de tels hommes ? Peut-il entreprendre de réformer
le monde sans Christ? Peut-il se joindre a ceux qui cherchent a masquer et a embellir une scéne qui est
souillée du sang de son Maitre ? Pierre pouvait dire : « Je n’ai ni argent ni or, mais ce que j’ai, je te le donne :
Au nom de Jésus Christ le Nazaréen, léve-toi et marche »[Act. 3, 6], Pierre voulait guérir un impotent par la
puissance du nom de Jésus; mais qu’aurait-il dit, si on lui avait proposé de se joindre a un comité ou a une
société pour assister les impotents, a la condition de mettre tout a fait ce nom de c6té ? Nous pouvons, sans
grand effort d’imagination, concevoir ce qu’il aurait répondu. Son ame tout entiére aurait reculé d’effroi devant
une telle pensée. S’il a guéri I'impotent, c’est uniquement dans le but d’exalter le nom de Jésus, d’en manifester
toute la valeur, toute I'excellence et toute la gloire a la vue des hommes; mais le but de la philanthropie du
monde est précisément le contraire, en tant qu’elle met entierement de c6té ce nom béni, et le bannit du sein de
ses comités et du haut de ses estrades. N’avons-nous donc pas le droit de dire : « Honte au chrétien qui se
trouve dans une place d’ou son Maitre est banni!» ? Ah! qu’il s’en retire, et que, dans I'énergie de I'amour de
Jésus et par la puissance de Son nom, il fasse tout le bien qu’il peut; mais qu’il ne se mette pas sous le joug
avec les incrédules, pour combattre les tristes conséquences du péché, en excluant la croix de Christ. Le grand
objet de Dieu est d’exalter Son Fils — «afin que tous honorent le Fils comme ils honorent le Pére » [Jean 5, 23],
Ceci doit aussi étre le grand objet des ceuvres du chrétien ; dans ce but il doit « faire du bien a tous »[Gal- 6, 10];
mais s'il se joint a une société ou a un comité pour faire du bien, ce n’est pas «au nom de Jésus» qu’il agit,
mais au nom de la société ou du comité, sans le nom de Jésus. Cela devrait suffire a tout coeur droit et loyal.
Dieu n’a pas d’autre voie de bénir les hommes, si ce n’est par Christ; et pas d’autre but en les bénissant, si ce
n’est d’exalter Christ. Comme du temps de Pharaon, quand les Egyptiens affamés accouraient & lui en foule, il
leur disait : «Allez & Joseph » [Gen- 41, 55| de méme la Parole de Dieu dit & tous : «Allez & Jésus ». Oui, il faut
que nous allions a Jésus pour 'dme et pour le corps, pour le temps et pour I'éternité ; mais les gens du monde
ne Le connaissent pas, et ne sentent pas le besoin de Lui; ainsi donc, qu’est-ce que le chrétien pourrait avoir a
faire avec eux ? Comment peut-il travailler sous un méme joug avec eux ? Il ne le peut qu’en reniant d’'une
maniere pratique le nom de son Sauveur. Il y en a beaucoup qui ne voient pas cela ; mais ce fait ne saurait rien
y changer pour ceux qui agissent ainsi. Nous devons marcher honnétement, comme dans la lumiére ; et quand
méme les sentiments et les affections de la nouvelle nature ne seraient pas sufisamment forts en nous, pour
nous faire repousser aussitdt la seule pensée d’aller nous placer dans les rangs des ennemis de Christ, la
conscience devrait, tout au moins, se soumettre a I'autorité impérative de cette parole : « Ne vous mettez pas
sous un joug mal assorti avec les incrédules ».

Que le Saint Esprit veuille revétir Sa Parole d’une puissance céleste, et en aiguiser le tranchant pour qu’elle
pénetre dans la conscience, afin que les saints soient délivrés de tout ce qui les empéche de « poursuivre la
course qui leur est proposée » [Héb. 12, 1], e temps est court. Le Seigneur Lui-méme apparaitra bientét. Alors
plus d’un joug mal assorti sera rompu en un clin d’ceil ; des brebis et des boucs seront alors éternellement
séparés. Puissions-nous étre rendus capables de nous purifier de toute association impure, et de toute



influence profane, afin que, quand Jésus viendra, nous ne soyons pas couverts de honte, mais que nous
puissions aller a Sa rencontre avec des coeurs joyeux et des consciences qui nous approuvent.

1. T Non approuvé, qui n’est pas de bon aloi.
2. T Le joug mal assorti fut un piége affreux pour le coeur aimable de Josaphat. Il se mit sous le joug avec Achab dans

un but religieux ; et malgré l'issue désastreuse de ce projet, nous le voyons qui se met de nouveau sous le joug avec
Achazia dans un but commercial ; ce qui aboutit également a des pertes et a la confusion; et a la fin, il porte le joug
avec Joram dans un but politique. Comparez 2 Chroniques 18 ; 20, 35-37; 2 Rois 3.



