Le livre de I'expérience

Exposition pratique de I'épitre aux Philippiens

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 18]

Chapitre 1. — Dans I'épitre aux Ephésiens et méme dans I'épitre aux Colossiens, Dieu nous fait connaitre
notre place avec Christ; mais dans celle aux Philippiens, nous voyons le croyant passant a travers ce monde —
y marchant comme chrétien. Il n’y a pas de doctrine dans I'épitre aux Philippiens : elle nous montre le croyant
courant vers le but, et cette course est envisagée comme accomplie dans la puissance de I'Esprit de Dieu, car
ce qui caractérise ici le chrétien, c’est qu’il marche absolument dans cette puissance de I’'Esprit. Cela explique
pourquoi il n’est pas question de péché dans I'épitre aux Philippiens (le mot méme de péché ne s’y trouve pas),
ni d’aucune lutte au sens propre du mot. Cela ne signifie pas que celui qui court ait déja recu le prix, mais il ne
fait qu’une seule chose; il court par la puissance de I'Esprit de Dieu, cherchant a le saisir : il n’a pas saisi, mais
il ne fait pas autre chose que courir pour atteindre; il est élevé au-dessus de tout ce qu’il y a en lui et dans le
monde, élevé absolument au-dessus de toutes les circonstances.

L’épitre aux Philippiens est I'épitre de I'expérience, mais de I'expérience selon la puissance de I'Esprit de
Dieu. Nous y apprenons cette lecon que, quoique pouvant faillir, il nous est possible de marcher dans la
puissance de I'Esprit de Dieu. Ce n’est pas que la chair soit changée, ou qu’il soit admissible qu’on ait atteint le
but, car il n’y a pas de perfection ici-bas ; mais il est possible d’agir toujours d’'une maniére conséquente avec
'appel qui nous montre Christ dans la gloire comme but et prix de notre course. Il n'est pas question ici
d’atteindre certains degrés de perfectionnement dans le monde : le chrétien n’a qu’un seul but a atteindre,
savoir d’étre avec Christ et semblable a Christ dans la gloire ; mais il est considéré dans cette épitre comme
étant supérieur a toute espece de circonstance, de contradiction, ou de difficulté, car son sentier est élevé au-
dessus de toutes ces choses.

Le fait que nous avons un chemin, montre que nous sommes sortis du lieu ou Dieu avait primitivement placé
I’lhomme, que nous ne sommes pas chez nous. C’est une grande grace de Dieu, que nous ayons un chemin
dans le désert; et ce chemin, je n’ai pas besoin de le dire, c’est Christ. Adam n’avait pas besoin d’'un chemin : il
serait demeuré paisiblement dans le jardin d’Eden, s'il était resté obéissant & Dieu. Mais nous, nous sommes
sortis d’Egypte et nous ne sommes pas en Canaan : nous courons vers le but. Une foule de choses se mettent
en travers du chemin, mais la seule chose que nous ayons a faire, c’est de courir. A chaque pas, nous gagnons
davantage de Christ : ¢’est comme la lumiere d’une lampe au bout d’un corridor ; @ mesure que nous avangons,
nous en recevons davantage. Nous n’avons pas encore atteint la lampe elle-méme, mais la lumiéere qui en jaillit
augmente a chaque pas que nous faisons en avant; seulement nous sommes entierement délivrés du moi
comme de ce qui nous gouverne, et nous avons un motif supérieur a toutes les circonstances, en sorte que,
bien que nous ne soyons pas insensibles a celles-ci, elles n’exercent aucune influence sur nous.

«Je rends grace a mon Dieu, dit 'apbtre, pour tout le souvenir que j'ai de vous, dans chacune de mes
supplications, faisant toujours des supplications pour vous tous, avec joie, a cause de la part que vous prenez



a I'évangile depuis le premier jour jusqu’a maintenant». Les Philippiens avaient pris une part ardente a
I’évangile et avaient montré un esprit d’amour, et I'ap6tre faisait sans cesse des supplications pour eux tous.
Chagque fois qu'il priait, il faisait mention d’eux. Il portait sur son coeur I'Eglise de Dieu, et il en faisait de méme
pour les saints individuellement. Il pensait toujours a eux; — méme aux Corinthiens, il dit : « Je rends toujours
grace a Dieu pour vous » [1 Cor. 1, 4],

Ce qui occupe Christ et ce a quoi Il pense, c’est ce qui devrait nous occuper et ce a quoi nous devrions
penser. Si Christ est ma vie et par I'Esprit la source de mes pensées, j'aurai Ses pensées en toute chose; car il
y a ce qui est juste et bien selon Christ. Je dois étre, au milieu des circonstances dans lesquelles je me trouve,
comme Christ y serait; et cela est la vie chrétienne. Il n’est jamais nécessaire que nous fassions un mal
quelconque ; jamais nécessaire que nous agissions selon la chair. Bien qu’elle soit la, pourquoi faudrait-il que je
pense par elle ? Je ne le ferai pas, si je suis plein de Christ; car c’est Lui qui me suggére mes pensées.

Si j’entre dans le sentiment et les pensées de Christ, je ne pourrai supporter de voir du mal dans les saints :
je désirerai les voir semblables a Christ. |l opére maintenant dans le coeur des saints, comme nous lisons en
Ephésiens 5, 26 : «afin qu'il la sanctifidt en la purifiant par le lavage d’eau par la parole », et il faut que je
marche avec Lui dans le méme esprit; ce que je ne pourrai jamais faire, si je ne suis pas devant Dieu moi-
méme. Christ se livre d’abord Lui-méme pour les siens, et ensuite Il s’occupe a les purifier et a les rendre tels
gu’ll veut les avoir : c’est aussi ce que nos cceurs devraient désirer de faire par I'intercession.

Il'y a abondance de puissance pour un tel service, quoique nous ne sachions que bien misérablement en
user. Le Seigneur peut déployer Sa grace maintenant, aussi bien qu’ll le faisait dans les jours les plus glorieux
de I'apétre. Il y avait bien plus de quoi réjouir le cceur, quand David fuyait devant Sail, comme «une perdrix sur
les montagnes » [1 Sam. 26, 20], que dans toute la gloire de Salomon ; car aux jours de la souffrance de David, il y
avait la puissance de la foi. C’est avec fous les saints que nous devons « comprendre » (Eph. 3, 18), et nous
diminuons notre bénédiction, si nous ne les embrassons pas tous. Il y a en Christ la capacité pour que nous le
fassions, et, si nous marchons dans le méme esprit que Lui, nous serons en repos a leur égard.

Prier pour les saints, nous donne la puissance de voir tout le bien qui est en eux. Les épitres en rendent
témoignage a la seule exception de celle aux Galates, ou I'apbtre ne parle pas de ce qu’il pouvait louer, mais
sans préambule, s’en prend au mal, car les Galates abandonnaient le fondement. Si nous priions davantage
pour les saints, nous aurions plus de joie en eux, et plus de courage pour ce qui les concerne. C’est toujours un
mal de perdre courage au sujet des saints, quoique le cas puisse se présenter ou nous soyons comme
Jérémie, auquel Dieu dit : « Ne prie plus pour ce peuple »[7. 16]. Le Seigneur est toujours présent et Son amour
ne peut pas faillir; ainsi, nous pouvons compter sur cet amour avec joie, avec consolation et encouragement.
Méme quand il avait dit aux Galates : « Je suis en perplexité a votre sujet », I'apbtre, regardant aussitot a Christ,
ajoute : «J’ai confiance a votre égard par le Seigneur » (voyez Gal. 4, 20; 5, 10). Il voyait les saints sous I'ceil
de Christ pour y étre bénis. Et nous, jusqu’a quel point voyons-nous tous les saints avec le cceur de Christ,
étant consolés et encouragés, parce que nous savons qu'il y a assez de grace pour eux ? «Etant assuré de
cela méme que Celui qui a commencé en vous une bonne ceuvre, I'achévera jusqu’au jour de Jésus Christ » ; et
comme nous lisons encore, un peu plus loin : « Afin que vous soyez sans reproche et purs, des enfants de Dieu
irréprochables... » [2, 19],

« Parce que vous m’avez dans votre cceur, et que, dans mes liens et dans la défense et la confirmation de
I’évangile, vous avez tous été participants de la grace avec moi» (v. 7). Nous sentons peu combien c’est une
chose réelle que 'unité de I'Esprit; nous en avons grandement perdu la réalité, quoique nous reconnaissions ce
fait comme une vérité. Cette unité existe par une puissance vivante qui est dans chacun des saints, en sorte



que «si un membre souffre », les autres, non pas doivent souffrir, mais « souffrent avec lui » nécessairement (1
Cor. 12). Le corps peut étre dans un état si faible, qu’il lui reste bien peu de sentiment; mais, en supposant qu’il
y ait une ceuvre de I'Esprit dans les Indes, pensez-vous que les saints, ici en Europe, n’en seraient pas
ranimés ? Ainsi, quand les saints priaient pour Paul et que Dieu fortifiait Paul, des actions de grace étaient
rendues a Dieu de la part d’eux tous (voyez 2 Cor. 1, 11). L’'opération de I'Esprit de Dieu exerce son influence
bénie sur tous ceux qui entendent. Mais quand I'apbtre dut dire : « Tous m’ont abandonné »[2 Tim. 4, 16] (jls
n’avaient pas abandonné Christ, mais ils manquaient de courage pour affronter les dangers) lui, Paul poursuivit
seul sa route. Nous savons bien que si nous souffrons d’une douleur dans notre corps, tous nos nerfs en sont
attaqués; nous ne pouvons ni lire, ni travailler aussi bien que nous le ferions autrement. Il se peut que I'action
morbide soit assez intense pour que les nerfs spirituels n’aient plus guére de sentiment; toutefois le sentiment
ne peut étre détruit.

Le ton de I'épitre aux Philippiens se montre au verset 8. L’apbtre n’était pas un homme oublieux; il se
rappelle chaque trait de bonté, le moindre témoignage d’amour envers lui, et il demande dans ses prieres que
ceux qui se souvenaient ainsi de lui abondassent encore de plus en plus en amour, en connaissance et toute
intelligence spirituelle, afin qu’ils fissent les choses qu’il était convenable de faire — sachant discerner ce en
quoi une chose differe d’'une autre — pour gu’ils fussent des experts dans le sentier chrétien, n’évitant pas
seulement de tomber dans le péché, mais ayant I'intelligence de ce qu’il convenait exactement de faire dans les
circonstances dans lesquelles ils se trouvaient; car notre mesure est ce qui satisfait le coeur de Christ, et non
pas «quel mal y a-t-il en ceci ou en cela?». L’apdtre désire que les Philippiens discernent les choses
maintenant, comme elles seront mises en lumiére au jour de Christ. C’est comme s’il disait : « Je désire que
vous pensiez au Seigneur Jésus et que vous sachiez bien ce qui plaira a Son cceur », car il y a un bonheur de
plaire a Christ et il y a aussi la joie que donne la chose qui Lui plait, par I'active énergie de I'Esprit de Dieu.

Voyez maintenant comment Paul s’éléve au-dessus de toutes les épreuves de ces quatre années
d’emprisonnement qu’il avait endurées, deux a Césarée et deux a Rome. « Fréres, je veux que vous sachiez
que les circonstances par lesquelles je passe, sont arrivées pour 'avancement de I’évangile » (v. 12). Il et pu
dire : Si je n’étais pas allé a Jérusalem, et si je n'avais pas prétée 'oreille a ces Juifs qui m’ont induit a faire telle
et telle chose, je pourrais étre libre encore et précher I'’évangile. L’apbtre ne fait pas ainsi; et laissez-moi vous
dire ici, chers amis, qu’il N’y a pas de folie plus grande que de regarder aux causes secondes. Nous n’avons
peut-étre pas été sages ; — mais 'homme qui vit au-dessus des choses d’ici-bas, sait qu’elles travaillent toutes
ensemble pour son bien[Rom. 8, 28] « Je sais que ceci me tournera a salut, par vos supplications et par les
secours de I'Esprit de Jésus Christ» (v. 19). Nous apprenons ici aussi qu’il y a I'activité toujours plus grande et
I’énergie croissante de I'Esprit de Dieu, ce que I'apbtre appelle «les secours », de sorte que, quoique nous
n’ayons pas a attendre une seconde venue de I'Esprit, car Il est venu, nous pouvons et nous devons nous
attendre aux « secours » de I'Esprit et a tout ce que Sa grace nous apporte par la Parole.

«Selon ma vive attente et mon espérance que je ne serai confus en rien; mais qu’avec toute hardiesse,
maintenant encore comme toujours, Christ sera magnifié dans mon corps, soit par la vie, soit par la mort » (v.
20). Nous voyons ici que 'idée de perfection dans la chair n’est qu’une folie, car Paul attendait d’étre semblable
a Christ dans la gloire. Le cceur est toujours droit quand il dit : « Pour moi vivre c’est Christ». Paul n’avait pas
d’autre objet que Christ, et il marchait jour aprés jour par Christ comme source, par Christ comme obijet, par
Christ comme caractére : tout le long du chemin, Christ était sa vie par la puissance de I'Esprit de Dieu, de
sorte que la haine de ’homme et de Satan n’avait point de pouvoir sur lui. Le moi avait pratiquement disparu.
Quand il pensait a lui-méme, il ne savait pas ce qu’il devait choisir; s’il devait s’en aller et se reposer auprés de
Christ, ou demeurer et Le servir. Etre avec Lui était de beaucoup meilleur ; mais s'il allait & Christ, il ne pouvait



plus servir Christ. Ainsi le «moi» avait disparu comme motif; Paul compte sur Christ pour I'Eglise ; et aussitot
gu’il a reconnu qu’il est «plus nécessaire a cause deux qu’il demeure dans la chair», il dit : «et ayant cette
confiance, je sais que je demeurerai et que je resterai avec vous tous pour 'avancement et la joie de votre foi »
(v. 25). Il décide son propre procés devant Néron. Quand il pensait a lui-méme, il ne savait pas que choisir;
mais quand il pense a ceux qui sont chers a Christ et qui ont besoin de sa présence, il dit : «Je sais que je
demeurerai ».

Que le Seigneur, freres bien-aimés, soit notre seul objet, et qu’ll nous accorde de ne pas nous laisser
distraire de Lui, afin que nous puissions dire : « Je fais une chose » ; qu’ll nous accorde la grace d’étre de vraies
épitres de Christ jusqu’a ce qu’ll vienne. Quel glorieux et bienheureux témoin serait alors I'Eglise de Dieu !

Si nous avons moins de combats et de craintes que Paul, c’est que nous avons moins d’énergie que lui.

Chapitre 2. — Avant d’aller plus loin, je voudrais dire encore quelques mots sur les derniers versets du
chapitre 1. L’apbtre dit : «N’étant en rien épouvantés par les adversaires, ce qui pour eux est une
démonstration de perdition, mais de votre salut, et cela de la part de Dieu; parce qu’a vous il a été gratuitement
donné par rapport a Christ, non seulement de croire en lui, mais aussi de souffrir pour lui» (v. 28-29). Il ne veut
pas seulement mettre les Philippiens en garde contre ce danger, mais il leur montre que le combat est I'état
naturel du chrétien. « Ayant a soutenir le méme combat que vous avez vu en moi et que vous apprenez étre
maintenant en moi» (v. 30). Les Philippiens traversaient ici une tribulation positive ; mais la vie chrétienne tout
entiére, est une vie de lutte avec Satan, non pas que nous devions y penser toujours, si nous avons revétu
I'armure compléete de Dieu, mais si nous n’avons pas conscience de la victoire de Christ, nous courons risque
d’étre épouvantés; et quoique nous connaissions peu cette lutte, cependant en une petite mesure, nous la
connaissons. Quand nous résistons a Satan, Christ est dans la lutte, et nous savons que Christ a lié Satan et I'a
complétement vaincu; c’est pourquoi nous lisons dans I'épitre de Jacques : « Résistez au diable, et il s’enfuira
de vous » [4. 71. Si nous marchons avec Christ, la pouvoir apparent parait bien plus grand du c6té de Satan et du
monde que de notre cbté, mais toute cette puissance n’est rien : nous nous trompons quand nous sommes
épouvantés par elle. Qu’importe que les villes soient grandes et murées jusqu’au ciel[Deut. 9, 1] si elles
s’écroulent et que vous y entriez en les foulant sous vos pieds ?

Vous voyez, bien chers amis, que ce ne sont pas ici, plus que pour Pierre marchant sur les eaux, les
difficultés que nous pouvons rencontrer qui sont en question. Pierre marcha sur I'eau pour aller a Jésus ; mais
quand il vit que le vent était fort, il fut effrayé [Matt. 14, 29-30] Mais si la mer avait été calme comme un étang, il
n’aurait pu davantage y marcher : vous n’avez jamais entendu parler d’'un homme qui ait marché sur une eau
guelconque. Pierre était completement dans I'erreur quant a ce a quoi il regardait. Nous avons a nous rappeler
que Christ a lié Satan, en sorte que maintenant Il peut piller ses biens [Matt. 12, 29] || permet peut-étre que Satan
jette quelques-uns en prison pour qu’ils soient éprouvés[Aroc. 2, 10l mais Satan n'y gagne rien : quand il se
trouve devant une personne qui marche avec Christ, il n’a absolument aucune puissance contre elle. Nous
pouvons avoir a souffrir, mais c’est une chose qui nous est « gratuitement donnée » de la part de Dieu, en sorte
que Moise a pu «estimer » — I'Ecriture ne dit pas I'opprobre, mais — « l'opprobre de Christ», un plus grand
trésor que les richesses de I'Egypte (Héb. 11, 24-26). Que les eaux soient agitées, ou calmes, il sera toujours
vrai que nous y enfoncerons, si Christ n’y est pas avec nous, et que nous marcherons sur elles, s’ll est avec
nous.

Mais abordons maintenant le second chapitre. La grace qui nous associe a Christ est merveilleuse : nous
sommes appelés & avoir la méme pensée qui a été en Lui (v. 5). L’Ecriture nous présente ici I’humilité de la vie



chrétienne, comme dans le chapitre suivant elle nous montre I'énergie de cette vie. Ici, il s’agit de suivre le
modele que Christ nous a laissé, en marchant dans une humilité qui se montre dans I'estime qu’on a pour les
autres, dans le vif intérét qu’on leur porte, et dans la douceur et la grace de toute la conduite en rapport avec
les choses de la vie journaliere. C’est pourquoi I'apbtre parle de garder Timothée auprés de lui, et de le
renvoyer aux Philippiens aussitét qu’il aurait vu la tournure que prendraient ses affaires, car il comptait sur le
vrai intérét qu’ils portaient a tout ce qui le concernait. D’un autre cété, il n’avait pas voulu retenir Epaphrodite,
mais I'avait envoyé, parce qu’il avait été malade et que les Philippiens, I'ayant entendu dire, étaient dans une
grande anxiété a son sujet, comme dirait un enfant : Ma mere va étre bien tourmentée quand elle apprendra
que je suis si malade : c’est pourquoi Paul avait voulu I'envoyer, afin que les Philippiens le revissent et en
eussent de la joie, et lui moins de tristesse. On voit dans les petites choses, chez Paul, cette considération et
cette attention, cet intérét profond et persévérant pour les autres; le monde méme en discerne la beauté,
malgré son égoisme.

Les Philippiens avaient montré les choses dont I'apbtre parle au verset 1, dans leur préoccupation pour lui;
cependant ils n’étaient pas parfaitement unis en Christ. Mais Paul ne veut pas leur faire un reproche en
présence de tout leur amour pour lui. Il leur dit : Je vois avec quelle affection vous étes occupés de moi; mais si
vous voulez me rendre tout a fait heureux, ayez une méme pensée, «rendez ma joie accomplie ». Il réprimande
les Philippiens de la maniére la plus délicate ; mais ils avaient besoin de I'exhortation.

Nous voyons ensuite sur quel principe est fondée cette unité de sentiment : « Dans I'lhumilité, I'un estimant
I'autre supérieur a lui-méme » (v. 3). La recommandation de I'apdtre est une sorte d'impossibilité, a un certain
point de vue. Si vous étes meilleur que moi, il est évident que je ne puis pas étre meilleur que vous. Mais quand
un homme est parfaitement humble, marchant avec Christ, trouvant ses délices en Lui, il se sait étre une
pauvre, faible créature qui n’a a se préoccuper que de la grace de Christ, et qui ne voit jamais rien en elle-
méme que des défauts : toutes les graces, il les voit en Christ; et voyant cette grace, méme s’il en use, il sent
quel pauvre instrument il est, la chair entravant et détériorant le vase et empéchant la lumiéere de jaillir. Mais
quand il regarde a son frére, il voit toute la grace que Christ a répandue en lui. Le chrétien voit Christ dans son
frére, et toutes les bonnes qualités en Christ. Paul pouvait dire, méme aux Corinthiens qui marchaient d’'une
maniere bien affligeante : « Je rends toujours grace a mon Dieu pour vous, a cause de la grace de Dieu qui vous
a été donnée dans le Christ Jésus» (1 Cor. 1, 4). Il commence par reconnaitre tout ce qui est bon. L’amour
reconnaissait tout le bien qu’il pouvait y avoir, et amenait ainsi les coeurs a préter attention aux répréhensions.
Je découvre la grace dans mon frere, et je ne vois pas le mal qui est a I'ceuvre dans son cceur ; mais ce mal je
le vois dans mon cceur. Quand Moise descendit de la montagne pour la seconde fois, il ne savait pas que son
visage était devenu resplendissant. Ce qui le faisait luire, ce n’était pas de considérer son propre visage (nous
savons bien que cela, il ne pouvait le faire), mais de considérer la gloire de Dieu; et elle luit par nous dans la
mesure ou nous la contemplons elle seule. Je vois dans mon frere toute la bonté, la grace, le courage, la
fidélité ; et en moi, je vois tous les défauts. Comme je I'ai dit plus haut : sans doute, si vous étes meilleur que
moi, je ne puis étre meilleur que vous ; mais il s’agit ici de I'esprit dans lequel le chrétien marche. Tout esprit de
parti, toute vaine gloire ont pris fin, et il ne peut en étre autrement, si le coeur est occupé de Christ. Ce n’est pas
me donner une fausse idée de moi-méme, mais quand je regarde a la grace, c’est Christ. Sans doute il faut que
je m’occupe parfois de moi-méme et que je me juge moi-méme ; mais ce qui est le meilleur, c’est de ne pas
avoir a m’occuper du tout de moi. « Que chacun ne regarde pas a ce qui est a lui» (v. 3-4).

Voici maintenant le principe sur lequel tout ceci repose. « Qu’il y ait en vous cette pensée qui a été aussi
dans le Christ Jésus » (v. 5). Le chemin qui a amené Christ de la gloire divine a I'abaissement de la croix, est ici
placé devant nous : Christ n’a jamais fait que descendre — exactement I'opposé de ce que fit Adam. « Etant en



forme de Dieu, il n’a pas regardé comme un objet a ravir d’étre égal a Dieu » ; et non seulement Il supporta tout
patiemment, mais en outre « il s’anéantit lui-méme, prenant la forme d’esclave ». Il laissa la forme de Dieu, et fut
trouvé en figure comme un homme ; et étant homme, Il s’abaissa Lui-méme et devint obéissant jusqu’a la mort.
Sans doute, quand méme |l vint dans la forme d’'un homme, toute la gloire morale brillait en Lui, en parole, en
ceuvre, en esprit et dans toutes Ses voies; mais ayant laissé la gloire, Il descendit, s’abaissant toujours
davantage, jusqu’a ce qu'’il n’y eut plus de place au-dessous de la sienne. « Vous connaissez la grace de notre
Seigneur Jésus Christ, comment, étant riche, il a vécu dans la pauvreté pour vous, afin que par sa pauvreté
vous fussiez enrichis » (2 Cor. 8, 9).

Il'y a deux pas dans I'’humiliation du Seigneur : le premier, c’est qu’étant en forme de Dieu, Il s’anéantit Lui-
méme ; le second, c’est qu’étant trouvé en figure comme un homme, Il s’abaissa Lui-méme et devint obéissant
(il n’y a rien d’aussi humble que I'obéissance, car celui qui obéit, n’a point de volonté du tout) ; et non seulement
Il fut obéissant, mais obéissant jusqu’a la mort (non seulement renongant a Sa volonté, mais se renongant Lui-
méme entierement) ; et non seulement jusqu’a la mort, mais a la mort de la croix, supplice réservé alors pour les
esclaves et les malfaiteurs seuls. De la forme de Dieu, Il est descendu tout droit jusqu’a la mort, dans
I'obéissance et I'humiliation tout le long de Son chemin, en toutes choses I'opposé du premier Adam. Adam, en
effet, n’était pas en forme de Dieu, et il s’éleva pour étre comme Dieu, et fut désobéissant jusqu’a la mort —
exactement I'opposé de Christ dans I'esprit et le caractere de ses voies; or comme Dieu a dit : « Celui qui
s’éleve sera abaissé » [Luc 18, 14] Adam fut abaissé, parce qu'il s’était élevé. — Christ, au contraire, attendit que
Dieu I'élevat; Il s’abaissa Lui-méme, c’est pourquoi aussi, Dieu L’a haut élevé. Dieu L’a placé comme homme
sur toutes les ceuvres de Ses mains; c’est pourquoi nous lisons : «il y a un seul Dieu, le Pére..., et un seul
Seigneur, Jésus Christ» (1 Cor. 8, 6). Il ne s’agit pas ici de la nature du Seigneur, mais de la place a laquelle Il
est élevé : Dieu a placé toutes choses sous Ses pieds comme homme. Toutes choses ont été créées par Lui, et
pour LuilCol. 1, 16]; mais Il les possédera toutes comme homme, et ainsi, Il s’associe des cohéritiers. Il est
héritier de toutes choses comme homme, et Il a tous les croyants pour cohéritiers. L’épitre aux Colossiens nous
Le présente comme Créateur, comme Fils de Dieu, comme Fils de 'homme, et comme Rédempteur. Ce dernier
titre nous dit Son droit actuel et Lui a donné droit a la possession de toutes choses. Toutes choses seront
réconciliées par Lui, je ne dis pas justifiées, parce que les choses n’ont pas péché; mais elles ont toutes été
souillées ; et quand Il les aura toutes réconciliées, nous les posséderons avec Lui comme Ses cohéritiers. Eve
n’était pas un des divers animaux auxquels Adam donna des noms; elle n’était pas non plus seigneur comme
Adam, ni ce sur quoi il était seigneur, mais elle était pour Adam une aide ou une compagne dans les choses sur
lesquelles il dominait. C’est sous Son quatrieme titre, celui de Rédempteur, quoique tous ces titres demeurent
unis dans une seule personne, que Christ amene la création a une félicité exempte de souillure. Les conseils de
Dieu s’accompliront inévitablement, mais nous, nous connaissons déja la rédemption : « Il vous a réconciliés »
(Col. 1, 21), la rédemption est accomplie, quoique ses résultats ne soient pas encore produits, comme cela
nous est dit : « Afin que nous soyons une sorte de prémices de ses créatures » (Jacq. 1, 18).

Nous devons avoir le méme sentiment, la méme pensée qui était dans le Christ. Dieu Lui avait «formé un
corps », comme il est dit dans I’épitre aux Hébreux![10. 51. Il avait pris comme homme la forme d’un serviteur. |l
vint, Lui, la plénitude de la déité, dans ce corps, et Il y manifesta I'obéissance parfaite, aussi Dieu L’a haut
élevé maintenant a Sa droite. Il est entré la le premier; nous n’y sommes pas encore ; nous sommes laissés sur
la terre pour marcher ici-bas comme Lui a marché. Quel privilege pour nous de voir la place qu’ll a prise : Son
chemin a Lui le conduisait toujours plus bas et c’est la pensée qui doit étre en nous. C’est pourquoi aussi Dieu
veut qu’au nom de Jésus se ploie tout genou des étres célestes et terrestres et infernaux, ces derniers méme



étant forcés de reconnaitre Ses droits a la gloire dans laquelle Dieu L’a élevé. Dans le caractére dans lequel I
est exalté, il faudra qu’ils fiéchissent les genoux devant Lui.

Le premier Adam n’est devenu chef de race qu’aprés avoir péché; Christ non plus n’est pas devenu chef
d’une nouvelle race avant d’avoir accompli la rédemption et étre devenu chef de justice. Comme I’homme entra
dans le paradis, Christ entra dans le monde. Le premier homme et le second commencérent chacun une race.
L’'un mit le comble a son péché, et perdit sa race ; 'autre glorifia Dieu, et, siégeant a la droite de Dieu, devint la
source et le chef d’une race nouvelle.

Quand nous parlons de nous abaisser, c’est d’étre délivré de notre orgueil. C’est précisément ce que le
chrétien apprend, et précisément ce que la chair n’aime pas. Moise tua I'Egyptien par un reste d’orgueil de
cour [Ex- 2, 11-12] Satan dit : Je ne peux pas permetire cela; si tu ne prends pas la place complétement, tu ne
peux pas I'avoir. Les armes du monde ne sont pas faites pour soutenir les batailles de Dieu ; Moise s’enfuit, et
demeure quarante ans au désert a garder le bétail au lieu de combattre. Ensuite, quand Dieu I'envoie, il n’a pas
de force pour aller : il passe d’'un extréme a l'autre. Notre part, dans les détails de la marche, est toujours
d’attendre jusgqu’a ce que Dieu nous éléve, comme cet homme qui s’assied au bas de la table et auquel le
Seigneur dit : « Ami, monte plus haut » (Luc 14, 7 et suiv.). Si nous savons étre contents de la derniere place,
nous nous eépargnons mille reproches et amertumes, que nous rencontrerons sans cela.

Nous arrivons maintenant a un passage qui trouble souvent les d&mes, mais bien a tort, comme nous le
verrons. «Ainsi donc, mes bien-aimés, de méme que vous avez toujours obéi,... travaillez a votre propre salut
avec crainte et tremblement, car c’est Dieu qui opére en vous et le vouloir et le faire selon son bon plaisir » (v.
12-13). L'erreur qu’on commet ici, c’est de mettre en contraste le travail de Dieu et notre travail, tandis que le
contraste est entre Paul et les Philippiens. En perdant Paul, les Philippiens n’avaient pas perdu Dieu qui
opérait. Paul dit : Maintenant que je suis absent, travaillez vous-mémes a votre propre salut. Lui avait travaillé
pour eux; il avait eu affaire avec les artifices de Satan pour eux, dans ses soins apostoliques ; son esprit de
sagesse les avait dirigés dans le chemin. Maintenant il dit : Mon absence n’altére pas la puissance présente de
la grace; Dieu opére en vous Lui-méme : « Ainsi donc, mes bien-aimés, de méme que vous avez toujours obéi,
non seulement en ma présence, mais beaucoup plus maintenant en mon absence, travaillez a votre propre
salut avec crainte et tremblement ». Les Philippiens avaient maintenant a faire face a 'ennemi, sans avoir Paul
au premier rang pour les conduire ; qu’importe, dit I'ap6tre, «travaillez a votre propre salut». — Je m’abaisse
toujours, Dieu opérant en moi.

Le chapitre 2 nous présente le caractére de I'humble marche de Christ, s’anéantissant et s’abaissant
toujours jusqu’a la fin; le chapitre 3, la puissance et I'énergie de la vie avec Christ et la gloire comme objet de
cette vie. Tout cela a pour effet de reproduire exactement le caractere de Christ : « Faites toutes choses sans
murmure et sans raisonnement, afin que vous soyez sans reproche et purs, des enfants de Dieu irréprochables
au milieu d’une génération tortue et perverse, parmi laquelle vous reluisez comme des luminaires dans le
monde, présentant la parole de vie» (v. 14-16). Ces paroles nous dépeignent clairement Christ Lui-méme.
Repassez I'une aprés I'autre chaque expression de ce passage, et vous verrez Christ Lui-méme. Il a été tout
cela, et c’est ce que nous devons étre, nous. Le moi est entierement surmonté et disparait, Dieu opérant en
grace dans nos ames, et I'effet produit est exactement ce que Christ était, I'humiliation constante, le Fils de
Dieu irréprochable, expression de la grace divine, quand il n’y avait ni volonté, ni orgueil humain, mais tout le
contraire. Quelle beauté parfaite, quelle perfection dans cette vie, dans le caractére de cette obéissance, car
c’est de cela qu’il est question dans ce chapitre, et non de I'énergie de la foi comme dans le chapitre suivant.



Partout ou conduisait le sentier de I'obéissance, Christ allait. Il avait pris la forme d’un serviteur, et Sa
perfection était d’obéir.

Voyez au contraire I'effet produit sur une créature qui fait sa propre volonté, comme Adam! Quel affreux
spectacle pour les anges : Dieu déshonoré, Sa gloire détruite dans le monde ! Mais quand Adam a détruit la
gloire de Dieu, Christ vient, et Dieu devient redevable a Celui qui était un homme, du plein développement de
Sa gloire — non pas a nous, je n‘ai pas besoin de le dire — exactement comme Il avait été redevable a
I’lhomme du déshonneur que celui-ci avait jeté sur Lui; car par la croix Dieu a été glorifié dans tout ce qu’ll est.
Christ vient, et nous voyons ce que le péché était, I'inimitié délibérée contre la bonté de Dieu; mais tout ce que
Dieu est a été glorifié : Sa majesté maintenue, toute Sa vérité mise en évidence, Sa justice contre le péché
manifestée, Son amour parfait constaté. L’expiation de nos péchés est une faible partie de la gloire de la croix :
— la croix est le fondement de la gloire et de la félicité éternelles.

Christ n’a pas seulement pris la forme d’un serviteur; Il a pris cette place pour toujours. Comme Il ne
cessera jamais d’étre un homme, Il n’abandonnera non plus jamais la vraie place de 'homme devant Dieu.
Christ a pris la forme d’homme et a accompli Ses années de service sur la terre, selon la figure de I'esclave
hébreu du chapitre 21 de I'Exode. Il aurait pu s’en aller libre comme homme, Il aurait pu avoir douze légions
d’anges pour Le délivrer[Matt. 26, 53] mais Il ne s’en prévalut pas, et Il dit comme le serviteur hébreu : Je ne
veux pas m’en aller et étre libre, parce que j’aime mon maitre, ma femme et mes enfants; ainsi Son oreille fut
percée, et |l devint serviteur pour toujours : c’est la ce que Christ est. Quand le Seigneur, au chapitre 13 de
I’évangile de Jean, allait passer de ce monde au Pere et entrer dans la gloire, nous aurions pu penser qu’ll allait
cesser d’étre serviteur; mais il n’en est pas ainsi : Il se Iéve de la ou |l était assis au milieu des siens, comme
'un d’eux, leur compagnon; Il se leve, et, se ceignant, Il se met a laver leurs pieds. C’est la ce que Jésus fait
maintenant. |l dit : Je ne peux pas rester avec vous ici-bas, mais je ne veux pas vous abandonner ; je veux que
VOus ayez une part avec moi, la ou je vais; si je ne vous rends pas assez nets pour le ciel, vous ne pouvez pas
avoir une part avec moi dans le ciel : c’est pourquoi Il accomplit ce service, en lavant nos pieds.

Le chapitre 12 de I'’évangile de Luc nous apprend que le Seigneur continue encore Son service dans la
gloire : « Il se ceindra et les fera mette a table ; et s’avancant, il les servira» (v. 37). Nous Le voyons ici serviteur
dans la gloire. C’est Sa gloire en amour, quoique sous la forme du service. Non seulement la table du ciel sera
pour nous, mais Christ Lui-méme sera Celui qui nous I'administrera : Il n’abandonne jamais Sa place de
serviteur. L’égoisme aime a étre servi, mais I'amour aime a servir. Ainsi Christ ne cesse jamais de servir parce
gu’ll ne cesse jamais d’aimer. C’est Son amour s’exprimant dans Son service envers nous qui rend toutes
choses doublement précieuses pour nous.

Quand j’ai été amené a Dieu dans I'esprit de mon entendement, je peux m’abaisser comme Christ.

Quand l'apétre parle de «travailler a notre propre salut avec crainte et tremblement », il n’a en vue ni la
justification, ni notre place aupres de Dieu. Le salut, dans I'épitre aux Philippiens, est toujours envisagé comme
la fin de la course, comme son résultat final en gloire. Quel fut I'effet de la rédemption pour Israél ? lls entrérent,
non en Canaan, mais dans un chemin qui y conduisait a travers le désert. D’ou viendrait leur nourriture ? N’y
avait-il pas aussi des adversaires pour leur barrer le chemin ? Comme chrétien j’ai a le poursuivre en glorifiant
le nom de Dieu et Son caractére; le diable cherche a me détourner ou a m’arréter : c’est pourquoi il y a crainte
et tremblement. Un Israélite dans le désert ne mettait jamais en question s'il était en Egypte ou non. Un chrétien
qui doute ne sait pas encore qu'il est racheté. L’Israélite pouvait ne pas recueillir de manne un jour, et ainsi ne
pas avoir 8 manger ce jour-la; mais il n’avait nulle idée qu’il f(it en Egypte. Il n’y avait que onze jours de voyage
d’Egypte en Canaan, comme nous lisons au chapitre 1 du Deutéronome, mais les enfants d’Israél tournoyérent



quarante ans dans le désert avant d’atteindre les plaines de Moab, sauf 'année qu’ils passerent pres de la
montagne de Sinai, parce qu’ils n’avaient ni courage, ni foi pour « saisir ».

Satan se met en travers de notre chemin encore maintenant. Vous ne pouvez pas faire deux pas aprés avoir
entendu la Parole de Dieu, sans que le diable ne cherche a vous ravir le fruit que vous pouvez en avoir retiré. |l
fera son possible pour éveiller en vous I'orgueil, et pour vous empécher ainsi de manifester ce caractéere de
Christ qui nous occupe ici. Si vous étiez bien convaincus que vous étes chargés de manifester ce caractere de
Christ tout le long de votre voyage a travers ce monde, et que Satan est la cherchant a vous en empécher, vous
estimeriez que c’est une chose trés sérieuse, et vous comprendriez comment Pierre dit : « Si vous invoquez
comme Pere celui qui, sans acception de personne, juge selon I'ceuvre de chacun, conduisez-vous avec
crainte pendant le temps de votre séjour ici-bas » (1 Pier. 1, 17). Satan cherche a souiller mes pieds pour me
faire déshonorer Christ de la maniére la plus affreuse. Je suis en lutte avec Satan, avec le monde et avec moi-
méme, mais je suis en parfaite paix avec Dieu. Travailler a notre salut est une chose tout a fait différente de
notre relation avec Dieu, et il faut bien se garder de confondre I'une de ces choses avec l'autre. Ma relation est
parfaitement et pour toujours établie, et ma confiance en Dieu me rend capable de travailler comme Il m’y
exhorte.

Chers freres, jusqu’a quel point travaillons-nous ainsi ? La rédemption est compléte ; mais jusqu’a quel point
nos ames, ne tenant aucun compte d’elles-mémes, cherchent-elles a manifester ce que Christ a été ici-bas ?
Cela s’accomplit naturellement si je suis plein de Christ. Je ne dis pas que nous devions faire ceci ou cela
comme Christ, quoique cela ait aussi lieu parfois; mais je parle de ce que dit 'apétre : « Quiconque a cette
espérance en Lui, se purifie comme Lui est pur» (1 Jean 3, 3).

Cet esprit de grace, de dévouement, et de considération pour les autres, vous le trouverez tout le long de ce
chapitre dans ses différents traits ; il se manifeste partout d’une maniére admirable.

Avant d’aller plus loin, je désire encore faire remarquer qu’il est infiniment précieux de voir cette marche se
continuer, quand I'Eglise était déja déchue et en ruine : « Tous cherchent leurs intéréts particuliers » (v. 21), dit
I'apétre ici méme — alors déja ! Combien peu nous nous rendons compte du véritable état de I'Eglise primitive,
quand nous parlons d’elle ! Paul est déja forcé de dire : « Tous cherchent leurs propres intéréts » ; plus tard ce
fut bien pis. J’attire I'attention sur ce point pour notre consolation, car I'apétre exhorte les saints a poursuivre ce
chemin de dévouement, d’obéissance et de grace dans le service, en dépit de I'état de choses qui les entoure.
Ailleurs nous voyons Elie enlevé au ciel sans passer par la mort, dans un temps ou il n‘avait su trouver
personne d’autre que lui qui n’elt pas fiéchi le genou devant Baal, quoique Dieu en conn(t et s’en f(it réservé
sept mille[! Rois 19, 18] Nous trouvons aussi des choses plus précieuses en David qu’en Salomon. Ce dernier
s’en va sacrifier a Gabaon ou I'arche n’était pas; il n’enseigna jamais a chanter aupres de I'arche en Sion : « Sa
bonté demeure a jamais » ; il n’eut jamais un coeur que Dieu p0t faire vibrer pour en tirer les louanges du Christ
comme Il le fit en David.

Ne nous laissons donc jamais décourager, réjouissons-nous de tout ce qui est bon; et si nous voyons que
tous cherchent leurs propres intéréts, sentons-nous pressés seulement d’étre d’autant plus semblables a Christ
nous-mémes. C’est une consolation et un encouragement que le Chef, la Téte, ne peut faillir, quoique les
membres faillissent. Je ne puis me trouver placé dans une position ou Christ ne soit pas suffisant en plénitude
de puissance et de grace. Ce qu’il nous faut, c’est seulement de nous trouver humblement a Ses pieds, aux
pieds du conseiller de nos cceurs. Si nous sommes avec Dieu dans la lumiére, nous connaissons notre néant;
et si tous cherchent leurs propres intéréts, Sa grace et tout ce qu’ll est resplendissent d’autant plus.

Que le Seigneur nous donne de regarder a Lui, comme a Celui qui est notre vie et notre force.



Chapitre 3, 1 a 14. — Le chapitre précédent nous a montré le Seigneur Jésus laissant la forme de Dieu et
la gloire céleste pour prendre la forme d’un esclave et s’abaisser de plus en plus; puis, comme homme,
souverainement élevé ; nous avons vu ensuite que c’est le chemin que nous sommes appelés a suivre, étant
remplis de la méme pensée qui était en Christ.

L’apétre ayant ainsi achevé la description de I'état et de la condition d’ame dans lesquels nous devons nous
trouver, regarde maintenant en avant vers la gloire. Les choses qui sont devant nous, c’est-a-dire Christ placé
devant nos dmes pour en prendre pleinement possession, nous préserveront de ce qui pourrait arréter notre
course. |l ne s’agit pas ici du caractére de la vie d’ici-bas, de la grace, du dévouement, de la considération pour
les autres, comme au chapitre précédent, ou Christ se dépouillait de la gloire et s’humiliait Lui-méme ; mais il
s’agit de I'énergie de la vie divine tendant avec effort vers le but. Nous voyons quelquefois un manque d’énergie
avec de la grace et de I'humilité ; d’autres fois, au contraire, nous voyons beaucoup d’énergie avec un manque
de douceur et de considération pour les autres. Mais dans les choses de Dieu, il ne faut pas une partie
seulement, il faut le tout, sinon il y a manque d’équilibre. Satan peut imiter en partie, mais on ne trouvera jamais
un ensemble dans ce qu’il imite. La ou se trouve la grace et I'énergie de la vie, la ou Christ est tout, 'dme est
délivrée de I'’égoisme, et la vie se manifeste dans la recherche de I'intérét des autres, mais elle ne cédera
nullement s’il s’agit de renoncer a Christ, je ne veux pas dire pour le salut de 'dme, mais dans notre sentier ici-
bas. C’est dans ce sens que Pierre dit : « Ajoutez a I'affection fraternelle I'amour » [2 Pier- 1, 7] car si Dieu n’est
pas introduit, nous n’avons pas de puissance de marcher selon Lui en grace. Christ est monté dans le ciel et est
tout pour nous; Il est devant nous comme obijet, et nous ne pouvons pas L’abandonner pour plaire a la chair,
mais nous pouvons regarder a Lui pour avoir la puissance de poursuivre notre course.

« Au reste, mes freres, réjouissez-vous dans le Seigneur ». C’est la que I'apbtre place le point de départ :
« Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur ; encore une fois, je vous le dirai, réjouissez-vous » [4. 4], Si j’en ai
fini avec moi-méme, je me réjouirai toujours; et si je me réjouis toujours, c’est dans le Seigneur que je me
réjouis. Rien ne sépare de I'amour, nous le savons; mais quand nous jouissons de ce que Dieu nous a donné,
nous sommes exposés au danger de nous reposer sur la bénédiction et de perdre le sentiment de notre
dépendance de Celui qui bénit. David disait : « Je ne serai jamais ébranlé. Eternel | par ta faveur, tu as donné la
stabilité et la force a ma montagne. Tu as caché ta face, j'ai été épouvanté » (Ps. 30, 6, 7). Quand sa montagne
avait disparu, il avait découvert qu’il s’était reposé sur sa montagne et non sur le Seigneur. Quand il dit :
« L’Eternel est mon berger » (Ps. 23), il n’était pas ébranlé, parce qu’il se reposait sur le Seigneur Lui-méme.
Quand le coeur est délivré du moi, il se repose en Lui; mais le cceur est si perfide, que celui qui jouit comme
chrétien d’'une grande joie, fait souvent aprés une chute, parce qu’il n’est pas demeuré dans une position de
dépendance. Dieu le restaure ensuite, nous le savons, comme dit le psaume : « Il restaure mon ame » [V- 31,

Paul allait subir un chatiment ou sa vie était en question. Il avait été en prison quatre ans, dont deux,
enchainé a des soldats paiens; mais il dit qu’il savait étre abaissé et étre dans I'abondance, étre rassasié et
avoir faim (4, 11-13). Souffrance et affliction, joie et consolation, il avait tout traversé, et il n’était pas découragé
comme aurait pu I’étre un homme qui était forcé de vivre avec des gens grossiers et brutaux, toujours lié par
une chaine a un soldat, et subissant quatre ans de prison. Ce n’était pas tout : Paul aurait pu dire : Je suis en
prison sans pouvoir m’employer a I'ceuvre du Seigneur. Mais non, il est avec le Seigneur, et il dit : « Tout me
tournera a salut; si méme Christ est préché dans un esprit de contention : En cela je me réjouis et aussi je me
réjouirai » [1, 17-19]. Quand nous sommes sevrés de tout, nous sommes rejetés sur le Seigneur, et nous pouvons
nous réjouir dans le Seigneur, ce qui a lieu quand c’est Lui qui nous conduit.



Quel objet que celui que Paul avait devant lui : le Seigneur ! Quelle énergie il produit! Les yeux de Paul sont
fixés sur tout ce qui est au-dela du désert : il est un voyageur qui le traverse; et sur sa route, il se réjouit
toujours dans le Seigneur. Qu'il préchat en public ou gqu’il recit chez lui, comme a Rome, tous ceux qui venaient
le voir, il se réjouissait. C’est s’oublier complétement soi-méme que de se réjouir toujours dans le Seigneur.
Paul avait espéré aller en Espagne apres qu’il aurait un peu joui des saints (voyez Rom. 15, 23-24); ici il n’est
plus question de I'Espagne, ni de la société des saints, mais Paul se réjouit toujours. Vous ne pourrez jamais
porter le trouble dans les retranchements de celui qui se réjouit toujours dans le Seigneur. « Au contraire, dit-il,
nous sommes plus que vainqueurs» (Rom. 8, 37-39). Toutes ces choses sont des créatures : «anges,
principautés, puissances » ; mais Christ demeure en nous; Il est prés du cceur; c’est la le grand secret. Il est
entre nous et les tribulations ; nous comprenons comment l'incrédulité est une entrave ; mais c’est la le secret
qui fait que toutes choses travaillent ensemble pour le bien[Rom. 8, 28], On compte sur I'amour de Dieu; Son
amour est versé dans le coeur[Rom. 5, 5], C’est 13, je le répéte, le grand point de départ : « Au reste, mes freres,
réjouissez-vous dans le Seigneur ».

Comme tout est simple pour celui qui regarde a Christ! La religion de la descendance, des ordonnances, et
des ceuvres — ces trois choses font de 'homme, moralement parlant, un Juif. Cette religion est tout ceuvres,
ordonnances et affaire de race. Je pourrais me glorifier de tout cela exactement de méme, si Christ n’était pas
venu. Mais comment I'apdtre juge-t-il ces choses ? « Prenez garde aux chiens », dit-il (v. 2) ; et sous ce nom de
«chiens », il désigne quelque chose de méchant et d’éhonté.

Il faut que j’aie ma conscience devant Dieu, et Christ de la part de Dieu, autrement je n’ai rien. Un Juif
pouvait étre souple comme un jonc et accomplir tous les devoirs de sa religion, sans que son ame f(t avec
Dieu; c’est pourquoi Dieu méprise tout cela. Il dit : « Mon fils donne-moi ton coeur » [Prov. 23, 26] « Tout animal de
la forét est a moi, les bétes sur mille montagnes...; si j’avais faim, je ne te le dirais pas »[Ps- 90, 10, 12]_ Qu’ai-je a
faire de toutes tes offrandes, c’est toi que je veux, non pas tes offrandes. Cain avait beaucoup plus de peine a
labourer la terre qu’Abel a offrir son agneau ; mais la conscience de Cain n’avait jamais été devant Dieu, n’avait
jamais vu I’état de ruine que le péché avait apporté : nous voyons la dureté de son cceur relativement au péché
et son ignorance au sujet de la sainteté de Dieu; il offre ce qui était le signe de la malédiction, ce qu’il avait
gagné a la sueur de son visage. Abel offrit un agneau et fut agréé. Quand nous avons trouvé la vraie
connaissance de I'ceuvre de I'expiation et de I'acceptation en Christ, nous sommes semblables a Abel. Le
témoignage de justice s’adresse a la personne d’Abel, ce sur quoi il était fondé, était I'offrande, figure de Christ.
Dieu ne peut pas me repousser quand je Lui présente Christ; je suis recu par Lui selon le passeport que je
présente. Je sens toute I'impossibilité qu’il y a d’arriver a Lui par un travail quelconque de réhabilitation et de
développement progressif. En venant a Dieu, il faut que je m’approche de Lui par Son chemin, qui est Christ, et
rien d’autre, et avec ma propre conscience, et non avec des ordonnances qui sont toutes des choses
extérieures.

La maniere dont I'apbtre traite ici ce sujet, est digne de remarque. Il ne parle pas d’'une conscience chargée
de son péché, mais de la vanité de toutes les ordonnances : c’est pourquoi il appelle le systeme tout entier d’un
nom de meépris, «la concision» (v. 2). Que vos cceurs soient circoncis, telle est la vraie ordonnance. « Nous
sommes la circoncision, nous qui rendons culte par I'Esprit de Dieu », comme Jérémie dit : « Circoncisez-vous
pour I'Eternel et 6tez le prépuce de vos caeurs » [Jér. 4, 4], || faut que la chair soit jugée et mise & sa place. La
chair a une religion aussi bien que des convoitises ; mais il faut a la chair une religion qui ne tue pas la chair :
« Satisfaire la chair en mortifiant le corps — une dévotion volontaire et une fausse humilité qui n’épargnent pas
le corps » (Col. 2, 23), c’est la une ceuvre facile ; mais ce n’est pas une ceuvre facile que d’en avoir fini avec la
chair. Supposez que je puisse me dire, « Hébreu des Hébreux », « quant a la justice qui est par la loi, étant sans



reproche », un homme parfaitement religieux — qui est-ce qui en recevrait de la gloire ? Moi — non pas Dieu ou
Christ. Cette justice, pour Paul, n’a aucune valeur : elle accrédite le moi; c’est toujours « moi», et non pas
Christ. C’est par la qu’elle se manifeste : la chair en recoit de I’honneur; elle peut colter beaucoup et étre
pénible a acquérir; elle peut consister en pratiques par lesquelles je me punis moi-méme, mais elle est
absolument sans valeur. J’ai vu une personne irritée au plus haut point, parce qu’on lui avait dit que Paul ne
faisait aucun cas d’une pareille justice.

La maniere dont Paul envisage ce sujet est digne de remarque. Il n’introduit pas la chair ici comme péché,
mais comme justice — la justice Iégale est la vraie religion telle que I’'hnomme peut la voir, mais quelque chose
qui est absolument sans valeur : «Les choses qui pour moi étaient un gain, je les ai regardées, a cause du
Christ, comme une perte » (v. 7). Paul était Hébreu des Hébreux, et, selon la secte la plus étroite du judaisme, il
vivait comme pharisien : c’était la un gain pour /ui. Mais ensuite, il dit : « Je regarde toutes choses comme étant
une perte, a cause de I'excellence de la connaissance du Christ Jésus, mon Seigneur, a cause duquel j'ai fait la
perte de toutes, et je les estime comme des ordures afin que je gagne Christ» (v. 8). Il ne s’agit pas du péché
ici : quand I'apdtre parle de justice, il n’en parle pas en rapport avec les péchés, mais en contraste avec la
justice qui est selon la loi. Celle-ci nous pouvons toujours la découvrir : tout ce qu’elle fait, c’est de donner de
I’lhonneur au moi; — c’est la le mal; car qui voudrait avoir de sales haillons (c’est ainsi que nos justices sont
appelées — Es. 64, 6), quand il pourrait avoir Christ pour sa justice ? Paul avait vu si clairement I'excellence de
ce que Christ est aux yeux de Dieu, ce en quoi Dieu trouve Ses délices, qu’il nous dit : Je ne vais pas garder
cette misérable justice qui est de la loi, ou I'ajouter a celle qui est de Dieu. Les convoitises trompeuses sont
détestables, mais cette chair religieuse est plus mauvaise encore. Cette justice n’était pas une vraie justice;
c’était la glorification du moi, non pas le jugement du « moi» ; c’était le moi réparé et reverni. Mais maintenant
Paul veut étre débarrassé du moi, et avoir Christ & sa place.

Voila ce que Paul voulait, et il nous I'expose avec plus de détails. Remarquez bien qu’il ne dit pas : Quand
j'ai été converti, j’ai regardé toutes choses comme une perte. Quand une personne est convertie, Christ est tout
pour elle; le monde n’est que tromperie, vanité, néant; il est oublié et les choses qui ne se voient pas
remplissent le cceur. Mais plus tard, a mesure que la personne avance, accomplit ses devoirs, fraie avec ses
amis, bien que Christ lui soit toujours précieux, elle ne continue pas a regarder toutes choses comme une
perte ; souvent elle ne les a estimées ainsi qu’un moment. Mais Paul dit : « Je regarde », non pas : j’ai regardé.
C’est une grande chose que de pouvoir parler ainsi. Christ devrait occuper toujours la place qu’ll avait quand le
salut fut d’abord révélé a nos dmes.

Permettez-moi d’ajouter une chose qui me vient a I’esprit. Sans doute, si un homme n’a pas Christ comme
base, il n'est pas chrétien du tout, mais si méme Christ est dans un homme, et que cet homme marche d’une
maniere irréprochable, vous ne trouverez peut-étre pas, si vous lui parlez de Christ, de I'écho dans son cceur,
quoique du reste il n’y ait rien a redire a sa conduite. Christ est au fond, et une marche chrétienne réguliére par-
dessus, mais entre deux il y a mille et une choses avec lesquelles Christ n’a absolument rien a faire :
pratiguement, la vie se passe sans Christ. Les choses ne peuvent aller ainsi. L’affreuse légéereté du coeur seule
peut nous laisser marcher ainsi sans Christ, jusqu’a ce qu’elle devienne le grand chemin de tout ce que le
monde verse dans I'ame.

Paul nous dit maintenant quelle est la puissance par laquelle nous estimons toutes choses comme une
perte. Il veut gagner Christ, et il semble que ce soit un terrible sacrifice de faire abandon de tout en vue de ce
but. Mais il en est de cela comme d’un enfant qui tient un jouet entre ses mains : cherchez a le lui 6ter, il le
tiendra d’autant plus fortement; mais si vous lui en présentez un plus joli, il Iachera le premier. Paul estimait



toutes choses comme une perte, comme des ordures; c’en était fait de ces choses pour lui. Je suis exposé a
des tentations, je le sais, mais les neuf dixiemes des tentations qui harcelent et entravent nos ames,
n’existeraient pas si Christ avait la place qu’ll doit avoir. L’or, I'argent, toutes les vanités d’ici-bas, ne nous
tenteraient pas et ne nous obséderaient pas, si «I'excellence de la connaissance du Christ Jésus » avait sa
place dans notre coeur : ce genre de lutte aurait pris fin. Nous aurions affaire alors avec les artifices de Satan,
nous souffririons pour les autres ; notre lutte ne serait pas celle d’'un homme qui cherche a tenir sa téte hors de
I’eau, mais nous serions occupés a empécher d’autres &mes de se perdre.

Quand Christ a dans le cceur la place Lui appartient, les autres choses ont perdu leur valeur, I'ceil est simple
et tout le corps est plein de lumiere[Matt. 6, 22]. Paul avait fait la perte de toutes choses; mais il dit : «Je les
estime » comme des ordures. |l regardait a Christ, comme a un objet si précieux que, pour Lui, il faisait abandon
de tout, et il Lui gardait cette place, en sorte qu’il courait pour gagner Christ. |l ne L’avait pas encore saisi, mais
il avait été saisi par Lui; et il courait vers le but, les yeux fixés sur Lui, afin de Le saisir. Qu’'importe la route ; —
elle peut étre rude, mais je regarde au but.

Deux choses sont ici devant I'esprit de I'apdbtre (v. 8-9) : d’abord, «afin que je gagne Christ » ; ensuite, «afin
que je n'aie pas ma justice ». Un homme portant un habit rapé, a qui on en donnerait un neuf, aurait honte du
vieil habit : ainsi en est-il de Paul quant au genre de justice qu’il avait autrefois. On ne peut pas posséder a la
fois sa propre justice et celle de Dieu; et quand on connait la justice de Dieu, on ne veut pas de sa propre
justice, méme si on pouvait I'avoir, selon cette belle expression du chapitre 1 de la premiére épitre aux
Corinthiens : «Or vous étes de lui dans le Christ Jésus, qui nous a été fait sagesse de la part de Dieu, et
justice, et sainteté, et rédemption... » (v. 30-31). Ce que nous sommes de Dieu, en vie, Christ I'est de la part de
Dieu pour nous.

L’apétre poursuit : « Pour le connaitre Lui, et la puissance de sa résurrection ». La premiere chose, était de
gagner Christ; la seconde, de Le connaitre. La est la victoire sur toute la puissance du mal, sur la mort et sur
toutes choses. L’apétre voulait Le connaitre Lui — Son amour parfait, Sa vie parfaite ; il voulait L’avoir comme
objet, devant son dme, occupant son dme et sa pensée et son cceur; il voulait ainsi croftre jusqu’a Lui, puis
connaitre la puissance de Sa résurrection, car alors toute la puissance de Satan était annulée. Il avait parlé de
la justice comme de ce qu’il cherchait en Christ, et non en lui-méme ni dans la loi ; maintenant, il veut connaitre
la puissance de la vie exprimée dans la résurrection de Christ. Une fois qu’il a connu Christ comme une
personne, et la victoire sur la mort, il peut entreprendre le service de I'amour comme Christ I'a fait, et il peut
connaitre «la communion de ses souffrances ». Quelle immense différence d’avec I'état des apdtres tel qu’il
nous est présenté au chapitre 10 de Marc, quand Jésus leur parle de Sa mort : ils ne comprenaient rien aux
choses qu’ll leur disait : «ils étaient stupéfiés et remplis de crainte en le suivant», au lieu de se réjouir parce
que la mort était devant eux. Mais celui qui connait la puissance de la résurrection, a la mort derriere lui, et
toute la puissance de la mort est brisée pour lui. Ainsi, quand Christ ressuscita, Il dit : « Toute puissance m’a
été donnée dans le ciel et sur la terre » [Matt. 28, 18] ; «allez par toute la création et préchez I’évangile » [Marc 16,
15]; « ne craignez pas ceux qui tuent le corps » [Matt. 10, 28] ; ils ont tué mon corps...

Quand j’ai trouvé la puissance de la résurrection, je puis servir en amour. Paul regardait la mort en face et
ne parlait pas légérement. Satan dit : Tu veux suivre Christ ? — Oui. — Eh bien ! la mort est sur ton chemin. —
Que me fera la mort ? Je ne serai que plus semblable a Christ en la traversant.

«Pour le connaitre Lui et la puissance de sa résurrection », dit I'apdtre ; et il ajoute : «et la communion de
ses souffrances, étant rendu conforme a sa mort, si en quelque maniére que ce soit je puis parvenir a la
résurrection d’entre les morts» (v. 11). Paul entra si réellement dans ce chemin, qu’il se sert de paroles que



Christ aurait pu dire : «J’endure tout pour 'amour des élus » (2 Tim. 2, 10). Tout était par la grace — une place
entierement nouvelle ; — toute prétention a la justice avait disparu, et aussi ce que Paul était comme homme.
Christ lui était substitué comme justice. Christ était tout; et puis, il voulait «le connaitre, Lui». C’est ainsi qu’on
progresse; les affections sont maintenant engagées. En voyant les souffrances devant moi, je trouve la
puissance de Sa résurrection, et ensuite le privilege de la communion de Ses souffrances. Paul avait ici une
grande part; nous en avons une petite. «Si en quelque maniere que ce soit, dit-il, je puis parvenir a la
résurrection d’entre les morts », autrement dit, n’importe ce qu’il m’en coltera, si méme la mort est sur mon
chemin, jatteindrai ce que Lui atteignit — la résurrection d’entre les morts.

L’expression par laquelle I'apétre, dans ce passage, désigne «la résurrection d’entre les morts » est, dans
le texte original, un mot tout particulier, qu’on ne retrouve pas ailleurs dans le Nouveau Testament; et quand
nous considérons cette résurrection, la résurrection d’entre les morts, elle nous apparait comme une vérité
d’une portée immense. Christ est «les prémices » (voyez 1 Cor. 15, 20-23), non des méchants qui sont morts,
cela va sans dire. Qu’est-ce qu’a été la résurrection de Christ? Dieu — la gloire du Pére — L’a ressuscité
d’entre les morts, parce qu’ll trouvait toute Sa satisfaction en Lui, a cause de Sa marche parfaite, et parce qu’ll
L’avait parfaitement glorifié ; et ainsi, pour nous aussi, la résurrection est I'expression du bon plaisir de Dieu en
ceux qui sont ressuscités ; elle est le sceau de Dieu sur I'ceuvre de Christ. Christ était le Fils en qui Il trouvait
Son plaisir; et maintenant il en est de méme pour nous, a cause de Christ. Pour Christ, c’était Sa propre
perfection qui Lui donnait cette place; nous I'avons a cause de Lui. Il intervient en puissance pour retirer les
siens d’entre les morts, tandis que les autres morts sont laissés en arriére. C’est la résurrection dentre les
morts. C'est ce « dentre» qui est la force de I'expression : il nous fait comprendre ce que nous lisons au
chapitre 9 de Marc, la ou, apreés la transfiguration, comme Il descendait de la montagne, le Seigneur enjoignit a
Ses disciples de ne raconter a personne ce gqu’ils avaient vu, sinon lorsque le Fils de ’'homme serait ressuscité
«dentre les morts» (v. 9) : «Et ils gardérent cette parole s’entre-demandant ce que c’était que ressusciter
dentre les morts ». Qu’est-ce qui étonnait les disciples ? C’était cette idée de ressusciter d’entre les morts.
Quand Christ était dans le tombeau, Dieu est intervenu en puissance et L’a ressuscité et L’a fait asseoir a Sa
droite, et, quand le moment sera venu, Il ressuscitera les saints pareillement. Cette résurrection dentre les
morts est un acte infiniment glorieux de puissance divine, car la justice divine est la : ce n’est point une
résurrection générale, et tout le chapitre 15 de la premiére épitre aux Corinthiens ne se rapporte qu’aux saints,
car les méchants assurément ne sont pas ressuscités en gloire.

Je ne connais rien qui ait fait plus de tort & I'Eglise que I'idée d’une résurrection commune et générale de
tous les morts. Si tous les morts sont ressuscités ensemble, la question de la justice n’est pas vidée ; mais la
Parole nous dit : «Si I'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous, Celui qui a
ressuscité le Christ d’entre les morts, vivifiera vos corps mortels aussi, a cause de son Esprit qui habite en
vous » (Rom. 8, 11). Le caractere tout entier, la nature, la signification, et le dessein de cette résurrection sont
absolument particuliers et distincts ; c’est la résurrection «d’entre les morts » (comp. Luc 20, 34-36; 14, 14; et
aussi Jean 5, 28, 29; Apoc. 20, 4-6, 11-15). — Ce « dentre», je le répete, est I'expression de la faveur divine
qui repose sur celui qui est ressuscité, et c’est a cause delle que nous, chrétiens, nous serons tous
ressuscités ; autrement I'expression de « parvenir », que nous trouvons ici dans les Philippiens, n’aurait pas de
sens.

Paul dit : «Si en quelgue maniéere », c’est-a-dire a quelque prix que ce soit. Que cela me codte la vie,
n’'importe, pourvu que j’atteigne le but.



« Afin que je gagne Christ», c’est la premiére chose ; mais en courant pour remporter le prix au bout de la
course, il y a aussi une autre chose, une chose présente : « pour le connaitre Lui». On a demandé si ce « pour
le connaitre », a trait a I'effet présent ou a la gloire a venir. Je réponds que c’est un effet présent produit par la
gloire a venir.

« Fréres, pour moi, je ne pense pas moi-méme avoir atteint le but; mais je fais une chose : oubliant les
choses qui sont derriere, et tendant avec effort vers celles qui sont devant, je cours droit au but, pour le prix de
I'appel céleste de Dieu, dans le Christ Jésus » (v. 13-14). L’appel céleste est I'appel « en haut ». Nous voyons la
liaison immédiate qu’il y a entre I'objet et I'effet présent. Paul désirait étre semblable a Christ, maintenant, non
pas seulement quand il serait mort dans son tombeau et que son esprit serait dans le paradis. S’il devait mourir,
il savait qu’il serait semblable a Lui; ce n’est pas cela qu’il attendait, mais d’étre rendu conforme a I'image du
Fils de Dieu dans la gloire. Cela il le serait, sans doute, mais il n’y parviendrait jamais avant que Christ vint et
ressuscitat les morts. C’est la ce que jattends. Ici-bas, j'ai la conscience que je n’atteindrai jamais; mais
jattends ce moment et je deviens chaque jour plus semblable a Lui, souffrant dans la puissance de I'amour
dans lequel Il servit le Pére ; et par le fait que mes regards sont fixés sur Christ dans la gloire, je suis transformé
toujours plus intérieurement a Son image. La seule chose que je désire, c’est d’étre semblable a Lui, et avec
Lui, dans la gloire.

La vie tout entiere de Paul en découlait et était completement formée par cette vérité. Le Fils de Dieu formait
sa vie, jour apres jour, et Paul poursuivait sa course vers Lui, et ne faisait jamais rien d’autre. Ce n’était pas
seulement comme apébtre, mais comme chrétien que Paul entrait ainsi dans la communion des souffrances de
Christ et dans la conformité a Sa mort : tout chrétien devrait faire comme lui. Quelgu’'un me dira qu’il a le
pardon de ses péchés; mais je demande : Qu’est-ce qui gouverne votre coeur aujourd’hui ? Votre ceil est-il fixé
sur Christ dans la gloire ? L’excellence de la connaissance du Christ Jésus est-elle devant votre ame, de telle
sorte gu’elle y gouverne tout et qu’elle vous fasse estimer comme une perte tout ce qui vous entraverait dans ce
chemin ? En étes-vous la ? Cette connaissance de I'excellence de Christ a-t-elle exclu de votre cceur toute autre
chose ? Avez-vous non seulement une vie extérieure irréprochable, pouvant affirmer que vous aimez Christ;
mais, je le répéte, la pensée de Christ dans la gloire remplit-elle votre cceur de maniéere a en exclure toute autre
chose ? S’il en était ainsi, vous ne seriez pas gouverné par les mille vanités de la vie de tous les jours.

Un ouvrier qui a une famille, n’oublie pas, a cause de son travail, I'affection qu’il porte a ses enfants; au
contraire, quand il a fini sa tache, il met de c6té ses outils et retourne chez lui avec d’autant plus de joie qu’il en
a été absent : son travail ne génait ni n’affaiblissait les affections de son caeur.

Un autre danger contre lequel nous avons a veiller, pour nous trouver selon Christ dans nos occupations
journalieres, ce sont les distractions. Il faut que nous veillions et que nous nous gardions de celles-ci aussi bien
que des objets qui gouvernent le cceur ; il nous faut des habitudes de jalousie de coeur pour Christ; autrement
la faiblesse en sera le résultat immédiat, et quand nous entrerons dans la présence de Dieu, au lieu de nous
réjouir dans le Seigneur, notre conscience aura besoin d’étre reprise. Il est réellement bien triste, de voir un
chrétien marcher dans le monde de telle maniére que, lorsqu’il revient a Christ, il découvre qu’il L’avait oublié.

Pourriez-vous dire comme Paul a Agrippa : « PI(it a Dieu que non seulement toi, mais aussi tous ceux qui
m’entendent aujourd’hui, vous devinssiez de toutes maniéres tels que je suis » [Act. 26, 29] ? Etes-vous assez
heureux pour cela ? Pouvez-vous dire : Je me réjouis tant dans le Seigneur et je vois une telle excellence dans
Sa connaissance que je voudrais que vous fussiez comme moi ? Ce que nous avons a chercher dans les
chrétiens, c’est non pas : «jai regardé», mais : «je regarde». Je demande si vous en étes au point ou vos
coeurs regardent, comme réalité actuelle, toute chose comme une perte, a cause de I'excellence de la



connaissance du Christ Jésus ? Quoiqu’il en soit, nous avons a veiller a ce que nous n’ayons jamais un autre
objet que Christ, puis, ce qui est un mal plus subtil, a ne pas nous laisser distraire. Que le Seigneur nous
donne, au contraire, d’avoir nos yeux oints d’un collyre qui nous permette de Le voir assez pour qu’ll détache
nos coeurs de toute autre chose, et que Lui seul, a I'exclusion de tout, demeure devant nos yeux. Peut-étre
aurons-nous a charger la croix ; mais, s’il en est ainsi, ce n’est pas seulement que nous souffrirons, ni que nous
souffrirons toujours pour Lui, mais nous souffrirons toujours avec Lui. Nous avons a traverser un monde qui ne
se soucie pas de Christ, et nous avons besoin que le Seigneur nous donne d’avoir nos yeux fixés sur Lui, pour
gu’ll nous soit un sanctuaire et que nous ayons la puissance et I'énergie pour surmonter toutes les difficultés
que nous rencontrons dans notre course. Que le Seigneur nous donne de dire : « Je fais une chose ». Qu’ll nous
donne des cceurs vrais, et aussi des coeurs diligents !

Chapitre 3, 15 a chapitre 4, 7. — Nous avons vu plus haut, fréres bien-aimés, comment la vue de Christ
produit une énergie qui pousse a atteindre le but : Paul avait été saisi par Christ pour cela, et il cherchait a saisir
Christ dans la gloire. Nous avons vu également que I'épitre aux Philippiens envisage le chrétien comme
marchant a travers le désert en vue du but ou il possédera tout; mais n’oubliez pas qu’ayant la puissance de la
résurrection de Christ en lui, il a déja la puissance de la vie et veut la posséder dans la gloire ; et I'effet pratique
qui en résulte, c’est qu’il court droit au but comme quelqu’un qui n’a en vue que cela. Il a un seul objet devant
lui : gagner Christ, et étre ressuscité lui-méme pour avoir part a la gloire.

Dieu nous a prédestinés a cette fin, savoir «a étre rendus conformes a I'image de son Fils » (Rom. 8, 29) —
non pas a étre semblables a Lui quand nos corps seront dans le tombeau et nos &mes dans le paradis. Sans
doute, «quand il sera manifesté, nous lui serons semblables, car nous le verrons comme il est» (1 Jean 3, 2);
mais notre «bourgeoisie » ou «conversation », est maintenant «dans les cieux» (v. 20). Ni 'une ni l'autre de
ces expressions ne rend bien le sens de l'original ; 'apétre, dans le mot que nous rendons par «bourgeoisie »,
embrasse toutes nos vraies relations vivantes, comme nous disons de quelqu’un gu’il est un Frangais ou un
Anglais, quand nous voulons dire ce qui le distingue.

Ce qui nous caractérise, nous, c’est que nous sommes du ciel. C’est pourquoi Paul dit : «Je fais une
chose »; je cours, tendant avec effort vers le but; la place glorieuse sur laquelle mes yeux sont fixés, a
déterminé ma vie tout entiere. « Je cours droit au but pour le prix de I'appel céleste » (v. 14), c’est-a-dire de
I'appel qui nous convie en haut. Il n’existe pas d’autre perfection pour nous que celle dont nous jouirons la.
Quelle perfection | Mais du moment que nous avons vu Christ s’anéantissant et se rendant obéissant pour nous
jusqu’a la mort et a la mort de la croix, aucune gloire n’est trop grande comme réponse a ce qu’ll a fait, car tout
est le fruit du travail de Son ame.

On parle parfois des «arrhes de son amour », I'Ecriture n’en sait rien. Nous avons les arrhes de la gloire,
«'amour de Dieu ayant été versé dans nos cceurs » (Rom. 5, 5). Paul éprouvait la puissance de la gloire sur
son esprit; et c’est ainsi que nous sommes appelés a « courir » ; mais tous les chrétiens ne la connaissent pas.
Si un homme est vraiment chrétien, il ne peut pas ne pas connaitre la croix comme ce par quoi il a été racheté;
mais il peut ne pas savoir qu’il va étre avec Christ dans la gloire. Les «enfants » savent que leurs péchés leur
sont pardonnés (1 Jean 2, 12) ; c’est la commune part de tous. Les « petits enfants » connaissent le Peére, ils ont
I'esprit d’adoption (1 Jean 2, 13; Gal. 4, 6; Rom. 8, 15, 16), mais les «parfaits » en Jésus Christ, comme
I'apétre les appelle ici (v. 15), connaissent beaucoup mieux la perversité de leur propre coeur, en méme temps
gu’ils discernent 'amour parfait de Dieu qui n’a pas épargné Son propre Fils, mais qui L’a livré sur la croix —
I'amour étant descendu jusqu’au pécheur couvert de ses péchés; ils savent non seulement que leurs péchés



leur sont pardonnés, mais que nous sommes tous perdus comme enfants d’Adam. Les «petits enfants » ne
savent pas cela; ils ne savent pas que c’en est entierement fait d’eux tous pour ce qui est de la nature qu’ils ont
recue d’Adam. Pour la foi, la vieille nature est chose morte, et «quand Christ qui est notre vie sera manifesté,
nous serons manifestés avec Lui en gloire» (Col. 3, 3, 4). «En ceci est consommé I'amour avec nous..., c’est
que comme il est, Lui, nous sommes nous aussi dans ce monde » (1 Jean 4, 17). Tel est ’homme parfait : non
seulement les péchés de sa position en Adam lui sont pardonnés, mais il connait sa nouvelle position en Christ.

Paul dit : « Nous tous donc qui sommes parfaits, ayons ce sentiment; et si en quelque chose vous avez un
autre sentiment, cela aussi Dieu vous le révélera » (v. 15). L’'un d’entre vous peut en étre au premier pas; vous
étes peut-étre plus avancé ? Si vous I'étes, en effet, vous n’avez qu’une chose a faire, c’est de montrer d’autant
plus de grace a votre frere; car, quoigu’il en soit, Christ I'a saisi et lui a pardonné ses péchés, et il apprendra
encore une autre chose, c’est qu’il est mort avec Christ; que ses péchés ne sont pas seulement pardonnés,
mais que, par la foi, le péché, le vieil homme, est 6té; que ce moi qui troublait 'dme beaucoup plus que les
péchés, est annulé. Nous devons tous avoir ce méme sentiment, comme sachant que nous sommes associes
au second Adam; et si tous n’en sont pas encore arrivés la, nous devons cependant marcher ensemble dans le
méme sentier, car ce que les uns ne savent pas encore, Dieu aussi le leur révélera.

«3Soyez tous ensemble mes imitateurs... », dit 'apbtre, se plagant maintenant lui-méme d’une maniére
remarquable devant les saints comme leur modele. || met en contraste ceux dont «la bourgeoisie (ou la
conversation) est dans les cieux », et ceux dont «les pensées sont aux choses terrestres » (v. 17 et suiv.). La fin
de ceux-ci est la perdition; ils sont ennemis du christianisme. Ici, il ne s’agit pas de plus ou moins de lumiere,
mais de gens qui ont leurs pensées aux choses terrestres, non a Christ dans la gloire. On ne peut pas avoir ses
pensées aux unes et a I'autre en méme temps ; «I'amitié du monde est inimitié contre Dieu ». « Tout ce qui est
dans le monde... n’est pas du Pere, mais est du monde » (Jacq. 4, 4; 1 Jean 2, 16). Les enfants sont «du
Pére ». Lors de ma conversion, j'étais trés étonné de trouver tant de choses sur le monde dans la Parole de
Dieu; mais je vis bientét, quand j’eus a faire avec d’autres chrétiens, combien le monde les tirait toujours en
arriere, sollicitant sans cesse leurs coeurs.

Ceux qui ont leurs pensées aux choses de la terre sont ennemis de la croix de Christ, I'ap6tre le disait en
pleurant. Qu’était la croix ? Elle avait jugé toutes ces choses. Le Fils de Dieu — la source, la racine du
déploiement de toute gloire — Christ, n’a trouvé que la croix dans ce monde. Et qu’est-ce que le monde ? Il n'a
voulu Christ a aucun prix. C’est pourquoi le chrétien en a fini avec le monde. « Le monde ne me verra plus », dit
Jésus (Jean 14, 19). Le Saint Esprit n’est pas venu pour étre vu ; «le monde ne peut pas le recevoir, parce qu’il
ne le voit pas et ne le connait pas; mais vous, vous le connaissez, parce qu’il demeure avec vous et qu’il sera
en vous » (Jean 14, 17). C’est ainsi que nous connaissons le Saint Esprit.

Le bien et le mal se rencontrérent a la croix. La question du bien et du mal fut vidée la; et maintenant toute
la question pour chacun de nous se résume en ceci : Sommes-nous avec le monde qui rejeta Christ, ou avec
Christ que le monde a rejeté ? Il n’y a rien de comparable a la croix : elle est a la fois la justice de Dieu contre le
péché, et la justice de Dieu dans le pardon des péchés; elle est la fin du monde du jugement, et le
commencement du monde de la vie; elle est I'ceuvre qui 6ta le péché, et en méme temps le plus grand péché
qui fut jamais commis. Plus nous pensons a elle, plus nous voyons gu’elle est le point central de toutes choses.

Ainsi si quelqu’un s’associe au monde, il est un ennemi de la croix de Christ. Comme chrétiens, nous avons
a bien considérer si toute cette belle apparence dont le monde se revét ne jette pas un voile sur nos cceurs et
ne nous empéche pas de voir. Si je recherche la gloire du monde qui a crucifié Christ, je me glorifie dans ce qui



est ma honte. Ou est-ce que le chrétien est chez lui ? Dans la maison de son Pére, et non pas dans le désert
aride qu’il a a traverser pour y arriver.

Au second chapitre, nous avons vu I’humilité dans la marche; ici, nous voyons la puissance et I'énergie qui
nous délivrent du monde quand il voudrait nous empécher de ressembler a Christ.

« Notre bourgeoisie est dans les cieux d’ou aussi nous attendons le Seigneur... qui transformera le corps de
notre abaissement » — non pas «notre corps vil », dans le sens moral. J’ai le corps d’Adam maintenant, j’aurai
alors le corps de Christ; toutes nos relations vivantes sont la ou Christ se trouve. Il viendra comme Sauveur, et
accomplira toute Son ceuvre en transformant notre corps en la conformité de Son corps glorieux (v. 20-21). Le
prix de la rédemption a été payé ; mais la délivrance finale de ce pourquoi le prix a été paye, n’est pas encore
venue. «Celui qui nous a formés a cela méme, c’est Dieu» (2 Cor. 5, 5); mais la chose elle-méme, nous ne
I'avons pas encore : nous attendons, pour I'avoir, la venue de Christ.

Bien-aimés fréres, si nos coeurs sentaient réellement que Dieu va nous rendre semblables a Christ et nous
introduire la ou |l est comme Ses fréres, si nous croyions pratiquement qu’ll va nous introduire en Sa présence
avec Christ et semblables a Christ, combien nous aurions sur le monde de tout autres pensées : nous serions
« parfaits », tendant avec effort et courant droit vers le but.

Si néanmoins je rencontre la mort sur mon chemin, j'ai toujours confiance. Il n’est pas nécessaire que je
meure ; « Nous ne mourrons pas tous » ; mais ce que je désire, ce n’est pas d’étre dépouillé, mais d’étre revétu,
afin que ce qui est mortel soit absorbé par la vie (2 Cor. 5, 1 et suiv.; 1 Cor. 15, 51-57). Si la mort vient, elle

n’ébranle pas ma confiance ; car, pour moi, « &tre absent du corps, c’est étre présent avec le Seigneur » [2 Cor. 5,
8],

Dans ce passage de sa seconde épitre aux Corinthiens, I'apétre parle d’abord de I'’espérance, c’est-a-dire
de ce que «nous désirons » ; ensuite il considere les deux choses qui sont la portion de ’homme : la mort et le
jugement, car «il est réservé aux hommes de mourir une fois, et aprées cela le jugement» (Héb. 9, 27). Quant a
la mort, elle est un gain pour moi; car, pour moi, étre absent du corps, c’est étre présent avec le Seigneur.
Quant au jugement, c’est une chose solennelle : — il est la «frayeur du Seigneur» (2 Cor. 5, 11) : il me fait
penser aux pauvres pécheurs qui ne sont pas convertis, et «je persuade les hommes ». Le tribunal porte les
pensées de Paul, non sur lui-méme, mais sur les autres hommes, quoiqu’il dise : «il faut que nous soyons tous
manifestés devant le tribunal de Christ ». Nous persuadons les hommes, et nous sommes manifestés a Dieu. Le
jour du jugement produisait son effet sur I'apdtre ; il lui faisait sentir alors I'effet de la présence de Dieu, comme
il la fera sentir au jour du jugement. La conscience est ainsi tenue éveillée et vivante, et le tribunal devient une
puissance sanctifiante au lieu d’étre une puissance terrifiante. La puissance divine nous saisira ; et comme Dieu
présenta Eve & Adam, Christ, qui est Dieu, se présentera Son Eve, Son Eglise, & Lui-méme le second Adam.

On a demandé si, quand I'ap6tre dit : « Pour le connaitre Lui et la puissance de sa résurrection », il parle
d’'une chose présente ou a venir ? Je réponds que c’est la puissance présente produite par le regard fixé sur
Christ : «Celui qui a cette espérance en Lui, se purifie comme Lui est pur»[1 Jean 3, 3], C’est I'effet actuel de la
contemplation de Christ glorieux et de Son attente. La rédemption finale viendra, et accomplira pour le corps ce
qui est vrai maintenant de I’ame : Il nous rendra semblables a Lui-méme dans la maison du Pere, et, ce que je
trouve si infiniment précieux, Il veut que nous soyons la avec Lui, sans méme le besoin d’une conscience. Ici-
bas, il faut que ma conscience soit toujours sur le qui-vive, autrement je deviens immédiatement la proie de
quelque ruse de Satan; mais la-haut ce ne sera plus nécessaire, car tout ce qui nous entourera ne sera que
bénédiction. Nous aurons aussi alors le Saint Esprit, et toute Sa puissance sera employée a nous faire jouir de



la gloire. Maintenant «I’'amour de Dieu est versé dans nos coeurs par I'Esprit Saint qui nous a été donné » [Rom.
9, 5] mais une grande partie de la puissance est dépensée a faire marcher le navire.

De fait nous avons, la plupart d’entre nous, des soucis, des épreuves, des tentations : — Dieu a pensé a
toutes ces choses; Il a compté les cheveux méme de nos tétes[Matt. 10, 30]; et Il nous a donné quelque chose
qui nous sort de toutes ces difficultés. |l s’occupe méme pour nous du temps qu’il fait : « Priez que votre fuite
n'ait pas lieu en hiver » [Matt. 24, 20]; «un passereau méme ne tombe pas a terre sans la volonté de votre
Pere » [Matt. 10, 29], Dieu pense a tout, s’occupe de tout, et nous rend supérieurs a tout.

Il est beau de voir comment I'apbtre passe des pensées les plus glorieuses de la révélation de Dieu, aux
choses les plus ordinaires a travers lesquelles le chrétien doit passer; il s'occupe de deux femmes qui ne
vivaient pas en bonne harmonie. Il en est de méme aujourd’hui. La grace n’est pas oublieuse : elle nous éléve
au troisieme ciel, mais elle descend aussi aux choses les plus petites ; elle s’occupera d’un pauvre esclave qui
s’est enfui de chez son maitre, avec une délicatesse qui a fait I'admiration de tous les ages.

Quelle était la consolation de Christ sur la croix ? Il ne pouvait pas dire au pauvre brigand qu'il allait étre
dans le paradis sans lui dire que Lui-méme vy allait aussi : « Aujourd’hui tu seras avec moi dans le paradis » [Luc
23, 43]. Ainsi Paul, en parlant des femmes qui travaillaient avec lui, dit : « Dont les noms sont dans le livre de
vie» (chap. 4, 2-3). Dieu étant 13, il y avait des affections divines : nous sommes placés ici dans le lieu des
affections divines.

Je n’ai rien de plus a coeur quand je vais faire des visites que le désir d’'une telle présence de Christ que ce
ne soient pas mes propres pensées, mais les siennes qui viennent au jour. Nous savons bien peu quel bonheur
il y a a avoir la pensée de Christ; — mais la pensée de Christ était de s’abaisser jusqu’a la croix.

« Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur » (v. 4). Quel était ’'hnomme qui était propre a parler ainsi de la
part de Dieu ? L’homme qui avait été dans le troisieme ciel ? Non; mais celui qui était prisonnier a Rome. C’était
bien 1a se réjouir toujours, comme dit aussi le psalmiste : « Je bénirai I'Eternel en tout temps » [Ps- 34, 1. Si j’ai le
Seigneur avec moi comme objet de mon ceceur, il y a davantage du ciel dans la prison que hors de la prison. Ce
ne sont pas les gras paturages et les eaux paisibles qui réjouissent I'ame, quoique ces choses soient tres
belles; sa joie, c’est : « Le Seigneur est mon berger »[Ps. 23, 11 Si méme elle s’est écartée : « Il restaure mon
ame » [Ps- 23, 3] ; si la mort est sur le chemin : « Je ne crains pas, car tu es avec moi » [Ps-23,4]; g'il y a de terribles
adversaires, une table est dressée en leur présence. Maintenant : «Ma coupe est comble »[Ps. 23, 5] : |e
Seigneur, son berger, conduit la brebis a travers toutes les difficultés et les épreuves de sa faiblesse, et lui fait
dire : «Oui, la bonté et la gratuité me suivront tous les jours de ma vie, et mon habitation sera dans la maison
de I'Eternel pour de longs jours » [Ps. 23, 6],

Pour celui qui se confiait dans le Seigneur, plus la tribulation était grande, plus il faisait 'expérience que tout
était pour le mieux. Paul dit : Je connais le Seigneur, étant libre, et je Le connais étant en prison; Il me suffit
quand je suis dans le besoin, Il m’a suffi quand j’étais dans I'abondance. Il peut donc dire : « Réjouissez-vous
foujours dans le Seigneur ».

Que pouvait-on faire a un pareil homme ? Si on le tuait, on ne faisait que I'envoyer au ciel ; si on lui laissait la
vie, il la dépensait pour amener les hommes au Christ qu’on voulait détruire.

Il est plus difficile de se réjouir dans le Seigneur, étant dans la prospérité que dans la tribulation, car la
tribulation nous rejette sur Lui. Le danger est plus grand pour nous quand nous n’avons pas d’épreuves. Mais
nous réjouir dans le Seigneur, nous délivre entierement de I'empire des choses présentes. Nous ne nous
doutons pas, jusqu’a ce que Dieu nous retire nos appuis, jusqu’a quel point les plus spirituels d’entre nous



s’appuient sur ces appuis, sur les choses qui nous entourent. Mais si nous nous réjouissons toujours dans le
Seigneur, cette puissance ne peut jamais nous étre 6tée, et nous n’en pouvons perdre la joie.

« Que votre douceur soit connue de tous les hommes » (v. 5). Pensez-vous que les hommes croiront que
votre conversation est dans les cieux, si vous mettez tant de zéle a la poursuite des choses de la terre ? lls ne le
croiront que s’ils voient que le coceur ne court pas aprés ses propres intéréts. « Le Seigneur est proche » : Il va
bientét tout mettre en ordre. Combien votre cceur et vos affections seront gardés si vous passez au milieu des
hommes, étant doux, débonnaires, et sans faire valoir vos droits; le monde verra que vos pensées et votre
esprit ne sont pas tournés vers lui; c’est pourquoi I'ap6tre dit : « Une lettre de Christ connue et lue de tous les
hommes » [2 Cor. 3, 2],

«Ne vous inquiétez de rien ». Cette parole m’a souvent apporté une grande consolation. Méme s’il s’agit de
terribles épreuves : «Ne vous inquiétez de rien». Vous dites peut-étre : Il ne s’agit pas de mes propres
circonstances, mais des saints qui marchent mal; — eh bien! « Ne vous inquiétez de rien» | Ce n’est pas que
vous deviez étre insouciant; mais vous voulez porter vous-méme le fardeau, et ainsi vous accablez et vous
torturez votre cceur. Combien souvent un fardeau s’empare de I'esprit d’'une personne, et lorsqu’elle tente en
vain de s’en décharger, il retombe sur elle et la tourmente. Mais cette parole : « Ne vous inquiétez de rien », est
un commandement, et c’est une grande bénédiction d’avoir un tel commandement.

Que faire donc, quand une chose vient m’inquiéter ? Allez a Dieu. « En toutes choses exposez vos requétes
a Dieu par des prieres et des supplications, avec des actions de graces » (v. 6). Alors, au milieu de toutes vos
inquiétudes, vous pouvez rendre graces. La merveilleuse grace de Dieu se montre ici. Dieu ne dit pas que vous
deviez attendre jusqu’a ce que vous ayez découvert si ce que vous désirez est bien Sa volonté ; — non, mais I
dit : « Exposez vos requétes a Dieu ». Avez-vous un fardeau sur le cceur ? Allez a Dieu avec votre requéte. Dieu
ne dit pas qu’ll vous donnera ce que vous demandez : Paul, quand il pria par trois fois le Seigneur de retirer
I’écharde, recut pour réponse : « Ma grace te suffit» (2 Cor. 12, 8, 9) ; mais la paix de Dieu gardera votre cceur
et vos pensées ; — ce n’est pas vous qui garderez cette paix. Est-ce que Dieu est jamais troublé par les petites
choses qui nous troublent, nous ? Est-ce qu’elles ébranlent Son tréne ? Dieu pense a nous, nous le savons,
mais Il n’est pas troublé ; et la paix qui est dans le coeur de Dieu conservera le nétre. Je vais a Dieu avec tout ce
qui pése sur mon ceceur, et je Le trouve, Lui, parfaitement tranquille au sujet de tout. Tout est sir et certain. Dieu
sait parfaitement bien ce qu’ll va faire. Je place le fardeau sur le trbne qui n’est jamais ébranlé, avec la parfaite
assurance que Dieu s’intéresse a moi; alors la paix dans laquelle Il demeure Lui-méme, garde mon cceur, et je
puis rendre graces avant que ce qui pése sur moi soit passé. Oui, Dieu en soit béni, Il s'intéresse a moi. C’est
un bonheur pour moi de pouvoir jouir de cette paix, d’aller ainsi a Dieu et de Lui présenter ma requéte, requéte
peut-étre trés peu sage ; de pouvoir étre avec Dieu au sujet de mes peines au lieu de m’appesantir sur elles.

N’est-il pas infiniment précieux pour nous de savoir que, tandis que Dieu nous éléve dans le ciel, Il descend
aussi jusqu’a nous et s’occupe de tout ce qui nous concerne ici-bas? Pendant que nos affections sont
occupées de choses célestes, nous pouvons compter sur Dieu pour les choses de la terre. Il descend jusqu’a
nous et prend connaissance de tout. Comme Paul I'exprime : «Au-dehors des combats, au-dedans des
craintes, mais Dieu qui console ceux qui sont abaissés, nous a consolés... » [2 Cor- 7, 5-6] || valait la peine d’étre
ainsi abattu pour recevoir une consolation comme celle-la. Dieu serait-1l un Dieu de loin et non pas un Dieu de
prés[Jér- 23, 23] 2 || ne permet pas que nous voyions les choses d’avance, autrement nos coeurs ne seraient pas
exercés; mais quoique nous ne voyions pas Dieu, Dieu nous voit, et Il s’abaisse jusqu’a nous, pour nous
donner toute cette consolation au milieu de notre tribulation.



Chapitre 4, 8 a 23. — Les versets 8 et 9 terminent I'exhortation dans cette épitre.

Nous avons déja vu comment le chrétien doit marcher dans une compléte supériorité a toutes les
circonstances. Ce caractere de la puissance de I'Esprit de Dieu apparait tout le long de I'épitre. Le verset 8
nous montre I'effet de ce dont nous avons parlé plus haut : versets 4 a 7. Le coeur est délivré, car la paix de
Dieu, qui est immuable, garde le cceur et les pensées. Il N’y a rien de nouveau, ni d’inconnu pour Dieu. Il est
toujours en paix, faisant toutes choses selon le bon plaisir de Sa volonté. C’est ainsi que le cceur doit demeurer
tranquille, et alors il est libre pour étre occupé de tout ce qui est aimable et excellent.

Il est trés important pour le chrétien de vivre habituellement dans ce qui est bon dans ce monde, ou nous
avons nécessairement a faire avec le mal. Nous étions nous-mémes autrefois des méchants, et il n’y avait que
mal dans nos cceurs, nos pensées et notre esprit. Maintenant encore, il y a du mal, non seulement dans le
monde, mais dans notre cceur, et nous avons a le juger la ou il a été laissé libre d’agir. Mais il ne convient pas
d’étre toujours occupés du mal; il nous souille méme quand nous le jugeons. Nous voyons au chapitre 19 des
Nombres qu’il en était ainsi pour 'homme qui avait affaire avec les cendres de la génisse rousse : il
accomplissait réellement un service en ramassant les cendres et en les portant hors du camp, en un lieu a part;
cependant il était souillé jusqu’au soir, et il en était de méme pour celui qui faisait aspersion de I'eau de
purification. Méme le jugement du mal est quelque chose qui souille nos esprits. |l y a dans certains coeurs une
tendance a étre occupés du mal, mais il ne convient pas d’y vivre. En disant cela, je ne parle pas, bien entendu,
de vivre effectivement dans le mal, mais de le juger, méme en pensée.

C’est un point d’'une grande importance d’avoir le caeur accordé et formé de maniére a prendre plaisir dans
les choses auxquelles Dieu prend plaisir. Méme s’il juge le mal comme mal, le cceur n’est pas heureux. Nous
sommes appelés a vivre maintenant comme avec Dieu dans le ciel : Dieu a-t-ll a juger du mal dans le ciel ?
Nous savons que non; et il est tres important pour nos d&mes d’étre avec le Seigneur dans le ciel, non
seulement de faire les choses qui Lui plaisent, mais d’étre aussi dans I'état d’ame dans lequel Il trouve Son
plaisir. Repassez seulement une de vos journées, et demandez-vous si votre esprit y a vécu dans les choses
qui sont «aimables » et «de bonne renommée ». C’est de cela que 'apbtre parle ici. Est-ce I’habitude de votre
esprit d’étre occupé de ce qui est bon ? Le mal nous enserre de tous c6tés dans ces jours, mais on ne peut pas
vivre en étant toujours occupé du mal. L’dme en est affaiblie; elle ne trouve aucune force dans une telle
occupation. Le mal peut éveiller le dégo(t, quand I'dme est dans un bon état spirituel ; mais, méme quand nous
le jugeons, notre jugement sera toujours insuffisant, a moins que notre cceur ne soit occupé de ce qui est bon :

nous serions capables de faire descendre le feu du ciel alors que Christ passerait simplement dans un autre
village [Luc 9, 54-56],

Christ a marché ici-bas dans la pleine puissance de la communion avec ce qui était bon au milieu du mal,
quoiqu’ll et affaire avec le mal. Il a dd dire : « Malheur a vous, scribes et pharisiens » [Matt. 23, 13]. Nous aussi,
nous pouvons avoir affaire avec le mal, mais nous n’agirons jamais comme il faut a son égard, si nous ne
vivons pas dans ce qui est bon, et nous ne serons jamais «doux » (je parle de la douceur de la grace, non pas,
bien entendu, de douceur envers le mal, car nous devons juger celui-ci péremptoirement). Paul eut a dire : «Je
voudrais que ceux qui vous troublent se retranchassent méme» (Gal. 5, 12). Il n'y a la aucune douceur,
toutefois c’est dans I'amour que cette parole est dite. Si le cas se présente que nous ayons a juger le mal, il faut
gue nous le fassions dans la puissance du bien qui est en nous. Le chemin dans lequel nos &mes sont appelées
a marcher est tracé ainsi : «Au reste, fréres, toutes les choses qui sont vraies, toutes les choses qui sont
vénérables, toutes les choses qui sont justes, toutes les choses qui sont pures, toutes les choses qui sont
aimables, toutes les choses qui sont de bonne renommée — s'il y a quelque vertu et quelque louange, que ces



choses occupent vos pensées » (v. 8). Que le Seigneur nous donne de nous souvenir de ces choses, freres
bien-aimés. Dieu peut étre obligé de juger, mais || demeure dans ce qui est bon.

L’apbtre ajoute (et quelle bénédiction pour un homme, quand il peut parler ainsi!) : « Ce que vous avez et
appris, et recu, et entendu, et vu en moi — faites ces choses, et le Dieu de paix sera avec vous » (v. 9). C’est
ainsi, remarquez-le, que le Dieu de paix sera avec nous. Quand nous rejetons nos soucis sur Dieu, Il dit : «La
paix de Dieu qui surpasse toute intelligence gardera vos cceurs et vos pensées dans le Christ Jésus » ; mais ce
gue nous avons ici va plus loin. Paul avait une place a lui; il était un vase d’élite rempli de I'Esprit de Dieu,
quoiqu’il et été le premier des pécheurs ; mais aujourd’hui, « portant toujours partout dans le corps la mort de
Jésus », et pouvant dire : «la mort opére en nous, mais la vie en vous » (2 Cor. 4, 4, 7-12). C’était beaucoup
dire. Il a fallu qu’il elt une écharde dans la chair pour étre propre pour un tel service, car sa chair n’était
naturellement, en aucune maniére, meilleure que la vétre. Paul ne disait pas seulement : Je suis mort; mais il
portait partout /a mort dans la chair, en sorte que la chair ne remuait pas, et il le faisait par la grace et la
puissance de Christ, mais il le faisait. C’est pourquoi, comme nous I'avons remarqué au commencement de
cette étude, il n’est jamais fait mention du péché dans I'épitre aux Philippiens, parce que cette épitre nous
présente la vraie expérience de la vie chrétienne ; et a peine aussi y est-il question de doctrine. Paul parle, d’'un
bout a I'autre, dans la conscience de son expérience.

Si je cherche a suivre Christ, il faut que je me tienne moi-méme pour mort. Je ne dis jamais qu’il faut que je
meure, ce qui supposerait que la chair est a I'ceuvre et en activité : la chair est 1a, sans doute ; mais je dis : elle
est morte. Je comprends parfaitement une personne passant par un état par lequel elle apprend ce qu’est la
chair; et ce travail peut étre plus ou moins long; mais quand une ame est assez humiliée pour dire : « En moi,
c’est-a-dire en ma chair, il n’habite point de bien» (Rom. 7, 18); Dieu peut lui dire : « Tiens-toi toi-méme pour
mort », et ne permets pas au péché de dominer sur toi (voyez Rom. 6). Le principe qui est la source de toute
puissance, c'est que nous sommes morts. C’est la vérité fondamentale de [Iaffranchissement.
L’affranchissement vient quand, par la puissance de I'Esprit de Dieu, nous nous tenons nous-mémes pour
morts. Il n’en est ainsi que pour la foi. Christ est la en puissance, et moi je me tiens pour mort, et ainsi je puis
agir en puissance.

«C’est ici le ttmoignage, que Dieu nous a donné la vie éternelle ; et cette vie est dans son Fils» (1 Jean 5,
11). Mais n’y a-t-il pas autre chose ? Assurément; car, en supposant que j'aie la vie et que la vieille nature soit
toujours vivante, les deux natures se trouveront nécessairement en lutte continuelle 'une avec l'autre, et, a
moins que je n’aie la puissance de I'Esprit de Dieu, il n’y aura point d’affranchissement du péché; et s’il y en a,
la lutte continue également. Seulement, si je dis que je suis mort réellement, ma délivrance de I'activité de la
chair est pleinement réalisée. L’apdtre dit, dans la puissance et la possession de cette vie : «Je suis mort » ; et
quand il la réalise pratiquement, il dit : « Portant toujours partout dans le corps la mort de Jésus ». J’ai recu
Christ comme justice devant Dieu, et comme vie en moi, et je tiens le vieil homme pour mort. Ce n’est pas
seulement que jai la vie, mais je suis mort; de sorte qu'il n'y a pas égale chance qui aura le dessus, du vieil
homme ou du nouveau. Je suis toujours esclave, dans le sens pratique, jusqu’a ce que je sois amené a faire la
découverte qu’il n’y a point de bien dans la chair, et que je suis mort en Christ : il faut que j’apprenne que je n’ai
pas seulement fait des choses mauvaises, mais que le vieil homme tout entier, I'arbre lui-méme, est mauvais, et
que Christ qui est notre vie, est mort au péché aussi bien que pour les péchés (voyez Rom. 6, 10 et 4, 25) ; et
quand je tiens le vieil homme pour mort, je trouve la liberté.

Je ne parle pas ici du pardon, mais de I'affranchissement : «La loi de I'Esprit de vie dans le Christ Jésus
m’a affranchi» (Rom. 8, 2). Sans doute je puis faillir, et je puis étre amené sous la puissance du péché pour un



moment, mais je ne suis plus son débiteur en aucune maniére. Comment Dieu a-t-Il condamné la chair? —
Dans la mort. Ainsi, je suis libre, dans le fait de la vie traitant le vieil homme comme mort. Nous sommes
appelés a manifester toujours cette vie de Jésus. En retenant ferme par la foi cette mort de Jésus, j’ai trouvé la
croix pour la chair. L’apétre dit : La mort de Christ opere en moi, 'ancien Saul; et ainsi, il n’y a rien en moi que
la vie de Christ qui est en activité pour vous; et il ajoute : Allez et faites comme moi; «ce que vous avez et
appris, et recu, et entendu, et vu en moi, faites ces choses, et le Dieu de paix sera avec vous » ; Lui-méme sera
alors présent avec vous.

Quelle chose merveilleuse, freres bien-aimés ! La vie de Christ donnée — la chair tenue pour morte — nous,
marchant en conséquence ! Dieu se tiendrait-1l éloigné de vous dans ce chemin ? Non — «le Dieu de paix sera
avec vous ».

Il est remarquable de voir combien souvent Dieu est appelé le «Dieu de paix », tandis qu’ll n’est jamais
appelé le «Dieu de joie». La joie est une chose inégale. La joie donne I'idée de I'ouie de quelque bonne
nouvelle, elle peut étre mélée en méme temps a de I'affliction. Il y a vraiment de la joie dans le ciel pour un
pécheur qui se repentlLuc 15, 7] parce que cela est une bonne nouvelle dans le ciel ; mais la joie n’est pas la
nature de Dieu, comme la paix; elle est une émotion du cceur. L’homme est une pauvre, faible créature : il
entend de bonnes nouvelles, et il en a de la joie; il entend de mauvaises nouvelles, et il en a de la tristesse. Ce
sont les hauts et les bas d’une créature. Mais Dieu est le « Dieu de paix»; la paix est quelque chose de plus
profond que la joie. Regardez le monde et le coeur de ’lhomme ; y voyez-vous jamais la paix ? De la joie, nous
en voyons méme dans la nature animale, comme dans une béte qu’on met en liberté. Nous pouvons voir aussi
dans le monde une sorte de joie, mais nous n’y trouverons point de paix : Le cceur de ’'homme est « comme la
mer agitée qui ne peut se tenir tranquille » (Es. 57, 20). On se harasse incessamment & courir aprés le plaisir, et
on appelle cela de la joie. Le monde est un monde agité et sans repos; et s’il est sans repos dans la recherche
de ce dont il a besoin, il I'est parce qu’il ne peut pas trouver ce qu’il cherche. Nous ne trouverons jamais la paix
dans ce monde, a moins que Dieu ne la donne.

Quand nous marchons dans la puissance de la vie de Christ, le Dieu de paix est avec nous; nous avons
conscience de Sa présence; notre cceur est en repos, nous ne courons plus aprés quelque chose que nous
n’avons pas trouvé. Méme au milieu des chrétiens nous voyons des personnes qui n'ont pas de paix, parce
gu’elles courent aprés ce qu’elles n’ont pas trouvé : ce n’est pas la paix ; mais jouir de ce qui est en Lui, tout en
cherchant certainement a Le connaitre mieux, est un bienheureux repos pour le coeur — c’est la paix. Et quelle
bénédiction d’avoir un tel sanctuaire dans ce monde — «le Dieu de paix avec nous » !

Nous voyons maintenant comment Paul est supérieur a toutes les circonstances. Il avait été dans le besoin,
quoique dans une espéce de prison libre, et son cceur le sentait. « Or, je me suis fort réjoui dans le Seigneur de
ce que maintenant enfin vous avez fait revivre votre pensée pour moi» (v. 10). Il dit, « maintenant enfin »,
comme si les Philippiens avaient été quelque peu négligents a son égard; mais il parle avec une délicatesse
pleine de grace, retirant immédiatement : « Quoique vous y ayez bien pensé, mais I'occasion vous manquait ».
La supériorité du chrétien n’est jamais de l'insensibilité, autrement elle ne serait pas de la supériorité : dans
toutes les circonstances son coeur est libre d’agir selon la grace du Seigneur Jésus Christ, et Lui n’était jamais
insensible. Nous nous raidissons contre les circonstances, nos pauvres coeurs égoistes aiment a se soustraire
aux souffrances, mais Lui était toujours Lui-méme dans toutes les circonstances, ce n’était pas un ftrait
particulier qui en dominait d’autres; en sorte qu’on a pu dire qu’il n’y avait pas de caractére en Christ. Il était
simplement toujours Lui-méme, parfaitement sensible a toutes choses, mais jamais gouverné par elles,
toujours au milieu d’elles dans la puissance de Sa propre grace. Nous ne Le voyons jamais insensible. Quand Il



vit les foules, «il fut ému de compassion pour elles »[Matt. 9, 36] et quand Il vit la biére, dans laquelle on
emportait le fils unique de la veuve, «il fut ému de compassion envers elle » [Luc 7, 13]. Au tombeau de Lazare,
«il frémit dans son esprit, et se troubla»[/ean 11, 33] (c’est une expression trés forte); Il se troubla
intérieurement : la puissance de la mort sous laquelle Il voyait ceux qui L’entouraient, pesait sur Son esprit.
Quelque part qu’ll fat, Il n’était jamais insensible, mais Il était toujours Lui-méme en grace; Son cceur en était
toujours vibrant. Sur la croix, Il sait la parole qu’il fallait pour le brigand. Méme quand Il est obligé de dire :
«Jusques a quand serai-je avec vous et vous supporterai-je ? » Il ajoute immédiatement : « Améne ici ton fils »
(Luc 9, 41). Il était parfaitement sensible, comme nous ne le sommes pas ; toujours prét a répondre en grace a
chaque appel. Ce qui se manifeste en Christ, c’est ce que nous devons chercher a étre, c’est-a-dire
parfaitement sensibles a toutes les circonstances, mais de telle maniére, qu’elles trouvent Christ en nous, en
sorte gu’ll soit manifesté.

Nous avons vu comment Paul corrige ce qu’il avait dit : « Maintenant enfin vous avez fait revivre votre
pensée pour moi», en ajoutant : « Quoique vous y ayez bien pensé, mais I'occasion vous manquait». Le
Seigneur n'a jamais eu a se corriger Lui-méme. Paul était un homme «ayant les mémes passions que
nous » [Act. 14, 15], En Troade, il ne sut pas s’arréter quoique une grande porte lui ft ouverte pour la prédication
de I'évangile; il n’eut aucun repos dans son esprit, parce qu’il ne trouva pas Tite ; en Macédoine également, sa
chair n’eut aucun repos (2 Cor. 2, 12-13; 7, 5); et il nous dit de cette épitre, dans laquelle il nous donne des
directions inspirées pour I'assemblée, directions sans lesquelles nous ne saurions pas comment nous conduite,
gu’il n’avait pas de regret de I'avoir écrite, si méme il en avait eu du regret (2 Cor. 7, 8-9). Cependant il avait été
inspiré pour I'écrire : son cceur était tombé au-dessous de la position dans laquelle il se trouvait, a la pensée
que tous les Corinthiens s’étaient tournés contre lui. Il est précieux pour nous en un sens de voir que, quoiqu’il
fat un apbtre, il était si semblable a nous; mais il n’y a rien de semblable a ces mouvements de faiblesse dans
le Seigneur : Lui était parfaitement sensible a tout, et nous Le voyons toujours parfait a tous €gards dans cette
sensibilité, tandis que nous voyons que 'apétre était un homme, bien qu’il soit intéressant de le voir dans de
tels sentiments.

Maintenant Paul se montre a nous comme supérieur a toutes les circonstances qu’il traversait : « Non que je
parle ayant égard a des privations; car moi, j'ai appris a étre content en moi-méme dans les circonstances ou
je me trouve... Je puis toutes choses en Celui qui me fortifie » (v. 11-13). On entend dire que nous pouvons
toutes choses par Christ, comme une sorte de vérité absolue. Mais je demande : Vous, pouvez-vous toutes
choses ? Non, vous ne le pouvez pas. Vous me direz qu’on peut, et c’est trés vrai comme déclaration absolue,
mais ce n’est pas ce que I'apbétre entendait; il voulait dire que /ui pouvait toutes choses. Il I'avait appris ; c’était
un état réel pour lui, non une proposition abstraire. «Je suis enseigné aussi bien a étre rassasié qu’a avoir
faim». Si je suis rassasié, |l me garde de I'insouciance, de I'indifférence, et de la satisfaction de moi-méme; si
j'ai faim, Il me garde de I'abattement et du mécontentement. Pour Paul, ce n’était pas seulement on peut, mais
moi j'ai trouvé Christ tellement suffisant a tout, en toutes circonstances, que je ne suis dominé par aucune. Paul
avait été battu de verges, il avait recu des Juifs quarante coups moins un, il avait été lapidé[2 Cor. 11, 24-25] |
avait traversé toutes sortes de circonstances, mais il avait trouvé Christ toujours suffisant dans toutes les
circonstances.

Ne dites pas : Oui, mais Paul était alors un chrétien arrivé a I'age mdr, et on peut bien parler ainsi a la fin de
sa vie. Si Paul n’avait pas trouvé Christ suffisant en toutes choses depuis le commencement jusqu’a la fin, il
n’aurait pu parler comme il le fait a la fin de sa carriére. La foi compte sur Christ, depuis le point de départ de la
vie chrétienne. C’est le principe que nous trouvons au psaume 23. Quand le psalmiste avait tout traversé, il dit :
«Qui, la bonté et la gratuité me suivront tous les jours de ma vie, et mon habitation sera dans la maison de



I'Eternel pour de longs jours ». Dans I'abondance ou dans les privations, je trouverai toujours que Lui suffit;
mais pour étre capable de faire cette expérience a la fin de la course, il faut I'avoir faite tout du long.

Ne dites pas : Paul était un apétre, il était un homme extraordinaire, un homme d’élite élevé bien haut au-
dessus du mal qui me tourmente. Non point, Paul avait une écharde dans la chair pendant qu’il écrivait, et
quoique ce ne fat pas la puissance, ce fait lui donnait le sentiment de son néant, dans lequel la puissance
pouvait agir. Le Seigneur ne voulut pas 6ter I'écharde, quand Paul L’en supplia; Il lui répondit : « Ma grace te
suffit » [2 Cor. 12, 9], [ ’écharde paraissait un obstacle, mais, au lieu de cela, quand I'apbtre préchait, on voyait la
puissance de Christ, non celle de Paul. Je rappelle tout ceci afin que vous ne disiez pas que Paul n’était pas
exposé aux difficultés et aux pieges de la chair. Dieu 'avait élevé au troisieme ciel, et ce privilege extraordinaire
dont Il Pavait fait jouir I'exposait a s’élever outre mesure; c’est pourquoi Dieu lui envoie une écharde pour
'amener au sentiment de son néant; alors la puissance du Seigneur s’accomplit dans I'infirmité. La puissance
divine ne peut pas étre la ou est la puissance humaine. Si c’e(t été la puissance humaine, ceux que Paul aurait
convertis n’eussent rien valu, mais ceux que Dieu convertissait par lui étaient dignes de la vie éternelle. C’est
une grande chose que nous soyons réduits a rien; et si nous ne savons pas comment n’étre rien, il faut que
Dieu nous y améne ; un homme humble n’a pas besoin d’étre humilié.

Paul était dépendant de Christ, absolument dépendant de Lui, et nous voyons I'infaillible fidélité de Christ a
son égard; mais, je le répete, Paul n’e(it pas pu dire a la fin de sa course : « Je puis toutes choses par Celui qui
me fortifie », s’il n’en avait pas fait I'expérience tout du long. C’est un précieux témoignage. Christ est suffisant
pour nous, la ou nous sommes; mais il faut qu’ll nous amene a étre sincéres; il faut que notre ame réalise la
vérité de son état devant Dieu. Tant que ma conscience n’est pas amenée a la réaliteé de ma position, tant
gu’elle n’est pas arrivée au sentiment de mon éloignement de Dieu et de mon infidélité a Son égard, elle n’est
pas integre, mais une fois arrivée la, Dieu dit : « Je t’ai amenée ou tu devais étre; il N’y a plus de fraude, je puis
te venir en aide ». Job dit : «Quand I'oreille m’entendait, elle m’appelait bienheureux, quand I'ceil me voyait, il
me rendait témoignage, car je délivrais le malheureux qui implorait du secours et I'orphelin qui était sans aide »
(Job 29, 11, 12). ll disait : Je fais ceci, je fais cela. Mais Dieu dit : Cela ne peut pas aller ainsi. C’est toujours :
moi, moi; et Dieu livre Job entre les mains de Satan, jusqu’a ce qu’il maudisse le jour de sa naissance, mais
s’écrie a la fin : « Maintenant mon ceil t’a vu, ¢’est pourquoi j’ai horreur de moi» (Job 42, 5, 6). — Cela va bien,
dit Dieu ; maintenant je puis te bénir; et Il le bénit.

Dieu ne veut pas que nous tenions seulement tout juste nos tétes hors de I'eau, mais Il veut que nous
marchions dans la puissance de Sa grace.

«Or, vous aussi Philippiens, vous savez qu’au commencement de I’évangile, quand je quittai la Macédoine,
aucune assemblée ne me communiqua rien pour ce qui est de donner et de recevoir, excepté vous seuls; car
méme a Thessalonique, une fois et méme deux fois, vous m’avez fait un envoi pour mes besoins » (v. 15 et
suiv.). L'amour n’est jamais oublieux, il attache du prix aux actes de service, et les enregistre. Ainsi I'apbtre
garde précieusement la mémoire de tout ce par quoi on lui était venu en aide. Dieu a pour agréable le service
rendu a Ses saints; |l prend plaisir aussi dans ce qui est fait envers le monde.

«Mais mon Dieu suppléera a tous vos besoins, selon ses richesses en gloire par le Christ Jésus » (v. 19).
Remarquez I'intimité dont ce « mon Dieu» est I'expression. Parole d’'une grande portée ! c’est comme si Paul
disait : Je Le connais, je puis répondre pour Lui; j'ai passé a travers toutes sortes de difficultés, et je puis
garantir qu’ll ne m’a jamais fait défaut; je sais la maniéere dont Il agit, méme dans les petites choses de la vie
journaliere.



C’est un grand point d’avoir confiance en Dieu, journellement et a toute heure, de ne pas penser que nous
pourrons nous tirer d’affaire nous-mémes et nous mettre a I'abri de la puissance du mal, mais de nous confier
en Dieu, complétement. Or, quelle est la mesure dans laquelle Dieu suppléera a nos besoins ? « Ses richesses
en gloire par le Christ Jésus » ! Il faut qu’ll se glorifie Lui-méme, méme quand un passereau tombe en terre ; car
pour Dieu, il n’y a rien de grand ou de petit. Il pense a ce en quoi Il peut glorifier Son amour.

«Mon Dieu suppléera a tous vos besoins ». Comment Paul pouvait-il dire cela? Je le répéte, il connaissait
Celui qu’il appelle : « Mon Dieu ». Ce n’est pas gu’il n’e(t pas été dans la nécessité et dans le besoin; mais il
avait senti le prix d’y rencontrer Dieu. Les circonstances peuvent paraitre trés sombres, mais nous avons
toujours trouvé que, s’ll nous conduisait a travers le désert ou il n’y a point d’eau, Il y faisait jaillir pour nous
I’eau du rocher. Dieu exerce toujours la foi, mais Il y répond toujours : « Ton vétement ne s’est pas usé sur toi et
ton pied ne s’est point enflé pendant ces quarante ans » [Deut.- 8, 4] C’est un précieux résultat.

«Mon Dieu suppléera a tous vos besoins ». L'apbtre comptait sur la bénédiction pour les autres. Quelle
consolation ! Au lieu de marcher par la vue, traverser ce monde dans le précieux sentiment de ce que Dieu est
pour nous-mémes et ainsi pouvoir compter sur Lui pour d’autres! Nous craignons presque, quelquefois, de
pousser des ames dans le chemin de la foi; nous ne devrions pas craindre, mais compter sur la grace pour
elles. La foi est toujours victorieuse.

Que le Seigneur nous donne de compter toujours sur Lui; alors nous dirons : «Je puis toutes choses en
Celui qui me fortifie ».



