Le travail de Dieu dans I’'ame

(Traduit de l'anglais)

C.H. Mackintosh

[Courts articles 62]

Nous avons de temps en temps écrit sur le travail de Dieu pour nous. Ce travail est a la base méme de tout
vrai christianisme pratique et de toute religion personnelle. La connaissance de ce qui a été accompli par la
mort expiatoire de Christ est essentielle pour la paix et la liberté de 'dme. Nous ne pouvons trop souvent
répéter ou trop fortement insister sur la vérité fondamentale que c’est I'ceuvre opérée pour nous, et non I'ceuvre
opérée en nous, qui nous sauve. Nous ne devrions non plus jamais oublier que la foi est le regard extérieur de
I’dme, non son regard intérieur.

Tout cela est de la plus grande importance, et le lecteur peut bien étre assuré que rien n’est plus éloigné de
nos pensées que d’écrire une seule ligne qui tendrait a minimiser son importance. Mais cette grande et
intéressante ligne de vérité a été largement exposée. C’est pourquoi nous nous sentons tout a fait libres
d’aborder, dans cet article, un sujet qui devrait toujours tenir une place en évidence dans nos esprits — I'ceuvre
de Dieu en nous. Que I'Esprit de Dieu guide nos pensées tandis que nous méditons sur ce theme !

En suivant le travail du Saint Esprit dans I'dme d’un pécheur, il y a trois choses distinctes a remarquer. Tout
d’abord, /I crée un besoin. Ensuite, Il révéle un objet qui répond a ce besoin. Et enfin, Il permet a 'dme de
s’emparer de cet objet. Ce sont les trois étapes du travail de I'Esprit dans I'dme, et rien ne peut étre plus
intéressant que de les suivre. Il y a diverses autres branches du travail de I'Esprit Saint, mais nous nous
limitons maintenant a cette branche particuliere qui concerne I'ame individuelle dans son passage des ténebres
a la lumiére et du pouvoir de Satan a Dieu[Act. 26, 18] Et |3, la premiére chose que nous avons a remarquer est

Le besoin créeé

Ce besoin peut se développer de différentes maniéres. Dans certains cas, il prend la forme d’un profond
sentiment de culpabilité ; dans d’autres, d’'un sentiment de vanité compléte et de vide de tout sous le soleil.
Sans aucun doute, dans de nombreux cas, nous pouvons trouver toutes ces voies opérant ensemble.

Prenons un exemple ou deux des pages de l'inspiration. Regardons Pierre au lac de Génésareth (Luc 5). A
peine un rayon de lumiére divine eut-il pénétré dans son @me avec une puissance qui le convainquait de péché,
gu’il s’exclame : « Seigneur, retire-toi de moi, car je suis un homme pécheur ». Nous avons la un sentiment de
culpabilité — un sentiment profond et aigu de péché et d’indignité personnels, le résultat d’'une opération divine
dans I'ame de Pierre. C’est tres important. |l est bon de se souvenir que la question du péché doit étre soulevée
et réglée dans la conscience de ’'homme. Le péché est une chose sérieuse, au jugement de Dieu, et il doit étre
ressenti comme tel dans 'dme du pécheur. Pierre sentit qu’il n’avait ni droit ni titre a se trouver dans la
présence de cette personne bénie, dont la gloire venait de resplendir sur lui. Il se sentait totalement impropre a



étre la. Il sentait que le péché et la sainteté ne pouvaient se trouver ensemble, pas plus que la lumiére et les
ténébres.

C’était un sentiment juste, en Pierre; c’est un sentiment juste dans tous les cas. C’est toujours une bonne
chose de commencer avec un profond sentiment de culpabilité personnelle. Il est bon que la fieche de la
conviction de péché perce jusqu’au centre méme de I'ame. Il est bon que le soc de la charrue brise le sol en
jachére et creuse un profond sillon dans le cceur. Nous trouvons invariablement que les chrétiens les plus
fermes et les plus solides sont ceux qui ont, au début, passé par les eaux les plus profondes et enduré les
exercices les plus intenses.

Nous ne voulons pas dire que les exercices de I'ame ont quoi que ce soit affaire avec la base du salut de
I'ame, pas plus que les sentiments d’'un homme dans une maison en feu n’ont affaire avec la sortie de secours
par laquelle il descend de I'immeuble en feu. Mais cependant, nous croyons que c’est une bonne chose pour
'ame de commencer avec un sentiment complet et tres clair de sa culpabilité et de sa ruine — une
compreéhension juste du jugement de Dieu sur le péché. Plus on aura senti intensément son affreuse position
dans la maison en feu, plus on appréciera pleinement I'issue de secours, I'esprit qui I'a prévue et la main qui I'a
fournie. Et il en est ainsi dans le cas du pécheur; plus il sentira sa culpabilité et son indignité, plus il appréciera
le précieux sang qui annule sa culpabilité et 'améne sans tache dans la présence d’un Dieu saint qui hait le
péché.

Il est a craindre que, dans de nombreux cas, le travail de conviction ou de repentance soit trés superficiel.
Nous sommes frappés aussi de ce que parfois, dans notre grande anxiété pour amener I'dme a la paix, nous
interférons avec le travail de conviction. Nous précédons, au lieu de suivre le Saint Esprit. C’est trés sérieux.
C’est une chose périlleuse de toucher au travail de Dieu dans I'dme. C’est une trés merveilleuse grace qui
daigne nous utiliser, mais prenons garde de ne pas courir en avant du Saint Esprit. Notre place est de prendre
note de Ses opérations, non pas de les gacher.

Si, par exemple, nous rencontrons une ame convaincue de péché, il se peut que cette ceuvre ne soit pas
encore compléte; elle peut n’étre qu’en cours. Que devons-nous faire ? Chercher a presser I'individu a faire
confession de sa foi en Christ, lui extirper une reconnaissance de paix avec Dieu ? En aucun cas; faire ainsi
serait endommager la précieuse ceuvre de Dieu dans I'dme. Alors, que devons-nous faire ? Chercher a
poursuivre a la suite du Saint Esprit, pour étre Son instrument en continuant I'ceuvre qu’ll a en main. Il rendra
certainement parfaite Son ceuvre. Si nous nous attendons a Lui, Il nous enseignera quoi faire et comment le
faire, que dire et quand le dire. Si Ananias était allé vers Saul une heure avant la fin des «trois jours », il serait
venu trop t6t. Ces jours étaient des jours sérieux — des jours qui laisserent leur empreinte dans toute I'histoire
de I'apbtre — des jours qui ne devaient jamais étre oubliés. C’étaient les jours durant lesquels ses yeux, fermés
au monde extérieur, étaient tournés vers l'intérieur de lui-méme et en arriere sur ses voies. Et n’avons-nous pas
raison d’affirmer que ¢’aurait été une intrusion peu judicieuse, voire profanatrice, si Ananias était venu interférer
avec le profond et saint travail qui était en cours dans I'dme de cet homme remarquable ? Sans le moindre
doute; et il en est ainsi dans tous les cas. Nous pouvons étre certains de cela, que nous ne faisons que blesser
les &mes, si nous essayons de les presser par notre travail, ne serait-ce que de la largeur d’'un cheveu au-dela
du point actuel ou les a conduites le travail de Dieu.

Tout ministére véritablement spirituel tendra a approfondir dans 'ame ce caractére particulier de I'ceuvre
que le Saint Esprit opére a ce moment-la. C’est pourquoi, si nous entrons en contact avec quelgu’un en qui le
travail de conviction ou de repentance est en cours, nous ne devons pas chercher trop vite a presser 'ame a la
confession d’avoir trouvé la paix. Si nous cherchons a étre des collaborateurs de Dieu, ce sera notre place de



veiller, avec d’ardentes priéres et une sainte diligence, sur les progres du travail divin — de compter beaucoup
sur Dieu afin qu’ll se plaise a nous utiliser comme Ses instruments pour poursuivre les propos de Sa grace.
C’est une ceuvre trés bénie, mais elle est trés solennelle et demande beaucoup de spiritualité, beaucoup de
proximité de Christ, beaucoup de renoncement a soi. Les erreurs les plus graves sont commises par des mains
malhabiles entreprenant de s’occuper de cas dans lesquels le travail de I’'Esprit de Dieu est en cours. Nous
devons nous souvenir que I'ceuvre de Dieu est parfois trés lente, mais elle est toujours trés slre. Nous, au
contraire, sommes souvent impétueux. Dans notre désir d’atteindre rapidement des résultats, nous pouvons
souvent presser 'dme a tort dans une position professée bien au-dela de son état pratique réel. Nous pouvons
souvent provoquer des lévres plus que ce que I'Esprit Saint a opéré dans le cceur. C’est une chose tres
sérieuse pour tous ceux qui ont affaire avec les ames.

Mais la grace de Dieu est entierement suffisante pour tous les cas. Rien ne peut étre plus intéressant que de
considérer les manifestations du travail de I'Esprit dans 'ame — de relever les étapes de la nouvelle création
de Dieu, I'établissement et le progres de Son royaume dans le coeur. Loin de nous de presser ou d’encourager
une froide indifférence sans coeur envers les précieuses ames dans leurs exercices spirituels profonds et variés
— une espece de fatalisme des plus misérables qui, sous prétexte de laisser les &mes entiérement dans les
mains du Saint Esprit, se débarrasse en réalité de tout sentiment de responsabilité. Dieu nous garde de préter
une quelconque approbation a quoi que ce soit de la sorte. Nous nous sentons profondément responsables de
prendre soin des ames. Nous croyons que tous les chrétiens en sont responsables. De la vient le besoin de
faire preuve d’habileté et de tact spirituel en ayant affaire avec les @mes, de maniére a ne retarder en aucun
cas, mais a faire avancer par tous les moyens I'ceuvre bénie de I'Esprit de Dieu en elles.

Mais nous nous sommes plutét écartés de notre sujet immédiat, vers lequel nous revenons maintenant.

Nous avons déclaré que I'Esprit de Dieu produit quelguefois dans I’'dme un sentiment de danger. Il fait peser
sur le coeur et la conscience I'affreuse réalité de I'étang de feu et du ver qui ne meurt jamais. Parfois, Il trouve
bon de tirer le voile et de révéler ce qui attend tous ceux qui meurent dans leurs péchés. Le sentiment de
culpabilité et le sentiment du danger vont souvent ensemble, mais ce sont des exercices distincts, et dans bien
des cas, le dernier est le plus proéminent des deux. L’ame est remplie d’horreur a la pensée de brller
éternellement dans les flammes de I'enfer. Le Saint Esprit utilise cette horreur pour faire sentir au cceur son
besoin de Christ.

Beaucoup font objection a la prédication du chatiment éternel comme moyen d’amener les &mes a Christ.
Non pas gu’ils nient la vérité de ce sujet, mais ils s’interrogent sur le fait qu’il est approprié ou utile. lls estiment
gu’il est plus sage d’insister sur 'amour de Dieu en donnant Son Fils, et sur I'amour de Christ en se donnant
Lui-méme. lIs jugent qu'’il est meilleur et plus efficace d’insister sur les joies et les gloires du ciel, que sur les
malheurs et les horreurs de I'enfer. Eh bien, nous n’avons pas un seul instant 'intention de comparer les deux;
aucune personne intelligente ne songerait a agir ainsi. Mais nous devons garder a 'esprit que notre bien-aimé
Seigneur, encore et encore, parlait a Ses auditeurs de I'affreux sujet du feu de I'enfer. Lisez Matthieu 5, 22 a
30. Trois fois, dans ce court passage, Il met en garde Ses auditeurs contre le danger de I'enfer.

Il en est aussi ainsi dans ce passage trés solennel a la fin de Luc 16. Qui peut le lire sans se sentir pressé
par le poids et le sérieux de la parabole ? Quelle présentation du passé, du présent et du futur! « Mon enfant,
souviens-toi ». Ici, la mémoire est ramenée sur le passé. Et quel passé | La mémoire sera terriblement active, en
enfer. « Mais maintenant, tu es tourmenté ». Ici, 'dme perdue est appelée a contempler le présent. Et quel
présent! Tourmentée dans les flammes de I'enfer ! Mais n’y a-t-il pas de fin, pas d’espoir ténu que cela cesse ?



Non, aucunement. « Un grand gouffre est établi». Voila le futur. Et quel futur ! L’enfer est une réalité éternelle. Si
le feu de I’enfer n’est pas éternel, quelle serait la force du mot « établi » ?

Le passage ci-dessus n’est-il pas tout a fait suffisant pour démontrer que I'Esprit Saint utilise la vérité du
chatiment éternel pour créer un besoin dans I'dme immortelle ? Trés certainement. Et s’ll agit ainsi, ne le
devrions-nous pas ? L’ap6tre Paul ne discourait-il pas devant Félix sur le sujet du jugement a venir [Act. 24, 25] | et
d’'une maniere telle qu’elle fit trembler ’homme sensuel sur son tréne ? Ah, oui! c’est une bonne chose, pour
I'ame d’un pécheur, d’étre impressionnée par un profond sentiment du danger de I'enfer pour elle. Et quand
nous trouvons une ame impressionnée ainsi, que devons-nous faire ? Ne devons-nous pas chercher a renforcer
cette impression ? Ne serait-ce pas notre sagesse de poursuivre ce que le Saint Esprit est manifestement en
train d’opérer ? Oui, en vérité. Agir autrement serait entraver au lieu d’approfondir 'ceuvre de Dieu dans I'ame.
L’Esprit béni nous enseignera le bon moment pour présenter I'Objet divin pour répondre au besoin de I'dme
exercée. Le Maitre prononcera au bon moment le commandement : « Déliez-le, et laissez-le aller » [Jean 11, 44],
Dieu fera Son ceuvre et nous y utilisera, si nous nous attendons a Lui. Tout ce que nous désirons est d’insister
aupres du lecteur sur la réalité du travail de Dieu dans I’dme et sur la nécessité de se tenir en garde contre tout
ce qui ressemblerait a de la hate injustifiée en pressant les &mes au-dela de la mesure de I'opération de I'Esprit.
Nous devons prendre garde a ne pas panser légerement la plaie et crier : Paix, quand il n’y a point de paix[Jér.
6, 14], oui, la ou il N’y a pas méme de vraie préparation pour cette bienheureuse paix que Jésus a faite par le
sang de Sa croix[Col. 1, 20] que Dieu proclame dans Sa Parole et dont le coeur jouit par la foi, par la puissance
du Saint Esprit.

Ayant jeté un coup d’ceil a deux de ces maniéres selon lesquelles I'Esprit de Dieu travaille dans I’'ame pour
produire un sentiment de besoin — en convainquant la conscience de culpabilité, et en faisant peser sur I'esprit
la juste crainte du danger — il nous reste a considérer une troisieme méthode, qui est de faire sentir au cceur la
vanité compléte et I'insatisfaction quant a tout ce que ce pauvre monde peut offrir, en matiére de plaisir et de
jouissance.

Ce n’est pas du tout inhabituel. Nous rencontrons fréquemment des chrétiens tres mlrs qui disent avoir été
amenés a Christ, non pas tant par un sentiment de culpabilité ou par un sentiment de danger, mais par une
aspiration intense a quelque chose d’indéfinissable — un vide douloureux dans le cceur, un sentiment de
lassitude, de solitude et de désolation. lls ont senti un vide que rien dans le monde ne pouvait combler. lls
avaient le coeur malade et étaient dégus. Sans doute, ils sentaient et reconnaissaient la grande vérité qu'ils
étaient des pécheurs. De plus, quand ils regardaient vers I'avenir, il sentaient qu’il n’y avait rien d’autre pour
eux que la misére et le tourment éternels. Mais alors, le grand trait saillant de I'ceuvre divine en eux n’était pas
tant la conviction de péché ou la peur du chatiment, que le sentiment d’'une désolation et d’'une insatisfaction
complétes. lls se trouvaient dans cette condition d’ame que nous montre I'étude du livre de I’Ecclésiaste. lls
avaient essayé du monde sous toutes ses formes, et comme le prédicateur royal, ils I'avaient trouvé étre
«vanité et poursuite du vent ».

Or nous devons étre préparés a cette variété de voies de I'Esprit de Dieu. Nous ne devons pas supposer
gu’ll se limitera a un type particulier, dans Ses opérations bénies. Quelquefois, Il produit dans I'ame le plus
accablant sentiment de culpabilité, de sorte que le cceur est écrasé par terre, et que rien d’autre n’est ressenti,
vu ou pensé, que l'infamie, le caractére odieux et la noirceur du péché. Le sombre catalogue des péchés se
dresse comme une grande montagne devant la vision de I'dme, et la fait presque sombrer dans le désespoir.
L’ame refuse d’étre consolée. La honte et la confusion, le sac et la cendre, sont estimés étre la seul part
convenable du coupable.



D’autres fois, Dieu trouve bon de placer devant 'ame les terreurs de I'enfer et I'affreuse réalité de passer
une éternité dans cette région d’obscurité et de misére indescriptible. Les sombres ombres du futur sont
amenées a tomber sur les plus brillantes scenes du présent. La pensée de la colére a venir pése tellement sur
le coeur, que rien ne semble apporter le moindre soulagement ou la moindre consolation. Tout est profonde
obscurité et profonde horreur.

Enfin, dans d’autres cas, le divin ouvrier se plait a éveiller 'ame a la douloureuse découverte et a la
conscience qu’il n’y a rien, dans les limites de la terre, qui fournisse une part qui satisfasse un esprit immortel,
que tout ce qui est sous le soleil porte sur lui la marque de la mort, que la vie humaine n’est qu’une vapeur qui
disparait rapidement, que si un homme devait vivre un millier d’années et posséder toute la richesse de
'univers et concentrer dans sa seule personne tous les honneurs et toutes les dignités que ce monde peut
accorder — serait-il au pinacle le plus élevé de la puissance et serait-il renommé dans le monde entier pour son
génie, son intelligence et sa dignité morale — aurait-il tout ce que la terre peut accorder et 'homme mortel
posséder — il manquerait encore quelque chose au cceur. Il y aurait encore un vide douloureux. Il y aurait
encore le cri : «Oh! vivement un objet ».

Les opérations de I'Esprit de Dieu dans les ames des hommes sont ainsi variées. Sans doute, il peut y avoir
un sentiment de culpabilité, une crainte du danger, et une conscience douloureuse du vide et de la vanité de
toutes les possessions et de toutes les jouissances terrestres, tout a fait indépendamment d’une ceuvre divine
dans I'dme; mais nous sommes actuellement uniquement occupés de cette derniére, et nous sentons
'immense importance d’étre capables de discerner et d’apprécier le travail de I’'Esprit de Dieu dans le coeur de
’lhomme, comme aussi de chercher a I'aider la-dessus. Nous redoutons fortement tout ce qui ressemble a de
I'interférence humaine avec les progrés du royaume de Dieu dans I'ame. Il y a des dangers de tous les cétés. |l
y a le danger de jeter un froid sur les convertis, et il y a le danger de confondre les simples ceuvres de la nature
avec l'action de I'Esprit de Dieu. Et ce n’est pas tout. Nous sommes fréquemment en danger de courir
directement a I'encontre du but que le Seigneur a en vue dans Ses opérations avec ’dme. Nous pouvons, par
exemple, chercher a extraire la fleche qu’ll a envoyée droit au centre de I'dme. Nous pouvons chercher a
couvrir une blessure que Lui voudrait sonder jusqu’au fond.

Toutes ces choses demandent la plus grande vigilance et le plus grand soin, de la part de ceux qui ont a
coeur les ames. Nous sommes, chacun de nous, susceptibles de faire les plus graves erreurs, soit en
décourageant et en repoussant les ames qui devraient plutdt étre encouragées et réconfortées, soit en
reconnaissant et en accréditant comme étant de Dieu ce qui est simplement le fruit de la nature religieuse a
I'ceuvre. En bref, c’est une chose sérieuse de chercher a faire I'ceuvre de Dieu, de quelque maniéere que ce soit.
Lui seul peut donner la sagesse et la grace nécessaires dans chaque cas, selon qu’il surgit. Et Il veut, béni soit
Son nom, donner abondamment a tous ceux qui s’attendent simplement a Lui. « Il donne une plus grande
grace »[Jaca. 4, 6], Parole précieuse! Il n'y a la absolument aucune limite. Elle brile comme une devise
inépuisable sur la porte du trésor de notre Pére, nous assurant de la plus ample provision «pour le besoin
urgent de chaque heure ».

Ne soyons donc pas découragés par I'ampleur et le sérieux du travail, ou par le danger qui 'accompagne.
Dieu est suffisant. Le travail est le sien. S’ll daigne nous utiliser comme Ses collaborateurs, dans Sa
merveilleuse grace, comme c’est assurément le cas, |l nous fournira libéralement tout ce qui est nécessaire
pour chaque cas qui se produit. Mais nous devons nous attendre a Lui patiemment, humblement et avec
confiance. Nous devons chercher a laisser le moi de cété, avec sa propre importance et son excitation agitées.
Nous devons chercher, par la gréace, a étre débarrassés de cet esprit qui voudrait continuellement pousser en



avant ce misérable « moi, moi, moi». En un mot, la nature doit étre gardée dans I'ombre, et Christ seul doit étre
exalté. Alors, assurément, I'Esprit de Dieu nous emploiera dans la glorieuse ceuvre qu’ll poursuit dans les
ames. Il nous donnera I’habileté et la capacité nécessaires pour chaque cas spécifique. Il nous conduira le long
de ce chemin dans lequel Lui va et dans lequel aussi |l manifeste les précieux mystéres de Sa nouvelle
création.

Rien ne peut étre plus merveilleux, rien ne peut étre plus intensément intéressant, que de suivre les progrés
du travail de Dieu dans I'dme. Un poéte a exprimé cela en disant :

«C’est ma joie inaltérable,

De voir le bras de mon Sauveur triompher,

De suivre les pas de Sa grace :

Maintenant, les &mes nées de nouveau, convaincues de péché,
Son sang leur étant révélé intérieurement,

Glorifient I’Agneau en tout lieu »

Mais afin de discerner et d’apprécier — pour ne pas dire coopérer a — ce travail trés précieux et sacré, il
doit y avoir un ceil oint, un coeur circoncis, un pied déchaussé, des mains nettes. L’'Esprit de Dieu est trés
délicat, trés facilement attristé, éteint et entravé. |l n’aime pas a avoir du bruit fait au sujet de Son ceuvre. Nous
avons vu le travail du Saint Esprit tout a fait interrompu en raison de I'excitation profane de ceux qui y étaient
engages.

Il est bon de se souvenir de cela. L’incrédulité entrave le début de I'ceuvre de I'Esprit. Une interférence
indue géne aussi son progrées. La plus Iégére marque du doigt humain est susceptible de souiller le mystérieux
et magnifique travail de Dieu. Il est vrai que le Seigneur nous utilisera si nous regardons vraiment a Lui, avec
humilité d’esprit et dans le dépouillement de soi. En effet, nous voyons constamment que, en poursuivant Son
ceuvre, Il nous permet de faire juste autant que nous le pouvons, tandis que Lui, béni soit Son saint nom, fait
seulement ce que nous ne pouvons pas. Ceci est illustré de facon frappante dans la scéne au tombeau de
Lazare, en Jean 11. La, le Seigneur commande a ceux qui L’entouraient d’« 6ter la pierre », parce que c’était
quelque chose qu’ils pouvaient faire. Mais c’est Lui qui crie : « Lazare, sors dehors », parce que c’était quelque
chose que Lui seul pouvait faire. Alors de nouveau, Il dit : « Déliez-le, et laissez-le aller », leur permettant ainsi
de coopérer autant qu’ils le pouvaient.

Il est frappant d’avoir en tout cela un exemple de la maniére de faire pleine de grace du Seigneur avec Ses
serviteurs. Dans toutes les petites choses dans lesquelles Il peut les utiliser, Il le fait. Mais oh ! soyons attentifs
a ne pas nous méler de Son travail. Que nous nous contentions de contempler et d’adorer, de suivre les
merveilleuses manifestations de cette nouvelle création en laquelle «toutes choses sont de Dieu » [2 Cor. 5, 18],
Son ceuvre persistera a travers toutes les générations. Tout ce qui porte la marque de Sa main durera
éternellement. C’est pourquoi c’est notre sagesse aussi bien que notre bénédiction, de regarder simplement Sa
main et la suivre la ou Il nous conduit.

« Poursuis ta nouvelle création —

Que nous soyons fideles et saints,

Joyeux en ton plein salut,

Toujours plus conformes a toi.

Transformés de gloire en gloire,

Jusqu’a ce que nous prenions notre place dans le ciel,



Pour alors te louer et t'adorer,
Perdus dans I'’émerveillement, I'amour et la louange ! »

Avant d’entrer dans la deuxieme partie de notre sujet, nous nous sentons contraints de poser une ou deux
questions précises au lecteur. Nous espérons qu’il supportera que nous le fassions. Nous sommes conscients
que certaines personnes n’aiment pas les choses proches et personnelles. Elles préferent le simple exposé de
la vérité et la laissent faire sa propre ceuvre. Eh bien, nous apprécions aussi d’exposer la vérité en puissance
de salut ou d’édification au cceur et a la conscience du lecteur ou de I'auditeur.

Mais nous croyons que c’est le devoir absolu de I'écrivain ou de I'orateur de faire de son mieux pour que
I'appel, 'exhortation et la sonde ciblée affectent le cceur, atteignent la conscience et éclairent l'intelligence de
son lecteur ou de son auditeur. Nous devons nous souvenir que nous avons un double devoir a accomplir. Nous
avons a exposer la vérité et nous avons a nous occuper de I'ame. Tous les prédicateurs, ceux qui enseignent et
les écrivains, devraient s’en souvenir. Si quelqu’un ne s’occupe que de vérité abstraite, son ministere est
susceptible d’étre trouvé sans effet pratique et sans fruit. S’il ne s’occupe que des dmes, son ministére se

révélera vide et sans intérét. S’il s’occupe diment des deus, il sera trouvé «un bon serviteur du Christ Jésus » [1
Tim. 4, 6],

C’est pourquoi, bien-aimé lecteur, nous sentons que nous laisserions une moitié de notre travail
inaccomplie, si nous ne nous détournions pas de temps en temps de notre sujet pour vous adresser un sérieux
appel ; et nous voudrions maintenant instamment vous supplier, comme dans la présence immédiate de Celui
avec qui nous avons affaire, de préter toute votre attention a la question qui suit. Soyez honnéte avec vous-
méme, soyez sérieux, soyez vrai, et demeurez assuré que Dieu vous bénira.

Avez-vous, cher ami, été conduit a sentir votre besoin ? L’Esprit de Dieu a-t-Il opéré dans votre coeur pour
produire un sentiment de culpabilité, une crainte du jugement ou la conscience de la compléte vanité de tout ce
qui est sous le soleil ? Pouvez-vous dire de tout votre coeur : « Malheur & moi, car je suis perdu » [Es. 6, 5], « Voici,
je suis une créature de rien»[Job 39, 37] «Je suis un homme pécheur»[Luc 5, 8]? Toutes ces diverses
exclamations proviennent d’hommes semblables a vous — d’hommes ayant les mémes passions que vous —
mais d’hommes sous la visitation vivifiante du Saint Esprit et I'action de la vérité de Dieu qui les convainquait.
Soyez certain que ce sont de bonnes paroles, le fruit d’exercices trés précieux dans I'dme, des exercices tels
que nous nous plaisons a en voir.

C’est une grande chose de voir 'dme complétement brisée devant Dieu, tout a fait sensible a sa condition
perdue et ruinée, a sa profonde culpabilité, et au fait qu’elle est exposée au juste jugement et a la colére d’'un
Dieu saint qui hait le péché. Ce n’était pas un simple travail en surface chez Job, Esaie ou Pierre, quand ils
prononcérent les paroles ci-dessus. Le soc de la charrue avait pénétré jusque dans les profondeurs de I'dme.
L’étre moral tout entier était imprégné de la lumiére de la sainteté divine. La fleche de la conviction avait percé
jusqu’au centre méme du cceur. C’était une ceuvre réelle. Aucun de ces bien-aimés saints de Dieu n’aurait pu
se reposer sur la légére confession des levres du fait que «nous sommes tous pécheurs». De simples
généralités creuses ne leur suffisaient pas. Tout était profond, vrai et personnel. lls étaient dans la présence de
Dieu, et c’est toujours une chose réelle et solennelle.

Or nous voudrions clairement déclarer ici, une fois pour toutes, que les exercices de 'dme n’ont rien affaire
avec la base du salut ou de la paix. Nous ne pouvons pas étre trop simples et trop clairs quant a cela. Job ne se
reposait pas sur ses propres paroles : «Voici, je suis une créature de rien », mais sur la déclaration de Dieu :
«J’ai trouvé une propitiation » [Job 33, 24] Esaie ne s’appuyait pas sur un « Malheur & moi ! », mais sur : «Ceci a



touché tes lévres » [Es. 6, 71. Pierre ne trouva pas de réconfort dans sa propre exclamation : « Je suis un homme
pécheur », mais en ces mots doux et apaisants de Jésus : « Ne crains pas » [Luc 5, 10],

Tout cela est tres vrai. Loin de nous la pensée d’amener une dme a s’appuyer sur ses exercices, quelque
profonds, vrais et spirituels qu’ils puissent étre. Non, nous ne devons nous appuyer que sur Christ, et
entiérement. « Ainsi dit le Seigneur, I'Eternel : Voici, je pose comme fondement, en Sion, une pierre, une pierre
éprouvée, une précieuse pierre de coin, un sir fondement : celui qui se fie & elle ne se hatera pas » (Es. 28, 16).
Cette «pierre» n’est pas un exercice, de quelque nature que ce soit. Ce n’est pas méme I'ceuvre du Saint
Esprit, toute essentielle qu’elle soit. Ce n'est pas méme le Saint Esprit Lui-méme. C’est Celui a qui le Saint
Esprit se plait toujours a rendre témoignage, a savoir Christ qui est la pierre «éprouvée », « précieuse », et le
«sOr fondement », qui mourut pour nos péchés selon les Ecritures, et ressuscita pour notre justification selon
les Ecritures.

Toutefois, tandis que non seulement nous admettons, mais que nous insistons vivement et constamment
sur tout ceci, nous devons pouvoir exprimer notre sentiment profond et toujours plus grand de la valeur d’'une
ceuvre profonde de I'Esprit de Dieu dans I'dme. Nous craignons qu’il y ait une épouvantable quantité de
matériau non brisé dans les rangs de la profession chrétienne, une quantité de vérités flottant dans les régions
de l'intelligence comme une théorie sans effet pratique et sans influence, une grande quantité d’activité mentale
au sujet d’'une vérité non ressentie, beaucoup de choses qui ne sont pas réelles. Nous nous demandons si,
dans de nombreux cas, la téte n’est pas tres en avance sur le coeur — I'esprit bien plus a I'ceuvre que la
conscience. C’est le secret de bien des fausses réalités, du vide et du manque de cohérence si douloureux a
contempler. Nous en sommes convaincus. C’est pourquoi nous désirons si vivement avoir affaire fidélement
avec le cceur et la conscience du lecteur. Il n’a pas le moins du monde besoin de craindre de regarder en face
ce sujet important. Qu’il ne craigne pas le couteau. Qu’il prenne garde a un simple intellectualisme, qui amene
le regne temporaire de la superstition et de I'infidélité.

Nous poursuivrons en considérant

L’objet révéle

Dans la mesure ou une référence explicite a déja été faite & Esaie et & Pierre — un prophéte du temps de
I’Ancien Testament et un ap6tre de celui du Nouveau — nous pouvons difficilement faire mieux que considérer
la maniere dont notre these est illustrée dans I'histoire de ces deux hommes remarquables. Tout d’abord,
considérons le cas du prophéte Esaie. Nous avons vu, dans son cas, comment fut créé le besoin ; considérons
maintenant comment I'objet fut révélé.

A peine I'ame convaincue a-t-elle donné passage au cri : « Malheur & moi ! car je suis perdu » [Es- 6. 5], que le
messager angélique était envoyé avec tout le gage et I'énergie de I'amour divin, depuis le tréne méme de
Jéhovah éternel et trois fois saint. « Et 'un des séraphins vola vers moi; et il avait en sa main un charbon ardent
gu’il avait pris de dessus 'autel avec des pincettes; et il en toucha ma bouche, et dit : Voici, ceci a touché tes
lévres ; et ton iniquité est 6tée, et propitiation est faite pour ton péché » (Es. 6, 6-7).

Il'y a deux choses, dans la citation précédente, qui demandent notre attention. Tout d’abord, la substance;
en second lieu, le style de I'action rapportée. La substance est la chose qui fut faite ; le style est la maniére de la
faire. Le prophéte avait été conduit a se voir dans la lumiére qui venait du tréne de Dieu. C’était un moment
sérieux. Il ne pouvait pas en étre autrement. |l est profondément solennel d’étre amené a découvrir ce que nous
sommes dans la présence de Dieu. Quand on est ainsi amené Ia, rien sinon la provision divine ne peut



répondre & notre besoin, rien sinon un objet divin ne peut satisfaire le coeur. Si Esaie n’avait vu que le tréne, sa
condition aurait été sans espoir. Mais il y avait aussi 'autel, et la git le secret de la vie et du salut, pour lui
comme pour tout autre pécheur convaincu et se condamnant lui-méme. Si le tréne avait ses droits, 'autel avait
sa provision. L’un suivait I'autre — deux figures saillantes dans cette sublime vision, deux grandes réalités dans
la glorieuse économie de la grace divine. La lumiéere du tréne révélait la culpabilité du pécheur; la grace de
l'autel I'Gtait.

Trés certainement, rien d’autre n’aurait été convenable, pour Esaie, rien d’autre pour le lecteur. Il doit en
étre ainsi dans tous les cas. La mesure peut varier, mais le grand fait est toujours le méme. « Malheur a moi ! »
et « Ceci a touché tes lévres » doivent aller ensemble. Le premier est I'effet du tréne ; le dernier, le fruit de I'autel.
Le premier est le besoin crée; le dernier est I'objet révélé. Rien ne peut étre plus simple, rien ne peut étre plus
béni. C’est seulement Celui qui crée le besoin, qui peut révéler I'objet qui y répond; Il opére le premier par
I'action de la vérité ; le dernier par la provision de la grace.

«Ceci a touché tes lévres ». Remarquez les mots, lecteur ! Notez-les soigneusement. Veillez a comprendre
leur force, leur signification et leur application a vous-méme. « Ceci» — qu’est-ce que c’est ? C’est la provision
— la riche, ample et parfaite provision de la grace divine. Elle renferme dans I'ensemble de ses replis tout ce
dont un pauvre pécheur coupable, méritant I'enfer et au coeur brisé, peut avoir besoin pour répondre a sa
culpabilité et a sa ruine. Ce n’est rien d’intérieur, mais quelque chose d’extérieur. Ce n’est pas un procéde, ce
n’est pas un exercice, ce n'est pas un sentiment; c’est une provision divine pour répondre au plus profond
besoin du pécheur, pour 6ter sa culpabilité, pour faire taire ses craintes, pour sauver son ame. Tout était
contenu dans ce mystérieux « charbon ardent pris de dessus l'autel ».

Nous aurons I'occasion de revenir sur cette scéne en lien avec le dernier point de notre sujet — I'ame
saisissant I'objet. Nous nous référerons ici simplement au style de cette merveilleuse action qui parlait de paix a
I’ame troublée d’Esaie. Il n’y a personne qui ne soit pas conscient de I'influence immense du style sur le ceceur.
En effet, nous pourrions presque dire que le style d’'une action a plus d’influence que le contenu. Et n’est-ce pas
une chose tres bénie de savoir que notre Dieu a Son propre style unique ? Oui, en vérité. Que Son saint nom
soit adoré a jamais, non seulement Il répond a notre besoin, mais Il le fait d’'une maniére telle que nous sommes
laissés sans 'ombre d’un doute, que «tout Son cceur et toute Son dme » sont dans I'acte. Non seulement I
pardonne nos péchés, mais Il le fait d’'une maniere telle qu’elle convainc notre &me que c’est Sa plus riche joie
de le faire.

Le style de I'action divine en Esaie 6 resplendit dans ce petit mot : «vola ». C’est comme si Dieu avait hate
d’appliquer le baume divin a un esprit blessé. Il ne fallait pas perdre un moment. Ce cri amer : « Malheur a
moi ! » provenant des profondeurs mémes du cceur brisé d’'un pécheur, était allé droit a I'oreille et au coeur de
Dieu, et avec la grande rapidité de l'aile du séraphin, une divine réponse doit étre envoyée du sanctuaire de
Dieu pour purifier la conscience coupable et tranquilliser le coeur troublé.

Telle est la voie de notre Dieu. Telle est la maniere de faire de Son amour. Tel est le style de Sa grace. Non
seulement Il nous sauve, mais Il le fait d’'une maniere telle qu’elle nous assure que cela Le rend bien plus
heureux de nous sauver que cela nous rend heureux de I'étre. Le pauvre cceur légal, qui doute, qui raisonne,
peut souvent étre plein de crainte quant a la maniere dont Dieu a affaire avec nous. En dépit de toute les
précieuses assurances de Son amour, de toutes les preuves de Sa miséricorde et de Sa bonté, de tous les
gages de Sa volonté de sauver et de bénir, cependant le coeur doute et reste en retrait. Il refuse encore
d’écouter cette voix d’amour parlant en dix mille vers éloquents et touchants. Il montre encore sa disposition a
préter une oreille bien disposée aux sombres suggestions de I'ennemi malin — a ses propres misérables



raisonnements, a quoi que ce soit et a tout sauf aux murmures de I'amour divin. C’est en vain qu’un Dieu
Sauveur se tient devant le pécheur, le suppliant de venir; c’est en vain qu’ll ouvre Son cceur méme au regard
du pécheur — I’Agneau de Son libre don, le Fils de Son sein. Le coeur demeurera encore dans ses sombres
suspicions déprimantes. Il ne veut pas accorder crédit a Dieu pour un amour si complet, si gratuit. Il n’admettra
pas que Dieu se plaise a sauver, se plaise a bénir, se plaise a nous rendre heureux.

Oh | bien-aimé lecteur, étes-vous un sceptique ? Restez-vous en retrait ? Continuez-vous a faire du mal et a
blesser cet amour de Dieu profond, tendre, merveilleux, qui ne s’est pas arrété avant de donner Son Fils unique
de Son sein, et de Le meurtrir sur le bois maudit du Calvaire ? Pourquoi, oh pourquoi, hésitez-vous ?
Qu’attendez-vous ? Que voulez-vous de plus ? Ne dites pas, nous vous en supplions : « Je ne peux pas croire;
je le voudrais si je le pouvais, mais je ne peux pas. J'attends de la puissance ». Ecoutez ces paroles : « Si nous
recevons le témoignage des hommes, le témoignage de Dieu est plus grand » [ Jean 5, 9], N’avez-vous pas, bien
des fois, recu le témoignage, le récit, le compte-rendu de 'homme ? Si vous deviez dire a un homme comme
VOUS que vous ne pouvez pas le croire, que vous dirait-il ? Ne vous dirait-il pas que vous le traitez de menteur ?
Voulez-vous faire de Dieu un menteur ? Vous I'avez fait sufisamment longtemps. Ne le faites pas davantage,
nous vous en supplions, mais venez maintenant, tel que vous étes, et observez la maniere de faire de I'amour
de Dieu — sa substance et son style. Venez maintenant avec toute votre culpabilité, tout votre état lamentable,
toute votre misére, tout votre besoin, et vous trouverez dans cet objet que Dieu révele dans Sa Parole, tout ce
dont vous pouvez avoir besoin pour le temps et I'éternité. Et non seulement cela, mais vous recevrez un accueil
aussi chaleureux que ce que peut donner le Dieu de toute grace. Venez !

Pour illustrer davantage notre théme, regardons le cas de Pierre au lac de Génésareth, tel que nous le
relate le premier paragraphe de Luc 5. Lui aussi, comme le prophéte Esaie, fut amené & sentir son besoin —
son profond, profond besoin. La méme lumiére convainquant de péché qui était entrée dans ’ame du prophéte,
pénetre ici dans le coeur du futur apbtre et provoque ces mots sinceres : « Seigneur, retire-toi de moi, car je suis
un homme pécheur ».

Ici, nous avons le besoin créé, le sentiment de culpabilité produit. Mais remarquez en passant I'étrange
quoique trés belle incohérence ! Pierre n’avait pas le moins du monde I'idée de fuir la lumiére qui avait brillé sur
lui; non, il s’approche en fait toujours plus prés d’elle. Il sentait qu’il n’avait aucun droit a étre Ia, et pourtant il ne
voulait étre nulle part ailleurs. Et pourquoi ? Parce que mélé avec cette puissante lumiere qui le montrait
coupable, il y avait la grace également puissante pour convertir, qui attirait irrésistiblement le coeur de
«I’'hnomme pécheur » vers elle. « La grace et la vérité vinrent par Jésus Christ ». « Et nous vimes sa gloire, une
gloire comme d’un fils unique de la part du Pére, pleine de grace et de vérité » (Jean 1). Que pouvait-il y avoir
de plus approprié pour un homme plein de péché, qu’un Sauveur plein de grace? Assurément, rien ni
personne. Quoique ce Sauveur béni soit plein de vérité également, et que la vérité mette tout et chacun a sa
vraie place, cependant la grace était amplement suffisante pour répondre a tous les besoins que la vérité
révélait. C’est pourquoi, bien que le pauvre pécheur coupable crie : « Seigneur, retire-toi de moi, car je suis un
homme pécheur », il sent néanmoins que la seule place pour lui est « aux genoux de Jésus ».

Il en est toujours ainsi, dans les cas de vraie conviction. Dans tous les cas ou I'ceuvre authentique de I'Esprit
de Dieu est opérée dans I’dme, nous remarquons plus ou moins de ce que nous avons appelé cette étrange
quoique trés belle incohérence, cette contradiction apparente, ce phénomene frappant, d’'un pécheur
confessant son inaptitude totale a étre dans la présence d’'un Dieu saint, et pourtant ayant une certaine
conscience intérieure que c’est la seule place ou il puisse étre.



C’est trés beau, et intéressant de facon touchante. C’est la slre preuve du travail de Dieu dans I'adme. Il y a
un sentiment profond de péché et de culpabilité, et cependant, ce coeur qui s’accroche de fagon merveilleuse et
mystérieuse a Celui dont la gloire morale nous a humiliés jusque dans la poussiére. « Seigneur, retire-toi de
moi, car je suis un homme pécheur ». Mais ou furent prononcées ces paroles éclatantes ? Aux genoux d’un
Dieu Sauveur. Place bénie ! Pierre imaginait-il que Jésus allait se retirer de lui ? Pensait-il vraiment que cette
personne pleine de grace, qui avait daigné utiliser sa nacelle puis lui donner une telle quantité miraculeuse de
poissons, le laisserait dans la profondeur de sa misére ? Nous ne le croyons pas, ni ne pouvons le croire. Ah,
non! I'Esprit de Dieu, dans Ses opérations trés précieuses dans I'dme, associe toujours ces deux éléments —
la conscience d’une compléte indignité et un attachement et une aspiration ardentes a Christ. Le premier est la
conviction de péché; le dernier, la conversion. Par le premier, le sillon est fait; par le dernier, la semence est
déposée. En bref, c’est le besoin créé et I'objet révélé. Les deux choses vont ensemble. Comme dans le cas
d’Esaie, « Malheur & moi! » est instantanément suivi par : « Ceci a touché tes l&vres » ; ainsi, dans le cas de
Pierre, « Retire-toi de moi » est suivi par les paroles de grace : « Ne crains pas ».

C’est divin. L’objet révélé est parfaitement adapté pour répondre au besoin créé. Il doit en étre ainsi, car la
création du besoin et la révélation de I'objet sont toutes deux des opérations d’un seul et méme Esprit. Et non
seulement cela, mais I'objet ainsi révélé se trouve étre propre a répondre a toutes les exigences de Dieu Lui-
méme. C’est pourquoi il doit étre propre a répondre a toutes les demandes de I'dme convaincue de péché et
exercée. Si Dieu est satisfait par la personne et I'ceuvre de Christ, nous pouvons bien I'étre aussi de méme.
Comment Esaie apprit-il qu’il était perdu ? Par la lumiére d’en haut. Comment apprit-il que son péché était 6té ?
Par la grace d’en haut. Il se reposait sur le témoignage de Dieu et non sur ses propres sentiments ou notions.
Si, & la fin de la magnifique scéne rapportée au chapitre 6, quelqu’un avait demandé a Esaie : « Comment sais-
tu que ton péché est effacé ? », quelle aurait été sa réponse ? Aurait-il dit : « Je sens qu’il en est ainsi» ? Nous
ne le croyons pas. Nous sommes persuadés que cet homme de Dieu se reposait sur quelque chose de bien
meilleur, de bien plus profond, de bien plus solide qu’un simple sentiment de son propre esprit. Sans doute qu'il
ressentait. Mais pourquoi ? Justement parce qu'il ne faisait pas du ressenti la base de sa foi, mais de la foi la
base de son ressenti, et de la révélation divine la base de sa foi.

Tel est I'ordre divin, un ordre si constamment renversé au plus grand dommage des ames, au renversement
de leur paix et au déshonneur de leur Seigneur. Quand nous nous tournons vers |'Ecriture, quand nous
examinons les différents cas qu’elle rapporte pour notre instruction, nous trouvons de facon invariable que
I'ordre est d’abord, la Parole ; ensuite, la foi; enfin, le sentiment. D’un autre cété, quand nous nous tournons
vers I'histoire des ames aujourd’hui et examinons leurs exercices et leurs expériences, nous trouvons
constamment qu’elles commencent par leur ressenti. En conséquence, elles jouissent rarement d’'un sentiment
juste de la nature et du fondement de la vraie foi chrétienne.

Tout cela est trés déplorable, et réclame la plus vive attention de la part de ceux qui ont a cceur les d&mes et
sont appelés a suivre les progres du travail de Dieu en elles. Il est de la plus grande importance de conduire
toutes les Ames exercées au sir fondement des saintes Ecritures et de leur enseigner que la foi, c’est
simplement prendre Dieu au mot. C’est croire ce qu’ll dit, non pas parce que nous le ressentons, mais parce
gu’ll le dit. Croire parce que nous ressentons ne serait pas du tout de la foi en la Parole de Dieu, mais de la foi
en nos propres sentiments, ce qui est une foi sans valeur qui ne peut tenir un instant en présence de I'ennemi.
La Parole de Dieu est établie a toujours dans les cieux[Ps. 119, 89], « |l a exalté sa parole au-dessus de tout son
nom » [Ps. 138, 2], C’est le solide fondement de la foi chrétienne.



Il est vrai que c’est par le Saint Esprit que 'ame est amenée a se reposer sur ce fondement, mais le
fondement est I'Ecriture, et I'Ecriture seule. Ce ne sont pas les ressentis ou les expériences, mais le simple
témoignage de I'Ecriture sainte. « Christ est mort pour nos péchés, selon les écritures, et il a été enseveli, et il a
été ressuscité le troisieme jour, selon les écritures »[1 Cor. 15, 3, 4], L3 se trouve le vrai fondement de la foi
chrétienne, et méme, de la foi dans tous les dges. Abraham crut Dieu et trouva ainsi le repos pour son &me. De
méme pour Esaie, de méme pour Pierre, de méme pour tous. Les patriarches, les prophétes, les apdtres et les
saints de toute période, de toute condition et de tous cieux, se reposaient sur le rocher stable de la révélation
divine, et si le lecteur veut seulement faire de méme, il possédera une paix qu’aucune puissance de la terre ni
de I'enfer ne peut jamais troubler.

Mais nous devons achever cet article, et nous le ferons avec une bréve référence, dans la troisieme et
derniere partie, a

L’objet saisi

Nous serons brefs sur ce point, car beaucoup a déja été dit sur ce sujet. Mais nous voudrions appeler
spécialement I'attention sur les résultats pratiques qui suivront sirement, dans tous les cas ou I’ame tient ferme
le Christ. Nos deux exemples, Esaie et Pierre, nous servirons ici aussi bien que dans les autres parties de notre
sujet.

Aussitot que le besoin d’Esaiie eut été comblé, sa culpabilité dtée, nous le voyons dans une consécration de
lui-méme sans réserve a Dieu et a Son service, qui peut bien remuer notre ame au plus profond et nous
humilier aussi, a la pensée de combien peu nous I'imitons en cela. A peine eut-il entendu que I'Eternel avait
besoin d’un messager, que la réponse toute préte sort de son cceur et s’exprime dans ces paroles ardentes :
« Me voici; envoie-moi ». Il était désormais prét a s’avancer au service de Celui qui lui avait fait voir sa propre
ruine et lui avait aussi révélé le remeéde divin. L’ordre est magnifigue. Nous avons d’abord : « Malheur a moi » ;
ensuite : « Ceci a touché tes levres » ; et enfin, « Me voici ».

Ainsi aussi dans le cas de Pierre, nous avons précisément le méme magnifique ordre moral. Son « Retire-toi
de moi » est suivi par le : «Ne crains pas » de Christ. Et puis suit le résultat pratique : « Il quitta tout et le suivit ».
C’eétait réellement saisir I'objet. Pierre sentait évidemment, a ce moment-1a, que Christ était digne de tout ce
qu’il était et de tout ce qu’il avait. Dans la premiére floraison de la vie divine dans son ame, tout était aisément
mis de cb6té. Les occupations séculieres, quelque justes gu’elles soient en elles-mémes; les liens naturels,
quelque importants qu’ils soient, sont tous abandonnés pour le seul objet qui I'absorbait et qui avait été révélé
et saisi par son &me née de nouveau et affranchie. Christ était plus pour Pierre que les nacelles et les filets, que
pére et mere, sceurs et fréres.

Il abandonna tout. Ce n’était pas difficile, dans la fraicheur du premier amour, de laisser ces liens et ces
occupations naturels. La difficulté, dans un tel moment, serait de les retenir ou de s’y accrocher. Il est
regrettable que nous ayons encore été appelés a entendre, des lévres de Pierre, des paroles telles que celles-
ci : «Je m’en vais pécher»[Jean 21, 3] et cela aussi, apres trois ans en la compagnie merveilleuse de cette
personne bénie qui avait autrefois commandé tout son étre moral et I'avait retiré de toutes les préoccupations
terrestres et de toutes les relations naturelles.

Mais nous n’insisterons pas sur ce sujet triste et humiliant. Nous penserons a Pierre au lac de Génésareth;
nous nous attarderons sur le moment de son premier amour — ces moments charmants ou Pierre pouvait, sans
réserve, dire : «Jésus, mon tout dans tout ce que tu es». C’est ce a quoi nous désirons tous regarder. Nous



voulons comprendre le vrai secret, la grande puissance morale, la vraie source de motivation de tout
dévouement authentique et de toute consécration personnelle. Nous désirons amener toute notre attention sur
la question : «Comment puis-je étre tiré de facon plus effective hors de toutes ces choses qui attirent si
facilement et si puissamment mon cceur vagabond ? ». Quelle est la réponse ? Simplement ceci : « Gardez le
ceeur fixé sur Christ, rempli de Christ, consacré a Christ. Rien d’autre ne fera I'affaire. Des lois et des régles
n’iront pas, des voeux et des résolutions ne le permettront pas. Ce doit étre : la puissance expulsée d’une
affection nouvelle.

C’est la grande condition nécessaire, le manque spécial de nos ames, mais le seul préservatif efficace
contre les dix mille choses fascinantes et séductions de la scéne au travers de laquelle nous passons. Du
moment que nous demandons : «Quel mal y a-t-il en ceci ou cela?», c’en est completement fini du
dévouement personnel. Le déclin s’est installé, nos cceurs se sont éloignés de Christ. Pierre, au lac de
Génésareth, ne songeait aucunement a demander : « Quel mal y a-t-il a pécher ? Quel péché y a-t-il dans des
nacelles et des filets ? Pourquoi ne resterai-je pas avec mon pere et mes amis ? ». Il n’y avait aucun mal a
pécher, rien de mauvais dans les nacelles et les filets, considérés en eux-mémes. Mais pourquoi Pierre les
abandonna-t-il ? Parce qu'il était appelé a quelque chose de meilleur. Il abandonna ce qui était inférieur parce
gu’il avait saisi quelque chose de supérieur. Et nous pouvons étre certains que si Pierre est retourné a ce qui
était inférieur, c’est seulement parce que ce qui était supérieur avait, pour un moment, perdu sa puissance sur
son coeur.

Nous devons nous arréter la. Nous n’avions pas I'intention de nous attarder aussi longuement sur le sujet du
«travail de Dieu dans I'dme~», mais nous l'avons trouvé extrémement intéressant, et nous espérons
affectueusement que cela a été profitable au lecteur.



