Les deux resurrections

J.N. Darby

La doctrine de deux résurrections distinctes — une premiere et une seconde — a été traitée
occasionnellement dans plusieurs des écrits qui parlent de la venue du Seigneur. Mais ce sujet, en vertu de son
importance et de I'erreur dans laquelle des vues antiscripturaires induisent I'esprit — s’attaquant méme a
I'évangile — me parait réclamer une étude toute spéciale. La doctrine d’'une premiére résurrection se lie a
plusieurs autres vérités telles que notre salut définitif en Christ, notre part avec Lui dans la gloire et les
bénédictions futures; enfin le fait de Son retour. Tous ces sujets seront traités dans les pages ci-apres; mais
mon but est de montrer tout d’abord comment I’Ecriture envisage le sujet particulier des deux résurrections.

Sont-elles au nombre de deux et quel est leur vrai caractere ? La réponse est : Oui, il y a deux résurrections
entierement distinctes, soit comme caractére, soit comme époque. L’aspect tout entier de la résurrection des
saints est absolument distinct de celui de la résurrection des méchants.

Nous sommes prédestinés a étre conformes a l'image du Fils de Dieu pour qu’ll soit premier-né entre
plusieurs fréres[Rom. 8, 29] C’est la le résultat complet des desseins de Dieu a notre égard qui se rapportent
évidemment a notre condition de ressuscités. De la vient que nous sommes ressuscités en gloire et que, dans
sa nature, notre résurrection est tout a fait distincte de celle des méchants qui ont encore a étre jugés. Elle est
le résultat complet de la rédemption a laquelle les méchants n’ont aucune part quelconque. Elle n’est pas ce qui
conduit, par un jugement futur, a une décision quant a notre condition a venir, mais elle est le fait que nous
sommes, par la puissance de Dieu, dans la position que la grace ineffable de la rédemption nous a faite. Ce
seul passage de Romains 8, 29 nous prouve immédiatement la grande importance de cette question.

La résurrection d’un saint n’est pas le préliminaire d’un jugement qui décidera de son état, mais elle est son
introduction dans une condition ou il sera semblable a Christ et pour toujours avec Lui dans la maison du Pére
— son introduction en puissance dans la condition que la rédemption lui a obtenue. Pesez un moment
I'immense importance de cette vérité, incontestable pour ceux qui reconnaissent I'autorité des Ecritures. Nous
sommes ressuscités en gloire. Quel sceau une telle parole ne met-elle pas a I'efficace de la rédemption et a la
nature de notre association vitale avec Christ! Nous avons la vie en Christ ressuscité. Notre rédemption et
I'efficace de I'ceuvre de Christ sont si completes que la puissance qui nous appelle hors du tombeau ne sert
gu’a nous placer dans une conformité immédiate et glorieuse avec Christ glorifié qui est notre vie. Il est évident
que ceci ne peut s’appliquer a la résurrection des méchants, mais présente avec elle le contraste le plus
absolu.

Une résurrection commune, dont le résultat dépendrait ensuite d’un jugement, est entierement contraire a
I"Ecriture, c’est une tradition, peut-&tre profondément enracinée dans I’enseignement de I'Eglise a son déclin,
mais qui n’a aucun fondement dans I'Ecriture. L’on verra bient6t que, sous l'influence de cette tradition, le
caractére tout entier de I'évangile et la doctrine de I'état actuel de I'ame sont falsifiés. La résurrection des saints
ne doit pas avoir pour résultat un jugement incertain ou indéterminé, mais elle est elle-méme le résultat de la
rédemption, une résurrection en gloire.

En considérant un autre aspect de la résurrection des saints nous trouverons ce fait amplement confirmé.
Nous lisons, au chapitre 8 de I'épitre aux Romains : « Si I'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les



morts habite en vous, celui qui a ressuscité le Christ d’entre les morts vivifiera vos corps mortels aussi, a cause
de son Esprit qui habite en vous ». La résurrection des saints est le résultat et la conséquence du fait que le
Saint Esprit habite en eux. Comme Jésus a été ressuscité d’entre les morts par Celui dont I'Esprit habite en
nous, et dans la puissance de cet Esprit (selon I'enseignement de Pierre), nous serons aussi ressuscités par
(ou a cause de) cet Esprit qui habite en nous. Il est également bien clair que ceci ne peut aucunement se
rapporter aux méchants. La nature de notre résurrection est différente. Elle est le résultat de la présence en
nous du Saint Esprit, ce dernier étant déja le témoin qu’il n’y a pour nous aucune condamnation, puisque nous
sommes en Christ[Rom. 8, 1] et Christ en nous. Ce qui nous a sauvés, ce qui nous a fait marcher dans la
sainteté, en nouveauté de vie comme enfants de Dieu, a pour résultat ce qui démontre pleinement a qui nous
appartenons. De méme que Christ fut déterminé Fils de Dieu, en puissance, selon I'Esprit de sainteté, par la
résurrection des morts[Rom- 1, 4] de méme nous, marchant ici-bas par ce méme Esprit, nous sommes par Sa
puissance, manifestés fils de Dieu en résurrection. Les enfants de Dieu sont les enfants de la résurrection.

*

* *

Je désire maintenant montrer que dans I'Ecriture la résurrection des méchants et celle des justes ne sont
jamais confondues I'une avec l'autre. Ce serait confondre une condition qui est le résultat de la rédemption
ainsi que la grace et la puissance qui 'ameénent, avec une condition qui est le résultat du péché de 'homme et
qui se terminera par le jugement. Il est vrai que, dans 'un et 'autre cas, la puissance divine est a I'ceuvre pour
appeler les morts hors de leurs tombeaux. Cette confusion jette une compléte obscurité sur I’évangile lui-méme,
par lequel nous avons part (et c’est par la foi et le Saint Esprit que nous le savons) au résultat de la rédemption.
Il'y aura une résurrection tant des justes que des injustes. Voila qui est clairement établi. Ceux qui ont fait le mal
sortiront de leurs tombeaux en résurrection de jugementlJean 5, 29], Cela donne un caractéere particulier a la
résurrection des méchants, mais nous ne nous occuperons pas davantage de leur cas; notre but spécial est la
résurrection des saints. Il suffit de dire que les méchants ressusciteront, et ressusciteront pour étre jugés.
Prenons d’abord 1 Corinthiens 15 comme I'expression la plus compléte de ce que I'Ecriture nous enseigne sur
ce sujet. Nous passerons ensuite a 1 Thessaloniciens 4 qui ajoute quelques détails trés précis.

1 Corinthiens 15 ne s’applique qu’aux croyants, et va plus loin encore : il établit distinctement qu’eux seuls
ressusciteront a la venue du Seigneur. La résurrection décrite ici est celle des saints. «Il est semé en
corruption, il ressuscite en incorruptibilité ; il est semé en déshonneur, il ressuscite en gloire ». Il est clair que
cela ne s’applique qu’aux croyants. De plus il est dit : «La mort a été engloutie en victoire », acte de puissance
qui nous fait porter 'image du céleste (v. 42, 43, 49, 54). Rien ne prouve plus clairement que nous avons ici la
description de la résurrection des saints. Il y a plus encore (v. 20 et suivants) : « Mais maintenant Christ a été
ressuscité d’entre les morts, prémices de ceux qui sont endormis ». Christ n’est pas prémices des méchants,
voués a la condamnation. Or plus loin il est formellement parlé du rang de chacun dans la résurrection, et les
méchants sont laissés de cété : « Chacun dans son propre rang : les prémices, Christ; puis ceux qui sont du
Christ a sa venue ». C’est-a-dire que, lorsque I'ordre propre de la résurrection est considéré, ceux qui sont du
Christ et dont Il est les prémices, sont les seuls qui ressuscitent a Sa venue. La fin vient ensuite « quand il aura
remis le royaume a Dieu le Pére ». Nous avons donc une révélation spéciale au sujet de I'ordre dans lequel a
lieu la résurrection ; nous y apprenons que ceux qui sont du Christ, ceux dont Il est les prémices, ressusciteront
a Sa venue et porteront Son image.

Cela est pleinement confirmé dans I’Apocalypse (chap. 20) ou nous voyons qu’a la fin, lorsque les morts qui
n’ont pas eu part a la premiere résurrection, se tiendront devant le tréne et que les livres ayant été ouverts ils
seront jugés d’apres les choses qui y sont écrites, il n’est pas question de la venue de Christ. Car Il est assis



sur le grand tréne blanc, et de devant Sa face s’enfuient la terre et le ciel. Il n’est donc pas question de Sa
venue.

Dans le second passage que nous avons cité, 1 Thessaloniciens 4, nous trouvons de nouveau des
instructions précises sur ce point. «Le Seigneur lui-méme... descendra du ciel; et les morts en Christ
ressusciteront premiérement ; puis nous, les vivants qui demeurons, nous serons ravis ensemble avec eux dans
les nuées a la rencontre du Seigneur ; et ainsi nous serons toujours avec le Seigneur ». Les saints qui seront
transmués sont associés avec les saints ressuscités pour aller a la rencontre du Seigneur et pour étre toujours
avec Lui; mais il n’est question ici que des morts en Christ, ou des saints vivants qui seront changés. La
séparation n’a lieu qu’en vertu de la grace et de la foi, et non en vertu du jugement. Jésus vient chercher les
siens pour qu'ils soient toujours avec Lui. A ce moment Il transforme le corps de leur abaissement en la
conformité du corps de Sa gloire (Phil. 3, 21). Il est absolument certain que cela ne s’applique qu’aux saints, et
gue les méchants n’ont pas de part a cette résurrection.

Telle est donc la doctrine formelle de la Parole : la grace sépare ici-bas les méchants d’avec les croyants, et
Christ & Sa venue ressuscite les justes afin de leur donner une part avec Lui.

Remarquez de quelle maniére, en 1 Corinthiens 15, les saints sont associés avec Christ. Si nous ne
ressuscitons pas, Christ n’a pas été ressuscité non plus, dit I'apdtre, et il insiste sur ce point. Nous sommes si
bien liés avec Lui que notre cas ne peut étre séparé du sien. S’ll n’a pas été ressuscité, nous sommes encore
dans nos péchés; et cela montre clairement que si au contraire Il a été ressuscité, nous ne sommes plus dans
nos péchés. En Adam tous meurent; dans le Christ tout sont rendus vivants. Ceux qui sont unis a ces deux
chefs ont respectivement la méme part qu’eux. Christ est les prémices de ceux qui sont endormis. « Tel qu’est
le céleste, tels aussi sont les célestes; et nous porterons I'image du céleste». Toutes ces paroles nous
enseignent, non une résurrection commune des justes et des injustes qui ne devraient étre séparés que par le
jugement, mais la précieuse vérité que les saints sont associés a Christ et séparés des méchants.

Les autres passages qui traitent de ce sujet nous montrent-ils que quelque erreur s’est glissée dans notre
esprit et que les passages cités jusqu’ici, quelque clairs qu’ils paraissent, n’enseignent nullement cette vérité ?
Bien au contraire, tous les autres passages confirment la doctrine d’une résurrection distincte des justes. «La
pareille te sera rendue », dit le Seigneur, «en la résurrection des justes » (Luc 14, 14). « Mais ceux qui seront
estimés dignes d’avoir part a ce siecle-la et a la résurrection d’entre les morts », dit Luc 20, 35, «ne se marient
ni ne sont donnés en mariage, car aussi ils ne peuvent plus mourir; car ils sont semblables aux anges, et ils
sont fils de Dieu, étant fils de la résurrection ». Nous voyons ici que certains sont estimés dignes d’avoir part a la
résurrection d’entre les morts, et de devenir semblables aux anges; et qu’ils sont prouvés fils de Dieu parce
gu’ils appartiennent a cette résurrection et qu’elle est leur part. Si tous étaient ressuscités ensemble, cela ne
pourrait étre vrai. Il y a une résurrection qui n’appartient qu’aux enfants de Dieu et qui prouve qu’ils sont tels.

Le chapitre 5 de Jean est tout aussi clair. Il nous présente deux grands moyens par lesquels le Fils est
glorifié : Il vivifie avec le Pére, et Il est seul juge[V-21-22]. Ces deux choses ne sont pas confondues. Le jugement
a pour but d’obliger chacun a L’honorer. Mais a quelle catégorie est-ce que j'appartiens ? Ceux qui ont entendu
Sa parole et cru a Celui qui L’a envoyé, sont vivifiés; ils ont la vie éternelle; ils ne viendront pas en jugement,
mais sont passés de la mort a la vie. Christ a déja vivifié des &mes comme Fils de Dieu. « Ne vous étonnez pas
de cela; car I'’heure vient en laquelle tous ceux qui sont dans les sépulcres entendront sa voix; et ils sortiront,
ceux qui auront pratiqué le bien, en résurrection de vie; et ceux qui auront fait le mal, en résurrection de
jugement »[v- 28-29]_|| y a donc deux résurrections distinctes de caractére et de nature, I'une en jugement,
'autre en vie et complétant pour le corps ce qui a déja été fait pour I'ame. Le mot «heure » est allégué ici par



certaines personnes pour montrer que ces deux résurrections sont simultanées. Cette question a relativement
peu d’importance en comparaison du fait que les saints seront ressuscités a part comme ayant déja été
acceptés, et que les méchants seront ressuscités pour étre jugés.

Mais I'opinion suivant laquelle le mot «heure » signifie la méme époque n’a pas de fondement. Il y a une
heure pendant laquelle les @mes sont vivifiées pour avoir une part avec Christ (v. 25), une autre pendant
laquelle le jugement sera exécuté (v. 28). La premiere a certainement duré plus de mille huit cents ans et
comprend deux périodes distinctes, Christ sur la terre, et Christ dans le ciel. Cet argument n’a aucun
fondement alors qu’il repose sur un mot signifiant d’'une part au verset 28 un seul et méme moment et d’autre
part au verset 25 plus de mille huit cents ans. Il suffit d’'une concordance pour montrer la faiblesse de cette
argumentation. Les versets 39, 40, 44, 54 (du chapitre 6) mentionnant le dernier jour confirment ce que nous
disons; ils montrent comment s’accomplira la promesse de la vie éternelle. Il serait sans importance d’insister
sur la résurrection d’'un homme au dernier jour comme preuve certaine de faveur et de vie éternelle, si le plus
méchant homme était ressuscité exactement de la méme maniere, le sort de tous deux devant étre établi par le
jugement.

Il est bon d’affirmer que la notion de la venue de Christ a la fin du monde est antiscripturaire. Lors du
jugement des morts qui a lieu a la fin du monde (le dernier ennemi qui sera aboli trouvant alors sa fin) Christ ne
vient pas; Il est assis, comme nous I'avons dit plus haut, sur le grand tréne blanc; le ciel et la terre s’enfuient de
devant Sa face, les morts se tiennent devant le tréne et les livres sont ouverts sans qu'’il y ait aucun retour a la
terre.

De méme la consommation du siecle (au chap. 13 de Matthieu et ailleurs) n’est pas la fin de cette terre
qguand elle sera consumée, mais la fin de I'’économie actuelle ; phrase bien connue parmi les Juifs qui parlaient
du olam-hazeh, ce monde ou ce siécle, et du olam-havo, le siécle a venir, ce dernier étant 'époque du régne du
Messie. « Le dernier jour », que nous avons mentionné, fait allusion a cela; le croyant ressuscitera quand Christ
viendra et mettra fin a ce siécle (aién). Ces termes ne sont certainement pas «la fin du monde ». Christ ne
pouvait pas donner la gloire aux siens lorsqu’ll parlait; mais lorsqu’ll entrera dans Son royaume, Il les
ressuscitera et ils régneront avec Lui.

Dans I'épitre aux Philippiens, nous trouvons la confirmation de la méme vérité : « Si en quelgue maniére que
ce soit je puis parvenir a la résurrection d’entre les morts »[3. 111; ce serait un effort bien inutile ; et si ’'hnomme le
plus incrédule pouvait y avoir aussi part, il ne serait pas question d’y parvenir. Si, au contraire, les saints
doivent étre ressuscités a part en gloire, c’est un but qui mérite d’étre sérieusement poursuivi. En grec ce
passage a une force que le francais ne rend pas. L’ap6tre a inventé un mot grec pour exprimer cette
résurrection distincte — exanastasis — une résurrection d’entre les morts. C’était ce que Paul cherchait a
atteindre. Christ, I'objet de la faveur divine, a été ressuscité d’entre les morts, Lui, les prémices; et Paul
espérait faire partie de la récolte du Christ lorsqu’ll reviendra du ciel, comme il le dit a la fin du chapitre : «D’ou
aussi nous attendons le Seigneur Jésus Christ comme Sauveur, qui transformera le corps de notre
abaissement en la conformité du corps de sa gloire »[v- 211, Il est donc évident que I'Esprit insiste sur une
résurrection qui appartient aux saints et a laquelle les méchants n’ont aucune part. On s’en apercoit méme au
sujet des vérités les plus ordinaires : « Attendant I'adoption, la délivrance de notre corps »[Rom. 8, 23] | 'apotre
n’aurait pu se servir d’'une expression semblable pour exprimer que le corps sera délivré du pouvoir de la mort,
s’il avait eu en vue une commune résurrection en vue du jugement — et que cela fit une pensée chrétienne.
Comment, dans ce cas, la résurrection pourrait-elle étre «I'adoption» et la mort serait-elle engloutie en
victoire ?



Nous avons déja examiné 1 Thessaloniciens 4. Les morts en Christ ressuscitent, les vivants sont changés,
tous ensemble vont a la rencontre du Seigneur en I'air et ainsi ils seront pour toujours avec le Seigneur; cet
exposé n’a pas besoin de commentaire pour démontrer que les méchants sont exclus de cette scene.

Je voudrais seulement ajouter que, si ce chapitre et 1 Corinthiens 15 parlent trés clairement de la
résurrection des saints comme ayant lieu a la venue du Seigneur, les passages qui traitent de Sa venue pour
les saints confirment la méme vérité de la maniére la plus claire. Par exemple : « Si je m’en vais et que je vous
prépare une place, je reviendrai et je vous prendrai aupres de moi, afin que la ou moi je suis, vous, vous soyez
aussi » [Jean 14, 3] Christ revient pour prendre les siens auprés de Lui. Il est inutile d’ajouter que les méchants en
sont naturellement exclus.

De méme il est dit dans I'épitre aux Hébreux : « Comme il est réservé aux hommes de mourir une fois — et
apres cela le jugement, ainsi le Christ aussi, ayant été offert une fois pour porter les péchés de plusieurs,
apparaitra une seconde fois, sans péché, a salut a ceux qui I'attendent » (chap. 9, 27-28). Ici encore 'incrédule
n’a aucune part au salut et a I'attente du Seigneur. Remarquez encore, dans ce passage, que cette part du
croyant est en contraste avec la mort et le jugement — part naturelle de I’homme déchu. Plus nous sommes
familiers avec le Nouveau Testament, plus nous voyons combien Christ et le croyant sont associés par le Saint
Esprit; de telle sorte que la vie et la résurrection appartiennent a tous deux : seulement Christ les possede par
droit divin et nous par grace. Ces croyants se confiaient en Dieu qui ressuscite les morts ; ils savaient que Celui
qui a ressuscité le Seigneur Jésus, nous ressuscitera aussi avec Jésus et nous présentera avec tous les
saints; ils savaient aussi que «si notre maison terrestre qui n’est qu’une tente est détruite, nous avons un
édifice de la part de Dieu, une maison qui n’est pas faite de main, éternelle, dans les cieux» (2 Cor. 5, 1); ils
attendaient que « ce qui est mortel fit absorbé par la vie » [2 Cor- 5, 4], Dieu les avait formés a cela méme et leur
avait aussi donné les arrhes de I'Esprit, afin qu’ils eussent toujours confiance.

La froide doctrine d’une résurrection commune a tous, aboutissant au jugement, exclut de telles pensées.
Lorsque Christ vient pour juger les vivants sur la terre, et qu’ll les trouve mangeant, buvant, achetant, vendant,
etc. (ce qui n’est évidemment pas le grand tréne blanc ou seuls les morts apparaissent), toute I'Ecriture déclare
que les saints apparaitront avec Lui : « Et I'Eternel, mon Dieu, viendra, et tous les saints avec toi » [Zach. 14, 5],
«Le Seigneur est venu au milieu de ses saintes myriades » [Jude 14]. « Quand le Christ... sera manifesté, alors
VOUS aussi, vous serez manifestés avec lui, en gloire » [Col. 3, 4], « Et les armées qui sont dans le ciel le suivaient
sur ces chevaux blancs, vétues de fin lin, blanc et pur » [Apoc. 19, 14], « Ceux qui sont avec lui, appelés, et élus, et
fidéles » [Apoc. 17, 14], Les anges viendront assurément avec Lui, mais combien de ces passages ne s’appliquent
ni ne peuvent s’appliquer aux anges ! « Nous apparaitrons avec Lui en gloire ». Ainsi donc avant que Christ juge
qui que ce soit, méme les vivants, les saints auront été ressuscités et seront avec Lui. Dieu aménera avec
Jésus ceux qui se sont endormis par Lui, comme nous I'avons vu en 1 Thessaloniciens 4, ou il est nous est
expligué comment ils s’en iront pour revenir ainsi. C’est cette parfaite association avec Christ qui donne une
telle valeur a la doctrine d’une résurrection distincte des saints.

Nous ne sommes pas seulement sauvés par Christ, mais bénis et glorifiés avec Lui et semblables a Lui, le
premier-né entre plusieurs freres. La résurrection est donc a la fois le témoignage et I'espérance des apbtres et
des saints, comme nous le voyons dans I'Ecriture. Il est clairement enseigné que nous serons heureux dans
I'intervalle. Des passages comme 2 Corinthiens 5, Philippiens 1, des exemples comme celui du brigand sur la
croix et celui d’Etienne, en sont la preuve certaine, de fait et comme doctrine ; seulement nous n’aurons pas de
conformité absolue avec Jésus lorsqu’aprés la mort nos esprits seront avec Lui, mais lorsque nous serons
ressuscités et glorifiés comme Lui, semblables a Lui et Le voyant tel qu’ll est.



On peut voir dans ce qui précéde que jai traité ce sujet au point de vue de 'enseignement de I'Ecriture,
cherchant ce qu’elle nous dit de la résurrection des saints et de quelle maniére elle les associe a Christ. La
résurrection des méchants, bien que mentionnée comme distincte et aboutissant au jugement, est simplement
constatée et n’est jamais longuement traitée ; tandis que la résurrection des saints est largement développée
comme leur part exclusive, et distincte de la premiére par sa nature, son principe, son objet et son époque.

Je ne sache pas qu’il soit parlé directement de la résurrection des méchants (sauf dans le discours de Paul
a Félix[Act. 24, 15] et dans le chapitre 5 de I'évangile de Jean) jusqu’au livre de I’Apocalypse que nous allons
considérer. Nous y voyons des trobnes de jugement avec ceux qui y sont assis. Parmi eux se trouvent ceux qui
ont été décapités pour le témoignage de Jésus et pour la Parole de Dieu, et ceux qui n’ont pas rendu hommage
a la Béte. « Le jugement leur fut donné... et ils vécurent et régnérent avec le Christ mille ans » [Apoc. 20, 4], Ceux-
ci composent la premiére résurrection. Remarquez que dans ce moment-la Christ est déja venu; que le ciel a
été ouvert, que les noces de I’Agneau ont eu lieu, que Sa femme s’est préparée, et que la Béte a été jugée. Je
ne parle pas du moment exact de la résurrection au milieu de ces événements car il n’en est pas du tout parlé
ici, mais je parle de I'époque a laquelle tout cela prend place. Babylone est jugée par Dieu, les noces de
I’Agneau sont venues, de sorte que Son Epouse est |a tout entiére ; la Béte est détruite par Christ, Roi des rois
et Seigneur des seigneurs; les armées qui L’accompagnent sont sans aucun doute les saints, car ils sont vétus
de robes blanches et « ceux qui sont avec lui sont appelés, et élus, et fidéles » (chap. 17, 14). La premiéere de
ces épithétes ne peut absolument pas s’appliquer aux anges.

Lorsque I’Assemblée sera au complet, les saints ressuscités seront assis sur des trénes; parmi eux se
trouveront ceux qui ont été décapités pour la Parole de Dieu; parler comme on I'a fait d’'une résurrection de
principes est donc une absurdité. C’est pour leurs principes que ceux que I'on trouve ici ont été décapités;
Christ n’épouse pas des principes, mais I’Assemblée, selon I'Ecriture. Or ¢’est ici un exposé qui concerne des
personnes : « Bienheureux et saint celui qui a part a la premiére résurrection ». Sont-ce donc la des principes ?
« Sur eux la seconde mort n’a pas de pouvoir ; mais ils seront sacrificateurs de Dieu et du Christ »[20, 6]. Qui a
jamais entendu parler de principes qui seraient des sacrificateurs? On pourrait a la rigueur parler
figurativement de principes régnants, mais non de principes sacrificateurs! Notez qui sont ces rois et ces
sacrificateurs ; car dans le méme livre nous lisons : « Celui qui nous aime et qui nous a lavés de nos péchés
dans son sang — et il nous a faits un royaume, des sacrificateurs pour son Dieu et Pére »[1, 5-61. Christ a-t-lI
lavé de leurs péchés Ses propres principes ? Ceux qu’ll a lavés sont sacrificateurs et regnent avec Lui. Et
encore, selon Sa promesse, si nous souffrons avec Lui, nous régnerons aussi avec Luil2 Tim- 2, 12],

Plus loin nous lisons : « le reste des morts ne vécut pas jusqu’a ce que les mille ans fussent accomplis » [20,
51. Y avait-il d’autres principes qui ne vécurent pas ? Il est réellement absurde d’appliquer cette expression a
des principes ; il est donc également absurde de I'appliquer a ceux dont ils sont le reste.

Dans chaque cas, par conséquent, il est question d’hommes morts, et dans chaque cas il est parlé de leur
résurrection. En un mot le régne promis de bénédiction et de paix sur la terre sera accompagné d’une
résurrection des saints et du jugement des méchants sur la terre.

Esaie ajoute & cela un témoignage frappant. Au chapitre 25 nous lisons : «Le chant des terribles a été
apaisé... Il détruira en cette montagne (Sion, Jérusalem) la face du voile qui couvre tous les peuples, et la
couverture qui est étendue sur toutes les nations. Il engloutira la mort en victoire ». Ce passage nous parle de
jugement, puis de la bénédiction qui s’étend de Jérusalem a toutes les nations pour enlever les ténébres qui les
couvrent, et nous présente, en troisieme lieu, la déclaration expresse que cela arrivera par la résurrection des
saints : « Alors s’accomplira la parole qui est écrite : La mort a été engloutie en victoire » [1 Cor. 15, 54], Pour un



esprit soumis & I'Ecriture et ne se fiant pas a la tradition ou & ses propres raisonnements, ce point est, me
semble-t-il, aussi clair que I'Ecriture peut le rendre. Si cet argument avait quelque valeur, on pourrait encore
ajouter que I’Assemblée I'a cru pendant deux cents ans. La mondanité et les hérésies augmentérent dans la
proportion du déclin de cette vérité, et en furent la conséquence, comme le Seigneur l'avait prédit dans la
parabole des méchants esclaves.

* *

Je vais citer un autre passage, non qu’il se rapporte en quoi que ce soit a ce sujet, mais parce qu’on croit
généralement qu’il s’y rapporte — c’est la parabole des brebis et des chevres (Matt. 25, 31-46). Ne s’agit-il pas
ici, nous dit-on, de tous les hommes, dont les uns sont placés a la droite du Fils de I’'hnomme et les autres a sa
gauche ? La réponse est simple : Il n’y a rien du tout dans ce passage qui se rapporte a la résurrection, mais,
comme il nous le dit, il s’agit ici des nations. Ce sont les vivants, non les morts; les nations sur la terre
paraissant devant le Christ quand Il viendra dans Sa gloire et s’assiéra sur le tréne du jugement et rassemblera
toutes les nations pour les juger selon la déclaration des prophétes. Mais de plus nous avons ici trois classes et
non pas deux : les brebis, les chevres et les fréres; une troisieme classe qui ne vient pas en jugement, mais
que le Seigneur désigne en parlant aux brebis aussi bien qu’aux chévres par ces mots : « ceux-ci qui sont mes
freres ». Ceci nous conduit a un autre point bien défini qui montre que ce jugement n’est pas général. Les
chévres et les brebis sont jugées selon la fagon dont elles ont traité ces freres qui représentent Christ. Ce qui
leur a été fait, Lui a été fait a Lui. Or cela n’est pas, et ne peut pas étre, la base d’'un jugement général. Comme
nous le voyons en Romains 2, il y a des hommes qui périront sans loi; il y en a qui seront jugés par la loi. En
fait, la grande majorité des paiens (nous ne craignons pas de dire : les neuf dixiémes de tous ceux qui feront
partie d’'un jugement général) n’auront jamais été en contact avec ceux qui représentent Christ, en sorte que la
question ne pourra étre soulevée. En un mot le passage ne s’applique pas du tout a un jugement général de
ceux qui sont ressuscités, mais (comme cela est dit) au jugement des nations.

Tout lecteur attentif verra que ce qui concerne le témoignage parmi les Juifs est traité au chapitre 24, 31.
Ensuite, ce qui concerne les chrétiens est traité dans trois paraboles, depuis le verset 42 du chapitre 24
jusgu’au verset 30 du chapitre 25, les esclaves fidéles ou méchants, les vierges sages ou folles, les serviteurs
responsables de faire valoir leurs talents. Enfin, poursuivant au verset 31 du chapitre 25 le sujet du chapitre 24,
31, le Seigneur reprend le jugement de la troisieme catégorie, les Gentils : ce jugement se rapportant au
témoignage particulier rendu par Lui et les siens, et n’étant pas un jugement général des hommes sur des
bases générales. Beaucoup de personnes oublient presque qu’il y a un jugement des vivants aussi bien que
des morts, et que Dieu «a établi un jour auquel il doit juger en justice la terre habitée, par I'homme qu'’il a
destiné a cela» (Act. 17, 31).

L’'immense importance de la vérité sur laquelle nous insistons, et la maniere dont elle change le ton de notre
christianisme, n’aura pas échappé au lecteur chrétien. Au lieu de laisser les croyants mélangés a la masse des
incrédules, pour attendre ensemble la décision du jour du jugement, comme si les saints n’étaient pas rachetés,
sauvés, et n’avaient pas une liaison spéciale avec Christ — ce qui change entierement leur position — cette
vérité manifeste clairement leur union avec Christ et leur séparation des incrédules. Nous avons Christ, les
prémices, puis ceux qui sont du Christ et qui participeront a la résurrection d’entre les morts, la méme
résurrection que Lui, en vertu de la parfaite faveur dans laquelle ils sont acceptés.

J’ajouterai ici que la résurrection «d’entre les morts» et la résurrection «des morts» ne sont pas
confondues dans I'Ecriture. La résurrection des morts est la doctrine générale selon laquelle les morts



ressusciteront et ne resteront pas dans le tombeau. La résurrection d’entre les morts en vertu de la faveur
divine qui repose sur quelques-uns, les prend du milieu d’autres qui sont laissés en arriere ; en sorte que les
premiers sont ressuscités en gloire pour étre avec Christ et semblables a Lui pour toujours. |l est évident que
ceci est une vérité tout a fait différente de la soi-disant résurrection générale pour le jugement. Nous sommes
séparés des méchants et complétement associés avec Christ. En méme temps cette pensée ne touche
nullement les vérités fondamentales de I'évangile, au contraire, elle les renforce; et cela a aussi son
importance, car les hérésies se basent toujours sur des vérités mal comprises ou altérées.

Les deux résurrections donnent un relief tout particulier a la valeur de I'expiation, a I'efficacité absolue de la
rédemption, au fait que Christ est notre vie et que nous avons recu le Saint Esprit. Le fait que nous sommes
ressuscités avec Christ, associés a Lui, identifiés avec Lui, apparait ainsi dans toute sa simplicité et sa force
scripturaire ; tandis qu’il est pratiquement mis de cété, si nous sommes mélangés a tous les incrédules qui ont
rejeté le Seigneur et qui paraitront en jugement. L’'union de Christ avec Son peuple devient ainsi plus claire,
tandis que Son union divine avec le Pére et d’autres vérités fondamentales restent comme toujours a la base
de toute la vérité. Son humanité apparait plus claire que jamais par notre union avec Lui. L'immortalité de 'ame
garde son importance vitale, et I'heureux état intermédiaire de I'dme des croyants est manifesté avec plus
d’évidence. En effet, si les saints sont soumis a un jugement final pour décider de leur sort, comment peuvent-
ils avoir été au ciel avec Christ en attendant ce moment ? Comment penser que Paul, aprés avoir été plus de
mille huit cents ans avec Christ, doive attendre pour savoir s’il sera ou non avec Lui? Tandis que, si la
résurrection des saints n’est pas ce jugement, mais la jonction par la puissance de Christ d’un corps glorifié et
d’un esprit bienheureux, cela devient trés simple. Notre esprit part pour étre avec Christ, comme I'Ecriture
I'enseigne continuellement ; au temps voulu notre corps ressuscitera en gloire et nous serons rendus conformes
a l'image du Fils, nous porterons Son image et serons semblables a Lui dans la gloire. S’en aller pour étre avec
Christ est de beaucoup meilleur [Phil. 1, 23] ; mais nous attendons Sa venue pour obtenir un corps glorieux. La
premiére résurrection, celle d’entre les morts (la seule que I'Ecriture reconnaisse pour les saints) lie les
affections, la foi, I'espérance du chrétien a Christ — et c’est la plus grande bénédiction que nous puissions
avoir dans ce monde.

Des chrétiens sincéres demanderont avec raison : S’il en est ainsi, que devient notre comparution devant le
tribunal de Christ? J’ajouterai donc quelques mots sur ce sujet. Nous avons déja vu qu’en Jean 5 il est
positivement établi que le croyant ne viendra pas en jugement, mais il nous faut rechercher la signification des
passages qui se rapportent a ce sujet et comprendre toute leur force.

Il ressort clairement de 2 Corinthiens 5 et de Romains 14 que chacun de nous rendra compte de lui-méme a
Dieu. Le résultat pour les méchants est certainement I'exécution de la sentence de condamnation (non pas la
condamnation méme, car celui qui ne croit pas est déja condamné(Jean 3, 18]); mais ils recevront les choses
accomplies dans le corps, étant précipités de devant le grand trébne blanc dans I’étang de feu. Je ne m’arréterai
pas davantage sur ce sujet, quelque solennel et important qu’il soit; ce n’est pas le sujet de notre présente
étude. Les vivants (Matt. 25; 2 Thess. 1 et Apoc. 19) et les morts (Apoc. 20) subiront un chatiment éternel,
mais |'Ecriture est aussi claire au sujet de ceux qui sont sauvés. Nous paraitrons tous devant le tribunal de
Christ, nous rendrons tous compte a Dieu de nous-mémes. A Dieu ne plaise qu’un iota de I'Ecriture soit affaibli
en quelque maniere que ce soit! Nous avons a recevoir la vérité dans ses moindres détails et a I'appliquer par
grace dans toute sa force. Recherchons donc quelle est la pensée de I'Esprit dans ce passage du tribunal. Il est
frappant de voir comment I’Ecriture évite ici le mot jugement, méme lorsque nous pourrions I'attendre, quand il
est question des saints.



Il'y a deux c6tés de notre position comme chrétiens qui éclairent cette question. Nous nous tenons devant
Dieu pour jouir de Lui, en la présence duquel il y a plénitude de joie. Et en outre Dieu nous a donné d’avoir une
précieuse part dans I'activité de Son amour envers les autres, activité dont le plein exercice se lie clairement
avec notre propre état spirituel. Pour qu’ll sorte et combatte avec nous, il ne faut pas d’Acan dans le camp
d’Israél. Quant a notre position devant Dieu, nous sommes parfaits en Christ : Il est ma vie, ma justice aussi
bien que celle de Paul; nous serons tous rendus conformes a I'image du Fils de Dieul[Rom. 8, 29], Tel qu’est le
céleste, tels aussi sont les célestes[1 Cor. 15, 48], Mais lorsque nous en venons a I'activité spirituelle, combien est
grande la différence ! Nous sommes tous semblables a Christ, tous rendus capables de participer au lot des
saints dans la lumiere[Col. 1, 12] nous entrons tous dans la joie de notre Maitre : mais, a c6té de cela, chacun
recevra sa propre récompense selon son propre travail. Le résultat que Christ a obtenu pour chacun de nous
est le méme : nous serons rendus conformes a Sa propre gloire, nous serons avec Lui dans la maison du Pére.
Mais, quoique tout soit grace, chacun de nous aura sa propre récompense pour I'ceuvre que le Saint Esprit a
accomplie par son moyen. Les Thessaloniciens ne seront pas notre joie et notre couronne dans le jour du
Seigneur[1 Thess. 2, 19] comme ils seront celle de Paul. Si nous avons bati du bois, du foin, du chaume, nous
pourrons étre sauvés, mais nous en éprouverons une pertel! Cor. 3, 12-15], C’est bien la une partie de la vérité et
cela n’empéche pas que notre acceptation soit parfaite, la méme pour tous, que nous soyons la justice de Dieu
en Christ et que Dieu nous ait tous formés pour la gloire.

Chacun de nous recevra pour lui-méme les choses accomplies dans le corps. Pour les méchants, ce sera
naturellement le chatiment et la condamnation; pour les saints, la recompense — mais avant ce moment-la ils
sont déja ressuscités, glorifiés, leur corps transformé en la conformité du corps glorieux de Christ. Il est dit :
« Aie autorité sur dix villes », etc. (Luc 19). Mais il y a plus encore que cela : nous connaitrons comme nous
avons été connus!! Cor. 13, 12] nous rendrons compte de nous-mémes a Dieu, et par conséquent de tout en
détail. Il n’y aura rien de secret qui ne soit révélé, ni rien de caché qui ne vienne en lumiére [Matt. 10, 26] Nous
n’aurons plus aucune trace de notre nature pécheresse ; mais si nous rendons compte de nous-mémes a Dieu,
il est clair que cela doit étre de toutes choses, sinon ce ne serait pas un compte-rendu exact et complet. Si nous
savons que nous sommes en Christ et que tout est découvert devant Dieu, cela ne nous alarme pas. Si mon
lecteur se sent mal a l'aise a ce sujet, c’est qu’il n’est pas en régle avec Dieu. S’il avait déja maintenant tout
découvert devant Dieu, il ne serait pas effrayé de devoir le faire alors. S’il a revétu la plus belle robe, il n'aura
pas honte de dire quels horribles haillons il avait auparavant. Ah! s’il ne posséde pas cette robe, je comprends
gu’il doive essayer de dissimuler et de cacher ses haillons et sa nudité. Mais dire que nous rendrons compte de
nous-mémes a Dieu ne signifie pas que nous serons jugés, car alors nous serons déja dans la gloire comme
nous I'avons vu; certains d’entre nous auront déja été avec Christ pendant des siécles.

Mais cette comparution est un grand gain. Je regarde aujourd’hui en arriere et je vois comment le Dieu
souverain et saint m’a épargné, gardé, conduit, préservé de chutes, et relevé lorsque j'étais tombé ; comment I
n’'a pas détourné Ses yeux de moi — comment non seulement Il a opéré pour moi un grand salut, mais n’a
jamais cessé de me diriger et de veiller sur moi, faisant travailler toutes choses ensemble pour mon bien —
comment Il m’a suivi dans mes circonstances, mes dangers, mes difficultés, comment Il m’a accordé la grace et
administré la discipline dont j’avais besoin, en vertu de I'intercession de Christ. Est-ce que je ne désire pas
connaitre tout cela ? Je le crois maintenant, et lorsque je regarde en arriére je puis citer mille circonstances ou |l
a agi ainsi a mon égard, et je ne doute pas qu’ll ne I'ait fait en toute occasion. Mais alors je le verrai dans la
perfection. Quelle scéne de grace ce sera! Eh bien, je me réjouirai avec adoration lorsque je verrai tout cela,
comme jadore et en suis reconnaissant — oh! combien reconnaissant! — déja ici-bas. Si je venais en
jugement, ce devrait étre pour avoir rejeté toute I'ceuvre de Christ, et ma condamnation serait certaine. Mais il



n’y a pas de jugement et ne peut y en avoir. Je connaitrai comme j’ai été connu, et je verrai toutes les voies de
Dieu a mon égard.

Mais il y a dans le jugement de nous-mémes un autre résultat actuel. Nous sommes manifestés a Dieu. La
foi anticipe ce moment et produit un résultat pratique et actuel de sanctification — nous sommes ainsi gardés
sous I'ceil de Dieu. Nous avons été, dit 'apbtre, manifestés a Dieu (2 Cor. 5, 11) (ce n’est pas simplement que
nous le serons).

Cette vérité est trés importante et nous en avons tous besoin. Quoique les saintes affections doivent étre et
soient notre part la plus élevée, nous avons, dis-je, besoin de tenir nos consciences sous le regard de Dieu en
traversant ce monde, en nous jugeant selon la maniére dont Dieu Lui-méme juge les choses. Etre manifestés a
Dieu nous pousse a persuader les hommes qui sont encore exposés au jugement de ce grand jour; cela nous
rend attentifs a nous abstenir de juger les autres et a ne pas mettre une pierre d’achoppement sur leur chemin.
Telles sont les conséquences que I'apbtre tire méme de la frayeur de Dieu, sans mentionner jamais la crainte
du jugement pour nous-mémes qui serons parfaitement semblables en ce jour au Seigneur Lui-méme. Or
«graces a Dieu pour son don inexprimable » (2 Cor. 9, 15).



