Les petits prophetes

J.G. Bellett

Table des matieres

Osée

Osée prophétisa en vue de la dissolution du royaume des dix tribus, et au temps ou la maison de Jéhu allait
prendre fin. Le prophéte est tout occupé de la ruine prochaine, mais il anticipe aussi, au-dela de ces temps, des
scénes de restauration et de gloire. Et I'on peut dire que la mort et la résurrection d’Israél sont envisagées et
présentées par lui sous différentes figures qui placent d’'une maniére vivante ces choses devant nous.

A I'ouverture du livre, nous voyons qu’au commandement de I'Eternel, le prophéte se choisit une femme et a
des enfants. Il aurait pu dire d’eux ce qu’Esaie prononca de ses deux fils : « Me voici avec les enfants que
I'Eternel m’a donnés pour étre un signe et un miracle » [Es- 8, 18],

Le premier né, «Jizreél», signale la désolation de la maison de Jéhu et celle de la maison d’Israél. Le
second enfant, «Lo-Rukhama », est pour signe que Dieu retirerait Sa miséricorde de la maison d’Israél. Le
troisiéme recoit le nom de « Lo-Ammi », en témoignage que Dieu désavouerait Israél pour Son peuple. Mais tout
cela se termine par la promesse d’un rassemblement final appelé «la journée de Jizreél », en laquelle la méme
nation qui est aujourd’hui rejetée serait rétablie. Le vent bruyant, le tremblement de terre, et le feu, passent,
accomplissant I'ceuvre qui leur est assignée, mais le son doux et subtil est réservé pour la fin[1 Rois 19, 11-12],

Le second chapitre nous fournit un exposé plus complet du péché et de I'état misérable d’Israél, en méme
temps que de la bénédiction finale qui attend ce peuple. La description magnifique de I'alliance établie par
I'Eternel entre Israél et les bétes des champs, aprés que Lui-méme a traité alliance avec lui, est quelque chose
de vraiment exquis, car I'on a devant soi la sphére de bénédiction dans laquelle Israél se trouve avec le
Seigneur apres les jours de captivité et la traversée du désert. « La vallée de Acor » est rappelée comme «sa



porte d’espérance », c’est-a-dire comme changeant le jugement en victoire ou en gloire, et la tribulation en joie
(Jos. 7). Toutes ces choses disent assez la mort et la résurrection de la nation.

Puis, au chapitre 3, le prophete est engagé a prendre une seconde femme. Ces mariages sont allégoriques
et nous rappellent plusieurs choses en Ezéchiel; en Jérémie, la maniére dont il cacha sa ceinture vers
I'Euphrate[Jér. 13, 4]; et dans les Actes, Agabus se liant les mains et les pieds avec la ceinture de Paul[Act. 21,
11]. Toutes ces choses typifient ou présentent d’une maniére figurée des évenements encore futurs.

Le premier mariage du prophete nous instruit au sujet du rejet d’Israél comme nation, et de son retour a la
bénédiction dans les derniers jours. Le second mariage nous fournit des enseignements sur I'histoire politique
et sur I'histoire religieuse du peuple ; et sGrement ces choses sont propres a nous émerveiller, car nous voyons
nous-mémes comme veérifié ce qu’anticipe le prophete. De nos jours encore, ce peuple est sans roi, sans
sacrifice, sans théraphim. Il est sans existence dans le monde politique, et ne peut étre considéré ni comme
peuple sanctifié ni comme peuple idolatre. Les Israélites sont privés pour ainsi dire de la connaissance et de
I'adoration de Dieu, et n'ont pas, comme leurs péres, de part dans le culte des idoles. C’est réellement de nos
propres yeux que nous contemplons ces choses. Mais cette nation doit revivre politiquement et religieusement.
Et comme nous en parle plus loin le prophéte : « IIs se retourneront et rechercheront I'Eternel leur Dieu et David
leur roi; ils révéreront I'Eternel et sa bonté aux derniers jours ». SOrement, cela nous dit encore leur mort
présente et leur résurrection prochaine.

Aprés ces trois premiers chapitres, nous pénétrons, si je puis parler ainsi, dans le corps de la prophétie, et
des détails nous sont donnés sur les péchés qui ont provoqué les jugements. « Il y a un péché a la mort » [1 Jean
5, 16], comme nous le dit Jean, et je crois qu’lsraél comme nation s’en est rendu coupable. Tous les prophétes
en parlent. « Si jamais cette iniquité vous est pardonnée que vous n’en mouriez », a dit Esaie[Es- 22, 14]. Mais la
vision des ossements desséchés d’Ezéchiel [Ez 37] est peut-&tre la portion des Ecritures la plus frappante, a ce
sujet, et la mieux connue. Le divin prophéte Lui-méme entretient les Juifs de Son temps, du jour de I'Eternel
Dieu qui les détruira misérablement comme les méchants vignerons. «Voici votre maison vous est laissée
déserte » [Matt. 23, 38]  leur dit-1l aussi. SGrement ils sont bien frappés de mort aujourd’hui, comme pays et
comme nation. Tout cela nous crie avec force : « Il y a un péché a la mort ».

Mais cette mort sera vaincue, et la nation juive aura part a la résurrection de méme que les corps des
saints. Et, de méme que les saints revétus de leurs différentes gloires rempliront et orneront les cieux, Israél
aussi fleurira et fructifiera et remplira le monde entier de I'abondance de ses fruits. « Quelle sera leur réception
sinon la vie d’entre les morts ? » [Rom. 11, 15] | y qura réveil sous le rapport spirituel aussi bien que quant aux
circonstances, rétablissement moral aussi bien que national, conversion aussi bien que restauration. Le dernier
chapitre d’Osée nous révele cela comme du reste tous les prophetes. Michée, dont nous considérerons ailleurs
la prophétie, nous peint ce sujet sous des couleurs bien vives et retrace les exercices d’ame d’'une maniere
frappante dans ses deux derniers chapitres.

Les apercus que nous donne notre prophete sur les iniquités qui conduisent le peuple au tombeau, ou au
jugement de mort, sont variés, et sans enchainement.

Le pays devait mener deuil et les habitants &tre en langueur. Le Seigneur serait comme la teigne & Ephraim
et comme la vermoulure a la maison de Juda; Il les abattrait comme les oiseaux des cieux; ils seraient
engloutis; Memphis les ensevelirait; leurs enfants seraient conduits au meurtrier, et ils se serviraient des
paroles réservées pour le jour terrible de la destruction : « Montagnes, couvrez-nous, coteaux, tombez sur
nous ! »[10, 8],



Ce sont la les paroles et la description qui nous sont données d’eux. Mais ils devaient revivre et le Saint
Esprit nous fait aussi jeter sur cette scéne un rapide coup d’ceil. L’Eternel est le Dieu fort et non pas un homme ;
Ses compassions se réchaufferont; Il n’exécutera point I'ardeur de Sa colére et ne détruira pas entierement
Son peuple. Il est parlé de la résurrection comme devant avoir lieu au troisieme jour : allusion manifeste a la
résurrection du Seigneur d’lsraél Lui-méme. La sortie d’Egypte est rappelée comme pour indiquer le
renouvellement de I'histoire d’lsraél, ou pour le présenter comme s’il commencait de nouveau a marcher sous
la conduite et la grace de Dieu; c’est dans le méme but que I'histoire de Jacob est mentionnée. Le moment de
la naissance et celui de la sortie du tombeau auxquels il est fait allusion, sont aussi destinés a reproduire en
figures la méme histoire de ce peuple. La violence dévastatrice du vent d’orient, puis I'épanouissement et les
richesses du printemps, nous parlent encore de la ruine et du relevement de la nation.

De tels passages impriment a ce livre son caractére; et en le lisant, je suis frappé de voir comment I'Esprit
de Dieu dirige constamment la pensée sur le jugement et la rédemption, la mort et la résurrection d’Israél
comme nation. Dans le chapitre 13, le langage de la résurrection méme est tellement employé que I'apbtre Paul
en fait usage lorsque c’est littéralement de la résurrection qu’il s’occupe (1 Cor. 15, 55). Ici pourtant, c’est le
rétablissement de la nation qui est envisagé ; et comme Osée se trouve en face de la captivité assyrienne et de
la ruine prochaine de la maison de Jéhu, c’était tout naturel et méme facile a I’'Esprit, si jose employer une telle
expression, de I'amener & voir et & décrire I'état de mort dans lequel Israél allait se trouver''.

Ce qui nous est surtout présenté, je le répete, c’est le détail de ces iniquités dont le développement rendait
nécessaire le jugement a mort. Mais jJadmets volontiers et pleinement ce qu’un autre a dit, qu'Osée, tout en
poursuivant son sujet, embrasse toute la série des voies de Dieu et ouvre devant nous le vaste champ de la
Vérité.

A coté du rejet actuel des Juifs et de leur restauration future qui, nous I'avons vu, sont les principaux sujets
du livre, il est fait allusion a la greffe des Gentils sur la racine juive. Voyez a ce sujet le verset 10 du chapitre 1,
relevé pour la méme conclusion en Romains 9, 26. L’idée bien scripturaire d’'un résidu en Israél se trouve
implicitement contenue dans les mots « Ammi» et « Rukhama» du chapitre 2 verset 1, et ainsi nous avons
quelques traits concernant d’autres vérités que celles qui occupent principalement le prophéete. En outre, «rien
ne peut étre plus beau que ce mélange de nécessité morale de jugement, de juste indignation de Dieu contre
un tel péché, d’argument pour engager Israél & abandonner ses mauvaises voies et chercher I'Eternel qui se
laisserait sGrement fiéchir; de recours de Dieu aux conseils éternels de Sa propre grace, et, en méme temps,
de Son souvenir de Ses anciennes relations avec Son peuple bien-aimé; rien de plus touchant dans la bouche
de Dieu que ce mélange de reproches, de tendresse, d’appel, de retour a des moments plus heureux, que ce
mélange d’affection et de jugement que nous retrouvons maintes fois dans ce prophéte »[2.

Nous avons ainsi en Osée des matiéres diverses quoique son grand sujet, je le répete, soit la mort et la
résurrection d’Israél.

C’est du dernier verset que nous pouvons déduire la morale de son livre : il nous dit ou peut étre trouvée la
sagesse, cette sagesse véritable et divine a laquelle se rapporte le bonheur éternel de I'ame. Et sirement, c’est
dans le mystére de la mort et de la résurrection, du jugement et de la rédemption, du péché et du salut, dans le
mystére d’Adam et de Christ, si je puis m’exprimer ainsi, que se trouve la grande morale de I'histoire de ce
monde ruiné.

Tout ce qui doit étre ramené a Dieu, tout ce qui doit subsister en Christ ou sous Son gouvernement, doit étre
revétu d’'un caractére de résurrection, de rédemption du jugement de mort, et le Juif aussi bien que tout le



reste, la nation d’Israél du dernier jour, comme nous I'apprennent Osée, les prophétes, et I'apdtre des Gentils
lui-méme.

Cette réflexion sur le dernier verset de notre prophéte pourrait, semble-t-il, clore aussi notre méditation;
mais je dois encore ajouter quelques mots.

La rédemption conduit a la relation. C’est la la maniére dont Dieu agit. Les besoins de Sa nature ne sont
satisfaits qu'a cette condition. « Dieu est amour » [ Jean 4, 8] Quiconque a part a Son rachat, a aussi part a Son
adoption. Il place tous Ses rachetés en relation avec Lui-méme. Il en fut ainsi avec les patriarches. Isaac suivit
Abraham. Il en fut ainsi en Israél. Dieu parle a Israél et d’lsraél comme étant fiancé et adopté. Je pourrais
recourir pour le prouver & Esaie 54, & Jérémie 3, & Ezéchiel 16, & Sophonie 3, et & une foule d’autres passages.
Il en est de méme pour nous, et nous voyons cette vérité richement enseignée dans le Nouveau Testament.
Rachetés de /la malédiction de la loi, nous I'avons été aussi de I'esclavage dans lequel elle nous tenait. En
d’autres termes, le privilége infini de la justification est suivi par celui de I'Esprit d’adoption (Gal. 3 et 4).

Parmi les portions de I'Ecriture qui nous montrent la nation d’Israél comme devant jouir de la relation aussi
bien que de la rédemption, Osée peut tout spécialement étre cité, car au second chapitre le Seigneur anticipant
les jours du royaume pour Son peuple, lui tient ce langage par la bouche de Son prophéte : « Et il arrivera en ce
jour-1a, dit I'Eternel, que tu m’appelleras Ischi (mon mari) ; et que tu ne m’appelleras plus : Baali (mon baal, mon
maitre) ». Chose admirable et précieuse ! Israél restauré et vivifié aura communion avec son Seigneur, dans la
joie et la liberté d’une relation du caractére le plus précieux et le plus intime! Car voici ce que dit encore
I'Eternel par Son prophéte Jérémie : « Ephraim ne m’a-t-il pas été un cher enfant ? Ne m’a-t-il pas été un enfant
que j'ai aimé ? Car toutes les fois que j'ai parlé de lui, je n’ai pas manqué de m’en souvenir avec tendresse;
c’est pourquoi mes entrailles se sont émues a cause de lui et j'aurai certainement pitié de lui» (31, 20).

C’en est assez. La rédemption conduit a la relation, et de la a la gloire. La terre et les cieux en rendront
témoignage bientbt d’'une maniére aussi variée qu’excellente et merveilleuse.

Joeél

L’époque de ce prophéte ne nous est pas indiquée. Nous pourrions en conclure qu’il importe peu a quel
temps il florissait, mais nous pouvons le déduire du caractére de sa prophétie, et ainsi le silence de I’'Esprit sur
ce point est plus qu’expliqué : il est justifié.

Le prophete fut chargé du message de la parole du Seigneur en un jour de pénible calamité nationale, alors
que le pays était continuellement désolé, soit par les invasions incessantes de I'ennemi tout occupé de ravager
et détruire, soit par la famine qui, d’année en année, reparaissait dans le pays comme conséquence des plaies
qui y régnaient.

Mais a travers ces calamités du moment, les grandes tribulations qui doivent clore I'histoire d’Israél sont
envisagées par le regard & portée lointaine de Celui qui connait la fin dés le commencementlEs. 46, 10], et qui,
dans Sa grace, voudrait sonner I'alarme aux oreilles de Son peuple afin qu’il puisse se préparer pour un jour de
visitation.

Rien n’est plus commun que cela chez les prophetes. lls considerent les circonstances présentes comme
les gages de temps encore futurs. Et c’est ce que le Seigneur fait aussi Lui-méme. En Luc 13, ayant parlé de la
cruauté de Pilate envers les Galiléens et de la ruine de la tour de Silo€, Jésus prenant, si je puis m’exprimer



ainsi, le style des prophétes, dit a cette génération : « Si vous ne vous repentez, vous périrez tous de la méme
maniere ».

Au jour de Joél, la vigne et le figuier, le palmier, le grenadier et le pommier ont séché. Le vin doux est tari,
I’huile manque, et la moisson est périe. Les sacrificateurs et les ministres sont convoqués pour mener deuil, et
un jelne solennel est proclamé afin que les anciens et tous les habitants du pays se rassemblent. Le service de
la maison de Dieu est suspendu; le gateau et I'aspersion sont retranchés, et la joie et l'allégresse qui
appartiennent a la maison ne sont plus. Dans les champs, les grains sont pourris, et dans les villes les greniers
sont vides; les troupeaux partagent aussi la misére de ces temps. Sous le poids de telles angoisses, le
prophete lui-méme commence a crier a Dieu. Il entre, pour ainsi dire, le premier dans la voie de I’humiliation et
de la confession, choses qui conviennent si bien a un tel moment de I'histoire du peuple.

Dans le second chapitre, nous avons encore le détail de miseres nationales, mais considérées comme plus
étroitement liées a ce grand et dernier jour ou le jugement sera exercé, et qui terminera par une visitation de
justice et de colére I'histoire d’lsraél apostat. L’appel a la repentance est répété dans I'espérance qu’un retour a
Dieu dissipera Son indignation. Et quoique ces appels du prophete aient été parfaitement appropriés a la
calamité de cette époque, nous savons que c’est le méme esprit d’humiliation et de confession qui reparaitra
dans les jours a venir de sa nation, la veille de sa délivrance. Un esprit de grace sera alors répandu[4ach. 12, 10]
et chacun menera deuil a part. Le peuple reconnaitra son péché et en acceptera le chatiment. Si la trompette a
sonné «|’alarme » pour avertir de I'approche de I'’ennemi, elle sonnera de nouveau, non pas cette fois pour faire
entendre un cri d’alarme, mais pour convoquer le peuple a une assemblée de deuil. De sorte que, dans ce trait
caractéristique du jour de notre prophéte, nous pouvons retracer encore les circonstances morales du dernier
jour de I'histoire d’Israél. La calamité apparait comme le jugement du Seigneur en justice ; la repentance arrive
comme le fruit de I'Esprit en grace. Et alors, comme fruit de cette repentance, le systéeme israélite tout entier est
vivifié de nouveau, une pleine fertilité est garantie a ce pays maintenant aride et désolé, les temps de
rafraichissement et le rétablissement de toutes choses sont anticipés, et « mon peuple ne sera point confus a
toujours », répete plusieurs fois le Seigneur. La promesse de I'Esprit est donnée, et nous voyons les temps du
« jour du Seigneur » se terminer par la destruction des ennemis et la délivrance de I'lsraél de Dieu. Tout cela est
la combinaison du chapitre 24 de Matthieu et du chapitre 2 des Actes : I'un de ces chapitres nous fournissant
un exemple de la réalisation de la promesse; I'autre détaillant les terreurs de ce jour qui mettra fin aux ennemis
confédérés d’Israél, afin de délivrer le résidu de Dieu qui a invoqué sur lui le nom du Seigneur, et d’introduire
les élus pour I'amour desquels ces jours de terreur doivent étre abrégés [Matt. 24, 22]

Tous les grands traits caractéristiques de ce jour a venir sont réellement groupés ici. La descente de I'Esprit
— la délivrance des élus qui ont été amenés a crier au Seigneur — le jugement de la nation apostate opéré par
la main de son grand adversaire, de méme qu’au temps de «la grande tribulation» — la destruction de cet
ennemi, la confédération gentile, par le Seigneur Lui-méme, aprés que le soleil, la lune, et les étoiles ont été
bouleversés — et ensuite le régne paisible et glorieux du roi de Sion succédant a tout cela : ces choses que
nous voyons éparpillées, si je puis parler ainsi, dans tous les propheétes, se trouvent réunies ici; elles sont
vraiment groupées ensemble. Nous pouvons manquer de discernement pour les placer dans leur ordre, ou pour
établir les rapports qui doivent exister entre elles et en faire un tableau vivant; mais elles n’en contiennent pas
moins de riches principes de vérité dont la connaissance peut nous édifier, et par lesquels nous pouvons
justifier les voies de cette sagesse qui a ordonné de telles choses, qui les révele maintenant, et qui les
accomplira en leur temps.



Il faut que nous nous arrétions ici un moment pour remarquer que le don de I'Esprit le jour dont parle le
chapitre 2 des Actes et selon que cette prophétie I'avait annoncé, ne fut pas suivi des jugements que doivent
accompagner, et auxquels doivent rendre témoignage, I'obscurcissement du soleil et de la lune et la chute des
étoiles. Ce n’est pas la ce qui arriva apres la descente du Saint Esprit. Et pour quelle raison ? Parce qu’lsraél
ne fut point alors obéissant. Et c’est en faveur d’Israél que ces jugements s’exécuteront; ils s’appesantiront sur
la téte de ses oppresseurs et cloront ainsi le jour de la tribulation d’lsraél. Mais ils ne suivirent pas le don de
I’Esprit dont il est parlé en Actes 2, tels qu’ils nous sont dépeints en Joél 2. Et, de nouveau, je répéte que c’est
parce qu’lsraél ne fut alors ni repentant, ni obéissant. « Si vous ne croyez ceci, certainement vous ne serez
point affermis » (Es. 7, 9). C’est la une vérité qui demeure dans le cas des nations. Israél étant alors incrédule,
rejetant (jusque dans le meurtre d’Etienne) le témoignage de I'Esprit, la nation ne fut ni délivrée, ni affermie.

C’est pour cela que I'Esprit, donné au jour de la Pentecdte, mena, si je puis parler de la sorte, dans une tout
autre direction. |l baptisa en un corps des élus d’entre les Juifs et d’entre les Gentils, pour en former un peuple
destiné pour le ciel et devant étre 'Epouse de I'’Agneau, dans le jour de gloire ou I'Esprit sera donné de
nouveau. Le résidu d’lsraél ayant regu ce don sera tellement ramené a la foi, a la repentance, et a 'obéissance,
que toute cette prophétie de Joél pourra s’exécuter sur les nations.

Mais il faut que j'ajoute encore quelques mots sur ce qui est dit dans le chapitre 2 de Joél et dans le
chapitre 2 des Actes.

De quelle maniéere profonde et intéressante I’'Esprit compléte par un apbtre la parole de I’'Esprit prononcée
par un prophéte ! Comme nous le savons, on pourrait en fournir beaucoup d’exemples, mais pour le moment je
ne m’occupe que du commentaire de Pierre sur Joél, c’est-a-dire, de la parole prononcée par Pierre en Actes 2
au sujet de la parole de Joél au second chapitre.

Joél nous parle de I'Esprit, ou du fleuve de Dieu, comme nous 'appellerons. Il en suit la marche ou plutét le
courant parmi les fils et les filles, les vieillards et les jeunes gens, les serviteurs et les servantes en Israél; il
mentionne son flux riche et abondant, et nous parle de la fertilité qu’il produit.

Pierre admet tout cela. Au jour de la Pentecéte, comme il préchait a Jérusalem, il contemple ce méme
fleuve de Dieu, tout émerveillé, pour ainsi dire, de la prospérité et de la fertilité qu’il apporte, et qui se
présentent aux yeux de I'ap6tre en ce moment-la, quand il prend son cours a travers I’Assemblée de Dieu. Mais
Pierre fait plus que cela et plus encore que n’avait fait Joél. Il retrace le cours de ce fleuve en arriere et en
avant : — en arriére depuis sa source, et en avant jusqu’a son embouchure.

Il le prend a sa source, et il fait cela avec le plus grand soin. C’est la ce qui I'occupe dans le discours qu’il
prononga a cette grande occasion. Il nous parle de Jésus accomplissant Son service dans ce monde, puis
crucifié, ressuscité et monté en haut; il dit comment le Fils de Dieu a servi ici-bas, en grace et en puissance,
comment les hommes L’ont crucifié par des mains iniques, comment Dieu L’a ressuscité des morts, et enfin
comment Il est maintenant élevé a la droite de Dieu dans les cieux. Il démontre soigneusement ces choses par
les Ecritures. Et ayant suivi le Seigneur Jésus dans la vie, la mort et Sa résurrection, jusque dans les cieux;
c’est la qu’en Lui — I’homme ressuscité et glorifié — il découvre la source de ce fleuve puissant.

Il le suit de méme en avant jusqu’a la fin ou au terme de son cours. L’apbdtre nous annonce qu’il doit
atteindre les enfants de cette génération, et tous ceux qui sont loin autant que le Seigneur en appellera.

Quel commentaire nous est ici fourni par un apdtre sur un prophete! Combien nos cceurs et notre
intelligence des voies de Dieu sont élargis par ce moyen! De quelle maniere vraiment touchante et a la fois
étonnante et glorieuse, le Seigneur Jésus est introduit ici comme étant en rapport avec ce fleuve de Dieu! Il en



devient la source aussitét que Lui, qui avait été le serviteur crucifié et rejeté, est devenu ’'hnomme ressuscité et
glorifie®.,

Nous atteignons maintenant le troisiéme chapitre. Le Seigneur vient avec une récompense. D’autres
passages des Ecritures parlent de cela — de la rétribution du Seigneur au sujet de Son procés avec Sion, et
aussi de la récompense de Son temple. Mais la méme pensée remplit I'esprit quand on lit ce chapitre.
Maintenant que la fin est envisagée, les choses changent. Les derniers sont les premiers, le captif devient le
spoliateur, Israél est a la téte et non a la queue [Peut. 28, 13] comme la nation en avait déja regu I'assurance et le
gage a I’époque patriarcale de la nation, alors qu’Abraham fut recherché par le Gentil, et qu’en présence du roi
de Guérar, ’'hnomme le plus puissant de la terre, il prépara, lui, le sacrifice, traita I'alliance et fit les présents
(Gen. 21).

Dieu s’est chargé de tous les intéréts de Son peuple. Il convoque a la bataille toutes les armées des nations
comme |l avait autrefois convoqué ou attiré au torrent de Kison, Sisera, chef de I'armée de Jabin, avec ses
chariots et la multitude de ses gens[Jug- 4. 71 afin qu'ils y rencontrassent leur fatal arrét. Les hoyaux doivent étre
transformés en épées et les serpes en javelines, jusqu’a ce que les Gentils, enflés d’orgueil et pleins de
confiance en leurs propres ressources, comme les Egyptiens a la mer Rouge, rencontrent le jour du Seigneur
— le jugement de Dieu dans la vallée de Josaphat* de la main de Ses vaillantes armées qui descendent du
ciel. Le soleil, la lune et les étoiles seront dans les ténebres — non dans la clarté, quoiqu’ils aient été créés pour
cela, et qu’ils en aient, pour ainsi dire, été remplis; les cieux et la terre seront alors ébranlés au lieu de continuer
la marche tranquille et réguliére qu’ils ont suivie durant des milliers d’années, et tout cela afin de témoigner des
terreurs de ce jour.

Car la fin est venue, et il faut que le jugement purifie la scéne pour que la gloire la remplisse. Le Seigneur
doit habiter en Sion, et Juda et Jérusalem doivent étre en repos et en sdreté. Les jours paisibles de Salomon
vont étre réalisés dans leur plénitude milléniale, et la terre elle-méme va étre une habitation tranquille et
heureuse.

Amos

Amos était prophéte précisément avant le tremblement de terre qui eut lieu au temps de Ozias roi de Juda
(chap. 1, 1). Nous pouvons méme ajouter qu’il fut le prophéte de cet événement (8, 8; 9, 5).

Ce tremblement de terre est envisagé par Zacharie comme typique, ou comme un avertissement donné par
le Seigneur pour annoncer Sa controverse avec le monde lorsque, de nouveau, des tremblements de terre et
des pestes se reproduiront comme ministres de jugement et vaisseaux de colere (Zach. 14, 5).

En conséquence, le jugement se trouve étre le grand théme de la prophétie d’Amos; et c’est pour cela que
nous voyons Etienne, en Actes 7, emprunter & ce prophéte quelque chose répondant au sujet qui I'occupe, car
ce temps aussi était une époque de crise dans I'histoire des Juifs. Mettez Actes 7, 42 et 43 en rapport avec
Amos 5, 25 & 27, et vous verrez ce qu’Etienne rappelle de notre prophéte.

Mais il y a plus; car Amos traite les Gentils comme ayant affaire avec Dieu aussi bien que les Juifs. Il les
juge tous de la méme maniére. L’Eternel a fait monter les Philistins de Caphtor et les Syriens de Kir, comme Il a
fait monter Israél du pays d’Egypte. Et dans les jours & venir du millénium, Son nom sera invoqué sur les
Gentils aussi sGrement qu’ll édifiera de nouveau le tabernacle ruiné de David (chap. 1 et2;9, 7-12).



Envisagée sous ce rapport, la parole d’Amos fut exactement la réponse dont Jacques eut besoin de faire
usage en Actes 15, alors que cet apbtre insistait sur la nécessité de I'indépendance des saints d’entre les
Gentils et sur l'inutilité pour eux d’étre circoncis et d’adopter les coutumes juives. Amos traite un peu ce suijet,
et Jacques le cite pour montrer que les Gentils devaient étre adoptés de Dieu (ou que le nom de I'Eternel devait
étre invoqué sur eux) tout a fait indépendamment des Juifs, ou pour montrer que le Seigneur les connaissait
avant qu’ll et connu Israél.

C’est ainsi que ces deux grandes circonstances de I'histoire de I'Eglise, celle du discours d’Etienne en
Actes 7 et celle de Jacques en Actes 15, nous ont été fournies par I'Esprit au moyen d’Amos, prophéte jusqu’a
un certain point oublié. Mais, combien il est magnifique de vérifier ainsi une fois de plus que nous devons vivre
«de toute parole qui sort de la bouche de Dieu »[Matt. 4, 4]1 Nous ne pouvons dire dans quel coin obscur du
volume, si jose me servir d’une telle expression, est contenue la portion de la Parole que le Saint Esprit destine
a notre encouragement pour I'heure de I'épreuve. Amos, pourvoyant Etienne et Jacques au temps du besoin,
nous est un témoignage de cette vérité.

Abdias

Dans les prophetes, I'Esprit porte constamment Ses regards au-dela d’lsraél et de Juda pour envisager les
nations des Gentils. « Un envoyé », comme le dit Abdias, «a été dépéché parmi les nations » mainte et mainte
fois. C’est ainsi que Nahum fut envoyé a Ninive et qu’Abdias est maintenant dirigé vers Edom.

Mais dés le commencement I'Eternel avait quelque chose contre Edom, comme de nouveau Il a des
reproches a lui adresser par le moyen de Son prophéte. « J’ai hai Esaii et j’ai mis ses montagnes en désolation
et son héritage pour les dragons du désert » [Mal. 1, 3], Esaij était un profane. Il vendit pour un mets sa part de
droit & la promesse messianique : c'était «un homme de campagne » et «un habile chasseur » [Gen. 25, 27] ||
prospéra dans son temps ; les champs faisaient ses délices et il sut en tirer profit. Son cceur était affectionné a
la vie présente, et toutes ses facultés furent employées a son plaisir et a sa satisfaction personnelle.

L’histoire d’Esaii devait étre singuliére. Elle devait aussi, et cela fréquemment, é&tre une occasion de
tristesse pour le peuple de Dieu, mais I'on verra que ce fut Israél qui attira sur lui-méme cette tristesse ou ces
afflictions.

« Le plus grand sera asservi au moindre » [Gen. 25, 23], Telles furent les paroles que Dieu prononga en faveur
de Jacob avant que les enfants fussent nés. Mais Jacob n’attendit pas avec la patience de la foi que le
Seigneur, en Son temps, accomplit Sa promesse, c’est pourquoi la promesse fut accompagnée de difficultés et
d’entraves. Slrement elle se vérifiera a la fin, mais a cause de l'incrédulité et de I'artifice de Jacob, I'ainé
inquiéta fortement le plus jeune.

En raison de cela, Esall obtint du Seigneur une promesse par le moyen de son pére Isaac. « Ton habitation
sera en la graisse de la terre et en la rosée des cieux d’en haut. Et tu vivras par ton épée, et tu seras asservi a
ton frére ; mais il arrivera qu’étant devenu maitre tu briseras son joug de dessus ton cou » (Gen. 27, 39, 40).

Tout cela arriva en effet. David, qui descendait de Jacob, établit plusieurs garnisons en Edom, et les
Iduméens lui furent asservis et lui apportérent des présents. Mais Joram, qui descendait aussi de Jacob, perdit
plus tard les Iduméens qui cessérent d’étre ses serviteurs et ses tributaires. lls se révoltérent sous son regne et
continuent ainsi jusqu’a ce jour (2 Sam. 8, 14; 2 Chron. 21, 8, 10).



Mais néanmoins, «le plus grand sera asservi au moindre ». Cette promesse est oui et amen. Amos est pour
nous un témoin de cette vérité lorsqu’il dit qu’lsraél possédera Edom (chap. 9). Et notre prophéte, Abdias,
témoigne aussi de la méme vérité quand il rapporte que les libérateurs monteront en la montagne de Sion, pour
juger la montagne d’Esaii (voyez le v. 21).

De bonne heure I'Eternel avait donné la montagne de Séhir en héritage & Esaii; et ce qu’ll lui avait donné, I
voulait aussi le lui garantir (Deut. 2, 5). C’est pourquoi Il ne permit pas qu’lsraél, durant son voyage a travers le
pays d’Edom, touchat, d’'une main hostile, le moindre fragment de cette possession. Mais longtemps aprés
cela, non seulement aprés le voyage des enfants de Jacob, mais aprés les temps de David et de Joram, Edom
attira sur lui-méme de nouvelles difficultés, comme nous le lisons dans notre prophéte. Il s’égaya au jour de la
captivité de Jacob, et regarda son frére avec plaisir et malice quand il fut «livré aux étrangers ». Il se réjouit du
mal arrivé a Jérusalem par I'épée des Chaldéens. Moab méme aurait pu étre une retraite pour les captifs de
Sion (Es. 16, 4), mais Edom se tenait sur le passage pour exterminer ses réchappés’®.

Pour le Seigneur cela suffit. Il a une parole a prononcer contre Edom a cause de cela, et Il le fait par la
bouche d’Abdias. Le sujet de I'indignation de Dieu contre les Gentils, c’est qu’au jour ou |l dut chatier Son
peuple, les nations intervinrent pour aider au mal. Nous lisons cela en Zacharie 1, 15. Combien plus devons-
nous nous attendre & trouver I'Eternel indigné contre Edom, le frére de Jacob, pour avoir vu, avec joie, le jour
de sa calamité !

Et I'Eternel des armées est ému pour Jérusalem, d’une fort grande jalousie, car Sion est Son siége sur la
terre; Il a lié Son nom a celui d’Israél. «Israél est le lot de son héritage » [Deut. 32, 9], || est «le Dieu d’Israél ».
C’est pourquoi, mépriser ce peuple c’est ne faire aucun cas de Sa gloire ou défier Sa puissance. Babylone et
Edom peuvent donc bien étre considérés ensemble, comme cela a lieu dans le psaume 137. Edom se réjouit de
la ruine que Babylone a produite. Nimrod et Esali sont tous deux reconnus comme des chasseurs devant Dieu;
'un défiant avec hardiesse le Dieu de jugement, I'autre méprisant avec impiété le Dieu de bénédiction.
Babylone ne fut jamais relevée et Edom non plus. Babylone va étre foulée et la montagne de Séhir réduite «en
désolations éternelles » (Jér. 51; Ez. 35). Nimrod, sorti des reins de Cham, et Esalij, le circoncis, descendant
d’Abraham, selon la chair, sont tous deux plongés dans le méme abime.

Sdrement nous pouvons répéter que s’emparer ainsi d’Israél ou mépriser et hair Sion, sont des faits pleins
de hardiesse qui, soit qu’ils aient été accomplis par I’Assyrie, par Babylone, par Edom ou tout autre, parlent
hautement de dédain et de mépris envers Dieu Lui-méme, parce que Dieu était avec Israél, comme I'exprime
Ezéchiel : «I'Eternel était 1a» (voyez 35, 10). Et les ennemis d’Israél auraient di sentir la réalité de ce fait.
Méme eussent-ils été employés par le Seigneur comme une verge pour chatier Son peuple, ils auraient dl
remplir leur mandat dans la conscience de ce qu’était ou de ce qu’avait été Israél, précisément dans le méme
esprit dont étaient animés les mariniers et le maitre du vaisseau, lorsqu’ils jetérent Jonas dans la mer[Jon. 1, 14-
16]. Mais il n’en fut point ainsi. L’Assyrien dit aussitot : «Ne ferai-je pas aussi a Jérusalem et a ses dieux,
comme j’ai fait & Samarie et & ses idoles ? »[Es- 10. 11]_ e Chaldéen avait emporté «les vaisseaux de la maison
de Dieu dans la trésorerie de son dieu »[Pan- 1, 2], Et maintenant I'lduméen était entré dans la porte du peuple
de Dieu au jour de sa calamité. Assurément dans toutes ces choses on retrouve le méme esprit qui animait
I'Egypte apostate, lorsque, dans les premiers jours, elle parla ainsi : « Qui est I'Eternel, pour que j'obéisse a sa
voix et que je laisse aller son peuple ? » [Ex- 5, 2],

C’est ainsi que les choses sont allées et qu’elles iront encore, comme nous I'apprenons par le jugement du
Fils de ’'homme, lorsqu’ll est assis sur le trdbne de Sa gloire : « En tant que vous n’avez pas fait ces choses a
I'un de ces plus petits, vous ne me les avez pas faites non plus » (Matt. 25, 45).



Tous les prophétes qui ont parlé d’Edom sont d’accord pour dépeindre le caractére de ce peuple; ils ont
découvert en Iui les mémes causes du déplaisir de Dieu. Esaie, Jérémie, Ezéchiel, Joél, Amos, Abdias et le
psalmiste ont une méme charge contre Edom. L’impiété, I'orgueil et une inimitié immortelle contre Israél, telles
sont les marques distinctives d’Edom, les taches qui signalent Esail. La haine contre Israél se retrace dans
I'histoire comme dans les prophétes (voyez 2 Chron. 28, 17). Le monde était la portion d’Esadi, tandis qu’lsraél
était encore étranger et voyageur. Ses enfants possédaient leurs duchés et leurs cités, et ils étaient rois; ils
habitaient dans les fentes des rochers ou les aigles ont leurs nids, tandis que les enfants de Jacob étaient
encore sans demeures, errants dans des pays qui ne leur appartenaient point, ou dans des déserts arides.

Conformément a tout le caractére moral que leur attribue I'Ecriture, les Iduméens sont appelés le peuple
que Dieu a maudit (Es. 34) et «le peuple contre lequel I'Eternel est indigné a toujours » (Mal. 1). S’adressant a
Edom, le Seigneur dit encore : « Quand toute la terre se réjouira je te réduirai en désolation » (Ez. 35, 14).

Je ferai observer qu’Amalek descendait d’Esaii; et nous savons quelle place Amalek occupe dans les
pages inspirées. Agag était Amalékite[! Sam. 15, 8] gt Haman Agaguite [Esth- 3, 11 il en était de méme de Doég!!
Sam. 22, 9] || était Iduméen, et c’est ainsi qu’il est toujours appelé ; sirement c’était un vrai lduméen, homme de
sang. Et quand le Seigneur se leve pour venger Israél et pour juger la controverse de Son peuple, c’est le pays
d’Edom que les prophétes nous présentent comme étant la scéne de ce solennel événement, le rendez-vous
des nations confédérées contre le Seigneur, le lieu ou Il les rencontre en jugement (Es. 63).

Nous pouvons, je crois, remarquer dans toute I'Ecriture que Dieu a quelque chose de particulier & traiter
avec ce peuple. Edom était uni & Israél par les liens du sang. Israél, dans son voyage & travers le désert, avait
épargné Edom, d’aprés le commandement spécial du Seigneur. Les droits de Dieu et aussi ceux d’Israél sur
Edom, sont tout particuliers et il me semble que ce peuple est traité comme un serviteur qui a mérité plusieurs
coups, ayant connu la volonté de son seigneur et ne I'ayant pas faite [Luc 12, 47],

Mais, quelque courte que soit la prophétie prononcée par Abdias, elle ne se termine pas sans qu’il soit fait
allusion au royaume qui doit étre introduit apres le jugement. Et c’est ce qui a lieu chez tous les prophétes. La
résurrection vient aprés la mort, et le royaume et ses gloires succedent au jugement. Jésus, notre Seigneur, ne
parle jamais de Sa mort seulement, mais aussi de Sa résurrection qui suivit. Ses prophétes qui parlerent par
Son Esprit, ne disent rien des jugements qui doivent purifier la terre, sans parler de la gloire qui apparaitra
ensuite. Fidéle a ce principe, Abdias, comme nous le voyons a la fin, raconte que Sion sera établie et qu’elle
deviendra le sujet de I'admiration. Son roi, le roi de gloire, habitera en elle quand Edom sera réduit en
désolation. Quand la montagne d’Esaii aura été jugée, le salut brillera sur la montagne de Sion et la sainteté y
trouvera son sanctuaire.

Jonas

Notre corruption morale est bien profonde : elle est compléete; mais parfois elle se manifeste sous des
formes trés repoussantes, desquelles nous reculons instinctivement, confondus a la pensée que nous avons pu
produire de telles choses. Les privileges confiés a ’lhomme ne servent qu’a développer cette corruption, au lieu
d’y remédier.

Le désir de nous distinguer fut trouvé en nous deés l'origine de notre apostasie. Cette parole : « Vous serez
comme des dieux » [Gen. 3, 5] fut écoutée ; nous sacrifierions de sang-froid & cette convoitise, a cet amour des



distinctions, tout ce qui se trouverait sur notre chemin, sans égard au sexe ou a l'age, comme au
commencement nous lui avons sacrifié le Seigneur Lui-méme (Gen. 3).

Nous prenons les dons que Dieu nous accorde, et nous nous en parons. L’église de Corinthe agissait de la
sorte. Les fréres, au lieu de faire usage, pour le profit des autres, des dons qu’ils avaient recus de Dieu, s’en
prévalaient. Mais celui qui avait au milieu d’eux la pensée de Dieu, pouvait dire : « J’aime mieux prononcer cinq
paroles avec mon intelligence, afin que j'instruise aussi les autres, que dix mille paroles en langue » [1 Cor. 14, 19],

Le Juif, tant favorisé, tant privilégié, pécha grievement de cette maniére. Romains 2 le condamne sur ce
terrain. Sa séparation, ou mise a part d’entre les nations, était 'ceuvre de Dieu; mais, au lieu d’en prendre
occasion pour rendre témoignage a la sainteté de Dieu au milieu des souillures d’'un monde révolté, il s’en
prévalut pour s’élever. |l se glorifiait en Dieu et dans la loi, mais il déshonorait Dieu en transgressant la loi.

Jonas était de la nation d’Israél, et faisait partie des prophétes de Dieu. Ainsi il se trouvait doublement
privilégié ; mais en lui la nature est prompte a tirer parti de ces avantages en vue de ses propres fins. Jonas
était assurément un saint de Dieu; mais cela seul, en présence des tentations et de la chair, n’assure pas un
triomphe sur la nature.

Le Seigneur I'envoie comme prophéte porter une parole contre Ninive — une parole de jugement. Quand il
la recut, Jonas savait® que Celui de la part duquel il était envoyé se réjouissait dans la miséricorde. C’est
pourquoi il avait estimé que Sa parole qui parlait de jugement serait mise de cété pour faire place a la grace qui
abondait en Lui (voyez chap. 4, 2).

Mais était-il préparé a cela ? Pouvait-il, comme Juif, souffrir qu’une cité gentile fit favorisée et partageét le
salut et la miséricorde de Dieu ? Pouvait-il, lui prophete, souffrir que sa parole demeurat sans accomplissement,
et cela en présence de gens incirconcis ? C’était trop pour lui. [l monte sur un navire qui allait en Tarsis au lieu
de traverser la contrée pour se rendre a Ninive. Assurément, si nous I'envisageons dans un état semblable,
nous pouvons bien dire que c’est un orgueilleux apostat, un autre Adam tournant le dos a I'Eternel, qui vogue
sur les eaux de la Méditerranée. Comme Adam il fut transgresseur, et transgresseur par orgueil comme Adam;
et comme Adam encore il dut entendre prononcer contre lui la sentence de mort. Tout cela est simple, véritable,
mais profondément solennel !

Accepter le chatiment de son péché, c’est le premier devoir d’'une d&me coupable. Nous ne devons pas
chercher a nous justifier par nos propres efforts, lorsque nous avons péché, de peur que Horma (Nomb. 14, 45)
ne devienne notre portion. Notre premier devoir est d’accepter, dans un véritable esprit de confession, le
chatiment de notre péché, et de nous humilier sous la puissante main de Dieul1 Pier. 5, 6] (Lév. 26, 41). David le
fit, et le royaume lui fut rendu. C’est ce que fait aussi Jonas maintenant : « Prenez-moi, et me jetez dans la
mer », dit-il aux mariniers au plus fort de la tempéte ; « et la mer s’apaisera, vous laissant en paix, car je connais
que cette grande tourmente est venue sur vous a cause de moi»[1. 12]. lls agirent selon sa parole, mais avec
une grace qui pourrait rendre confus des gens plus excellents qu’eux, et qui annonce que la main de Dieu
opérait avec eux, comme elle était contre Jonas. Et Jonas fut bientdt enveloppé par les roseaux de la mer aussi
bas que les racines des montagnes.

Ninive, la cité gentile, pouvait-elle étre dans un état plus mauvais ? La circoncision de Jonas n’était-elle pas
semblable a de l'incirconcision ? Un Juif, un prophete juif, dans les profondeurs de la mer, ayant des roseaux
entortillés autour de sa téte, et cela a cause du déplaisir de Jéhovah! Sarement, dans un tel état, il pouvait
cesser ses vanteries et ne plus mépriser les autres. Etait-il possible de se trouver beaucoup plus bas?
L’orgueilleux Adam était caché derriére les arbres du jardin[Gen- 3, 8] ; 'orgueilleux Jonas est au fond de la mer.



Le Seigneur ne saurait tenir le coupable pour innocent[Ex. 34, 7], Le juge de la terre agit avec équité [Gen. 18,
25]. Mais la grace apporte le salutlTite 2, 11]; et bientot le péché seul de Jonas sera laissé au fond de la mer,
Jonas lui-méme étant délivré comme son premier pére Adam, qui laissa derriere lui son péché et son vétement
pour rentrer dans la présence de Dieu.

Mais Jonas fut enseigné, aussi bien que délivré. |l apprit, dans le ventre du poisson, que, tout Juif qu’il était,
le salut de Dieu lui était aussi indispensable qu'a quelque Gentil que ce fat. L’incirconcise Ninive lui avait
semblé souillée et méprisable, et il aurait voulu la priver de la miséricorde de Dieu; mais maintenant, que
deviendrait-il lui-méme sans cette précieuse miséricorde ? Il se trouvait en prison, et il le méritait. Qu’est-ce qui
pouvait agir pour lui dans la condition ou il était réduit, si ce n’est la grace — libre, parfaite et souveraine ? «Le
salut est de I'Eternel » [2. 10], peut-il dire maintenant. Ce n’est pas en lui-méme, comme Juif privilégié, ni comme
prophete doué de Dieu, qu’il se réjouit désormais, mais en Celui a qui seul il appartient d’apporter le salut.

Alors s’éléeve cette question de joie et de triomphe : «Dieu est-il seulement le Dieu des Juifs ?... Certes (il
I'est) aussi des nations » [Rom. 3, 29-30]_ | e besoin que nous avons tous d’étre sauvés, la dépendance ol nous
sommes de la souveraineté et de la grace de Dieu, nous placent tous sur le méme niveau. « C’est un seul Dieu
qui justifiera la circoncision sur le principe de la foi et I'incirconcision par la foi»[Rom. 3, 301 || faut que le Juif
entre sur le principe de la méme miséricorde qui sauve le Gentil (Rom. 11, 30-31). Jonas doit étre comme
Ninive.

Telle est la legon que le ventre de la baleine apprit au Juif Jonas. Quelle que pat étre la position de Ninive —
gentile et incirconcise, étrangére aux alliances de la promesse[Eph. 2, 12] ou pire encore, elle ne pouvait avoir
plus besoin du salut de Dieu que le Juif privilégi€, le prophéte de Dieu, a ce moment ou il se trouvait comme en
enfer a cause de sa transgression. Sans ce salut, c’en était fait de lui; mais il le recut, et le poisson le dégorgea
sur le sec lorsqu’il eut appris et confessé que «le salut est de I'Eternel » [2, 10],

Jonas fut un signe pour les Ninivites. Prochainement, sa nation recevra la méme lecon. Il ne lui sera pas
donné d’autre signe que celui de ce prophéte[Matt. 12, 39]: et comme du sein de I'enfer ou du milieu des
jugements de Dieu (dans lesquels elle se trouve maintenant comme peuple), elle apprendra que la gréce et la
rédemption qui en est le fruit sont pour elle le seul moyen de salut, son unique refuge.

Mais nous savons que ce salut de Dieu, dans lequel Jonas est appelé a se réjouir, tire toute sa valeur du
mystére de la croix, parce que celui qui seul pouvait le faire s’est assujetti a la domination de la mort pour nous,
pécheurs, et a subi le jugement di au péché. Et c’est de ce précieux Sauveur, placé dans cette condition,
comme dans le sein de la terre, durant trois jours et trois nuits, que Jonas devient le type dans son séjour d’une
égale durée dans le ventre du poisson.

Lorsque nous pensons & cela, nous pouvons dire que I'Ecriture a bien lieu d’exalter le ministére qui lui est
confié, comme le fit 'apb6tre des Gentils a 'égard du sien. Elle a pour but de révéler Dieu et Ses conseils; et
strement elle le fait avec une merveilleuse et féconde sagesse, donnant parfois pour notre instruction, comme
c’est le cas ici, des portions d’histoire ; mais en ayant soin en méme temps que ces récits historiques soient
pour nous des exemples, des gages, et comme des figures anticipées de secrets plus avancés et infiniment
plus riches, afin que notre instruction abonde encore davantage.

Comme type, Jonas préfigure a la fois le Seigneur Lui-méme, et Israél en tant que nation, tel que les
évangiles nous le dépeignent. Israél doit passer par la mort et la résurrection ; son iniquité ne sera point effacée
qu’il n’ait traversé la mort (Es. 26). Toute I'Ecriture le déclare, et ce qui se passe dans la vallée des ossements
desséchés[Ez- 37] est une vive image de la chose. Mais au jour du royaume, il sera comme un peuple

by

ressuscité. Graces et louanges soient rendues a la mort et a la résurrection du Fils de Dieu pour cette



bénédiction, aussi bien que pour toute autre! Je le répete, dans sa mort et sa résurrection, Jonas présente
typiquement et d’une maniére trés significative I'histoire de sa nation et celle de son Sauveur” (voir Matt. 12,
40; Luc 11, 29-30).

L’histoire de notre prophéte est, comme nous le voyons, pleine de richesses. A la vérité du récit, elle joint la
signification profonde de la parabole. Et nous, élus de Dieu, nous pouvons tous, aussi bien qu’lsraél, prendre
place a notre maniere, avec Jonas dans la mort et la résurrection, seul caractere, du reste, que nous puissions
avoir en tant que pécheurs sauvés.

Mais, revenant a I'histoire méme, nous pouvons remarquer maintenant qu’ayant été enseigné — ayant
appris le besoin qu’il avait de la grace de Dieu, Jonas est, pour la seconde fois, chargé d’'un message pour
Ninive; il s’y rend, et c’est avec des paroles de jugement sur les levres qu’il entre dans cette grande cité, la cité
de Nimrod[Gen. 10, 9-11] qui représentait en ce temps I'orgueil et 'audace d’'un monde révolté. «Encore
quarante jours », proclame-t-il par les rues, a la fagon d’un héraut, « et Ninive sera renversée » [3, 4,

C’est ainsi qu'il «chanta d’un air lugubre » [Matt. 11, 17] || avait recu cette commission. En retour, Ninive «se
lamenta ». Le roi se leva de son tréne, et toute la nation se couvrit de sacs : dans une condition semblable,
humilié sous la main de Dieu, un roi de Ninive trouvera le Seigneur comme I'avait trouvé avant lui un roi d’Israél.
C’est David qui parle : « J’ai dit : Je ferai confession de mes transgressions a I'Eternel. Et tu as 6té la peine de
mon péché »[Ps. 32, 5], — «Qui sait, » dit le roi gentil, «si Dieu viendra a se repentir, et s’ll se détournera de
I'ardeur de sa colére, en sorte que nous ne périssions point »[3. 91. Il en arriva ainsi, en effet : « Dieu se repentit
du mal qu’ll avait dit qu’ll leur ferait, et ne le fit point » [3, 10].

De nouveau, je demande avec I'apétre : « Est-il seulement le Dieu des Juifs ? ». Et avec lui aussi je réponds
encore : « Certes il I'est aussi des Gentils » [Rom. 3, 29] | 3 grace est divine. Le gouvernement peut avoir affaire
avec un peuple et lui donner comme tel des reglements. La grace a affaire avec des pécheurs, quels qu'ils
soient et ou qu’ils soient. La terre a ses arrangements divers, mais le ciel garde sa souveraineté. Ninive est
épargné, comme le fut Jérusalem; la main de I'ange destructeur est arrétée sur une ville aussi bien que sur
'autre (1 Chron. 21 ; Jon. 3).

Mais «ne I'allez point dire dans Gath » [Mich. 1, 10]'Ne laissez pas entendre aux filles des Philistins quelle fut
la conduite de Jonas au chapitre 4.

Lot retourna-t-il dans Sodome ? Ezéchias se rendit-il coupable de vanité vis-a-vis des ambassadeurs de
Babylone, aprés que I'ombre se fut retirée de dix degrés ? Apres s’étre humilié et avoir versé des larmes,
Josias alla-t-il, de sa volonté propre, se battre contre le roi d’Egypte ? Est-ce en dépit des avertissements de
son Seigneur que Pierre Le renia? Et vous, bien-aimés, n’avez-vous pas, comme moi, oublié des legons
apprises, ou perdu le souvenir de chatiments endurés ? Et faut-il maintenant que Jonas ne se souvienne plus
du ventre du poisson ? C’est profondément étrange. Quoi! une legon tant solennelle, et qui aurait dd, semble-t-
il, faire sur I'ame une si forte impression et y demeurer a jamais gravée, doit-elle étre si promptement perdue,
pour elle !

Jonas est mécontent. La grace déployée a I'égard de Ninive rendait un Gentil important aux yeux du Dieu
des cieux et de la terre, et c’en était trop pour un Juif. La parole du prophete avait recu un affront, comme
I'orgueil le lui suggérait tout bas, de la main du Dieu de miséricorde.

Jonas donc se mit fort en colére. Il ne peut pas précisément encore monter sur un navire, et s’en aller a
Tarsis ; mais c’est dans le méme esprit qu'il sort de la ville et fait cette requéte : « O Eternel | n’est ce pas ici ce
que je disais quand j'étais encore dans mon pays ? C’est pourquoi j'avais voulu m’enfuir en Tarsis; car je



connaissais que tu es un Dieu fort, miséricordieux, pitoyable, tardif a colere, abondant en gratuité et qui te
repens du mal dont tu as menacé. Maintenant donc, & Eternel ! 6te-moi, je te prie, la vie; car la mort m’est
meilleure que la vie»[4 2-3]. Quelle méchanceté de coeur cela dévoile. Se préparait-il le ventre d’une autre
baleine ? Il le méritait bien. Quelles difficultés nous nous créons nous-mémes ! Pourquoi Lot ne demeura-t-il pas
dans la sainte et paisible tente d’Abraham ? Et pourquoi se prépara-t-il dans Sodome une premiére et une
seconde fournaise ? Pourquoi David attira-t-il sur sa maison une épée qui devait, selon I'ordre de I'Eternel, y
demeurer dégainée jusqu’au jour de sa mort? «Si nous nous jugions nous-mémes, nous ne serions point
jugés. Mais quand nous sommes jugés, nous sommes chatiés par le Seigneur, afin que nous ne soyons point
condamnés avec le monde »[1 Cor. 11, 31-32] | 3 voix de I'Eternel crie dans la ville et 'homme de sagesse
'entendra; mais Jonas était sourd. Il a déja oublié la lecon que le ventre du poisson lui avait apprise, et
maintenant c’est le kikajon séché et fiétri qui doit lui fournir un enseignement.

En dehors de la ville, Jonas se fit une cabane pour s’y retirer dans son humeur boudeuse et méchante, irrité
qu’il était contre I'Eternel. Alors I'Eternel fit croitre un kikajon pour abriter Jonas dans sa cabane, et Jonas se
réjouit extrémement du kikajon. Mais Dieu prépara pour le lendemain un ver qui ronge et desseche le kikajon;
de telle sorte que le soleil et le vent d’est frappant la téte de Jonas désormais sans abri, le prophéte s'irrite et
demande a mourir.

Alors, le Seigneur, avec une douceur merveilleuse, change ces simples circonstances en une délicieuse
page de la plus profonde et la plus touchante instruction. « Et Dieu dit a Jonas : Est-ce bien fait a toi de t'étre
ainsi dépité au sujet de ce kikajon ? Et il répondit : C’est bien fait a moi que je me sois ainsi dépité, méme
jusqu’a la mort. Et I'Eternel dit : Tu voudrais qu’on et épargné le kikajon, pour lequel tu n’as point travaillé et
que tu n’as point fait croitre, car il est venu en une nuit, et en une nuit il est péri; et moi, n’épargnerais-je point
Ninive, cette grande ville, dans laquelle il y a plus de cent vingt mille créatures humaines qui ne savent point

discerner entre leur main droite et leur main gauche, et ol il y a aussi une grande quantité de bétes ? » [Jon- 4, 9-
1]

Les délices que Jonas prenait dans le kikajon ne sont que le faible reflet des délices que le Seigneur prend
a visiter en gréce les créatures de Sa main — en quelque endroit qu’elles se trouvent, a Ninive, a Jérusalem, ou
ailleurs, n'importe. Si Jonas désirait que le kikajon et été épargné, il fallait qu’il consentit a ce que Ninive le fat
aussi. Il sera jugé par les paroles mémes de sa bouche : Jonas rendra témoignage pour le Seigneur contre lui-
méme.

C’est en vérité, une précieuse et excellente Parole.

Jonas avait été humilié pour apprendre a connaitre la grace de Dieu dans un de ses caractéres, et
maintenant il vient de I'apprendre dans un autre — le besoin qu’il avait de cette grace et les délices que Dieu y
prend. Le ventre du poisson (les profondeurs de I’enfer) ou il s’était trouveé lui avait appris le besoin qu’il avait
«du salut», dans toute cette souveraineté, dans cette glorieuse hauteur, cette glorieuse profondeur qui lui
appartient, et en vertu desquelles il pouvait s’étendre comme du trébne de la puissance dans les plus hauts
cieux, jusqu’aux lieux les plus profonds de la mer pour y délivrer un captif placé sous le juste jugement de Dieu.

Le kikajon desséché lui apprit (comme & nous les paraboles de Luc 15) comment I'Eternel, le Créateur des
bouts de la terre, le Seigneur des troupeaux qui paissent en mille collines, dans I’Assyrie comme en Judée,
prend Ses délices dans Ses créatures, les ceuvres de Ses mains, et trouve Son repos et Sa joie dans la
miséricorde qui les épargne, lorsqu’elles se repentent et reviennent a Lui.



Michée

Ce prophéete est mentionné et méme cité dans Jérémie 26, 18. Il fut appelé a étre une des sentinelles du
Seigneur environ au temps d’Esaie, époque, en vérité, toute spéciale. En Juda, les choses prenaient un
caractere particulier, et en Israél tout se préparait ou mdrissait pour la faux de I’Assyrien. Le jour du Chaldéen
seul se place avant celui-ci en importance. Celui-la est le premier, j’en conviens, car la captivité d’lsraél ou
'enlévement du royaume aux dix tribus n’affecta pas la maison de Dieu comme le fit la captivité de Juda. La
gloire demeurait dans le pays quoiqu’lsraél s’en fat allé sur le fleuve de Gozan. Mais le Chaldéen saccagea la
ville royale et abima le sanctuaire de Dieu; la gloire dut étre retirée lorsque Juda fut emmené captif et que
Jérusalem fut changée en désolation. Et de méme que I'Esprit de prophétie fut abondamment répandu en ce
jour du Chaldéen, comme nous le voyons en Jérémie, Ezéchiel, Daniel, Habakuk, Sophonie, etc., il le fut aussi
au temps dont nous nous occupons en Esaie, Michée, Osée, et autres.

Le chapitre 17 du second livre des Rois est d’'une grande importance, surtout envisagé en rapport avec
Michée. Il parle en détail des péchés d’Israél qui avaient amené la captivité des dix tribus. Dans ce chapitre,
nous trouvons aussi un récit des premiers temps de ce peuple qui dans le Nouveau Testament est appelé
« Samaritain ». Son origine, comme secte religieuse, nous y est présentée; secte qui retenait la vérité que le
peuple juif possédait, dénaturée toutefois par le mélange d’une foule de faussetés que les vainqueurs paiens
d’Israél avaient introduites dans le pays.

Quant au petit livre de Michée, nous pouvons I'envisager, il me semble, comme divisé en trois parties :

Chapitres 1-3. Ces chapitres nous présentent un sombre tableau des péchés d’Israél et de Juda et des
miséres qui en résulterent pour eux.

Chapitres 4-5. Ces chapitres anticipent la restauration politique ou nationale du peuple.
Chapitres 6-7. Ceux-ci présentent I'expérience ou la restauration morale du peuple.

Chapitres 1 a 3. La prophétie commence par I'anticipation des jugements réservés spécialement pour la
Samarie, mais auxquels Jérusalem ne doit pas pourtant demeurer entierement étrangére ; ensuite nous avons
le détail des péchés qui ont amené ces jugements ; c’est ainsi que le langage prophétique nous parle de ce qui
nous a déja été dit en style historique dans le chapitre 17 du second livre des Rois auquel nous avons déja fait
allusion.

Juda s’était rendu coupable de transgression aussi bien qu’lsraél, et la verge de I’Assyrien, maintenant
préparée par le Seigneur dans Sa juste indignation, est levée sur Jérusalem de méme que sur Samarie. Le jour
d’Achaz avait été pour celle-la ce que fut pour celle-ci le jour d’'Osée. Mais Ezéchias qui succéda & Achaz « fit
ce qui est droit devant I'Eternel » [2 Chron. 31, 20], ¢’est pourquoi I’Eternel suspendit le chatiment de telle sorte que
I’Assyrien ne prévalut pas sur Juda comme il I'avait fait sur Israél.

C’est dans cet état que se trouvaient les choses en ces jours, et Michée parle comme la sentinelle du
Seigneur.

Les princes, les sacrificateurs, les prophétes, et le peuple, sont tous sommés séparément par lui, trouvés
coupables et condamnés. Cette terre, qui avait été rachetée de ’Amoréen et choisie d’entre les nations pour
étre un vaisseau a honneur et I'habitation de I'Eternel, a désormais revétu un tout autre caractére; et
maintenant, si quelgqu’un a des oreilles pour entendre ; si, parmi le peuple il se trouve un cceur circoncis, c’est a
lui que sont adressées ces paroles concernant le pays : « Levez-vous et marchez car ce pays n’est plus un lieu



de repos pour vous, parce qu'il est souillé ». Chose étrange et humiliante! Comment I'or fin est-il devenu
obscur[Lam. 4, 1] 2

Le dégat et la désolation vont suivre la souillure. Mais au milieu de tout cela, le prophéte dans la puissance
de I'Esprit du Seigneur parle de jugement aux oreilles des nations : « C’est pourquoi a cause de vous Sion sera
labourée comme un champ; Jérusalem sera réduite en monceaux et la montagne du temple en une haute
forét ».

Chapitres 4 et 5. La premiere expression que Michée fait entendre dans ces chapitres, et qui est aussi
prononcée dans le second chapitre d’Esaie sur I'état florissant de Sion aux jours du royaume, ici appelé les
«derniers jours », est celle-ci qui est si magnifique, savoir, que tous les peuples de la terre viendront a la
montagne de Sion pour apprendre les voies et les statuts du roi de gloire qui alors y habitera.

Cela est un trait extrémement caractéristigue. Maintenant, dans le temps du ministére de la gréce, les
messagers du Sauveur vont eux-mémes porter la bonne nouvelle, suppliant les pécheurs d’étre réconciliés, car
I'amour est actif en bonté; il s’occupe, a ses propres dépens, de la bénédiction d’autrui. Mais la royauté et le
jugement exigent une attitude différente. Le jugement s’assied sur un trone, et veut et doit étre écouté. Si un roi
regne en justice, il faut que le peuple préte attention. Sa cour doit étre remplie ; sa volonté doit étre apprise et
observée ; et c’est ce qui a lieu ici.

Mais si c’est un sceptre de justice, ce sera aussi un sceptre de paix; un monde heureux et de franche
volonté témoignera qu’un matin sans nuage s’est levé et qu’un autre Salomon, un plus grand que Salomon, est
revétu de la domination de la terre entiere (2 Sam. 23, 3, 4). Le résidu aujourd’hui dispersé se trouvera alors
ramené chez lui, car c’est a Jérusalem que le Seigneur — le Messie — régnera sur les Juifs, Ses sujets
naturels.

Le prophéte nous parle de tout cela; puis, se tournant vers Juda, il laisse I’Assyrien de son époque pour
s’occuper du Chaldéen d’un jour a venir; et la fille de Sion apprend qu’elle doit aller a Babylone avant de
paraitre dans la grandeur et la majesté qui doivent lui appartenir aux jours du royaume. C’est a Babylone que
son labeur et ses angoisses doivent prendre fin, mais la marche de la délivrance nous est donnée a connaitre.
« Tu sortiras bient6t de la ville, et tu demeureras aux champs, et tu viendras jusqu’a Babylone, mais tu y seras
délivrée; c’est Ia que I'Eternel te rachétera des mains de tes ennemis ». Sion atteindra sa joie & travers la
captivité, et parviendra a I'honneur en passant par d’ameres angoisses. Comme il avait été dit autrefois a
Abraham que sa semence devait séjourner pendant plusieurs siécles dans une terre étrangere[Act 7, 6] avant
d’entrer en possession de son héritage; et il en fut ainsi, car les fourneaux d’Egypte durent précéder les
victoires de Josué. De nouveau, maintenant, Babylone est une seconde Egypte pour les enfants de Sion, avant
que la domination leur soit donnée, et que les jours glorieux de David et de Salomon soient rétablis.

Le jour du Chaldéen améne le prophéte au jour ou les ennemis d’Israél seront confédérés a la fin. (Jér. 4,
10, 11¥), Cette derniére visitation sera sévére, et le rejet de Christ est mis en avant comme I'occasion et le
motif de la chose. Juda insulta le Messie lorsqu’ll lui fut présenté. Le Juge d’Israél fut frappé au visage (Matt.
27, 30). Mais Celui qu’ils ont rejeté et insulté deviendra leur unique espérance. Cela nous rappelle et I'histoire
de Joseph et celle de Moise. Ceux que la nation rejeta une fois et injuria, deviennent son unique force et son
attente au jour de la calamité. C’est ainsi qu’a cause du Messie, que le peuple outragea une fois, I’Assyrien des
derniers jours cherchera en vain a troubler Israél.

La condition du peuple sous un tel Messie, est alors décrite en détail. Il sera purifié, tandis que ses ennemis
seront détruits. Le résidu demeurera maintenant, parce que son Messie est grand en force et en majeste, et
«qu’il sera glorifié jusqu’aux bouts de la terre ». Ceux de la maison de Jacob seront comme «une rosée qui



vient de I'Eternel », et aussi comme «un lionceau parmi des troupeaux de brebis », le canal de la bénédiction ou
du jugement pour tous ceux qui les entourent.

Au milieu de tout cela, le Messie — le dominateur — est présenté dans Ses diverses gloires, soit dans la
gloire de Sa personne soit dans Ses gloires officielles. La pauvre Bethléhem, petite entre les villes de Juda, est
honorée a cause de Lui. Sa mére, la pauvre femme du charpentier de Nazareth, de méme que la pauvre ville de
Bethléhem, lieu de Sa naissance, recoivent honneur et bénédiction a cause de Lui.

Mais nous nous trouvons a la fin du chapitre 5.

Chapitres 6 et 7. Les premiers chapitres de ce prophéte nous ont montré les actes de /la main du Seigneur
avec lIsraél, mais ici nous trouvons la maniere d’agir de Son Esprit a son égard. Ces deux sujets occupent
beaucoup tous les prophétes et forment I'histoire politique et I'histoire morale du peuple de Dieu, ou le
rétablissement et la conversion d’Israél.

Dans ces chapitres-ci de Michée, le travail de I'Esprit nous est présenté sous la forme d’un dialogue. Les
exercices de I'ame sont exposés comme sortant de la bouche de quelqu’un, et, en réponse, la conduite de Dieu
envers Son peuple nous est donnée a connaitre par le Seigneur Lui-méme; en cela, ces chapitres nous
rappellent les Psaumes ou les pulsations du cceur sont si constamment senties, et ou le sentier d’'un homme
conduit par Dieu est retracé dans tous ses contours. Ici comme la, nous retrouvons les exercices d’ame
personnels.

C’est le Seigneur qui commence I'entretien. Il fait le proces des voies de Son peuple, et cela en prenant,
pour ainsi dire, a témoin les montagnes, les collines et les fondements de la terre. Il veut que la création entiere
soit présente lorsqu’ll juge. Le Juge de la terre agit avec justice. C’est pourquoi les cieux et la terre se tiennent
dans la cour de Sa justice et devant le trébne de Ses jugements (voyez Deut. 32, 1).

Ce proces a été entendu par un résidu dont la réponse est donnée aux versets 6 et 7. Ceux qui le
composent sont réveillés maintenant et reconnaissent que c’est I'épée de I'Eternel qui est levée sur eux. lls sont
alarmés et désirent ardemment un refuge. L’ignorance des voies et des pensées de Dieu se lit dans leurs
paroles. Mais qu’importe, leurs &mes ne sommeillent plus ; elles ont été vivifiées.

Le Seigneur répond promptement. Il enseigne a ceux qui viennent d’étre réveillés et qui sont dans I'anxiété,
ce qui est «bon» et ce qui est requis d’eux. Il leur est déclaré ce qui est bon. Dieu le leur montre comme
provenant de Lui-méme. «Il n'y a qu’un seul bon, qui est Dieu»[Marc 10, 18] | ’évangile nous révéle cela
pleinement. Ce qui est requis ou demandé, ce ne sont pas des sacrifices de moutons, ou des torrents d’huile,
ou les premiers-nés des familles, mais ce sont les qualités morales que Dieu demande, savoir de faire ce qui
est droit, d’aimer la miséricorde et de marcher dans I'lhumilité (v. 8).

Ces choses sont parfaites a leur place. Ayant ainsi répondu brievement au résidu (a I'« homme », comme il
est ici appelé, qui a des oreilles pour entendre au milieu de cette nation perverse), Dieu continue Ses
sommations contre le peuple, détaillant toujours plus les iniquités d’lsraél. Car Sa voix s’adresse a la ville,
quoiqu’assurément Il veuille entendre le cri du résidu et y répondre, car le résidu a écouté la verge et Celui qui
I'a ordonnée (v. 9-16).

Aussitot apres, ceux qui ont été réveillés, prennent la parole et mettent leur sceau au jugement qui vient
d’étre prononcé, reconnaissant qu’en vérité le mal est aussi développé que possible, que 'homme de bien est
péri et que les relations les plus intimes et les plus étroites sont violées. Mais ils déclarent aussi ou ils ont trouvé
le refuge et la délivrance, savoir, en Dieu Lui-méme, de sorte qu’ils peuvent défier tous ceux qui voudraient
s’élever contre eux. Et cependant, malgré leur sainte et heureuse hardiesse vis-a-vis de leurs ennemis, ils



s’humilient sous la main du Seigneur, sachant et reconnaissant que comme pécheurs souillés, ils n'ont rien a
Lui répliquer (chap. 7, 1-10).

Le Seigneur répond a cela et d’'une maniere magnifique. Si ceux qui craignent Dieu ont apposé leur cachet a
la justice de Ses jugements, Il veut aussi mettre Son sceau a leurs espérances en leur parlant du jour ou leur
captivité aura pris fin, ou ils auront de nouveau été établis dans leur pays et dans leur ville, et ou les desseins
de leurs adversaires auront été déjoués, lorsqu’ils seront recherchés des nations voisines apres avoir traversé
les désolations auxquelles ils sont justement condamnés a cause de leurs péchés (v. 11-14).

De nouveau le résidu prend la parole. Etant encouragé, il demande la restauration de ces jours ou toutes les
tribus étaient rassemblées chez elles dans leur héritage, en Basan et en Galaad (v. 14).

En répondant, le Seigneur surpasse les désirs des siens, car, assurément, la grace abonde par-dessus la
foi aussi bien que par-dessus le péché. Le péché ne I'épuise pas — la foi n’en détermine pas la mesure. Le
Seigneur promet ici que le jour de la sortie d’Egypte sera renouvelé, et que les Israélites selon Son coeur
golteront de nouveau les merveilleux et magnifiques effets de Sa puissance en leur faveur, comme au jour ou
ils furent tirés du pays de I'esclavage (v. 15-17).

Ces paroles de grace sont interrompues par le résidu (aprés qu’il a entendu, pour ainsi dire, toute la
miséricorde dont il est I'objet), pour donner toute gloire a Dieu, et proclamer que le secret de la délivrance est
dans la crainte de Celui que les ennemis du peuple allaient maintenant apprendre a connaitre. C’est a la fin du
verset 17 que nous nous apercevons de cette interruption.

Mais ceux qui viennent ainsi de prendre la parole pour attribuer au Seigneur seul ’honneur de leur
délivrance finale, continuent sur le méme ton, et, dans leur ferveur d’esprit, laissent échapper les louanges de
Sa gréce et de Sa fidélité (v. 18-20).

Nahum

Le Ninivite était le premier grand homme de la terre dans I'dge du royaume, comme je puis bien
m’exprimer ; de méme que Nimrod, ancétre du Ninivite, du moins quant a la possession du territoire, avait été le
grand personnage de la terre dans I'age plus primitif des péres(Gen. 10, 8-12] Nimrod avait affecté la domination
et 'empire alors que les choses se trouvaient dans une condition primitive et plus simple. Maintenant que des
royaumes se sont formés et que des nations plutdt que des familles peuplent la terre, le roi de Ninive s’éleve au
milieu d’elles dans les caracteres d’orgueil et de mondanité de Nimrod, s’affectant I'empire et la domination.

Il n’est point 'une des grandes puissances impériales dont il est question en Daniel. Il n’est ni la téte d’or, ni
la poitrine d’argent, ni les hanches d’airain, ni les jambes de fer. Une statue pareille n’était pas encore en voie
de formation au jour de Ninive, alors que le roi d’Assyrie occupait la place de suprématie dans le monde. Mais
ce royaume était éminent parmi ceux qui existaient antérieurement au Chaldéen, la téte d’or. Assur en avait
emmené plusieurs en captivité ; Amalek avait disparu de la scéne, et le Kénien s’était affaibli jusqu’a ce que les
Assyriens I'eussent fait disparaitre (Nomb. 24, 20-22). De plus, les Assyriens avaient outragé et subjugué ce
peuple que le Seigneur, Dieu du ciel et de la terre, s’était choisi pour le lot de Son héritage et qu’ll avait formé
pour Lui-mémelEs. 43, 21],

Le Seigneur, dans cette circonstance, s’était servi d’une nation étrangere comme d’une verge, pour chatier
Son Israél désobéissant et rebelle ; mais elle ne I'estima pas ainsi; son intention était de dévorer la proie et de
piller le butin, aussi I'orgueil seul lui dicte-t-il son langage : « Mes princes ne sont-ils pas autant de rois ? » dit-il ;



«ainsi que ma main a soumis les royaumes qui avaient des idoles et desquels les images taillées valaient plus
que celles de Jérusalem et de Samarie, ne ferai-je pas aussi a Jérusalem et a ses dieux comme jai fait a
Samarie et & ses idoles ? » (Es. 10). L’Eternel se met en courroux. Il prononce une charge contre Son ennemi,
et c’est & Nahum qu’est donnée la mission de la faire connaitre. «Le Dieu fort est jaloux et I'Eternel est
vengeur ».

Le ministéere de Jonas aussi bien que celui de Nahum concernait Ninive. Nous I'avons déja considéré dans
I'un de nos précédents numéros. Jonas devanca Nahum de cent vingt ans environ. A la prédication de Jonas,
Ninive s’était repentie, mais la parole que prononce maintenant Nahum est I'annonce du jugement, jugement
terrible et définitif. « La détresse », dit le prophéte, « n’y retournera point une seconde fois ».

Que devons-nous dire par conséquent, que pouvons-nous penser de la repentance de Ninive au jour de
Jonas ? Fut-elle comme une vapeur du matin ou comme la rosée de I'aube du jour[Os. 6, 4]? Consista-t-elle en
une bonne impression qui s’évanouit? |l se peut qu’il en ait été ainsi; il se peut aussi qu’il y ait eu une
réformation et une ceuvre véritable, comme celle qui a eu lieu plus tard chez un autre monde gentil — la
chrétienté de notre époque. Elle porta son fruit et produisit sa bénédiction en son temps, tout en laissant aussi,
a ce qu’il semble, un témoignage derriere elle, méme jusque dans ce jour lointain de Nahum (voir 1, 7). Il peut
s’étre trouve un résidu dans Ninive; je suis loin de vouloir le contester ; mais ce ne fut dans tous les cas, qu’une
bénédiction dans la grappe (voir Es. 65, 8), et Ninive eut sGirement & s’écrier : « Maigreur sur moi, maigreur sur
moi » [Es. 24, 16]_ | a repentance au jour de Jonas, ainsi que la Réformation dans la chrétienté, n’assura rien —
elle ne prépara point Ninive pour la gloire, ni pour une place dans le royaume de Dieu. Quels qu’aient pu étre
ses fruits moraux dans un résidu, a cette lointaine époque de Nahum, Ninive, en tant que ville ou royaume, était
retournée comme une truie lavée au bourbier dans lequel elle se vautrait[2 Pier- 2, 22] et avait mari pour étre
retranchée par le Seigneur.

C’est la un type qu’il nous convient d’étudier, une voix a laquelle il nous faut préter 'oreille.

Que produisirent les jours de Josaphat, ceux d’Ezéchias, et ceux de Josias pour Jérusalem ? Le jugement
fut-il apporté par la main du Chaldéen aprés des jours aussi prospéres et qui semblaient riches de tant de
promesses ? Ah ! nous savons bien que oui. Et Ninive eut-elle besoin de voir venir sur elle le jour du Seigneur,
quoique dans un temps son roi se fit humilié en descendant de son tréne pour s’asseoir sur la cendre, et qu’il
et donné ordre que les hommes et les animaux de son royaume fussent vétus de sacs et gardassent le jeline ?
C’est bien la aussi une chose que nous savons. Et, puis-je demander encore, quels sont les résultats qu’a eus
la Réformation pour la chrétienté ? Ah ! disons-le, ce sont les jugements qui approchent et non la Réformation,
ni le progres, ni I'éducation des masses qui préparent le monde pour la gloire et le royaume du Seigneur. Mais il
y a quelgue chose de plus. L’histoire des premiéres voies de Dieu envers Ninive par le moyen de Jonas ne
nous dit-elle pas, lorsque le jugement prédit par Nahum est prét a fondre, que Dieu est pourtant «tardif a
coléere » ? Car, avant de punir, Il envoya un avertissement solennel, afin que ceux auxquels il était adressé se
repentissent, pour qu’ll pat encore les épargner, ainsi que cela eut lieu. Mais Celui qui est tardif a colere «ne
tient nullement le coupable pour innocent » (chap. 1, 3). Il « sépare la chose précieuse de la méprisable » [Jér- 15,
19]. « Il connait ceux qui se confient en lui», lors méme qu’ils se trouveraient en Ninive, comme nous I'avons
déja dit (chap. 1, 7); mais le Juge de toute la terre, aussi bien que celui de Sodome qui se tint devant
Abraham [Gen. 18, 25]  «fera justice ».

«Je ne doute pas », a dit quelqu’un®, «que I'invasion de Sankhérib ait été I'occasion de cette prophétie;
mais incontestablement, elle va bien au-dela de cet événement et annonce le jugement final. C’est la un nouvel
exemple de ce qui s’est si souvent présenté a nous dans les prophétes, c’est-a-dire un jugement partiel donné



comme avertissement ou encouragement au peuple de Dieu, tandis qu’il ne s’agit que d’'un avant-coureur du
jugement grand et terrible qui complétera et manifestera les voies de Dieu». SGrement I’Assyrien est un
personnage mystique et typique aussi bien qu’un simple individu. Esaie I'envisage de la sorte, et ¢’était tout
simple et tout naturel, car c’est sous I’Assyrien que commenceérent les captivités du peuple de Dieu, et c’est lui
qui représenta en son temps l'inimitié de la terre, I'inimiti€ du monde gentil a I'égard de Dieu et de Son peuple.
C’est pourquoi, dans les prophétes, le Saint Esprit le considére comme représentant les Gentils ou I’homme du
monde, alors que l'iniquité arrivée a son comble appellera les jugements terribles et définitifs de Dieu.

Mais cette histoire se clét-elle par le jugement ? Cela n’a jamais été et ne saurait jamais étre. Le jugement
ne fait que préparer le chemin au dessein de Dieu. Le jugement de ce «présent siécle mauvais »[Gal. 1, 4]
introduira le millénium ou «le monde a venir ». Et Israél sera de nouveau recu comme le sceau ou le gage de
cette ére brillante et heureuse, selon ce que dit ici notre prophéte : « Je t'ai affligée, mais je ne t’affigerai plus;
mais maintenant je romprai son joug de dessus toi et je mettrai en piéces tes liens... Toi, Juda, célebre tes fétes
solennelles et rends tes veoeux, car les hommes violents ne passeront plus a I'avenir au milieu de toi, ils sont
entiérement retranchés » (chap. 1, 12-15). Ou bien, comme I'a dit un des saints de Dieu de notre époque!'?, «la
vengeance de Dieu est ce qui doit apporter au monde la délivrance de I'oppression et des souffrances du joug
de I'ennemi, afin qu’il fleurisse sous le paisible regard de son Libérateur ».

Viens, Seigneur Jésus ! Recueille promptement tes élus et hate ainsi les temps heureux du rétablissement
de toutes choses !

Habakuk

C’est sur le principe de la foi que nous entrons, comme pécheurs, dans des relations avec Dieu; et c’est sur
le méme principe que nous continuons, comme saints, a avoir affaire avec Lui. « Le juste vivra de la foi » (voyez
Rom. 1,17; Gal. 3, 11, et Hab. 2, 4).

Cette prophétie d’Habakuk a pour nous une grande valeur morale, et elle est de saison, surtout maintenant,
car toutes choses se hatent vers une crise prochaine, comme au temps d’Habakuk.

Alors les iniquités de ceux qui faisaient profession d’étre le peuple de Dieu excitaient la sainte indignation de
I’'homme de Dieu; mais, quoique son ame f(t affigée de leur vaine maniére de vivre, son cceur était sensible a
leur état et il s’identifiait & eux pour faire de leur cause la sienne propre.

Ecoutons-le lui-méme avec attention quelques instants, et réfléchissons sur ses paroles dans I'ordre ou
elles se présentent a nous.

Chapitre 1, 1 a 4. Dans ces premiers versets, comme je I'ai déja fait remarquer, nous voyons que I'dme
juste du prophéte est affligée de la conduite de son peuple. |l présente au Seigneur la triste et coupable scéne
gu’il a sous les yeux, et son cceur gémit de la violence, de la perversité, du dégat, des querelles, et de
beaucoup d’autres iniquités de ce genre découvertes au milieu méme du peuple de Dieu.

Versets 5 a 11. Le Seigneur, dans Sa réponse a Son serviteur, semble d’abord soutenir son cri et s’y
joindre. Il ressent I'état moral d’lsraél qui affecte si profondément Habakuk, et appelle Son peuple des paiens
ou des gens d’entre les nations (voir la vers. angl.); car ils se montraient tels, en refusant de croire a I'ceuvre
gu’ll allait Lui-méme opérer au milieu d’eux. Leur circoncision est comptée par Lui comme de l'incirconcision, et
'apétre, citant ce passage du livre de notre prophete, appelle les Juifs «contempteurs» (Act. 13, 41). C’est



ainsi donc que tout d’abord le Seigneur poursuit le récit des iniquités d’lsraél commencé par le prophete, et
anticipe leur grand péché final — le rejet de Sa parole et de Son ceuvre par incrédulité.

Ensuite Il fait connaitre au prophéte que l'iniquité qui affligeait son ame, et au sujet de laquelle il avait crié a
Lui, ne demeurerait pas impunie ; mais que I'épée des Chaldéens ravagerait le pays pour venger la cause de
Sa sainteté.

Versets 12 4 17. A 'ouie de tout cela, Habakuk est extrémement alarmé. Comme Moise, dans une occasion
semblable, il ne peut se faire a une telle pensée, et quoique son ame fat affligée des iniquités des siens, son
coeur était trop attaché au peuple pour faire accueil aux Chaldéens.

Dans un élan de crainte et d’émotion, il plaide contre les Chaldéens avec toute I’habileté d’'un avocat rendu
éloquent par I'affection; et, tout assuré que le Seigneur n’abandonnerait pas Son peuple, quelque coupable
qu’il fat, a 'impitoyable colére d’hommes plus méchants encore que lui, il demande aussi que, par Sa gréce, le
Seigneur fasse tourner cette terrible discipline a la correction et non a la ruine d’Israél.

Tout cela révéle chez Habakuk un précieux état d’ame; il ressemble, je crois, plus qu’aucun autre prophéte,
a Jérémie. Il vit personnellement, plus que ce n’est le cas d’ordinaire, dans les scenes qu’il décrit; il éprouve et
ressent tout ce qui se passe : et il en fut ainsi de Jérémie. lls vécurent comme des prophetes, et ne se
contentérent pas de parler comme tels.

Chapitre 2, 1. Ayant ainsi soulagé son ame et plaidé aupres du Seigneur pour le peuple, il attend la réponse.
Son ceeur est avec son peuple, et il veut connaitre «la fin du Seigneur ». — Il n’est point un mercenaire, mais il
a soin du troupeau et ne peut s’enfuir. |l n’a pas entrepris Iégérement son ministére pour Israél, et il ne veut pas
I'abandonner si vite ; il faut qu’il en voie la fin, et c’est pour cela qu’il se pose en sentinelle et fait le guet.

Versets 2 a 20. C’est dans ces versets que nous lisons la réponse du Seigneur, réponse vraiment solennelle
et intéressante. Habakuk ne sera pas désappointé, et ce n’est pas en vain qu’il se sera tenu dans la forteresse.

La vigilance d’Habakuk recevra sa récompense, aussi bien que les vingt et un jours de jeline de Daniel [Dan. 10,
2],

Le Seigneur néanmoins commence Sa réponse en établissant quelques faits principaux importants, ou
plutdt quelques principes de vérité :

12 que la vision, ou prophétie, devait étre écrite lisiblement et clairement annoncée ;

22 gu’elle demeurerait a I'état de vision, ou n’aurait pas d’accomplissement, pendant un certain temps;;

32 que, durant ce temps, I’'homme du monde mdrirait dans son orgueil pour le jugement de Dieu;;

42 que, durant ce méme temps encore, le juste vivrait par la foi;

5¢ qu’au moment convenable, au temps marqué de Dieu, la vision serait révélée, la prophétie accomplie, de
sorte qu'il valait bien la peine d’attendre la fin.

Ensuite, aprés avoir posé ces faits ou ces principes, le Seigneur poursuit et fait entendre a I'oreille attentive
du prophete quels sont les affreux jugements qui doivent surprendre les Chaldéens.

Chapitre 3. Ayant, pour ainsi dire, écouté tout cela du haut de sa tour de sentinelle vigilante, le prophete
descend pour s’entretenir avec le Seigneur. Il avait été visité en grace dans la forteresse, et y avait recu une
réponse ; maintenant, il veut entrer dans le sanctuaire avec des prieres et des louanges, dans la puissance de
cette foi qui avait accepté la réponse de Dieu, s’en était réjouie, et avait compté sur de plus grandes
bénédictions encore.



Mais ces derniéres paroles qu’il prononce sont de toute beauté.

La réponse qu’il vient de recevoir lui rappelle les premiers jours de sa nation, le temps du salut de Dieu,
quand Il commenca de prendre Israél pour peuple. Les Chaldéens le font souvenir des Egyptiens et des
Amoréens, et il demande qu’en présence des Chaldéens, le Seigneur veuille faire pour Israél ce qu’ll avait déja
fait pour lui devant les Egyptiens et les Amoréens. Il demande qu'il y ait un «réveil » — que maintenant, au
milieu du cours des années, Dieu opére des ceuvres aussi remarquables que celles qui signalérent les premiers
temps. Et c’est avec une touchante beauté, et dans le style coupé de quelgu’un qui suit le courant des cheres
pensées qui occupent vivement son coeur, qu'il retrace, comme en présence de Dieu, les premiéres ceuvres de
Jéhovah en faveur d’Israél, qu’elles aient été accomplies en Egypte, dans le désert, ou en Canaan, afin que (si
jose parler ainsi) le Seigneur puisse envisager Ses ceuvres puissantes d’autrefois et en opérer de semblables
a cette époque-ci a I'égard des Chaldéens. C’est comme si Habakuk, au jour de la nuée, plagait I'arc sous les
yeux de Dieu, afin qu’en le voyant Il se rappelle Son alliance, Sa grace et Sa puissance pour Ses saints, Ses
promesses et Ses miséricordes, et qu’ll sauve Son peuple de cette ruine qui le menace.

Car jusqu’ici le Seigneur n’avait promis que le jugement sur les Chaldéens (chap. 2); Il n’avait pas fait
mention de la restauration et de la gloire finale d’Israél. Mais il faut a Habakuk que ces choses soient aussi
promises et assurées; et, en conséquence, il prie pour que Dieu entretienne ou renouvelle Ses ceuvres en
faveur d’Israél.

Puis, tout a la fin, comme I'homme qui vit par la foi dont la Parole de Dieu I'avait déja entretenu (chap. 2), il
déclare quelle est la pleine confiance qu’il a en Dieu. Il parle, il est vrai, de I'effroi que lui avait causé la parole
du Seigneur concernant I'arrivée des Chaldéens, effroi tel qu’il en était devenu comme un homme mort ; mais
maintenant il sait que, comme un homme de foi, il n’a qu’a attendre patiemment a travers un temps de
discipline, persuadé que la fin en sera le salut de Dieu. Et, plein de joie dans cette assurance, il chante au
maitre chantre sur I'instrument a dix cordes. De méme que Josaphat commenca la bataille, le chant de victoire
sur les levres, Habakuk entre maintenant dans le temps de la vision ou de I'exercice de la foi et de la patience,
dans la joie du Seigneur, et avec un cantique composé pour un jour de gloire.

La-dessus, nous pouvons répéter encore que I'état des choses de nos jours nous place bien dans une
position pareille a celle d’Habakuk. L’hnomme de Dieu regarde autour de lui et n’apercoit dans la chrétienté que
des choses propres a blesser la sainteté et a affliger 'dme juste. Mais tout en ressentant cela, il ne peut que
plaider pour le peuple, de méme qu’Habakuk, et comme lui aussi, se tourner vers Dieu avec ses fardeaux et
ses espérances. Mais le croyant d’aujourd’hui possede un privilége de plus que notre prophéte : ayant regu une
plus compléte instruction de Dieu, il ne demande plus un temps de rafraichissement, car i/ sait qu’il y en aura
un; il sait que les jugements qui approchent, beaucoup plus solennels que ceux qui allaient étre amenés par le
moyen des Chaldéens, vont purifier la terre de tout scandale, faire disparaitre tout ce qu’il y a en elle de
corrompu, et ainsi étre un moyen de salut et non de destruction. Il sait que sa condition finale sera plus
glorieuse et plus bénie que celle de son commencement, car «la création elle-méme sera affranchie de la
servitude pour jouir de la liberté de la gloire des enfants de Dieu »[Rom. 8, 21], De sorte que ce ne sera pas
seulement le rétablissement de ce qu’était Israél, ou la terre, dans I'origine ; mais pour eux, comme pour Job,
leur derniére fin sera plus bénie que leur commencement [Job 42, 12],

Je désire ajouter un mot d’une portée pratique sur I'expérience que fit Habakuk, et qui fut si bénie a la fin :
« Je me réjouirai en I'Eternel », dit-il, quoique « le figuier ne doive point pousser et qu’il ne doive point y avoir de
fruit dans les vignes ».



La gloire que Dieu cherche de notre part, pécheurs, ruinés que nous sommes par nous-mémes, c’est de
nous voir vivre heureusement dans Son amour par Jésus. Et réaliser cette vie heureuse, comme le faisait
Habakuk en dépit des circonstances contraires, rend notre service et notre culte d’autant plus excellent,
quoique assurément ce soit le fruit de Sa grace et de Son ceuvre en nous.

L’homme cherche a vivre agréablement, mais il ne s’occupe pas de vivre heureusement. Il voudrait bien
vivre gaiement, ou au milieu de circonstances favorables ; mais quant a vivre heureusement, ou dans la faveur
de Dieu, a la lumiére de Sa face, dans la conscience de Son amour et avec I'espérance de jouir de Sa
présence dans la gloire, il ne s’en soucie pas. Et c’est un effet de I'ceuvre de Dieu dans le cceur et la conscience
lorsque ’'homme se sonde, et qu'il cherche a cesser sa vie de plaisirs pour mener une vie heureuse, mettant sa
vie uniquement dans la circonstance la plus importante de toutes, c’est-a-dire, dans sa relation avec Dieu,
ayant découvert par grace que cette relation lui est assurée a toujours par le moyen de la précieuse
réconciliation que le sang de Christ a opérée pour lui.

Permettez-moi d’ajouter encore un autre mot sur ce que dit le Seigneur au sujet des Chaldéens (2, 14) :
« Mais la terre sera remplie de la connaissance de la gloire de I'Eternel comme les eaux comblent la mer ».

L’orgueil de I'hnomme, qu’il s’agisse d’un Chaldéen ou de tout autre qui aspirerait a réaliser I'empire
universel, a toujours été et sera encore confondu et jugé. Cette domination est réservée pour Jésus «le
Seigneur », et pour Lui seulement. Il sera élevé au-dessus des rois de la terre, et son royaume s’étendra depuis
une mer jusqu'a l'autre et depuis le fleuve jusqu’aux bouts de la terrelPs. 72, 8]. Ni I'incrédulité passée ou
présente de Son peuple, Israél, ni les desseins et les efforts des Gentils ne pourront empécher cela (voy. Nomb.
14, 21; Hab. 2, 14). Elle aura son accomplissement dans les jours de paix qui approchent, ou le sceptre sera
dans les mains du roi qui régnera en justice (Es. 11, 9).

Les peuples travailleront pour cela, mais ils se fatigueront « trés inutilement » (2, 13). Mais Jésus I'obtiendra.
« Béni soit éternellement le nom de sa gloire, et que toute la terre soit remplie de sa gloire. Amen! oui, amen! »
(Ps.72,19).

Sophonie

Souvent, dans les prophétes, la gloire et le jugement se touchent. Ce sont la les sujets qui les occupent
d’ordinaire, avec I'iniquité qui amene le jugement et les caractéres de la gloire qui doit suivre.

Mais ce jugement qui fond sur I'iniquité, et cette gloire qui vient ensuite, sont des choses que la partie
historique de I'Ecriture a montrées mainte et mainte fois, comme aussi c’est mainte et mainte fois que la
prophétie les présente.

Tel fut le jour de Noé — un jour ou le jugement introduisit la gloire, ou un monde nouveau. De méme, le
jugement qui frappa I'Egypte fut accompagné ou suivi immédiatement de la délivrance des Israélites, de leur
chant de victoire, de la présence de la gloire au milieu d’eux et de leur marche vers le pays de la promesse.

Ainsi, les jugements qui atteignirent les Cananéens et les Amoréens furent immédiatement suivis de la prise
de possession, par Israél, de son héritage.

Le jour de Nebucadnetsar fut un jour semblable de jugement. L’Esprit de prophétie s’y arréte longtemps.
Non seulement il anticipe cette époque par la prédication de prophétes, tels que Esaie et Michée, mais dans le
temps méme, ou & peu prés en ce temps, il est abondamment répandu, comme Jérémie, Ezéchiel, Daniel,
Habakuk et Sophonie en témoignent.



Ce jour, le jour de I'invasion et du triomphe des Chaldéens, fut assurément un temps de crise remarquable.
L’iniquité du royaume de Juda était alors venue a son comble, comme celle des Amoréens au temps de Josué.
Chose déplorable en vérité, que I'iniquité des Juifs f(t arrivée a un point tel que les Gentils durent intervenir
pour le jugement, comme jadis aussi l'iniquité des Gentils, ayant atteint sa mesure, le Juif, ’homme de Dieu, fut
appelé pour la juger.

Mais le Chaldéen n’était pas seulement un personnage réel : il était encore un personnage mystérieux et
typique. Dans les prophétes, il préfigure les derniers jugements. Son épée ne s’abattit pas uniquement sur Juda
et Jérusalem, mais elle vint frapper aussi les nations d’alentour. En ce temps, le Dieu de toute la terre se levait,
et le monde devait rester dans le silence. C’était le tableau en petit, le commencement, du jugement de toutes
les nations ; c’était « le jour du Seigneur », en esprit ou en principe. L’épée avait été aiguisée pour la tuerie, et la
domination enlevée a «la fille de Jérusalem » ; car la maison de David était réprouvée, et c’est, aidés de Dieu, si
I'on peut parler ainsi, que les Chaldéens s’emparerent du tréne.

Cependant ce n’est jamais sur le jugement que se clét la scéne. Comme nous I'avons dit, la gloire et le
jugement se touchent dans les voies de Dieu. Le jugement nettoie le vaisseau, ensuite la gloire le remplit. Tout
ce qui empéche la présence du Seigneur est enlevé par le jugement, et alors le royaume est établi comme
Sophonie nous le fait voir, aussi bien que tous les autres prophetes. L’Apocalypse est le dernier grand
témoignage rendu a cette vérité. La encore le jugement prépare le chemin a la gloire, et cela d’'une maniére
définitive ; en d’autres termes, tous les scandales, ceux qui commettent I'iniquité, les puissances apostates et
réprouveées, sont jugées et 6tées, et le jour glorieux du millénium commence son cours.

Les jugements sont continuellement répétés parce qu’aucun serviteur de Dieu n’a été trouvé fidele, ou n’a
pu rendre compte de son administration[Luc 16, 2], Adam, puis les Juifs, les Gentils, et enfin les chandeliers (les
sept églises), ont tous, en tout temps, été infidéles a Celui qui les avait établis. « Dieu assiste dans I'assemblée
des forts; il juge au milieu des juges » [Ps. 82, 11, Le jardin d’Eden fut perdu par Adam; le pays donné aux péres
le fut par les enfants, ou la terre de Canaan par les Israélites; les Gentils, aussi bien qu’eux, manquerent de
fidélité, et la puissance fut enlevée a la téte d’or, et donnée a la poitrine et aux bras d’argent, de la au ventre et
aux hanches d’airain, puis aux jambes de fer, et enfin aux pieds qui étaient en partie de fer et en partie de
terre[Dan. 2, 32-33], Rien ne fut remis a Dieu des choses gu’on avait regcues de Lui. Les économes furent
retranchés I'un aprés I'autre, et leur administration retirée, au lieu qu’ils auraient dd la remettre ou en rendre un
compte fidele. C’est ainsi qu’il en a toujours été et qu’il en est encore actuellement; nous ne trouvons
d’exception qu’en regardant a Jésus. Pour Lui, Il rend compte de toute administration qui Lui est confiée, et en
temps convenable Il /a remet, et elle ne Lui est point reprise.

Quel volume, on peut dire, est contenu sur les gloires de Christ dans ces paroles de 1 Corinthiens 15,
écrites pour nous : « Ensuite la fin, quand il aura remis le royaume a Dieu ». Cela Le signale devant le monde
entier, et en un frappant contraste avec toutes les générations des enfants des hommes, du commencement a
la fin. Toute administration confiée a d’autres est retirée a cause de I'infidélité avec laquelle ils s’y sont
comportés ; mais Jésus remet la sienne, comme ayant accompli tout le dessein de Celui qui L’en avait chargé.
En Christ, mais en Christ seulement, toutes les promesses de Dieu sont oui et amen(2 Cor. 1, 20]_ || prendra le
royaume; mais a la fin, ou au temps convenable, I/ le remettra. Précieuses paroles ! Nous voyons le royaume
retiré a Sadl, puis a la maison de David, et aprés avoir été donné aux Gentils leur étre enlevé aussi, toujours a
travers des jugements et des bouleversements, jusqu’a ce que vienne Celui a qui il appartient de droit. Alors,
pour la premiére fois, un économe rend compte de son administration, et le royaume est remis.



En ce jour du Chaldéen, jour sur lequel nous arrétons maintenant nos regards avec Sophonie, tout, pour
ainsi dire, est jugé. De méme qu’au temps apocalyptique, ou devant le grand trébne blanc, tout est jugé
personnellement ou individuellement; ainsi maintenant, le jugement s'exerce dune maniére nationale par
I'épée de Nebucadnetsar. Juda et Jérusalem, aussi bien que les peuples d’alentour, les Edomites, les
Philistins, les Ammonites, les Ethiopiens et les Assyriens, le Nord, le Midi, I'Occident et I'Orient, tous doivent
venir a cette exposition commune et compléte, et y venir aussi avec leurs traits distinctifs les plus minutieux. Le
reste de Baal, les noms des prétres des faux dieux, les sacrificateurs, les idolatres, ceux qui juraient a la fois
par I'Eternel et par Malcam, les apostats et les indifférents, et ceux qui s’habillent de vétements étrangers, tous
sont jugés séparément. La lumiére du Seigneur scrute ceux qui sont demeurés sur leur lie et ceux qui méprisent
la crainte du jugement. Rien n’échappe! Tout est nu et a découvert aux yeux de Celui a qui nous avons
affaire[Héb. 4, 13], Le juge de tout le monde agit avec équité[Gen. 18, 25]; ceux qui ont mérité le plus de coups les
recoivent, tandis que d’autres sont moins battus(luc 12, 47-48] Dieu n’a point égard a l'apparence des
personnes|[Gal. 2, 6] |l rend a chacun selon ses ceuvres[Rom. 2, 6],

Mais «le résidu, selon I'élection de la grace »[Rom. 11, 5] est reconnu ici, en Sophonie, comme partout
ailleurs. Ceux qui en font partie sont appelés «les débonnaires du pays », et ils sont exhortés a chercher
I'Eternel et & s’attendre & Lui dans I'espérance d’étre mis en sireté au jour de la colére de I'Eternel (chap. 2, 3;
3, 8).

Puis, comme nous I'avons dit, la gloire apparait apres le jugement. Quelques traits de la bénédiction
milléniale nous sont présentés. Il nous est dit que, d’'un méme esprit et d’'un méme langage, les nations de ce
royaume, «le monde & venir », adoreront I'Eternel, le Dieu d’Israél. La confusion de Babel aura pris fin, chose
dont on eut déja un exemple a la Pentecéte, en Actes 2. Les habitants des pays éloignés, ceux qui seront au-
dela des fleuves de Cush, reconnaitront le Dieu Sauveur d’lsraél. Israél sera purifié et garanti a toujours de la
crainte du mal, et aura le coeur plein de joie, parce que I'Eternel, son Dieu, sera au milieu de lui.

Tels sont les jours du royaume. Les jugements ont purifié la scéne; le résidu les a traversés; la terre est
témoin du salut de Dieu, et le nom de I'Eternel est reconnu dans la joie et le service de Son peuple restauré.

Ceux qui menaient deuil en Sion, ont changé en manteau de louange leur esprit d’accablement. On
n’entend plus les lamentations de Jérémie, car la fille de Sion a été ramenée de captivité et toutes ses chaines
sont brisées; celle qui avait été emmenée captive et dont il était dit : «C’est Sion, personne ne la
recherche » [Jeér- 30, 17] ‘g regu un nom et des louanges au-dessus de tous les peuples de la terre.

Voila les choses qui nous sont présentées dans le troisieme chapitre de notre prophéte, et qui forment
aussi, en général, le theme de tous les prophétes dans I'anticipation du regne du Seigneur, précédé de Son
jour.

Cependant la gloire resplendit ici sous un caractere attrayant. La harpe de Sophonie posséde une note
d’'une douceur toute particuliere. Les délices que le Seigneur Lui-méme prend en Son peuple nous sont
rapportées dans un langage semblable au cantique de Salomon, avec son enthousiasme et son affection :
« L’Eternel, ton Dieu », est-il dit & Sion, «se réjouira & cause de toi d’'une grande joie; il se taira & cause de son
amour, et il s’égaiera a cause de toi avec chant de triomphe »[3. 17]. C’est la «la joie qu'un époux a de son
épouse », comme l'avait dit Esaie longtemps avant Sophonie (voyez Es. 62, 5).

L’Eternel semble prendre la place que Iui donne le ravissant cantique du roi d’lsraél dans ces paroles :
«Que tu es belle et que tu es agréable, amour délicieuse ! » (7, 6).



C’est la joie personnelle du Seigneur dans Son peuple qui est anticipée par Sophonie — la plus brillante, la
plus précieuse circonstance de toute son histoire. Elle peut nous faire souvenir d’'un court passage de la nétre
propre en 1 Thessaloniciens 4 : « Et ainsi nous serons toujours avec le Seigneur ».

Voila tout ce que ce passage dit de nous, aprés notre transmutation. On aurait pu parler en détail de la
gloire et des joies variées de I'Eglise dans le ciel ; mais ce n’est que ceci : « Et ainsi nous serons toujours avec
le Seigneur». C’est aussi personnel que le passage de Sophonie; et si nous avions de I'affection, nous
devrions dire que c’est la principale dans la longue liste de nos bénédictions.

Je voudrais signaler une autre chose encore. Dans le chapitre 19 de I’Apocalypse, il nous est parlé de deux
soupers — «le banquet de ’Agneau » et le « grand souper de Dieu ». Le banquet de I’Agneau est une scéne de
joie dans le ciel. « Bienheureux sont ceux qui (y) sont conviés», c’est un banquet de noces. Mais le grand
souper de Dieu est le fruit du jugement solennel et terrible qui clét I'histoire de la terre, telle qu’elle est
aujourd’hui; c’est le jugement du présent monde apostat, lorsque les corps des ennemis confédérés du
Seigneur deviennent la nourriture des oiseaux de lair.

Ezéchiel fait mention du dernier de ces deux soupers, et nous en donne une description aussi compléte que
Jean, dans I’Apocalypse. Sophonie y jette seulement un regard, en énumérant les actes du Seigneur au jour de
Sa colére (Ez. 39; Soph. 1, 7).

«La journée de I'Eternel est proche», dit Sophonie; «I'Eternel a préparé le sacrifice, il a invité ses
conviés » (1, 71. Ce prophéte ne pénétre pourtant pas dans la scéne, comme le font Ezéchiel et Jean, et nous
n’apprenons pas par lui ce qu’est le sacrifice ou le festin, ni quels sont les conviés.

Certaines vérités ou certains mystéres qui forment dans tel ou tel endroit le principal sujet, sont ailleurs
présentés avec peu de développement ou méme peut-étre introduits comme accidentellement. Mais tout cela
n’est pour nous qu’une manifestation de plus de I’harmonie délicieuse et sans apprét qui respire dans toutes les
parties du Livre, témoignant que c’est la méme main qui fait vibrer toutes les cordes de cette merveilleuse
harpe qui, pour le moment, est la «harpe de Dieu», en attendant que d’autres harpes soient formées par la
méme main pour célébrer a jamais la gloire de Son nom et les fruits de Son ceuvre (Apoc. 15, 2).

Aggée

Le retour de la captivité de Babylone a Jérusalem nous est présenté au commencement du livre d’Esdras,
sous un aspect brillant et accompagné de promesses. Des milliers quittérent Babylone, et ceux qui durent y
demeurer firent don de leurs biens ; et on vit comme un réveil général des affections et de I'énergie nationales.

La premiére occupation des captifs, de retour, fut de batir la maison de Dieu. lls en posérent les fondements
avec les sentiments d’une affection vraie et profonde qui révélaient leur entier dévouement et leur consécration
a la chose. Leurs larmes et leurs accents de joie, leurs chants et leurs sanglots disaient assez les réalités du
moment, et promettaient I'heureux achevement d’un travail commencé avec des cceurs aussi fervents. Mais il
n’en fut pas ainsi : la promesse ne se vérifia pas. Du reste, 'homme fut-il jamais trouvé fidele dans ses
promesses et dans sa responsabilité ? La semence gentile, qui occupait la terre des dix tribus, devint une
cause d’entraves et de difficultés, et la construction de la maison fut suspendue pendant non moins de quatorze
ans; durant cet intervalle, la satisfaction des penchants naturels et la sollicitude pour les affaires d’un intérét
égoiste, absorbérent le peuple — ce peuple qui s’était mis en route avec tant de désintéressement, d’énergie et
de ceceur.



C’est dans un état de choses pareil que I'Esprit de Dieu visite Aggée, et c’est par ce prophéte que le
Seigneur s’adresse a Zorobabel, gouverneur de Juda, a Joshua, le grand sacrificateur, et a la congrégation des
captifs de retour.

C’est en la seconde année de Darius, roi de Persel'. 11, qu’Aggée fut ainsi suscité par I'Esprit. Et sGrement il
y a de la signification dans cette désignation de I'’époque ; elle nous parle de la dégradation d’Israél. La monnaie
romaine deviendra prochainement courante dans le pays, et alors le peuple apprendra a accepter le signe de
sa dépendance ; de méme, maintenant, I’'Esprit enseigne au peuple une legcon analogue en datant les époques
de son histoire des années du régne des Perses.

Aggée débute en reprochant aux Israélites I'abandon de la maison de Dieu et leur sollicitude pour leurs
propres maisons!!. 4]; il les engage a envisager leur condition actuelle comme étant la conséquence de telles
choses, et il leur fait remarquer combien peu la récolte de leurs champs et de leurs vergers répond au travail
gu’ils y ont apporté. Ces reproches ramenent le peuple a la crainte de Dieu : et alors que la crainte est réveillée,
que la conscience est atteinte et que le sol naturel se trouve labouré, la méme voix de Dieu se fait encore
entendre par I'organe d’Aggée, mais cette fois pour un ministére de consolation et d’encouragement. « Je suis
avec vous, dit I'Eternel »[1. 13]. Mais I'Esprit visitait le coeur du peuple aussi bien que les lévres du prophéte, et,
en conséquence, le but du ministére était atteint. « Et I'Eternel excita I'esprit de Zorobabel, fils de Shealthiel,
gouverneur de Juda, et I'esprit de Joshua, fils de Jotsadak, grand sacrificateur, et I'esprit de tout le reste du
peuple, et ils vinrent et travaillérent & la maison de I'Eternel leur Dieu » [1. 141,

En d’autres temps, le coeur de Lydie fut ouvertlAct. 16, 14] qussi bien que les lévres de Paul, lorsqu’il
s’adressa a elle. Il lui parla et elle fut rendue attentive a ce qu’il disait : I'un et l'autre de ces actes étaient de
Dieu. Quelle chose simple, mais aussi quelle chose nécessaire! Le Seigneur nous montre l'urgence de
semblables opérations dans Son discours en Jean 6, nous enseignant que si le Pére n’avait pas donné le Fils,
et que si ce nest pas Lui qui attire, Lui qui enseigne, tout ministére est perdu pour 'dme, et le pain de vie ou la
vraie manne du désert est répandue en vain.

Maintenant, c’était la un réveil, et le réveil ou le renouvellement de I'ouvrage de Dieu parmi le cours des
années est devenu la voie nécessaire, a cause de la tendance au déclin qui se trouve toujours en nous. La
ruine complete du pécheur et son entiere impuissance a se rétablir sont ce qui, des le commencement,
nécessita la souveraine intervention de Dieu (Es. 1, 9) La tendance qu’a le saint ou I'Eglise & se relacher dans
son service ou a se laisser aller a la froideur ou a 'oisiveté, nécessite pareillement plus tard des réveils réitérés.
L’exercice d’une telle puissance vivifiante a toujours été le seul moyen de maintenir une dispensation dans un
état quelque peu digne du témoignage, auquel elle est appelée. Ce jour d’Aggée était un de ces temps de
réveil.

Le sujet de cette prophétie d’Aggée peut nous amener a voir combien sont parfaits en leur temps les
desseins et les pensées de Dieu, quoique si variés et si divers. David s’était proposé de batir, pour I'arche de
Dieu, une maison riche et permanente, mais la parole d’'un prophéte le lui défendit; le temps pour cela n’était
pas encore venul[1 Chron. 17] [l y gurait eu inconvenance morale a ce que 'arche trouvat du repos avant qu’lsraél
elt atteint le sien, ou a ce qu’elle e(t une demeure établie dans une terre encore souillée par le sang de la
bataille. Mais au jour d’Aggée, nous trouvons le contraire de tout cela. Israél est censuré par un prophéte pour
ne pas avoir bati la maison de Dieu. David errait en disant que le temps était venu pour cette ceuvre, et les
captifs de retour erraient en disant que le temps n’était pas encore venu. L’Esprit du Seigneur connaissait les
temps; il savait ce qu’lsraél devait faire, s’il devait ou ne devait pas batir. «L’ceuvre du Rocher est
parfaite » [Deut. 32, 4] || est véritable quoique tout homme soit menteur [Rom. 3, 4],



Nous voyons aussi dans le livre d’Esdras, qu’a leur retour les captifs refusérent I'assistance des
Samaritains, et ne voulurent point contracter alliance avec un peuple dont le sang, ainsi que les principes,
étaient mélangés et corrompus. Et sirement en cela ils avaient agi justement et droitement : ils s’étaient
conservés purs. Mais c’était la une provocation, et sous l'influence des suggestions de ces adversaires
samaritains, le grand roi de Perse, «la poitrine d’argent»[Dan. 2, 32| avait interrompu la construction de la
maison.

Toutefois, cela devient une tentation. Dés que leurs mains sont affranchies du travail de la maison du
Seigneur, chacun s’en retourne a sa propre maison. Combien I'on comprend cela aisément! La nature est
toujours disposée a profiter de tous ses avantages; nous I'expérimentons chaque jour. Mais la foi agit
indépendamment de la nature. Voyez Paul, par exemple : il est fait prisonnier aprés un service de plusieurs
années. Son activité extérieure est interrompue par la main des adversaires. Mais, quoique Paul soit prisonnier,
quoique son travail extérieur soit arrété, il n’en sert pas moins le méme Maitre. Il y a un service dans I'enceinte
de la prison, aussi bien que dans les champs. Quoique retenu par des chaines, il obtient de louer une maison et
d’y recevoir tous ceux qui viennent le trouver[Act. 28, 30]; j| s’entretient avec eux du matin au soir, préchant le
royaume de Dieu et enseignant les choses qui regardent le Seigneur Jésus Christ. C’est |a I'ceuvre de la foi, et
non de la nature. Mais les captifs de retour, emploient pour eux le travail de leurs mains. Et quoiqu’elles soient
liées pour I'ouvrage de la maison de Dieu, elles sont comme mises en liberté, quand il s’agit de leurs propres
maisons ; et ainsi Satan a sur eux la victoire, de méme que les Samaritains. C’est dans un tel état de choses,
que le Seigneur intervient par la voix d’Aggée.

La construction de la maison semble, comme je crois I'avoir dit, avoir été suspendue environ quatorze ans,
mais il est trés encourageant de remarquer qu’elle est reprise, non pas par suite d’'un décret favorable,
émanant du grand roi des Perses qui, a cette époque, avait domination sur les Juifs, mais bien a la voix des
prophetes de Dieu, Aggée et Zacharie. Le Seigneur, a la vérité, inclina le coeur du roi, mais ce ne fut pas avant
que Son prophéte elt incliné le coeur d’Israél (voyez Esdr. 5 et 6). Il est trés important de se souvenir de cela en
rapport avec notre prophétie. Le nouvel élan de coeur qui se manifeste parmi le peuple, est reconnu procéder
de Dieu et non des circonstances. C’est la voix de Dieu, prononcée par Ses prophetes, qui dispose de nouveau
le peuple au travail, et non la faveur du roi de Perse. Le Seigneur inclina le coeur du roi a soutenir le peuple,
mais seulement aprés que celui-ci fut rentré dans le sentier de la foi et de I'obéissance.

Aggée est simplement appelé : «Aggée le prophéte »; il ne nous est pas donné d’autres détails sur son
compte. La parole du Seigneur fut prononcée par lui en plusieurs occasions particulieres, mais toutes en la
seconde année de Darius, roi de Perse, et dans le but de disposer le peuple a entreprendre ou a poursuivre la
construction de la maison de Dieu.

Je ne puis envisager ses prophéties que d’'une maniére tres générale, en indiquant I'’époque de chacune,
durant cette seconde année du régne de Darius le Perse.

Sixieme mois — Premier jour

Aggée stimule le peuple indolent — le résidu revenu de captivité, mais qui négligeait la maison du Seigneur,
pour s’occuper de ses propres intéréts.

Sixieme mois — Vingt-quatrieéme jour

Aggée lui promet que le Seigneur sera avec lui, appréciant ainsi, au nom du Seigneur, la crainte qui a été
éveillée dans le peuple ; comme conséquence le travail est repris.

Septieme mois — Vingt-et-uniéme jour



Afin d’encourager les Israélites dans leur travail, Aggée leur promet que la gloire future de cette maison
gu’ils avaient commencé a construire, surpasserait de beaucoup la gloire de la premiére et que cela se
réaliserait apres que le Seigneur aurait ébranlé les cieux et la terre.

Neuviéme mois — Vingt-quatriéme jour

[l montre au peuple I'état humiliant, dans lequel il se trouvait avant que I'on et commencé a réédifier la
maison du Seigneur, mais il lui montre aussi dans I'avenir une bénédiction assurée.

Méme jour

Il s’adresse a Zorobabel, pour lui parler encore de I'ébranlement de toutes choses et de I'établissement de
Zorobabel, comme I'anneau de cachet du Seigneur.

Telles sont les paroles qu’il prononga en leur saison. La voix du Seigneur parlant par la bouche de ce
prophéte, réveille d’abord la conscience du peuple, puis, par des promesses pleines de grace, I'encourage
dans ce renouvellement d’énergie.

Qu’il me soit permis de faire observer que I'Esprit de Dieu, agissant dans le prophete, ne s’associe pas
avec 'homme agé, pleurant le souvenir du passé, ni avec les personnes plus jeunes qui se réjouissent du
présent (voyez Esdr. 3), mais Il dirige le coeur du peuple en avant vers I'avenir. Les pleurs étaient vrais et
sinceres, et il en était tenu compte, comme un service rendu a Dieu, mais ni 'une ni I'autre de ces choses
n’étaient parfaites. L’Esprit qui agit selon Dieu ne se complait en aucune, mais Il porte le coceur et 'espérance
en avant. Tout en encourageant, par Son serviteur, le peuple dans son travail, Il lui parle aussi de la gloire
future de la maison et de la stabilité du véritable Zorobabel, alors que tout ce qui est de cette création aura été
ébranlé et mis de cété.

L’Esprit, de nouveau, revient par le moyen d’un apbtre, sur les vérités que le prophéte vient de nous
présenter (voyez Héb. 12). Il nous dit que tout ce qui va étre ébranlé, c’est tout ce qui a été fait de main c’est-a-
dire, je le suppose, tout ce qui n’a pas sa racine ou son fondement en Celui en qui «toutes les promesses sont
oui et amen »[2 Cor. 1, 20], |ui seul est le Rocher. Son ceuvre est parfaite [Peut. 32, 4] Christ le Seigneur peut dire
et dira en effet : Ce qui est de Lui ne peut étre ébranlé, mais doit subsister a toujours. Dans la foi et 'espérance
de ce que nous avons en Lui et de Lui, répétons-nous les uns aux autres, bien-aimés, ces paroles de 'apbtre :
«C’est pourquoi, recevant un royaume qui ne peut pas étre ébranlé, retenons la grace avec laquelle nous
servions Dieu d’'une maniére qui lui soit agréable, avec révérence et avec crainte » [H€b. 12, 28] Amen.

Zacharie

Zacharie participa avec Aggée a cette énergie de I'Esprit dont les captifs de retour étaient animés pour la
construction du temple. Mais, sous I'inspiration divine, Aggée s’occupe plus particulierement de ce seul objet.
Toutes les paroles qu’il prononce sont adressées aux captifs comme autant d’encouragements pour le travail
qui se trouve devant eux. Le regard de Zacharie ne se borne pas la; il anticipe des jours a venir dans I'histoire
d’'Israél et dans celle des nations, et se propose un autre but que celui d’encourager les ouvriers dans leur
construction.

Ce livre s’ouvre par une sorte de préface dans laquelle le prophéte, avant d’entrer dans les détails de sa
vision, avertit solennellement le peuple, I'engageant a ne pas traiter la parole que le Seigneur lui adresse par
son moyen, comme leurs fréres avaient traité les paroles que le Seigneur leur avait fait annoncer par le moyen



d’autres prophetes, et qui, néanmoins, avaient eu toutes leur accomplissement contre eux — «les avaient
atteints », selon qu’il s’exprime (chap. 1, 1-6).

Il entreprend ensuite le récit de ses visions. Quant a Aggée, il n’eut point de visions ; tandis que Zacharie est
presque uniquement instruit par ce moyen. Mais ils prophétisérent tous deux la méme année, la seconde de
Darius le Perse.

Chapitre 1, 1 a 17. Cette vision peut étre appelée la vision des chevaux entre les myrtes. Le premier de ces
chevaux était monté par un cavalier; les autres formaient I'arriére-garde et paraissaient étre sans
conducteur!'",

Le prophéte demande a I'ange envoyé de Dieu pour le servir ce que cela signifiait. Celui qui montait le
premier cheval répond au propheéte, que les chevaux qui le suivent sont les agents chargés d’exécuter le bon
plaisir de I'Eternel sur la terre. A leur tour, les chevaux qui représentent les Gentils prennent la parole pour
annoncer que toute la terre est habitée et en repos, c’est-a-dire, que son état répond a leurs désirs. Car, telle
était assurément la pensée du cceur des nations que Dieu avait élevées sur I'abaissement et la ruine de
Jérusalem : c’était la ce qu’elles voulaient, étre élevées et exaltées sur la ruine du peuple de Dieu.

La-dessus, I'ange qui tenait ferme pour Jérusalem prend aussitdt I'alarme et plaide en faveur de la cité du
Seigneur et d’lsraél. Le Seigneur ayant répondu a cet appel, 'ange semble communiquer la réponse au
prophete, lui apprenant que le Seigneur était mécontent des Gentils qui étaient en repos quoigu’ils eussent
ajouté a l'affliction de Jérusalem, mais que Jérusalem serait restaurée, que le temple serait rebéti, et que les
villes du pays seraient de nouveau occupées.

Versets 18 a 21. Nous pouvons appeler la seconde vision, la vision des quatre cornes et des quatre
forgerons. D’un cété, elle offrait au prophéte le spectacle des adversaires gentils qui avaient dispersé Juda ; de
I'autre, elle lui montrait ceux qui allaient venger son peuple de ses adversaires gentils.

Chapitre 2. La troisieme vision est celle de 'homme qui tient a la main un cordeau a mesurer. Le prophéte
est maintenant en présence non seulement de I'ange qui parlait avec lui, mais aussi d’un autre ange et d’un
homme qui tient une mesure a la main; et, en outre, il entend la voix du Seigneur, ou du moins Ses paroles lui
sont rapportées. L’ensemble de tout cela a pour objet de lui faire connaitre que Jérusalem reprendra sa place
et gu’elle sera de nouveau établie et élevée en gloire; et que, lorsque la gloire y habiterait de nouveau, un
examen minutieux serait fait des nations qui avaient troublé I'lsraél de Dieu au jour de sa calamité?. En ce
jour-la Sion chantera de joie, les nations aussi s’uniront au Dieu d’Israél, et toute chair verra le salut de Dieu[Luc
3, 6] et reconnaitra positivement que la présence du Seigneur est de nouveau sur la terre.

Chapitre 3. La quatrieme vision est celle de Joshua, le grand sacrificateur. Ayant ainsi recu un gage de la
restauration de la cité, nous avons maintenant, dans une autre vision, le tableau de la justification du peuple ; et
cette justification d’Israél amene comme résultat final I'acceptation et la position magnifique d’Israél aux jours
du royaume, alors que le Messie, «le berger et la pierre d’Israél » [Gen. 49, 25] sera exalté providentiellement en
autorité sur toute la terre. Mais ce tableau est si vrai et si vivant que nous pouvons 'appliquer comme [’histoire
de la justification de tout pécheur, ainsi que nous savons qu’il n’est qu’une seule et méme justification pour
chacun de nous comme pour tous ceux qui ont péché. Ce que nous avons sous les yeux, c’est le pécheur, le
sovuillé, le Joshua couvert de vétements sales, élu, purifié, et revétu de nouveaux vétements; et tout cela en
grace, dans une grace qui agit d’elle-méme en vertu du sang de Christ, tandis que nous demeurons ainsi que
Joshua silencieux devant elle.



Chapitre 4. La cinquiéme vision est celle «du chandelier d’or ». Si, dans la précédente vision, nous avons
considéré le grand fait de la justification et la valeur de Christ appliquée a I'état souillé d’Israél, ici nous
trouvons la communication de la puissance et I'application du Saint Esprit aux circonstances de ce peuple.
L’ordre dans lequel ceci nous est présenté est donc parfaitement celui qui convient. Mais si la puissance a été
accordée, elle ne doit pas étre retirée jusqu’a ce que la grace ait eu tout son cours, et que I'ceuvre déja
commencée ait été pleinement accomplie — jusqu’a ce que la restauration du jour de Zorobabel ait été
complétée au jour de I'arrivée du Messie royal, le Zorobabel véritable, I'héritier et le soutien de I'honneur et de
la force de la maison de David, le chef de I'ordre établi par toute la terre, comme ce doit étre dans les jours du
royaume.

Chapitre 5, 1 a 4. La sixiéme vision est celle du « rouleau volant». C’est I'exposé de la malédiction ou du
jugement poursuivant et atteignant les pécheurs; gu’ils se soient montrés pécheurs contre leur prochain par le
vol, ou bien contre Dieu par de faux serments'®. Les précédentes visions étaient toutes remplies de grace a
I'égard d’Israél, soit sous la providence de Dieu ou a cause du Messie, soit par le Saint Esprit ; mais maintenant
il s’agit de visions de jugement.

Chapitre 5, 5 a 11. La septiéme vision est celle de I'épha avec la femme assise au milieu. C’est 1a le tableau
de la méchanceté — avouia — l'iniquité. Elle est cachée ; — la femme est dans I'épha, et elle est transportée
au pays de Shinhar qui est le lieu de sa base, I'endroit ou elle commenca sa course. C’est la une chose que
nous savons, car Nimrod fut le premier grand représentant du méchant, de l'inique, qui doit étre détruit au jour
du Seigneur. Ce mal est ici enfoui dans un épha, comme en Matthieu 13 il 'est dans trois mesures de farine —
il est, si je puis m’exprimer ainsi, caché sous le masque d’une profession religieuse revétue du nom de
judaisme ou de christianisme. Mais que I'on considere la chose a son commencement ou a sa fin, c’est
réellement Babylone, «le pays de Shinhar», comme nous le montrent le chapitre 17 de I’Apocalypse et une
foule d’autres passages.

Chapitre 6, 1 a 8. La huitiéme vision nous fait voir « quatre chariots » qui symbolisent les quatre grandes
monarchies dont le prophéte Daniel nous parle avec tant de détails. Ces chariots attelés de différents chevaux
s’avancent sortant d’entre deux montagnes d’airain, et se dirigent respectivement vers le pays qui leur est
assigné ; ceci rappelle, il me semble, la premiére vision ou «les chevaux entre les myrtes ». Cependant nous
avons ici un fait nouveau, savoir, que le second chariot a réglé I'affaire que Dieu avait avec le premier — ou,
pour me servir du langage de la vision, «ceux qui sortent vers le pays de I'aquilon ont fait reposer mon Esprit
dans le pays de I'aquilon ». Le Perse avait, aux jours de Zacharie, renversé le Chaldéen.

Chapitre 6, 9 a 15. Ces derniers versets du méme chapitre semblent étre une sorte d’appendice a la vision
des quatre chariots!". Le prophéte recoit I'ordre de choisir certains enfants de ceux qui étaient de retour de la
captivité, de mettre en leur présence des couronnes sur la téte de Joshua le grand sacrificateur, et de
s’adresser a lui comme étant le type de Celui dont le nom est Germe et qui est destiné a rebatir le temple de
I'Eternel, & étre revétu de majesté, et sera a la fois, le roi et le sacrificateur, par lequel la paix sera établie d’une
manieére assurée aux jours prochains de Son royaume. La cérémonie achevée, le prophete avait ordre de
remettre les deux couronnes entre les mains de certaines personnes dont la charge était de les garder dans le
temple de I'Eternel, comme un mémorial de cette gloire et de cette puissance que devait revétir au temps de la
fin, ’hnomme duquel le nom est Germe, c’est-a-dire, le Messie d’Israél, le Christ de Dieu.

Mais, nous pouvons remarquer maintenant, que les visions de Zacharie prennent fin avec le sixieme
chapitre. Observons aussi que nous sommes transportés dans une autre année, la quatrieme du régne de
Darius au lieu de la seconde. Mais je me propose de considérer ces chapitres comme je I'ai fait pour les



précédents, c’est-a-dire, en distinguant I'une de l'autre les diverses parties dans lesquelles ils me paraissent
devoir étre divisés.

Chapitres 7 et 8. Ces chapitres ne doivent pas, je crois, étre isolés I'un de I'autre, car le dix-neuvieme verset
du chapitre 8 parait faire une allusion directe au troisieme verset du chapitre 7. lls forment dans leur ensemble
la communication faite par le Seigneur au prophéte, en réponse a ce qui avait été demandé par les captifs de
retour au sujet de la continuation des jelines. La réponse du prophete commence par une humiliante parole
adressée a la conscience. lls avaient, il est vrai, observé un jeline rigoureux durant les années de leur captivité,
mais 'avaient-ils fait pour 'amour du Seigneur, voila la question qu’ils devaient se poser a eux-mémes.

Le caractére de la réponse que le prophéte, sous l'inspiration du Saint Esprit, fait a la demande du peuple,
est vraiment digne d’'une attention sérieuse; mais il serait trop long de la considérer maintenant dans ses
détails. Je ne m’arréterai donc qu’un instant sur ce sujet, pour faire observer que la parole de Zacharie rappelle
la maniere d’agir du Seigneur Jésus en un pareil cas. Jamais Il ne répondit a une question, sans chercher a
mettre la conscience et le coeur en exercice. Son but était plutét de mettre a découvert I'état moral de I'individu,
que de satisfaire uniquement a ses interrogations. Il en est de méme ici de Zacharie. Il humilie, il exhorte et
enseigne, avant de répondre. Mais quand il en vient a donner la réponse, il le fait assurément d’une maniere
parfaite et bénie. Il leur déclare que leurs jelnes seront changés en fétes, et leur annonce, en outre, les jours
glorieux et bénis réservés encore a Israél.

Les chapitres 9 et 10 lus et considérés ensemble forment encore une autre communication du prophéte.

Il est d’abord annoncé que la Syrie, les Philistins, Tyr et Sidon devaient étre humiliés (a I'exception peut-étre
d’un petit résidu), aux jours ou Dieu se montrerait comme le protecteur et le vengeur d’Israél et ou Il aurait I'ceil
sur les hommes. Aprés cela, I'apparition de la gloire royale du Messie est anticipée et offerte comme nous
savons qu’elle le fut au jour de Matthieu 21. Mais ayant été rejetée alors, elle est réservée pour le jour a venir
ou elle revendiquera sa place et fera valoir et triompher ses droits par le jugement, ainsi que notre prophete lui-
méme nous le déclare ici"™. Mais aprés ces choses le royaume sera universellement établi dans toute sa
puissance et dans la paix. Le prophete s’adresse ensuite au Messie Lui-méme et s’entretient avec Lui du
résultat de Son ceuvre, disant que par le sang de Son alliance les prisonniers de Son peuple seraient mis en
liberté. Puis il a quelques mots des plus opportuns pour Israél, lui présentant le Messie comme I'objet de sa
confiance et la réalisation assurée de toutes ses espérances de victoire et d’honneur.

Les résultats infiniment bénis de la restauration d’lsraél sont développés au chapitre 10.

Chapitre 11. Ce chapitre peut étre lu isolément. Il nous présente, je crois, le tableau anticipé du ministére du
Seigneur Jésus dans le caractére qu’il revét dans I'’évangile de Matthieu — précédé toutefois de I'annonce de
jugements solennels comme nous le voyons dans les versets 1 a 3.

Le Messie commence par nous parler de la mission dont Il est chargé par le Dieu d’lsraél, qui L’envoyait
pour paitre les brebis exposées a toutes sortes de maux par le fait de leurs possesseurs, de leurs vendeurs, de
leurs bergers — c’est-a-dire, de la part des gens tels que les Romains, les Hérodes et les pharisiens.

Il nous fait savoir ensuite que pour remplir Son mandat Il avait pris deux verges. Ces verges avaient une
signification ou étaient symboliques. A une autre époque, Moise eut aussi sa verge ; mais le Messie en avait
deux maintenant : elles signifiaient force et beauté, deux choses que Christ devait apporter a Israél, pour
I'affermir et I'enrichir, pour le placer dans une position assurée et I'y glorifier. Les habitants du pays, la grande
masse de la nation juive, ne Lui donnent que du mécompte dans Son service, et |l se voit obligé de séparer
«les pauvres du troupeau », de la généralité du « troupeau exposé a la tuerie ».



Le premier service qu’ll remplit nous est alors rapporté. Aprés avoir commencé a paitre les brebis d’Israél
(comme nous le voyons dans les premiers chapitres de Matthieu), Il retranche trois des pasteurs qu’ll a trouvés
dans le pays. C’est ce que nous voyons en Matthieu 22 : les pharisiens, les hérodiens et les sadducéens, chefs
religieux du peuple, sont réduits au silence dans leur controverse avec le Seigneur Jésus.

Aprés avoir fait cela, le Messie les désavoue. Il en donne le témoignage en brisant Sa verge « beauté » ainsi
que nous le voyons agir en Matthieu 23. En se retirant comme |l le fait Ia, Il leur enlevait leur beauté : plus de
gloire pour eux, en effet, du moment qu’ils Le perdent. Sans Lui, ils n’étaient qu’une téte sans couronne; et la
chose étant ainsi, tout est perdu pour le moment.

Il nous dit alors que «les plus pauvres du troupeau » prirent garde & Lui comme étant la parole de I'Eternel,
choses que nous voyons dans un ordre parfait en Matthieu 24 et 25.

Il prophétise ensuite au sujet de la trahison et de la mort qu’ll devait rencontrer et que nous décrivent
Matthieu 26 et 27. Notre prophéte fait suivre cela, comme nous savons que ¢’a été le cas historiquement, de la
ruine et de la dispersion d’Israél. L’autre verge appelée « cordon » est aussi brisée!'®..

Tout cela est une anticipation admirable du ministére de Christ ici-bas. Mais I'histoire du véritable et bon
Berger et de Ses rapports avec le troupeau nous ayant été ainsi représentée, nous avons ensuite I'histoire de
ce troupeau et de ses rapports avec le pasteur inutile et insensé. Plusieurs passages des Ecritures nous font
connaitre que I'apparition de I’Antichrist est un jugement infligé a Israél a cause de son rejet du Christ de Dieu,
le véritable Messie du peuple. Mais tout cela est encore futur. Voyez les versets 15 a 171",

Chapitres 12 a 14. Ces chapitres complétent la prophétie de Zacharie. lls nous parlent du «jour du
Seigneur » ou de cette grande intervention qui doit introduire le royaume. Dieu est d’abord célébré sous trois
différents caractéres de gloire — comme étant Celui qui étend les cieux, qui pose les fondements de la terre, et
qui forme I'esprit de ’homme : trois caractéres que le royaume doit manifester. Car alors le Dieu de grace et de
gloire sera connu comme ayant étendu les cieux, comme ayant affermi la terre et renouvelé 'homme. Les
détails qui suivent cette introduction témoignent de ces choses. Il s’agit ici, comme je I'ai dit plus haut, des traits
qui caractérisent «les jours du Seigneur ».

Les ennemis confédérés de Jérusalem seront dispersés sous les murs mémes de Jérusalem en ce jour-1a,
et tout cela aura lieu de maniére a amener certains résultats moraux. Si, d’un cété, la main du Seigneur opére
au milieu des circonstances de ce jour, I’ Esprit de Dieu agira aussi dans le peuple en ce méme jour.

Tout cela est décrit ici d’'une maniére infiniment bénie. L’Esprit commence Son ceuvre a leur égard en
produisant dans leur cceur une profonde conviction de péché. lls sont amenés a se souvenir du péché qu’ils ont
commis contre la personne de Jésus et a le pleurer amérement. Puis, ils découvrent par la foi que le remede
pour ce péché se trouve en ce méme Jésus que leurs mains iniques ont crucifié et mis a mort. lls considerent
ensuite leurs voies, et se purifient avec un zele vraiment lévitique. Conformément a Deutéronome 13, on
n’épargne rien, de quelque cher lien de parenté qu’il s’agisse. lls peuvent alors entrer en communion avec
Jésus au sujet de ces blessures qu'ils Lui ont faites eux-mémes!®.

La main du Seigneur opérera alors de concert avec Son Esprit, le feu de la persécution ou de la discipline
(appelé par Jean-Baptiste le nettoyage de I'aire[Matt. 3, 12]) prenant son cours ; et alors le Seigneur reconnaitra
de nouveau Juda, et sera aussi reconnu de Juda a la maniére de Deutéronome 26, 17 a 19.

Cela nous améne a la fin du chapitre 13. Le chapitre 14 et dernier s’ouvre par le récit du grand combat qui
se livre autour de la cité, événement qui avait été anticipé au commencement du chapitre 12, mais qui est décrit
ici plus a fond et avec plus de détails, ainsi que I'intervention du Seigneur Lui-méme en faveur de la cité et les



résultats de sa délivrance, qui sont la consécration de cette cité comme le centre des desseins terrestres de
Dieu, et le siége de Sa gloire terrestre; puis vient le tableau de la joie milléniale des nations qui y célébreront
leurs jours de féte, faisant ainsi de Jérusalem la scene de I'allégresse publique, des réjouissances universelles.

Au milieu de tout cela nous est présenté, d’une fagon bien solennelle, le jugement de ceux qui ont combattu
contre Jérusalem et aussi de ceux qui ne voudraient pas y monter pour adorer aux jours de sa gloire. Ce qui
aurait dl étre réalisé plus tét et ne I'a pas été jusque-la, le sera alors. La sainteté sera ce qui caractérisera alors
toute chose — la consécration a Dieu. Il n'y aura plus aucune tache, aucune exception, comme ¢’a été le cas
jusqu’a ce moment. Le Cananéen se trouvait dans le pays, il y avait été laissé apres qu’Abraham y avait été
introduit; mais désormais «il n’y aura plus de Cananéen dans la maison de I'Eternel des armées » (voyez Gen.
13, 7; Zach. 14, 21).

Malachie

Malachie clét les écrits des petits prophétes, comme on les appelle d’ordinaire, en méme temps qu’il
compléete le volume de I’Ancien Testament. Cette circonstance suggere et autorise la pensée que nous y
trouverons une courte revue de I'histoire antérieure d’Israél.

Des le commencement, le Seigneur avait été occupé a mettre a I'épreuve, de diverses manieres, ce peuple
qu’ll avait pris pour étre sien. Aprés I'avoir délivré de I'Egypte et I'avoir conduit & travers le désert, sous la
direction de Josué, Dieu I'établit dans le pays qui avait été promis a ses péres. Et alors, dans un certain sens,
recommenca Ses voies avec lui comme sur un nouveau pied. C’est ce qui se voit dans les jours des juges qui
succédérent a Josué. Mais que fut I'histoire ? Le peuple se montra transgresseur ; le Seigneur dut intervenir par
le chatiment : le peuple pleura sous les coups de la verge ; le Seigneur suscita un libérateur. Voila ce qui eut lieu
maintes et maintes fois.

Mais durant tout ce temps, Dieu garda Israél, devant Lui et sous Sa direction. En ces jours, la captivité ne
fut point connue et aucun étranger ne vint prendre possession du pays. Israél était encore chez lui. Le pays lui
appartenait encore, et Jéhovah était son roi aussi bien que son Dieu.

Au temps convenable, le Seigneur éleva le trone et la maison de David. Le peuple prospéra comme
royaume, mais le royaume devint infidéle comme l'avait été la nation. Le Seigneur usa d’un long support en
faveur de la maison de David, comme |l I'avait fait a 'égard de la nation. Le livre des Juges et celui du
deuxiéme des Chroniques nous font voir tout cela. Mais, a la fin, Israél perdit sa patrie, fut emmené en captivité,
et, sous les rois d’Assyrie et de Babylone, eut a faire I'expérience d’une condition pire que celle qu’il avait
jamais connue sous la verge des Philistins, des Madianites et des Cananéens. C’est maintenant que prennent
place la dispersion du peuple parmi les Gentils et I'envahissement du pays aussi par les Gentils.

Tout cela était affreux. Cependant, une restauration s’effectue, et les captifs retournent de Babylone pour
reposséder Jérusalem, pour la rebatir et la repeupler. La maison de Dieu est édifiée de nouveau ; Son nom y est
encore adoré et le service de Son autel rétabli. Mais cet état de choses présentait un aspect tout nouveau.
Israél n’était plus maintenant une nation établie dans son propre pays, comme il I'avait été du temps de Josué
et des juges; il n’était pas non plus un royaume placé sous la domination d’'un de ses propres enfants (seule
royauté que la gloire pt accompagner), comme sous David et ses fils. Le peuple n’était maintenant qu’un
vassal des Gentils. Il était redevable au Gentil de la faveur qui lui avait été accordée de pouvoir occuper le pays
de ses peres et observer les lois et le service de son Dieu. Il était assujetti au Perse, dont son gouverneur
n’était que le vice-roi.



C’était la, assurément, une condition nouvelle. Mais Israél y est placé pour étre encore éprouvé par ce
moyen, étre éprouvé a fond, et pour étre pleinement convaincu par la de son entiére ruine morale. Car c’est
ainsi que la chose a lieu en effet : lorsque le peuple est placé sous I'épreuve, dans ces nouvelles circonstances,
il faillit comme toujours. Le livre des Juges avait déja témoigné contre Israél comme nation; le deuxiéme livre
des Chroniques avait témoigné contre lui comme royaume; et maintenant Esdras, Néhémie et cette prophétie
de Malachie témoignent contre lui comme captifs de retour.

Il me faut cependant aborder un autre ordre d’idées.

Les captifs de retour fournissent au commencement quelques magnifiques exemples de foi et de
dévouement pratique ; mais Malachie les laisse, comme nous pouvons le voir ici, dans une condition morale
des plus tristes. De plus beaux jours, cependant, avaient signalé d’abord leur retour. Des événements
importants, plus importants que tous ceux qui s’étaient accomplis en Israél depuis de longues années, venaient
de se passer : nous voulons dire le voyage de Babylone a Jérusalem, la réédification du temple, la construction
de la muraille et la purification répétée de toute la congrégation. Et cependant, il ne se faisait pas de miracle :
tout s’accomplissait par la force et I'’énergie morales, par le travail de I'Esprit de Dieu dans le peuple, plutét que
par I'action de la main de Dieu, travaillant en sa faveur. Il n'y avait pas de colonne de nuée pour le conduire a
travers ce second désert; il avancgait pourtant par la puissance de I'Esprit, dont la présence est rendue si
évidente dans le jeline et la priére des bords de I’AhavalEsdr- 8, 21] || refusa de contracter des alliances avec les
Samaritains, dans la conscience de son nazaréat.

Ces fideles Israélites ne réglérent en rien leur conduite sur les usages des nations, ni sur la tradition des
anciens, non plus que leurs pensées ou leur sagesse propres. La Parole de Dieu seule était leur loi. Nous
voyons la grace et les dons resplendir d’'une maniere admirable dans quelques individus, tels qu’Esdras et
Néhémie. La lumiere qui brillait en Esdras et le dévouement sincére qui caractérisait Néhémie purent conduire
le peuple a travers les difficultés, alors que la verge de Moise ne se trouvait plus au milieu du camp pour opérer
des miracles a la vue de I'ennemi.

Je ne parle pas de Mardochée et d’Esther, nonobstant tout ce qu’il y a d’extraordinaire et d’admirable dans
leur cas, bien que sans l'intervention d’'un miracle en leur faveur, par la raison qu’ils représentent Israél dans la
dispersion et non en tant que de retour de captivité."®

Mais ces moments d’un plus grand éclat s’étaient évanouis désormais, et Malachie nous fournit le dernier
tableau que contienne I’Ancien Testament de I'état d’Israél, état bien triste et bien humiliant en vérité.

Au temps convenable arrive I’heure du Nouveau Testament, et nous trouvons les choses juste dans I'état
que Malachie nous avait promis qu’elles seraient. Le Messie, le Seigneur du temple, apparait, introduit par
Jean-Baptiste, le messager annoncé dans Malachie 3, 1, et I'Elie de Malachie 4, 5 (si le peuple e(t voulu Le
recevoir). La série d’épreuves commencée au jour de I’'Exode et continuée jusqu’au jour du retour de la
captivité est reprise maintenant. Le Messie est présenté®®, et Il s’offre Lui-méme, sous des formes nombreuses
et variées, & I'acceptation d’Israél. A la fin, 'Esprit est donné et les apétres, remplis du Saint Esprit, appellent
Israél a la repentance et a la foi, afin que viennent ces temps de rafraichissement et du rétablissement de
toutes les choses annoncées et promises par la bouche de tous les prophetes. Ce sont la les visitations les plus
glorieuses et les plus riches, les dernieres et pourtant les meilleures, celles qui forment la cléture et qui
néanmoins promettent le plus; mais, comme toutes les autres, elles demeurent sans résultats, et Israél n’est
pas rassemblé.

En Egypte, dans le désert ou dans le pays, comme pélerins ou comme captifs, comme nation ou comme
royaume, en présence du Messie et de Ses ceuvres, ou visité par I'Esprit Saint et les effets de Sa puissance,



Israél est infidéle du commencement a la fin, et durant toutes les épreuves de la longue patience de la grace et
de la sagesse de Dieu. « lIs résistent toujours a I'Esprit Saint » [Act. 7, 511 comme le dit d’eux une voix inspirée;
et, selon une autre parole aussi inspirée : « lls remplissent toujours la mesure de leurs iniquités » [1 Thess. 2, 16],

La nation avait été préservée, comme nous I'avons vu, et gardée dans le pays jusqu’a ce que le roi (la
maison de David) e(t été établi; — et a présent, aux jours de Malachie, elle y est ramenée et maintenue jusqu’a
ce que le Messie apparaisse et se présente a eux. «La verge de la tribu de Juda » est garantie ou préservée,
afin que «le germe de la racine d’lsai » [Es. 11, 1] puisse lui étre offert.

A Touverture des évangiles, nous trouvons la citation de plusieurs passages de Malachie comme
appartenant a ce moment-la des évangélistes. C’'est ainsi que la fin de I'’Ancien Testament se lie au
commencement du Nouveau. Et ces rapports simples et frappants témoignent de 'unité du divin volume; ils
révelent quelque chose de la gloire morale de ce Livre et nous font connaitre ce que nous apprenons d’un autre
témoin encore plus direct, c’est-a-dire d’un passage du Livre lui-méme, que «de tout temps Dieu connait toutes
ses ceuvres » [Act. 15, 18],

Voici de quelle maniére nous pouvons rapidement esquisser cette prophétie :

Chapitre 1. — Ce chapitre s’ouvre par un exposé terrible de la condition morale des captifs de retour. L’état
d’Israél fut-il jamais pire ? Si I'idolatrie I'avait caractérisé jusque-la, c’est I'impiété qui le fait maintenant : I'esprit
de moquerie, I'esprit qui se joue des droits de Dieu et les renie, et ne fait que se moquer des appels les plus
tendres et des sollicitations les plus miséricordieuses; de sorte que nous pouvons dire du temps ou vivait
Malachie, que si I'esprit immonde s’était retiré, il avait été remplacé par un esprit plus méchant encore [Matt. 12,
43-45], Nous ne pouvons pas dire que I'esprit immonde était revenu, amenant avec lui sept autres esprits ; car
nous ne trouvons dans ce prophéte aucun trait qui implique un retour du peuple a I'idolatrie. Mais nous pouvons
dire qu’un esprit plus méchant que I'ancien était venu occuper sa place.

Le mot « en quoi avons-nous » que nous trouvons si souvent répété dans ce chapitre en réponse aux appels
et aux reproches du Seigneur, résonne d’une maniéere bien solennellement triste a nos oreilles.

Chapitre 2. — Le Seigneur, dans ce chapitre, adresse maintenant, par la bouche de Son prophéte, une
parole de reproche aux sacrificateurs, comme Il 'avait fait auparavant envers le peuple. L’Esprit fait naitre dans
le coeur du prophéte une parole de répréhension contre les abominations commises en Juda et en Jérusalem,
parce que l'alliance faite avec la nation avait été violée. Le Seigneur fait en méme temps connaitre au peuple
gu’ils n’étaient pas a I'étroit dans le Seigneur, qui avait, par-devers Lui-méme, dans Son Esprit, toutes les
ressources, toutes les richesses nécessaires pour accomplir fidélement Sa part dans cette alliance, mais qu’ils
avaient été leurs propres ennemis a eux-mémes, en violant les engagements qu’ils avaient pris dans cette
méme alliance. L’alliance est envisagée sous I'embleme d’un contrat ou de promesses de mariage, et c’est
conformément au style des prophétes en général, et selon une figure suggérée tout naturellement par le propre
langage du Seigneur a I'’égard de Lui-méme et de Son peuple d’Israél.

Chapitres 3 et 4. — Le Seigneur, tout en poursuivant Sa controverse au sujet de I'état de péché d’Israél, lui
fait savoir d’une maniére positive que le Seigneur du temple va paraitre, précédé de Son messager, mais que
cette mission se trouverait étre quelque chose qui serait toute différente de ce qu’ils attendaient. lls pensaient,
sans aucun doute, que cette venue leur assurerait du crédit et de I'honneur, et leur apporterait la délivrance et
la gloire; c’est la ce qu’ils recherchaient — et ils prenaient leurs délices dans cette perspective (v. 2). Mais le
prophéte s’applique a les désabuser et leur fait connaitre que cette venue du Messie serait caractérisée par le
jugement qu’appelait inévitablement leur mauvaise condition. En sorte que la seule chose dont il pouvait s’agir



a présent pour eux était de savoir : Qui pourra soutenir le jour de la venue du Seigneur ? non pas, qui en
racontera les gloires et les bénédictions, comme ils eussent pu le penser; mais, qui soutiendra I'examen
solennel dont il sera accompagné ?

Toutefois, malgré toutes les injures qui Lui avaient été faites, Dieu était encore riche en patience. En e(t-il
été autrement, Dieu elt-Il été semblable a 'homme, Israél aurait déja été consumé, tandis que, méme a
présent, ils pouvaient faire I'expérience qu’ll était disposeé a les bénir au-dela de leur attente, pourvu seulement
gu’ils obéissent.

C’est au milieu de toute cette iniquité nationale que le résidu est manifesté. Le Seigneur déclare qu’ll les
tient inscrits, eux et leurs voies, dans Son livre de mémoire, des a présent, et qu’ll les manifestera comme Ses
précieux joyaux au jour prochain ou paraitra le soleil de justice, ayant pour les uns la santé dans ses ailes, mais
étant pour les autres aussi ardent qu’un four ; — absolument comme les deux dont le Seigneur Lui-méme parle
dans les évangiles, et qui seront ensemble, soit au lit, soit au moulin, soit aux champs [Luc 17, 34-36],

Le prophéte termine ensuite, en adressant au résidu des exhortations et des promesses; et I'’Ancien
Testament se ferme de la méme maniére que s’ouvre le Nouveau, car, au commencement de saint Luc, nous
retrouvons ce résidu dans les personnes de Zacharie et d’Elisabeth, suivant le conseil que leur avait donné
Malachie d’obéir & la loi de Moise, dans ses statuts et ses jugements; et nous les voyons aussi recevant I'Elie
dans la personne de leur fils Jean, en conformité avec la promesse de Malachie.®?"

[l me reste encore quelques mots a ajouter sous forme de post-scriptum.

Le Jean-Baptiste des évangiles est identifié (quant & I'office, non pas personnellement) avec I'Elie de
Malachie (Matt. 11; Marc 1; Luc 1; 7). Jean-Baptiste était prét a remplir la promesse faite a Israél par le
prophéte. Il était comme le messager envoyé pour préparer la voie du Seigneur du temple, et comme celui qui
devait convertir le coeur des peres envers les enfants, et le coeur des enfants envers leurs péres. Mais Israél fut
incrédule ; et comme I'ancien oracle est un oracle qui demeure vrai dans I'histoire de ce peuple : « Si vous ne
croyez point, certainement vous ne serez point affermis » (Es. 7, 9) — Israél demeura sans bénédiction.

Aux jours d’Achab, Elie, comme nous le voyons en 1 Rois 18, fut employé a une ceuvre de restauration.
Mais ce ne fut que pour un temps. Le peuple se réjouit momentanément a sa lumiére, mais Jézabel I'obligea a
se retirer de nouveau dans le désert. Il en fut de méme de Jean : sa lumiere aussi fut un sujet de joie, mais ce
ne fut encore que pour un temps. La multitude se fit baptiser par lui; mais les méchants le hairent, et ce fut la
Jézabel de son époque qui le fit décapiter. Israél fut laissé non affermi soit par Elie, soit par Jean.

Mais I’Elie promis apparaitra encore, pour introduire réellement & la puissance royale du Messie : car Dieu
est véritable, quoique tout homme soit menteur [Rom- 3, 4]; Ses dons et Sa vocation sont sans repentance [Rom.
11,29] |l sera fidéle a Israél, quoique Israél ait toujours été trouvé infidéle, ainsi que nous avons pu le constater.
Il accomplira Ses desseins de grace, bien que l'iniquité et la perversion du monde, d’Israél, ou de '’homme
individuellement, n’aient jamais été aussi profondes et aussi criantes. «Sa justice et Sa gradce demeurent
éternellement » [2 Cor. 9, 9],

« Et ainsi tout Israél sera sauvé selon ce qui est écrit : Le libérateur viendra de Sion et détournera de Jacob
impiété » (Rom. 11, 26).

1. T Le verset 14 du chapitre 13 nous présente la pensée, exprimée par I'apdtre en Romains 11, 29, savoir, que la
miséricorde divine rassemblerait Israél a la fin, parce que les dons et la vocation de Dieu sont sans repentance.
2. T Etudes sur la Parole, tome Ill, p. 275, etc.



Il parait que le verset 7 du chapitre 6 doit étre ainsi traduit : «Mais de méme quAdam ils ont transgressé
I'alliance ». Cela rappelle ainsi qu’Adam et le Juif furent tous deux placés sous la loi et partant devinrent
transgresseurs. C’est du reste I'enseignement du septieme aux Romains.

3. T Précisément comme nous I'apprend Jean 7. L& ce méme fleuve est suivi dans son cours & travers les entrailles
des saints. Mais il est déclaré qu'’il ne pouvait commencer de couler alors, parce que Jésus n’était pas alors glorifié.
Ici, en Actes 2, il a commencé son cours, parce que maintenant Jésus est glorifié.

4. T Josaphat signifie jugement de Dieu.

5. T Aucun temps n’est assigné & cette prophétie, mais elle doit avoir été prononcée entre la destruction de Jérusalem
et celle du pays d’Edom par les Chaldéens, I'épée de Dieu en ce jour-la.

6. T 2 Rois 14 en avait donné une preuve a Jonas.

7. T Le péché de Jonas est celui dont se rendirent coupables les Israélites. lls ont, lui et eux, également repoussé
toute pensée de grace envers les Gentils (1 Thess. 2, 16). Lorsque Paul commencga a parler de la grace de Dieu
envers les Gentils, les Juifs ne voulurent plus I'écouter (Act. 22, 21-22).

8. T Entre I'accomplissement de I'un de ces versets et celui de l'autre, il y a un long intervalle dont Michée ne parle
pas, il est vrai.

9. T J.N.D., Etudes sur la Parole.

10. T J.N.D., Etudes sur la Parole.

11. T lls sont représentés sans cavaliers, je suppose, afin de figurer la force inintelligente et brutale des Gentils en
dehors de la direction de I'Esprit de Dieu. Un homme était monté sur le premier cheval; c’est Ia, je suppose, un
symbole de I'énergie divine qui réglait les destinées d’lsraél. Le cavalier n’était autre que «I'ange de I'Eternel ».
Nebucadnetsar avait été comme un cavalier (Dan. 4). Tels étaient maintenant les trois autres puissances gentiles
(voyez Ps. 49, 20). Pareillement, dans la vision suivante, les Gentils sont des cornes, choses destituées d'’intelligence ;
les amis d’Israél sont « des forgerons ».

12. T La méme chose nous est présentée en Matthieu 25, lorsque le Fils de I'homme est assis sur le trone de Sa gloire
milléniale.

13. T La malédiction suit la loi (Gal. 3, 10). De méme que la loi avait ses deux tables, la malédiction a ses deux cotés
correspondant, comme nous le voyons ici, aux deux tables.

14. T lIs font entrevoir, en effet, un cinquiéme royaume qui doit étre établi en son temps, les royaumes gentils I'ayant
précédé.

15. T Le rejet qui a été fait du Roi lors de Sa premiére venue, a rendu le jugement indispensable & I'établissement de
la gloire en Israél. C’est ce que nous disent plusieurs prophéties, outre celle-ci de Zacharie, comme aussi le discours
prophétique du Seigneur contenu en Matthieu 24.

16. T La divinité du Seigneur Jésus est pleinement démontrée au verset 13. C’est Jéhovah qui fut apprécié trente
pieces d’argent.

17. T Le pasteur insensé, qui est ainsi suscité par voie de jugement ou de rétribution sur Israél & cause de son rejet du
Messie, peut nous remettre en mémoire la royauté de Saldl. Il traita le troupeau d’'une maniére trés analogue a celle du
berger insensé (1 Sam. 8); et si nous considérons son élévation au pouvoir, nous voyons qu’elle fut accordée au
peuple parce qu'il avait rejeté le Seigneur dans la personne de Son serviteur Samuel. Vous pouvez a ce sujet
consulter Ezéchiel 34. Mais je dois encore ajouter que si le bon Berger a été d’abord rejeté, et si en récompense d’'une
telle conduite le berger insensé doit étre suscité, il n’en est pas moins vrai qu’a la fin le troupeau paitra sur les
montagnes et prés des fleuves d’'Israél, et cela sous la conduite du Roi-Berger, du véritable David qui les conduira par
la force de Son bras et les nourrira selon I'intégrité de Son coeur. Toutes les Ecritures publient ces vérités.

18. T La communion peut étre introduite (aprés le zéle du verset 4) par le Seigneur Jésus Lui-méme, lorsque par le
Saint Esprit Il prononce ces paroles : «Je ne suis point prophéte mais je suis un laboureur, car 'homme ma acquis
comme un esclave dés ma jeunesse », car c’est ainsi que le verset 5 doit étre traduit, parait-il.

19. T Les vertus qui eussent donné au résidu d’lsraél ou aux captifs de retour leur véritable caractére se montrérent
dans toute leur perfection dans la personne du Seigneur Jésus, qui, pouvons-nous dire, fut le résidu de Son jour. |l
voulait que Ses disciples refusassent de traiter alliance avec les Samaritains, et que cependant ils fussent soumis a la
puissance gentile. « Rendre & César ce qui appartient & César, et a Dieu ce qui appartient & Dieu » [Matt- 22, 21] gst bien
comme le sommaire de la religion des captifs de retour.

20. T La parole : «Et si vous voulez recevoir ce que je vous dis, celui-ci est Elie, qui doit venir » [Matt. 11, 14] dit assez
clairement que le ministére de celui qui baptisa Christ était un temps d’épreuve.



21. T Jajouterai qu'il ne fut jamais promis au résidu une délivrance actuelle de la puissance gentile ; il fut enseigné a
s’attacher a la Parole, a attendre le jugement du méchant et I'introduction d’'un nouvel état de choses au temps
convenable. Il en est de méme de nos épitres, qui ne nous annoncent pas le retour de cette beauté que possédait
autrefois I'Eglise, mais dirigent nos regards vers une chose nouvelle et meilleure; et le retour du Seigneur nous
trouvera dans I'état ou nous ont laissés les épitres — absolument comme la premiére venue du Seigneur trouva le
résidu de Malachie dans I'état ou il avait été laissé par Malachie.



