Pelerinage et repos

Traduit de I'anglais

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 14]

Premiere méditation : Jean 13

Mes chers amis, je vous parlerai de deux sujets, et je vous les présenterai en suivant I'ordre ou ils nous sont
rapportés dans la partie de I'Ecriture que nous venons de lire. Voici quels sont ces sujets : 12 la purification
pratique et positive par laquelle nous devons passer pour avoir une part avec Christ; 2° le repos qui en est la
conséqguence.

Celui qui observe soigneusement I'état du peuple de Dieu dans ces temps-ci ne peut manquer de
reconnaitre que le vrai repos de ’ame est une chose rare parmi les croyants. Je ne nie pas qu’il y ait du sérieux,
de l'activité, du zele, de la connaissance et de l'intelligence, mais on peut posséder toutes ces choses, ou I'une
ou l'autre d’entre elles, et cependant étre dépourvu d’une paix positive, d’un repos réel. Peu de chrétiens ont
une paix permanente. Vous étes-vous jamais demandé pourquoi il en est ainsi et comment il se fait que le
contraste entre les saints et ce qui les entoure soit, a cet égard, si peu apparent? Je voudrais vous donner
aujourd’hui une réponse a cette question.

Deux principes sont a I'ceuvre parmi ceux qui font profession de christianisme, et par eux les ames
cherchent a se procurer le repos. L’un de ces principes, c’est I'activité, une activité sérieuse, incessante : le
coeur est occupé de ce qui est parfaitement bon et juste en soi, mais qui ne lui donne, ni ne peut lui donner le
repos. Mais, chers amis, vous découvrirez que, de fait, la somme de cette activité est souvent précisément en
proportion du manque de repos dans I'dme. Fréquemment une personne inquiete de cceur et d’esprit est
poussée a I'activité, afin de se sortir d’elle-méme. L’autre principe, que I'on rencontre tres communément, est
celui qui veut améliorer la chair, pour arriver au repos par ce moyen. Des chrétiens ont dit, et de vrais enfants
de Dieu ont regu et accepté, que la soumission de la volonté propre par la force de cette volonté donne le
repos. L'absurdité d’'une pareille assertion saute aux yeux, et cependant, je le répete, on affirme que, du
moment que la volonté se rend, se met elle-méme a mort pour ainsi dire, I'acte qu’elle accomplit ainsi lui
procure le repos. Je voudrais donc établir, d’aprés I'Ecriture, ce qui empéche I'ame de jouir de ce parfait repos,
dont Jean, qui repose sa téte sur le sein de Jésus, nous fournit 'exemple dans le chapitre qui nous occupe; et
puis je désire montrer en quoi consiste ce repos et quelles en sont les conséquences.

Mes chers amis, je crois trouver la raison de cette absence de paix chez les saints dans le fait que leurs
pieds ne sont pas lavés. Il y a ainsi chez eux une incapacité pratique d’étre en communion avec Christ /a ou Il
est; car, remarquez-le bien, c’est la grande vérité que Jean 13 met en évidence. Non seulement le Seigneur 6te
les souillures qui s’attachent, jour apres jour, a notre marche, ce qui est parfaitement vrai; mais il y a ici, je le
crois, quelgue chose de beaucoup plus profond : le cceur rendu propre a demeurer avec le Seigneur la ou I
est; une purification qui rend capable d’avoir communion avec Christ, une part avec Lui dans la gloire. Telle
est, en effet, la grande pensée de Jean 13. Le Seigneur, « pendant le souper », c’est-a-dire associé avec les
siens dans ce monde, au lieu de demeurer associé ainsi avec eux, rompt cette association : Il «se leve du



souper » et leur montre comment Il peut les rendre capables d’entrer dans une autre et bien meilleure relation.
Par cet acte, Il semble vouloir leur dire : Jusqu’ici, j'ai été associé a vous sur votre terrain; mais a présent je
vais vous montrer comment je vous rendrai propres pour étre mes associés sur mon terrain ; je vais vous rendre
tels que vous puissiez étre en communion avec moi dans la sphére nouvelle et dans la place nouvelle que je
vais occuper. La-dessus Il prend le «bassin», «I’eau » et le «linge », et dans la pleine conscience qu’ll «était
venu de Dieu, et s’en allait a Dieu » (c’était le cété de Dieu et le sien propre aussi), |l s’abaisse pour accomplir
cet acte de service envers ceux qu’ll aimait. L’amour qu’ll porte aux siens est la source et le ressort de tout le
service que nous Le voyons accomplir ici en leur faveur. « Ayant aimé les siens qui étaient dans le monde, il les
aima jusqu’a la fin». Quel précieux amour que le tien, Seigneur Jésus! Quelle grace merveilleuse ! L’affection
et 'amour qu’ll a pour les siens subsistent a travers le changement des temps et des circonstances. Qu'il est
précieux de pénétrer ainsi jusqu’a la source méme des actes du Seigneur, et combien nos coeurs comprennent
peu que les motifs de ces actes sont tous en Lui-méme. Ce simple fait montre clairement que les ressorts qui
mettent en action chacun des mouvements de Sa grace envers nous se trouvent dans Son propre cceur. C’est
la ce qui L’'améne a rendre les siens moralement propres pour Sa présence et pour avoir communion avec Lui
dans la nouvelle sphére ou Il allait entrer. Rien de moindre ne répondait au coeur de Christ. Avons-nous, vous et
moi, ce sentiment que rien ne répond mieux au coeur de ce précieux Sauveur que de nous rendre propres pour
Sa présence ? Sentez-vous qu’il y avait dans Son cceur le désir de rendre un pauvre misérable, tel que vous ou
moi, capable d’étre en communion avec Lui dans la place nouvelle ou Il est entré ? Ce ne sont plus seulement
mes besoins et mes miseres, mais ce sont les affections de Son cceur qui deviennent le motif qui Le fait agir,
afin de me rendre propre pour étre avec Lui la ou Il est. C’est a cet effet qu’ll prend le bassin et I'eau, et qu’ll se
met a laver les pieds de Ses disciples et a les essuyer avec le linge dont Il était ceint.

Je vous demande, mes chers amis, si vous savez ce que signifie cet acte de Christ a votre égard ? Je parle
de choses fort simples, de choses que plusieurs d’entre vous connaissent trés bien peut-étre ; mais les choses
anciennes ont souvent besoin d’étre ravivées dans les cceurs; par cela méme qu’elles sont connues depuis
longtemps elles tendent a s’effacer, et cela d’autant plus aisément que la scene qui nous entoure est plus
animée. Savez-vous, sentez-vous comme une chose actuelle, que le Seigneur Jésus tient vos pieds dans Sa
main ? Savez-vous ce que c’est que d’étre I'objet d’un tel acte de Sa part, acte destiné a éter toute parcelle de
souillure qui pourrait vous rendre impropres a avoir communion avec Lui; afin que Son coeur godte plus de joie
en ayant communion avec vous, que vous n’en ressentez dans votre communion avec Lui? Avez-vous la
conscience que le Seigneur s’occupe ainsi de vous ? Vous soumettez-vous a ce que vos pieds soient lavés ?
Permettez-vous au Seigneur de le faire ? Trouvez-vous bon qu’ll se ceigne pour vous et qu’ll éloigne, en vous
lavant les pieds, tout ce qui vous rend impropres pour Lui-méme aussi bien que pour Sa communion ? Si je
pose ces questions, c’est que, dans ce service d’amour, Christ n'épargne rien. C’est la une chose solennelle et
que, dans le moment actuel, tout particulierement, il importe que nous pesions bien. Je ne crois pas, et je le dis
hautement, que nous soyons, en général, soumis a la puissance pénétrante et sanctifiante de la Parole, de
sorte que la moindre chose qui ne convient pas a Christ soit jugée et 6tée. Nous connaissons tous un passage
(Héb. 4, 12) qui dit clairement ce que je désirerais imprimer dans vos cceurs : «Car la parole de Dieu est
vivante et opérante, et plus pénétrante qu’aucune épée a deux tranchants, atteignant jusqu’a la division de
I’ame et de I'esprit, des jointures et des moelles; et elle discerne les pensées et les intentions du coeur. Etil n’y
a aucune créature qui soit cachée devant lui, mais toutes choses sont nues et découvertes aux yeux de celui a
qui nous avons affaire ».

Ce passage nous donne l'explication divine de la maniere dont le Seigneur 6te tout ce qui est un
empéchement a notre communion avec Lui : Il emploie pour cela la Parole de Dieu. La Parole de Dieu est I'eau;;



vous trouverez cela presque partout dans I'Ecriture. L’eau est la puissance purifiante qui 6te tout ce qui n’est
pas convenable pour la présence du Seigneur. Lorsque la Parole vivante atteint et sonde la conscience et
I’ame, elle nous améne en la présence de Dieu; et, par elle, le jugement de Dieu est appliqué a tout ce qui se
trouve en nous. Je cite ici ce passage de I'épitre aux Hébreux pour une autre raison encore : afin que vous
voyiez comment la Parole faite chair et la Parole écrite y sont identifiées I'une avec I'autre. Remarquez ceci :
« La parole de Dieu est vivante et opérante, et plus pénétrante qu’aucune épée a deux tranchants,... etil n’y a
aucune créature qui soit cachée devant Lui, mais toutes choses sont nues et entierement découvertes aux yeux
de Celui a qui nous avons affaire ». Aux yeux de qui ? Devant quels yeux ? Les yeux de Dieu! Ce qui est vrai de
Dieu est donc vrai de Sa Parole; et les perfections de Dieu, la puissance opérante, pénétrante du Dieu qui lit
les pensées et les intentions du coeur, sont attribuées aussi a Sa Parole. J’insiste sur ce point de la maniere la
plus pressante, chers amis, parce que je crains que nous n’ayons pas dans nos ames le sentiment de
'importance si solennelle de la Parole, ni de la maniére dont elle agirait sur nos consciences, si nous
consentions a nous laisser atteindre par elle. La Parole de Dieu tient-elle réellement dans nos ames la place
gu’elle avait chez les saints des temps passés? Je conviens qu’il y a aujourd’hui, méme a un degré
remarquable, un accroissement d’intelligence et plus de sérieux chez les chrétiens, mais je demande si la
puissance que la Parole de Dieu exercait sur les ames il y a cinquante ans, cette Parole I'exerce encore au
méme degré sur ceux qui moissonnent ce que d’autres ont semé. Je doute fort que I'on sente a quel point il est
précieux de soumettre chaque pensée, chaque motif, chaque acte de la vie, a la puissance pénétrante de cette
Parole vivante.

S’il en est ainsi, doit-on s’étonner que tant d’ames n’aient pas de repos ? S’il N’y a pas cette eau, qui purifie
de tout ce qui est incompatible avec la présence du Seigneur, je comprends que le repos fasse défaut, et c’est
une bonté de Dieu qu’ll ne permette pas que nous ayons du repos tant que nous ne sommes pas dans I’état
propre a pouvoir en jouir devant Lui.

Puisque je parle ici du lavage des pieds, jajouterai que nous n’entrons pas sufisamment dans la
signification de cet acte, si nous n’y voyons le Seigneur occupé que des choses qui sont positivement
incompatibles avec Sa présence; car notre précieux Sauveur voit d’avance et prévient beaucoup de choses
qui, si elles s’introduisaient et étaient tolérées, troubleraient la communion. J’ai été frappé de cela dernierement
en lisant & ce point de vue une autre partie de I'Ecriture. Nous admettons le fait, que le Seigneur restaure en
grace; nous admettons qu’ll lave les pieds; mais il y a nombre de cas, dans notre histoire, que nous
considérerions sous un autre jour si nos cceurs voyaient avec intelligence, comment le Seigneur prévient
I'action de principes qui produiraient entre Lui et nous une distance morale. Il anticipe aussi bien qu’ll éte. Paul
ne nous dit-il pas (2 Cor. 12) : «Et afin que je ne m’enorgueillisse pas, a cause de I'extraordinaire des
révélations, il m’a été donné une écharde pour la chair, un ange de Satan pour me souffieter » ? Rien n’avait
donné lieu a une scission morale entre Paul et Christ. La chair n’avait pas agi en Paul ; mais elle était présente
en lui pour agir; le fondement existait, sur lequel cette scission aurait pu se produire. Les matériaux qui
pouvaient mettre la chair en activité étaient la dans I'homme, lors méme qu’il eQt été ravi dans le troisieme ciel.
C’est pourquoi I'apbtre dit : « Afin que je ne menorgueillisse pas, il m’a été donné une écharde pour la chair ».

Cette pensée, je le crains, ne se présente pas a nos coeurs avec la force qu’elle devrait avoir. Nous nous
bornons a désirer que la distance soit 6tée, lorsque la chair, par son action, a déja produit la distance, et nous
ne désirons pas assez que le Seigneur emploie des moyens préventifs pour empécher que la distance ne se
produise. Si nous réfléchissions davantage a cela, quelle lumiere se ferait sur mainte circonstance de notre vie,
sur plus d’'un des sentiers dans lesquels nous sommes engagés, sur bien des peines, des inquiétudes, des
angoisses, des détresses, des chagrins, des circonstances facheuses que nous aurions voulu voir autres. Nous



verrions plus clair, si nous avions dans le cceur le sentiment divin que Celui qui est monté au-dessus de tous les
cieux[Erh. 4, 10 nous aime d’un amour éternel, et pense a nous, et qu'll sait qu’il y a en nous une nature qui
peut étre influencée et mise en activité de maniere a nous éloigner de Lui, et qu’ll sait exactement quand il faut
gu’ll intervienne. Quelle lumiére cela nous donnerait dans plus d’'un de nos jours sombres! Quel amour
précieux que celui qui non seulement s’abaisse pour laver la souillure quand elle existe, mais prévient I'activité
de la mauvaise nature en moi, cette activité qui m’éloignerait de Lui! Il y met obstacle et me donne le privilege
d’apprendre ce qu’est la chair, en communion avec Dieu, au lieu de I'apprendre dans la compagnie du diable;
car il faut que nous I'apprenions de I'une de ces maniéres ou de 'autre. Si vous n’apprenez pas ce que vous
étes, avec Dieu, comme Paul dans le chapitre 12 de la deuxiéme épitre aux Corinthiens, vous I'apprendrez
avec le diable, comme Pierre. Combien cela est solennel | Mais pour Paul ¢’était I'amour préventif du Seigneur :
«|l m’a été donné une écharde en la chair». O Sauveur précieux, berger fidéle, ami constant de pauvres
misérables tels que nous, mais qui avons de la valeur pour toi comme don de ton Pére et comme fruit de ton
fidele amour !

Savez-vous maintenant ce que c’est que d’étre propre pour la communion avec le Seigneur ? Avez-vous
compris quelque chose touchant cette communion avec Dieu? Nous ne connaissons que faiblement, je le
crains, la vraie communion, et il est extraordinaire que cela semble nous affecter si peu. Vos pensées, vos
intéréts, sont-ils ceux de Christ dans la gloire ? Ou plutdt ne devez-vous pas avouer que vos cceurs sont bien
peu a la hauteur de ces choses ? Quelqu’un dira : « Je suis toujours heureux » ; cela peut étre parfaitement vrai,
mais ce n’est pas ce qui nous est présenté dans Jean 13, ou ce dont il s’agit, c’est d’étre, par le lavage des
pieds, propre pour la présence de Dieu, de telle sorte que tout ce qui ne convient pas a cette présence et qui
pourrait produire du malaise soit parfaitement 6té. Dés lors, il n’y a plus d’empéchement a ce que je sois dans
une pleine communion avec Lui, la ou Il est, et a ce que je jouisse du repos qui en est la conséquence.

Dans ma pensée la cause du manque de repos parmi les saints, tient a ce qu’ils ne sont pas lavés de
maniere a avoir part avec Christ. Leurs pieds ne sont pas lavés; il y a une distance, une séparation morale
entre eux et Christ. En est-il ainsi de vous aujourd’hui ? Votre cceur se trouve-t-il moralement a distance de
Christ ? Y a-t-il de la géne entre vous et Lui ? Il faut tres peu de chose pour produire cette distance.

Remarquez, et c’est la une chose bien sérieuse, que je puis retirer mes pieds d’entre les mains du
Seigneur, L’empécher pour un temps de me les laver, empécher ainsi que la Parole ne me soit appliquée, car
ce dont il s’agit ici, c’est de ce qui est la part de Christ et non la nétre. Je ne nie pas cette derniére, car nous
devons étre vigilants et nous juger nous-mémes, mais je parle maintenant de ce qui est la part de Christ. Vous
pouvez retirer vos pieds d’entre Ses mains, contrarier I'activité de Son amour, si bien que la distance entre
vous et Lui demeure; alors il faudra qu’ll vous enseigne par une autre voie. Mais quel acte merveilleux en
faveur de pauvres créatures, quelle grace que celle qui s’abaisse jusqu’a laver nos pieds de tout ce qui n’est
pas en accord avec Lui-méme ! Aucune chose, méme la plus infime, qui serait en désaccord avec Lui, qu’ll ne
prenne soin d’éter ! Son amour parfait se montre, en ce qu’ll ne laisse rien passer. Notre égoisme se fait voir en
ceci que nous laissons passer maintes choses; mais Son amour n’en laisse échapper aucune. L’égoisme se
meut dans son propre cercle, 'amour s’occupe d’un objet et s’y dévoue ; il pense a cet objet pour son bien et ne
permet pas qu’il y demeure la plus petite chose qui ne soit pas en rapport avec son affection. Et pourquoi ?
C’est afin d’avoir la joie de voir son objet tel qu’il a voulu qu’il fit. Qui peut parler de la joie du coeur de Jésus ?
Qui connait cette joie méme dans une faible mesure, Sa joie de nous avoir /a pres de Lui, et tels que nous
ayons communion avec Lui? Avez-vous compris que le Seigneur a une joie plus grande et plus profonde a
vous placer la ou Il peut avoir communion avec vous, que ne saurait I'étre votre joie, a vous, en vous trouvant la
avec Lui ? C’est la ce que I'on trouve au fond de cet acte si simple rapporté dans ce chapitre 13 de Jean.



J'insiste sur ce point, parce que, de nos jours, avec toute I'activité extérieure qui regne, on est en grand
danger d’oublier ce qui est di au Seigneur Jésus Christ : et pourtant c’est a cela que Son coeur regarde. Je
suis convaincu que ce que Christ désire, comme témoignage de la part des siens, dans ces jours-ci, c’est de
les trouver sur la terre, non pas un peuple qui se signale par de grandes choses et qui accomplit des exploits,
mais un peuple que Son Dieu et Pére peut regarder et signaler en disant : Il y a la des cceurs qui rendent
témoignage a la suffisance et a la puissance de mon Fils pour accomplir toute chose pour eux. Oui, Dieu
cherche des témoins de la grace et de la puissance de Jésus, afin de pouvoir les montrer a d’autres coeurs
fatigués et chargés, disant : « Mon Fils peut faire pour vous ce qu’ll a fait pour eux ». Avez-vous, chers fréres,
au-dedans de vous, cette conviction divine, que Dieu vous laisse dans ce monde pour y étre des exemples de
ce que Christ peut faire pour de pauvres créatures telles que nous sommes ? Etes-vous convaincus qu’ll peut
prendre possession de nos coeurs, les remplir jusqu’a les faire déborder, et les rendre capables de jouir de Lui
dans ce lieu de gloire ou Il est, Lui, leur éternelle joie et leur repos ? Que le Seigneur nous garde de nous
soustraire a Sa main, en sorte que nous soyons constamment devant Lui avec Sa précieuse Parole, sondant
par elle les mobiles secrets de nos ames, afin de jouir ainsi du repos parfait qui en découle. Que notre
conscience ne cherche pas a échapper au tranchant de la Parole. Ne craignez pas de soumettre chaque
pensée de votre coeur, chague mouvement de votre ame a cette puissance pénétrante! Ne craignez pas de
vous laisser transpercer par cette Parole! Craignez plutot ce qui tend a la tenir loin de vous, ce qui pourrait
vous soustraire a son action scrutatrice ; ne redoutez jamais la Parole de Dieu. Non, ne craignez jamais I'amour
qui s’occupe a faire ce qu’il y a de meilleur pour vous. C’est I'amour de Jésus. Les pensées de Son coeur sont
de vous bénir. Nous sommes les objets de Son amour ; Il désire nous rendre tels que Sa joie puisse demeurer
en nous, et que notre joie soit parfaite. Vous ferez I'expérience qu’ainsi vous aurez du repos : car, tout ce qui
serait un empéchement ou une entrave, aura été mis de c6té. Il y aura du repos. Je prends le fait simplement,
tel qu’il nous est rapporté : Jean était penché sur le sein de Jésus. Avez-vous jamais appuyé votre téte sur le
sein de Jésus ? Avez-vous la conscience qu’ll a pris vos pieds et les a lavés, afin que vous puissiez vous
reposer sur Son sein ? |l faut nécessairement que I'un précede I'autre. Quelle place bienheureuse pour une
ame fatiguée ! Bien plus, la sympathie de Christ est assez grande pour gqu’il y ait place, auprés de Lui, pour
chacun de Ses saints.

Ces choses sont des figures, sans doute ; mais, en me reportant au simple récit de I'Ecriture, voici ce que
jentends par placer notre téte sur le sein de Jésus : c’est étre si pres de Lui, si intime avec Lui, qu’ll devienne
le parfait repos de mon cceur. Ce n’est pas ce que je regois de Lui, mais c’est Lui-méme qui est mon repos. Si
quelque chose s’est placé entre vous et Christ, vous ne pouvez avoir de repos tant que cette chose subsistera;
dans cet état, votre coeur redoute la présence du Seigneur, puisqu’elle donnerait nécessairement lieu a une
explication. C’est pourquoi, chers amis, nous voyons que trés peu de personnes, hélas! supportent d’étre
seules avec Jésus et avec Dieu. Il faut, pour ne pas craindre d’étre seul avec Dieu, que tout soit bien en regle
entre nous et Lui. Lorsque Jacob fut laissé seul, un homme lutta avec Iui jusqu’au point du jour[Gen. 32, 24]
lorsque Joseph, ayant fait sortir tout le monde, demeura seul avec ses freres, il se fit connaitre a eux, personne
n’étant présent[Gen- 45, 1] Je ne doute pas que ce ne soit ce qui fait que tant de gens cherchent des distractions
dans les mille choses dont ils s’entourent : ils veulent éviter une heure de solitude avec Christ ou avec Dieu.
Quand il n’y a rien entre nous et Christ, nous pouvons étre seuls, et nous pouvons trouver notre repos dans la
compagnie de Christ; Sa présence alors est le repos de notre coeur. Combien en est-il d’entre vous, chers
amis, qui puissent dire : Je sais ce que c’est que de poser ma téte sur le sein de Jésus ?

On reconnait une ame sincére a deux choses que vous trouvez en Luc 7. La premiere : « Il faut que je le
trouve et que je sois pres de Lui»; l'autre : « Il faut qu’il soit mon tout». Si je parle ici d’étre prés de Christ,



j'entends étre prés de Lui /a ou Il est. Ce n’est pas Le faire descendre ici-bas, comme s’ll était de ce monde qui
nous entoure ; ce n'est pas amener Christ sur la terre dans nos circonstances, pour que nous puissions vivre
plus confortablement dans le monde. Cela, hélas! nous le voyons partout autour de nous : des saints et des
pécheurs faisant servir le soulagement qu’ils ont trouvé pour leur conscience, pour marcher a leur aise dans le
monde. Oh! ce qu’il faut, ce n’est pas de faire entrer Christ dans nos circonstances terrestres pour que nous
nous y trouvions heureux ; mais ce dont j'ai besoin, c’est d’'un Christ qui me lave les pieds, qui me nettoie de
tout ce qui serait impropre a la présence de Dieu, afin qu’il n’y ait aucun empéchement a ce que j'entre dans les
circonstances de Christ. Si votre cceur a jamais godté la bénédiction de la communion avec Christ |la ou Il est,
dans Ses circonstances, vous pouvez jeter un regard en arriere et dire : « Je suis indépendant des choses de la
terre». La possession de ce qui est la-haut détourne votre coeur de ce qui vous entoure et n’est que la
contrefacon de ces biens. Les hommes se trouvent engagés dans les choses de la terre, parce qu’ils ne
possedent pas le vrai bien. S’ils le possédaient, ils auraient aussi la mesure de tout ce qui lui est contraire et ne
désireraient pas ces choses. Personne ne peut connaitre ce qui, selon Dieu, est faux, a moins qu’il ne sache ce
qui est vrai. Il vous faut un modéle d’apres lequel vous puissiez juger, car on ne connait jamais rien
véritablement d’'une maniére abstraite. Si vous ne connaissez pas la vérité, vous ne pouvez savoir ce qui ne
I'est pas, et vous ne serez jamais affermi contre I'erreur ; tandis que, ayant ce qui est excellent, vous savez ce
qui est mauvais et n’en avez que faire.

Lorsque je suis en communion d’intéréts avec Christ, je me tiens dans Sa compagnie ; Sa présence est le
repos de mon ame; mon cceur connait le repos qui se trouve |a, selon le psaume 23 : et ce psaume ne décrit
pas quelque lieu sur la terre, car, dans ce monde, on ne trouve pas «de verts paturages ». Ou seraient-ils ?
C’est au ciel qu’on les trouve ; et quant aux « eaux paisibles », elles ne coulent pas ici-bas. Non, il n’y a point de
repos au milieu de l'agitation et des orages des choses d’ici-bas. Il n’y a ni verdure, ni tranquillité; rien
gu’agitation et que vanité. Mais, du moment que mon cceur connait la compagnie de Jésus et que rien ne
m’empéche d’en jouir, je puis tourner le dos aux choses de la terre, aux meilleures, a tous les biens de ce
pauvre monde, et je vois a découvert tous les déguisements et toutes les intrigues de Satan. Comment cela ?
Parce que je posséde le souverain bien qui affermit mon cceur contre tout ce qui est incompatible avec lui; et
aucune autre chose que lui ne peut me satisfaire.

De plus, quand vous étes pres de Christ, votre téte appuyée sur Son sein, quand vous jouissez de ce repos,
vous étes bien placés pour recevoir Ses communications. Savez-vous ce que c’est que de recevoir les
communications de ce précieux Sauveur, d’étre assez affranchi et délivré de soi-méme et de ce qui nous
entoure, du monde et de son agitation, et d’étre dans la présence de Jésus, de maniere a ce qu’ll puisse vous
communiquer Ses pensées ? Arrétons-nous un moment sur ce sujet en regard des versets 21 a 25 : «Jésus,
ayant dit ces choses, fut troublé dans son esprit, et rendit témoignage et dit : En vérité, en vérité, je vous dis,
que I'un d’entre vous me livrera. Les disciples se regardaient donc les uns les autres, étant en perplexité, ne
sachant de qui il parlait. Or 'un d’entre ses disciples, que Jésus aimait, était a table dans le sein de Jésus.
Simon Pierre donc lui fait signe de demander lequel était celui dont il parlait. Et lui, s’étant penché sur la poitrine
de Jésus, lui dit : Seigneur, lequel est-ce ?». Il y avait la confiance, et repos pour recevoir la réponse de la
confiance. Que peut-il y avoir de plus simple et de plus heureux ? C’est a celui qui est le plus prés de Jésus,
que les autres reconnaissent le droit d’intimité comme ami. Pierre, a distance, se sert de la proximité dans
laguelle est Jean, non seulement pour calmer les doutes de son propre esprit et ceux des autres disciples, mais
encore pour obtenir les secrets du cceur de Christ. Pierre savait que celui qui était dans le sein de Jésus
apprendrait les secrets de Son cceur, en recevrait la communication. Chers amis, cela est trés important : le
Seigneur ne vous fera pas Ses communications a distance. Si vous étes loin de Christ, vous ne pouvez



connaitre ni Ses secrets, ni Ses désirs. Je ne dis pas qu’ll ne vous aime pas ; mais ce qui occupe Son cceur par
rapport a vous, si vous étes a distance, c’est de vous amener pratiquement prés de Lui, afin qu’ll ait la joie de
communiquer avec vous; Il aime a le faire. Les autres disciples n’étaient pas assez proches pour apprendre les
secrets de Christ. Jean était pres; il avait de plus assez de confiance pour demander : « Seigneur, lequel est-
ce ?». Et il était assez en repos pour pouvoir entendre Jésus donner la réponse. Il y avait proximité, confiance
et repos. Connaissez-vous ces choses? Je sais, par mon propre cceur, que nous faisons souvent des
communications au Seigneur; mais il est rare que nous soyons assez en paix, assez prés de Lui et tranquilles,
pour qu’ll puisse nous faire des communications. Hélas! que cela est rare, et combien peu nous paraissons
savoir qu’ll aime nous avoir pres de Lui, afin que Son cceur ait la joie de pouvoir nous montrer tout ce qu’il
renferme d’amour pour nous, sans en rien réserver. Que le Seigneur nous donne cette paix de I'ame devant Lui
et ce repos du cceur, cette oreille ouverte, pour recevoir les communications que Son cceur prend plaisir a faire
a ceux qui sont pres de Lui.

Comme nous avons trouvé un exemple de ce qui précede, au chapitre 13, voyons maintenant ce qui est dit
au chapitre 21 de ce méme évangile : « Le disciple donc que Jésus aimait dit a Pierre : C’est le Seigneur ». Un
autre effet de la proximité du Seigneur, c’est que I'on est capable de comprendre Ses actes, parce que I'on
connait la personne qui agit; la connaissance de Celui qui est I'auteur de I'acte, lie I'acte a Sa personne méme.

Je ferai encore remarquer a ce propos, que ce n’est pas dans le but d’obtenir des communications de la
part de Christ, ou pour dire «ceci est Christ», ou «cela est Christ», que nous devons rechercher la présence
du Seigneur, mais pour Lui-méme, sans autre motif; il faut poser notre téte sur le sein de Celui qui prend plaisir
a I’y voir, sans autre motif que celui de 'amour pour Sa personne.

Je parle faiblement, bien plus faiblement méme que je ne le sens; mais que le Seigneur veuille éter de nos
coeurs jusqu’a la plus légére entrave a notre libre communion avec Lui; qu’ll nous soumette a Lui, afin qu’ll
puisse prendre entre Ses mains bénies nos pieds souillés, et les laver par Sa Parole de tout ce qui nous
rendrait moralement impropres pour Sa présence la ou Il est, impropres a avoir communion avec Lui dans le
lieu glorieux ou Il est entré. Qu’il n’y ait rien entre Lui et nous et que, prés de Lui, nous reposions notre téte la ou
Il aime a la voir. Souvenez-vous qu’il N’y a pas d’enfant préféré dans la famille de Dieu : point de privilégiés qui
aient une place au-dessus ou au-dessous des autres; le lieu est ouvert a tous, il y a place pour tous. Le sein de
Jésus, le coeur et les affections de Christ sont pour tous les siens, tous sont invités a appuyer leur téte la ou
Jean reposait la sienne. Que le Seigneur nous accorde, dans ces jours de fiévreuse agitation et d’activité, ou
I'esprit de ’homme est occupé de la quantité plus que de la qualité, qu’il nous accorde de penser a ce qui
répond au coeur de Christ, a Ses affections; qu’il nous rende capables de nous élever a la hauteur de notre
appel, de golter la douceur de pouvoir travailler dans notre petite mesure, et d’étre gardés dans un sentier
peut-étre solitaire, et ignoré, avec cette simple pensée : Ma joie est de servir les affections, les compassions,
les désirs du coeur de Celui qui s’est donné Lui-méme pour moi !

Deuxieme méditation : Deutéronome 8; 11

L’habitation céleste et le pélerinage terrestre, tels sont les deux sujets importants dont je désire vous
entretenir aujourd’hui avec I'aide du Seigneur.

L’un des traits caractéristiques du chrétien, c’est qu’il fait pendant le cours de sa vie sur la terre, a la fois les
expériences du désert et les expériences de Canaan, tandis que le Juif, I'lsraélite, faisait ces expériences
séparément, a des époques différentes de son histoire. Il est donc bien important pour nous, que chacune de



ces choses soit mise a sa vraie place, parce que notre tendance est toujours de restreindre les pensées de
Dieu et de prendre le moins possible de ce que Dieu nous donne. Il en est ainsi de chaque vérité, quelle qu’elle
soit, et de la vient, permettez-moi de le dire, que chacun a sa vérité favorite, sa doctrine de prédilection ; tandis
que, si nous marchions vraiment avec Dieu, nous n’aurions rien moins que tout ce qu’il a plu a Dieu de donner.
Nous trouverions que chaque Vérité a sa place, que chacune d’elles est appropriée a nos circonstances; et,
remarquez-le bien, nous retiendrions alors aussi ces vérités dans l'ordre d’importance qu'elles occupent dans
les pensées de Dieu. |l est extrémement précieux de posséder la vérité de Dieu comme un tout, et de
I'apprécier ainsi, tout en lui donnant en méme temps dans nos cceurs la place relative qui lui appartient.

Je parlerai d’abord du pelerinage terrestre, du c6té inférieur ou plutdét généralement mieux saisi et compris
de notre sujet. Si vous lisez au chapitre 8 du Deutéronome, vous trouverez que les versets 2 a 6 de ce chapitre
présentent ce que j’ai appelé le pélerinage terrestre : le passage a travers le monde qui est devenu pour moi le
désert. Du moment que j’ai été acquis pour Dieu et pour Sa vérité, je me trouve dans le désert et je dois le
traverser comme un pelerin. C’est la notre propre histoire et notre propre chemin a travers les tristes scénes de
la vie d’ici-bas.

Remarquez deux choses dans ce chapitre : du versets 2 a 5, Dieu nous apprend ces deux grands faits,
d’abord que I'histoire du désert était nécessaire pour nous; ensuite (je le dis avec toute révérence), qu’elle était
nécessaire pour Dieu, c’est-a-dire qu’elle Lui fournissait I'occasion de manifester ce qu’il y avait dans Son cceur
pour nous, au milieu des circonstances mémes dans lesquelles nous nous trouvons dans ce monde.

Considérons d’abord ce qui nous concerne : Nous apprenons deux choses importantes dans notre voyage
a travers le désert, deux choses qui n’appartinrent jamais a 'homme naturel; savoir la dépendance et la
soumission. Au contraire, ce qui est propre a I’homme naturel, c’est I'indépendance et I'insoumission : ce sont
la les deux grands traits qui caractérisent I’homme déchu comme tel, deux traits dont I'origine remonte jusqu’au
jardin d’Eden. Mais, une fois que Dieu nous a amenés & Lui et nous a faits participants de Sa nature, les traits,
les caractéeres, les qualités saillantes de cette nouvelle nature que nous possédons comme un don de Sa gréce,
sont la dépendance et la soumission; et les circonstances par lesquelles nous passons dans ce monde, les
difficultés, les épreuves et les tentations de la route, sont autant d’occasions ou ces qualités sont mises a
I'épreuve et peuvent se montrer et s’exercer. La traversée du désert, ses joies et ses peines, toutes les choses
qui nous arrivent pendant que nous le parcourons, tournent ainsi pour nous en bénédiction. Si le coeur est
réellement exercé devant Dieu et si nous marchons dans la puissance de la vie nouvelle, dans I'énergie du
Saint Esprit, chaque circonstance, chaque portion de notre vie, les épreuves, les angoisses, les difficultés, les
chagrins que nous rencontrons, nous fournissent I'occasion de pratiquer la dépendance et I'obéissance. Ces
deux grands traits, remarquez-le, sont merveilleusement mis en évidence dans I'histoire de Celui qui
condescendit a devenir homme, qui fut ’lhomme parfait — le Seigneur Jésus Christ. Si vous vous rappelez la
tentation dans le désert (Luc 4), vous savez que la premiére chose que le Seigneur oppose a Satan dans cette
tentation, c’est la fermeté de 'homme dépendant. « Il est écrit que 'homme ne vivra pas de pain seulement,
mais de toute parole de Dieu». Notez que le Seigneur cite ce méme passage du Deutéronome qui nous
occupe. Il le fait & dessein, car cette partie de I'Ecriture rappelle I'histoire des Israélites dans le désert, le but de
Dieu étant de leur apprendre dans ce pélerinage la dépendance et la soumission ; et Dieu nous en présente le
modeéle dans Son propre Fils, ’lhomme parfait. Ce fait jette une grande lumiéere sur un autre passage qui offre
quelque difficulté ; le voici : « Afin que fOt accompli ce que le Seigneur avait dit par le prophéte, disant : J'ai
appelé mon fils hors d’Egypte » (Matt. 2, 15). Que signifie cela? Que le Christ recommence, dans Sa propre
personne, I'histoire morale d’Israél. Israél, le peuple de Dieu, a failli, comme tel, dans chaque épreuve, dans
chaque circonstance ou il a été placé : il a failli partout, au désert, dans le pays, et plus tard dans les diverses



positions successives dans lesquelles il se trouvait placé. Eh bien, Jésus, dans Sa propre personne,
recommence cette histoire, et dans chaque position ou ce peuple a manqué, Lui est trouvé parfait. Il a été
parfait dans le désert, parfait en dépendance, parfait en obéissance, et, je n’ai pas besoin de le dire, parfait en
tout point. Il est infiniment précieux pour nous de voir que Dieu présente dans un homme, Celui qui était a la fois
et homme et Dieu, ’'homme parfait. Dieu montre, dans la personne de Christ, les traits caractéristiques qui sont
le propre d’un homme devant Dieu. Il les montre en Jésus. N'oubliez jamais cela. Christ a montré dans ce
monde ce que Dieu était envers ’hnomme, mais Il a été en méme temps I’'homme parfait devant Dieu.

La dépendance est le premier trait de ’lhomme parfait. C’est pourquoi il y a du profit a étre a I'étroit, a étre
dans les difficultés. Il y a de la bénédiction dans I'épreuve; si vous étes dépendants, la tribulation devient
I'occasion d’exercices bénis. La est la raison pour laquelle bien des enfants de Dieu ne savent pas ce que c’est
que cette dépendance : ils n’ont jamais encore été mis a I'étroit. Je plains celui qui ne I'a jamais été. Je sais,
chers amis, que vous passerez certainement par ce chemin, parce que Dieu est trop fidéle envers nous, selon
les pensées de Son caceur, pour ne pas nous fournir une occasion de connaitre la bénédiction de n’avoir pas
autre chose que le Dieu vivant : car ce qui est profitable, c’est d’étre amené dans une situation ou je n’ai devant
moi aucune autre ressource que le Dieu vivant, Lui seul. Dieu se fait alors connaitre @ mon &me comme je ne
L’avais jamais connu auparavant; je sais maintenant ce que c’est que d’étre exercé dans la dépendance. Vous
avez vu peut-étre un fréne croissant sur le versant d’'un coteau; plus le vent et la tempéte soufflent sur cette
fréle plante, plus ses racines s’enfoncent dans la terre, si toutefois elles sont franches et saines. La tempéte est
une bénédiction, car elle enracine plus profondément la plante dans le sol. Remarquez que je parle ici d’un
coeur véritablement exercé devant Dieu, d’'un homme qui marche avec Dieu, car I'effet des difficultés sur celui
qui ne marche pas avec Dieu est de placer la difficulté entre 'dme et Dieu, et il en résulte nécessairement un
affaissement spirituel. Aux chapitres 13 et 14 des Nombres, lorsque les enfants d’Israél étaient sur le point
d’entrer dans le pays, les difficultés se trouverent placées entre eux et Dieu; et quel en fut le résultat? lls
perdirent le sentiment de I'obéissance. lls dirent : «Etablissons un chef, et retournons en Egypte». lis
murmurérent, ils pleurérent, et furent désobéissants. Mais lorsque le coeur est réellement exerce, et que I'on
marche avec I'ceil fixé sur Dieu, la difficulté a pour résultat de faire connaitre Dieu d’'une maniére particuliere, et
il y a un secret entre I'dme et Dieu, une secrete entente qu’aucun autre ne connait. Connaissez-vous ce secret-
la? Je crois que I'apbtre y fait allusion quand il dit (Phil. 4) : « Mon Dieu suppléera a tous vos besoins ». |l ne dit
pas : «Votre Dieu». Pourquoi ? Sans aucun doute, Dieu était aussi bien le Dieu des Philippiens que celui de
Paul, mais I'apdtre parlait de Lui comme il Le connaissait pour lui-méme. |l est vrai que Jésus dit : « Mon Dieu et
votre Dieu » [Jean 20, 17]; mais, si je parle de Dieu comme je Le connais pour moi-méme, je puis dire : Il y a des
secrets entre Dieu et moi; « mon Dieu suppléera a tous vos besoins ». C’est la un des précieux bienfaits du
désert. Nous rencontrons des difficultés qui nous exercent dans la dépendance du Dieu vivant.

Considérons maintenant la seconde lecon que le désert enseigne et qui est la soumission ou I'obéissance.
Nous lisons en Matthieu 11, 25 : « En ce temps-la, Jésus répondit et dit : Je te loue, 6 Pere, Seigneur du ciel et
de la terre, parce que tu as caché ces choses aux sages et aux intelligents, et que tu les as révélées aux petits
enfants » ; et puis nous trouvons la parole la plus merveilleuse qui nous soit rapportée dans toute I'Ecriture :
«Qui, Pére, car c’est ce que tu as trouvé bon devant toi»! Quelles paroles extraordinaires sorties de Ses
levres, des levres du Fils éternel du Pére! Relisez ce chapitre. Tout, dans les circonstances extérieures de
Christ, était propre a désoler Son coeur. Jean doutait de Lui; les villes qui avaient vu Ses ceuvres de puissance
ne se repentaient pas ; Israél était semblable aux enfants auxquels on avait joué de la filite et qui n’avaient pas
dansé, auxquels on avait chanté des airs lugubres et ils ne s’étaient pas lamentés; Capernaim, élevée
jusgu’au ciel, allait étre abaissée jusque dans le hades. « Dans cette méme heure », lorsqu’il n’y avait pas une



étoile solitaire pour dissiper les ténebres dont il était entouré, en quoi le cceur du Sauveur trouvait-il de la
consolation ? N’était-ce pas dans une soumission parfaite a la volonté de Son Pére ? « Oui, Pére, car c’est ce
que tu as trouvé bon devant toi». Il se retire, se réfugie dans la soumission parfaite de 'homme parfait, et y
trouve Sa satisfaction.

Et Dieu nous présente tout cela dans un homme : la parfaite dépendance, la parfaite obéissance ! Quelle
grace ineffable que ces deux choses nous soient présentées ainsi, dans un homme ! Non seulement elles nous
sont révélées comme il convenait pour Dieu, mais elles sont manifestées dans la personne, dans les voies,
dans la marche et dans les circonstances de ce Sauveur précieux — Dieu manifesté en chair. Il descendit dans
ce monde, ne I'oublions jamais, non seulement pour révéler a nos pauvres coeurs ce qui était dans le coeur de
Dieu pour nous, mais pour manifester devant Dieu et devant les hommes, sous ces deux traits caractéristiques,
la dépendance et I'obéissance, ce que c’est qu’'un homme parfait devant Dieu.

Remarquez ici ce que nous lisons, Deutéronome 8 : «Et tu te souviendras de tout le chemin par lequel
I'Eternel, ton Dieu, t'a fait marcher ces quarante ans». Il en a co(té & Israél un pélerinage de quarante années.
Quarante ans ils ont voyagé dans le désert, sans étre dépendants et obéissants. Avez-vous appris ce que cela
doit nous dire ? Plusieurs d’entre vous ne sont-ils pas depuis trente, quarante, soixante, peut-étre quatre-vingts
ans en chemin, et la lecon n’est pas encore apprise ? Vous pouvez voir, au contraire, que Christ a commencé
Son histoire comme homme parfait dans la dépendance et 'obéissance. En ceci git la différence entre Lui et
nous. Nous avons besoin de quarante, cinquante, quatre-vingts années, suivant le cas, et nous ne sommes pas
rendus parfaits. Pour Christ, c’est le point de départ. Il devient homme par un acte d’obéissance ; Il commence
ainsi, I'nomme parfait, Dieu sur toutes choses béni éternellement(Rom. 9, 5] || a condescendu a devenir vrai
homme aussi bien qu’ll était véritablement Dieu, parfait dans toutes les choses dans lesquelles nous ne faisons
que faillir. Il y a une grande bénédiction a I'avoir toujours ainsi devant nous. Je sens le bonheur qu’il y a pour le
coeur a se détourner de toute autre chose pour ne plus regarder qu’a Lui.

La distance de Lui a nous est immense, sans doute ; mais c’est un précieux soulagement de voir que Dieu a
trouvé et manifesté en perfection dans un homme, dans Son propre Fils éternel, tout ce que Son coeur désirait,
et tout ce que nous avons manqué de présenter a Dieu. Cet étre béni, objet des délices éternelles de Son Dieu
et Pere, dans toute la perfection de Sa voie, dans la dépendance et I'obéissance parfaites, dans lesquelles |l
faisait toujours ce qui plaisait a Son Pére[Jean 8, 29] est placé devant nous comme le modéle, le simple modéle
de ce que, par Sa grace et par Son Esprit, Dieu voudrait que nous soyons pratiguement. Je parle du fait, non de
la puissance par laguelle la chose est accomplie. Que le Seigneur nous donne d’employer le désert a cet effet;
le désert n’est pas seulement le lieu ou la grace et la puissance d’un Dieu Sauveur font face et pourvoient a
tous nos besoins, a travers toutes nos difficultés et nos épreuves, mais il est I'école ou Dieu, selon les richesses
infinies de Sa grace, nous forme pratiquement, continuant au-dedans de nous Son ceuvre et se servant des
circonstances adverses, des épines, des ronces, des peines, des difficultés du chemin, afin d’accomplir pour
I’'amour de Son nom, Ses desseins de grace en nous.

Avant d’aborder la seconde partie de mon sujet qui me parait plus précieuse encore que la premiere, je
rappellerai que j’ai présenté le désert comme une chose nécessaire pour Dieu dans Ses voies envers nous.
Cela peut paraitre étrange, mais c’est un fait, que les affections de Dieu ont besoin du chemin dans le désert,
pour manifester leur réalité. Le désert est, en effet, le seul lieu qui donne a Dieu I'occasion d'exercer Son amour
immuable et les affections de Son cceur. Dans le ciel, nous n’aurons ni soucis, ni afflictions, ni larmes, ni
détresses, ni peines, ni épreuves : toutes ces choses appartiennent a la scene d’ici-bas, et il les faut a Dieu
pour s’y manifester Lui-méme. Pensée merveilleuse ! la puissance divine au service de la faiblesse humaine; la



misere humaine, objet de la compassion et de la tendresse divines ! En vérité, il fallait un monde tel que celui-ci,
pour que Dieu y montrat toute la tendresse qui remplit Son coeur envers Ses pauvres saints éprouvés. I
s’approche d’eux; Il prend soin d’eux; Il les console et «les apaise, comme une mére apaise son enfant». Ne
pensez-vous pas que si 'ame de Paul a été fortifiée, Dieu, de Son c6té, et Christ, avaient une joie particuliere a
venir vers I'ap6tre Paul pour lui dire : « Aie bon courage, Paul » [Act: 23, 11]? Sj cette circonstance avait manqué
dans I'histoire de I'apbtre, j'affirme hardiment que Dieu en aurait créé une autre, non pas seulement a cause de
Paul, mais aussi pour montrer de quelle maniére Christ aimait a s’approcher de Son serviteur; |l aurait suscité
I'occasion de soutenir le coeur de Son fidele disciple dans sa persévérance a tenir ferme pour Lui et a souffrir
pour Son nom. Les circonstances que nous traversons sont I'occasion pour Dieu de se manifester a nous; ces
choses ne sont pas /la source des actions de Dieu. Il n’existe pas un motif dans le cceur de Dieu qui n’ait sa
source en Lui-méme. Ce n’est pas en nous qu’ll trouve Ses motifs d’action, mais nos miséres Lui fournissent
I'occasion de montrer Sa miséricorde ; en elles Il trouve le temps opportun pour manifester la tendresse de Son
ceeur : dans nos afflictions, Il déploie Ses consolations; dans nos difficultés, Sa sagesse insondable qui peut
nous les faire traverser ; mais les motifs sont tous dans Son coeur. Quelle bénédiction ! Toutes les sources sont
en Dieu Lui-méme ; mais les circonstances ou nous sommes placés, deviennent pour Lui 'occasion de révéler
ce qui est déja dans Son coeur. Quelle grace infinie que celle qui peut s’abaisser si profondément! Vos cceurs
en ont-ils le sentiment dans ce moment ? Se trouve-t-il ici quelqu’un qui soit dans la tristesse, dans I'épreuve ou
dans la tentation ? Dieu veille sur nous; Ses précieuses ressources sont la pour nos circonstances. Puissions-
nous en avoir le sentiment, bien assurés que Son cceur prend plaisir a venir a nous pour nous servir, non pas
selon nos pensées, mais selon Son infinie sagesse et Sa profonde affection, car c’est Son propre cceur qui
guide Sa main.

Je sais que je ne comprends pas toujours Ses voies comme je le devrais, et le pourrais, mais je vois de tous
cbtés que rien ne rend pratiquement plus incrédule que de vouloir juger Dieu par Ses voies. Des multitudes, de
nos jours, sont entrainées et atteintes par I'incrédulité ; c’est un mal grandissant. J’en connais plusieurs qui sont
tombés, parce qu’ils ont regardé a leurs circonstances, aux voies par lesquelles ils étaient conduits : ils
connaissaient Dieu sufisamment pour ne pas Le séparer de leurs circonstances, ils ne croyaient pas I'affreuse
doctrine que tout arrive par hasard, mais ils jugeaient de Dieu par Ses voies envers eux; et ainsi ils ont perdu
I'équilibre spirituel ; ils ont fait naufrage quant a la foill Tim. 1, 191, Non, ce n’est pas ainsi que Dieu donne a
connaitre le secret de Ses voies; mais je veux vous dire ce qu’ll a fait connaitre. Il n’'y a pas une seule des
chambres secrétes de Son cceur qu’ll n’ait ouverte et manifestée; le Fils bien-aimé a manifesté toutes les
affections du Pere. Je le connais, Lui; je connais Son coeur ; et combien il est précieux pour nous de pouvoir y
revenir toujours !

Quant a Ses voies, elles peuvent étre entourées de nuages et d’obscurité ; je peux n’en pas discerner la fin
des le commencement, et Dieu peut-étre me cache cette fin a dessein ; mais lorsque j’ai pour point de départ
I'amour qui remplit Son coeur, Sa bonté infinie, alors je sais, je crois, et je dis sans crainte : « Dieu, le Tres-haut,
le Tout-puissant, m’aime a toujours » ; alors je mesure Ses voies d’apres Son cceur, et non Son cceur d’apres
Ses voies. Il me souvient d’avoir entendu quelqu’un repousser énergiquement I’évangile de la grace de Dieu et
le seul chemin par lequel un pécheur puisse étre amené a Lui. « Je ne comprends pas, disait-il, votre éternelle
prédication : le sang, le sang, toujours le sang ! Quel Dieu est donc votre Dieu ? Je ne vous entends parler que
de sang et de mort!». Quelle elt été votre réponse a cet homme ? Elle lui fut présentée sous forme d’une
question nouvelle : Quelle était, lui dit-on, la relation entre le Dieu dont vous parlez en ces termes, et la victime
que vous meprisez ainsi et que Lui avait préparée ? Grace merveilleuse! La victime était le Fils de Sa
dilection! C’est la connaissance de I'amour divin qui résout toutes les questions. D’'un cété elle répond aux



moqueries de I'incrédule ; de I'autre elle affermit le faible cceur, disposé a se laisser ébranler. Dieu a donné Son
Fils unique, Son propre Fils, le Fils de Son amour, le Fils qui était de toute éternité dans le sein du Pére, Celui
que, méme ici-bas, sur la terre, nous trouvons étre «le Fils unique, qui est dans le sein du Péere » (Jean 1, 18).
Dieu L’a donné, dans la grandeur infinie, insondable, merveilleuse de Son amour, pour nous prouver a tous
gu’lla un coeur! |l a ainsi constaté Son amour[Rom.- 5, 8] || a donné I'objet le plus cher de Ses propres affections,
pour nous prouver que le diable nous avait dit un mensonge, en niant que Dieu prenait intérét a Ses créatures.
Mes chers amis, quel point de départ pour nous ! Nous mesurons alors les voies de Dieu par Ses affections, par
ce qu’ll est; nous savons que Son amour est parfait. Cette pensée me console dans les jours d’affliction, dans
les heures de difficultés, dans les moments de détresse. L’ame se retire auprés du seul cceur qui ne change
pas, ou elle trouve I'affection éternelle, inaltérable du Dieu auquel il faut ces épreuves pour manifester qu’ll est
réellement tout ce qu’ll prend plaisir a étre pour nous.

J’ai fait remarquer déja que ce n’est pas tout que Dieu vienne nous rencontrer dans les circonstances ou
nous sommes : j'ajoute ici qu’il n’est rien de plus précieux que ce petit mot du chapitre 12 de Luc : « Votre Pere
sait». Jésus ne dit pas : Votre Pere viendra vous aider ou fournir a vos besoins; la chose est vraie; mais |l
reporte leurs coeurs sur la connaissance qu'll a : « |/l sait». Cela vous suffit-il? Vous suffit-il, en toute
circonstance, que votre Pére sache, que votre Pere ait un ceil qui ne s’endorme jamais, une oreille qui soit
toujours ouverte, un amour qui ne change jamais ? « |l sait» ! Merveilleuse bénédiction ! Cette réalité suffit-elle
pour vous garder ? Vous reposez-vous sur ce : « Il sait» ? Que le Seigneur nous fasse trouver les consolations
et tous les fruits précieux de la vie du désert; car il faut d’'une part que nous y soyons exercés a la dépendance
et a 'obéissance ; et, d’autre part, Dieu y trouve I'occasion de déployer les affections de Son coeur, de montrer
gu’ll a sympathisé avec nous dans notre faiblesse et nos difficultés, et qu’ll veut s’approcher de nous. Qui peut
s’approcher en de pareils moments si ce n’est Dieu? La sympathie de ’'homme n’est, dans le cas le plus
favorable, que I'expression de sa propre faiblesse; je I'ai souvent éprouvé ; mais quand Dieu s’approche, quelle
bénédiction! « Le Seigneur s’est tenu prés de moi»[2 Tim. 4, 17]_dit I'apbtre. « Un ange du Dieu a qui je suis et
gue je sers, est venu a moi cette nuit» [Act. 27, 23], Que le Seigneur nous donne, par Son Esprit, de golter la
douceur de ces choses en traversant le désert aride de ce monde.

*

* *

Mais considérons maintenant I'autre c6té de mon sujet, ce domicile céleste dont je disais précédemment
gu’il n’est pas assez compris. Je crois, en effet, qu’il est bien moins connu comme chose présente, actuelle,
recue et goltée par I'dame, que le péelerinage terrestre dont je viens de parler. Nous avons besoin de les
connaitre tous deux ; que le Seigneur nous y conduise.

Les exercices du désert seront sans fruit pour votre coeur si vous ne connaissez pas ce que je vais mettre
devant vos yeux. Lisons le chapitre 11 du Deutéronome. Nous y trouvons la description divine du pays, c’est-a-
dire le lieu d’habitation et son caractere. Remarquez les versets 10 a 12 de ce chapitre, qui mettent en
contraste I'Egypte et le pays de Canaan. Le monde est pour nous & la fois I'Egypte et le désert — I'Egypte,
moralement, et le désert, au point de vue des expériences. « Car le pays ou tu entres pour le posséder n’est pas
comme le pays d’Egypte d’ol vous étes sortis, ol tu semais ta semence et oul tu arrosais avec ton pied comme
un jardin a légumes. Mais le pays dans lequel vous allez entrer pour le posséder est un pays de montagnes et
de vallées, il boit I'eau de la pluie des cieux — un pays dont I'Eternel, ton Dieu, a soin, sur lequel I'Eternel, ton
Dieu, a continuellement les yeux, depuis le commencement de I'année jusqu’a la fin de I'année ». Que signifie
cela ? La premiére partie du passage nous dit, je pense, que tout dans le désert de ce monde, est accompagné
de peines; on n’y trouve pas un seul jour sans nuage. Voyez par exemple, les semailles ou la moisson, et quels



soucis les accompagnent. L’agriculteur vous dira qu'il a, en toute saison, de I'inquiétude quant a ses récoltes;
c’est avec peine qu’il prépare le terrain, qu’il séme le grain; il a une suite ininterrompue de craintes et
d’appréhensions jusqu’a ce que vienne la moisson. Il en était doublement ainsi en Egypte, dont le Nil était la
seule source de fertilité ; il fallait établir des canaux pour que le fleuve arrosét le sol, lorsqu’il déborderait de son
lit. Cette irrigation se faisait avec le pied. Que de travail et de peine cela ne demandait-il pas ! Ou est I'enfant de
Dieu qui ne I'ait éprouvé lui-méme, et qui n’ait pas fait I'expérience qu’aucune des choses d’ici-bas, méme la
meilleure, celle dont le cceur jouit le plus, n’est exempte de peines ? Toutes les relations de la vie ne sont-elles
pas des sujets continuels de chagrin ? « Elargissez le cercle de vos relations », a dit quelqu’un, «vous ne faites
qgu’élargir la cible sur laquelle la mort va faire tomber ses traits ». L’objet le plus cher a votre cceur n’est pas
exempt du sort commun réservé aux hommes dans un monde ou la mort et I'affiction trouvent leur demeure
naturelle. Tel est le premier caractére de I'Egypte en contraste avec Canaan. Le second, c’est que les
meilleures choses d’ici-bas sont entachées de défauts, de faiblesse, de pauvreté ; tandis que, parlant du pays
(chap. 8), Dieu dit : « Un pays ou tu ne mangeras pas ton pain dans la pauvreté, ou tu ne manqueras de rien ». |l
en est ici comme aux noces de Cana : il y a féte, et le vin manque(Jean 2, 3]1 Partout dans ce monde il y a
disette : tout y est besoin.

Chers amis, nos cceurs ont-ils éprouvé ces choses ? On admet bien, sans doute, que les peines et les
difficultés s’attachent aux meilleures choses de la terre ; mais ce sentiment, en lui-méme, ne délivre pas le coeur
de ces choses. J’ai vu des hommes qui étaient semblables a des arbres frappés de la foudre, atteints jusqu’a la
racine ; j’en ai vu, auxquels il ne reste pas méme un semblant de verdure : ils n’ont rien ici-bas, et cependant ils
ne jouissent de rien de ce qui se trouve ailleurs ; ils sont dévorés par le feu de I'épreuve, mais leur coeur n’est
pas fortifié et affermi ailleurs, dans une scene autre que celle gu'ils traversent. Je pense que Dieu agit de ces
deux maniéres envers nous : |l fait passer la mort sur nous, pour ce qui est de nos circonstances et de notre
histoire ; Il rend trop dure pour nous cette terre ou nos cceurs prendraient si volontiers racine ; Il la fait devenir le
correctif d’elle-méme. Mais si, d’'une part, Il fait cela, de 'autre Il nous montre un objet propre a nous attirer
puissamment. Alors, quand ces deux choses vont ensemble : un cceur sevré, parce qu’il a trouvé un objet en
dehors de la scene qu’il traverse, et la mort attachée aux meilleures choses de ce monde, ces deux choses
concourent ensemble merveilleusement pour produire un résultat béni. En effet, lorsque nous avons un objet en
dehors de ce monde aride et désolé, et qu’en méme temps nous sommes dans l'affliction, nos cceurs sont
préservés de regarder ailleurs qu’au seul objet capable de les satisfaire. L’effet de la mort agissante en nous,
c’est que la vie est manifestée par nous pour agir dans les autres; c’est le sens de la parole de I'apétre : «La
mort opere en nous, mais la vie en vous » [2 Cor. 4, 12],

N’oublions jamais qu’'un homme peut mourir, peut voir tout se fiétrir autour de lui, pour deux causes bien
différentes : parce que cela est bon pour lui, ou bien pour 'amour de Christ.

La certitude que nous possédons toutes choses en Christ, ne nous met pas a I'abri du souffle de la mort ici-
bas ; mais si nos coeurs habitent dans notre demeure céleste, ayant un objet infiniment plus précieux que tout
ce qui est dans ce monde, alors Dieu nous soumet a I'épreuve ici-bas pour I'amour de Lui, de Christ, de
I'évangile, afin de montrer en nous, a d’autres, ce qu’ll a fait, ce qu’ll peut faire pour nous, et ce qu’ll est pour
nous. Dans ce cas, nous mourrons pour mettre en lumiere I'excellence des choses du ciel, au lieu de mourir
pour que nous découvrions la vanité de tout ce qui est sur la terre. Quelle différence ! Les uns doivent mourir,
afin dapprendre a connaitre I'excellence de ce pays ou la mort n’entre jamais ; mais, d’autre part, ils peuvent
commencer par la connaissance des biens du pays, et descendre ensuite sur la scene de ce monde, pour y
étre comme des échantillons que Dieu puisse montrer, et comme la toile sur laquelle Il puisse représenter les
délices de ce lieu sur lequel Ses yeux reposent continuellement.



Remarquez encore, au chapitre 11, la différence qui y est faite entre le désert et le pays. «Le pays dans
lequel vous allez entrer pour le posséder est un pays de montagnes et de vallées, il boit 'eau de la pluie des
cieux ». Ses propres sources lui suffisent. Il n’est aucunement dépendant des choses d’ici-bas; ses sources
sont en lui. «Il boit 'eau de la pluie des cieux». C'est «un pays dont I'Eternel, ton Dieu, a soin, sur lequel
I'Eternel, ton Dieu, a continuellement les yeux, depuis le commencement de I'année jusqu’a la fin de I'année ».

Quel est donc ce lieu sur lequel Dieu a constamment les yeux? Ou est-il ? N’est-ce pas le lieu ou est
Jésus ? Je n’en sais pas d’autre sur lequel I'ceil de Dieu repose continuellement. Et c’est le lieu qu’ll nous
donne, a vous et a moi, pour demeure! Il veut que nos cceurs y habitent. Il en a soin, parce que Ses propres
affections y trouvent leurs délices et leur satisfaction.

Méditons un instant sur ces choses, et considérons ce lieu bienheureux dans lequel le Dieu de toute grace
nous a donné entrée pour que nous y ayons notre repos. Entrons dans cette sphére, ou Ses affections ont
trouvé leurs délices parfaites et ol Ses yeux reposent avec une éternelle satisfaction. «L’Eternel a
continuellement les yeux sur lui». Mes chers amis, quel privilege que de golter maintenant méme un peu, les
biens d’en haut! En jouissez-vous en quelgue mesure ? J’accorde que, pour tous, cette mesure est petite et
faible ; mais que le Seigneur, par Son Esprit, éveille en nous le désir de golter maintenant le bonheur de
demeurer la, d’'y demeurer, parce que nous y avons trouvé non seulement un refuge au milieu de la tempéte et
de I'épreuve, mais aussi un chez-nous. Quel bonheur d’avoir un chez-soi! Il y a une grande différence entre un
abri et un chez-soi. Un abri est 'endroit ou vous courez vous cacher devant la tempéte, mais dont vous sortez
dés que l'orage est passé; le chez-soi, c’est le lieu dans lequel vos affections demeurent. Si Christ est pour
vous un abri seulement, |l n’est pas nécessairement encore votre demeure. Présenter Christ seulement comme
un abri, c’est un pauvre évangile qui n’implique pas I’habitation permanente du coeur avec Lui. Mais si Christ
est une demeure, si j’ai trouvé le bonheur, les joies, le repos, la communion, les affections de la maison, je dis
alors : « Demeurons ici; c’est ici ma demeure ; c’est ici que je suis restauré, rassasié, consolé; c’est ici le lieu
du bonheur. Je puis avoir a traverser la scéne changeante de ce monde, mais c’est ici ma demeure». Un
exemple expliquera ma pensée. Plusieurs d’entre vous ont visité les contrées ou se trouvent des mines, et ont
pu voir ou et comment les mineurs gagnent leur pain quotidien. lls descendent de bon matin dans la mine et
travaillent tout le long du jour, mais leur habitation n’est pas la-bas : leur travail, leur exercice est bien la, mais
non pas leur repos. Celui-ci, tout homme le posséde dans ce qu’il appelle son chez-lui; il en sort chaque jour
pour travailler a la tAche qui lui est départie dans le travail de la vie, et le soir il y revient. Nous aussi, vous et
moi, nous avons a traverser ce monde avec le bienheureux sentiment que nous avons un chez-nous. On
objectera que nous sommes en route seulement pour nous y rendre ; sans doute, le moment ou nous y serons
corporellement est encore a venir, mais il nous est donné d’y avoir place maintenant par la foi : c’est la sphere
ou nos ceeurs se reposent. C’est aussi ce qui imprime sur nous un caractere céleste. Traverser le monde, le
ceeur plein du bonheur du ciel, imprime sur nous un caractére particulier. Il est aussi facile de reconnaitre celui
qui a trouvé sa demeure et son repos dans le ciel, que de distinguer celui qui ne I'y a pas trouvé. Jamais
I'activité ne vous procurera le repos du cceur. Tout ce que vous faites sera toujours le reflet de ce que vous
étes. Si votre cceur n’a pas trouvé son repos avec Christ dans le ciel, votre activité sera toujours inquiete, votre
service, votre travail seront inquiets. Mais étre dans la compagnie de Christ nous rend semblables a Lui. La
compagnie, les associations dans lesquelles nous vivons, se manifestent dans toutes les choses auxquelles
nous mettons la main.

Si vous n’avez pas, par Jésus, le repos du ciel, la paix du cceur, votre activité, quelque laborieuse qu’elle
soit, sera toujours inquiéte et agitée et portera le cachet de cette agitation. Dieu cherche des cceurs satisfaits
qui soient tranquilles, en repos, ayant trouvé un fond sdr pour y jeter I'ancre — une ferme assurance en Celui



sur lequel I'ceil du Pére repose avec d’ineffables délices. Que le Seigneur nous enseigne a jouir de cette place
et a nous trouver maintenant dans la compagnie de Son Bien-aimé !

Mais on demande ce qui nous occupe la, s’il 8’y trouve quelque chose qui remplisse, qui absorbe le coeur ?
Lisez le chapitre 26 du Deutéronome. Tout dans ce chapitre, les premiers fruits, le lieu, le sacrificateur, nous
représente Christ et se rattache a Lui, le grand antitype de toutes ces choses. C’est donc Christ qui m’occupe;
c’est Christ qui attire, qui absorbe, qui fixe mes affections, qui dispose de moi, de mes forces, de ma langue, de
tout ce que je posseéde. Tout ce qui est en relation avec ce lieu est en relation avec Christ; c’est sur Lui que
mes yeux sont fixés avec adoration; c’est de Lui que mon cceur est a toujours occupé. Quelle bénédiction !

Souvenez-vous toutefois, que vous ne pouvez étre occupés ainsi de Lui, que lorsque vous étes entrés dans
le pays. Remarquez ces mots : «Quand tu seras entré dans le pays » (Deut. 26, 1). Alors seulement, dans le
pays, vous pouvez étre occupés de Celui qui vous y a introduits, de Celui qui bénit; de Lui-méme, et non de
votre bénédiction. C’est Lui qui a acquis ce pays pour vous par Son propre sang et qui y est entré pour que
vous le possédiez et y habitiez, votre coeur y ayant trouvé sa demeure; et Celui qui I'a rendu tel pour vous est
I'objet qui y rassasie vos coeurs.

v L A

Vous souvient-il de ce beau chapitre 3 de I'épitre aux Colossiens? Au chapitre 2, I'apbtre nous sort
entierement de notre premier état, du premier homme; au chapitre 3, il nous associe au second Adam,
ressuscité d’entre les morts. Il faut que vous soyez quelque part. Au chapitre 2, vous étes morts avec Christ :
Sa mort a clos toute votre histoire dans le premier Adam, et vous étes associé avec Christ ressuscité. « Si donc
vous avez été ressuscités avec le Christ, cherchez les choses qui sont en haut » [3 1].

Mes chers amis, il est précieux de se demander pourquoi I'apdtre ne définit pas ce que sont ces «choses ».
Il ne les énumére pas, parce que c’est la personne de Christ qui leur donne leur caractére ; c’est la personne
dont elles sont I'entourage qui en fait des objets dignes d’acquisition. Si vous rencontrez quelqu’un qui aime
Christ, et que vous lui disiez : «Christ est la», ce mot lui suffit. Le seul fait de Sa présence est une garantie
parfaite et explique toutes choses au cceur qui Lui est dévoué. Il n’est pas besoin d’entrer dans des détails, si
vous avez Christ pour objet, car |l fait que vous étes chez vous, a l'aise, satisfait, Ia ou Il est, au milieu de tout
ce qui L’entoure. « Bienheureux ceux qui habitent dans ta maison; ils te loueront incessamment»[Ps- 84, 4] |Is
sont remplis, occupés exclusivement d’une chose, de Sa louange.

Mes bien-aimés, que le Seigneur nous fasse apprécier dans nos ames les vérités que je vous ai
présentées; qu’ll nous donne de les golter dans leur ordre divin, pour étre fortifiés et encouragés, afin de
marcher en avant selon la dignité de notre appel, dans la paix, sereins, présentant la vie de Christ au milieu de
ce pauvre monde plein d’agitation et de fiévreuse activité. Oui, que le Seigneur nous donne des cceurs
capables de demeurer en paix au milieu du tumulte et de tous les orages d’ici-bas, des coeurs qui montrent a
tous les yeux ce que c’est que d’avoir été amenés a Lui, et d’avoir trouvé la le lieu de notre habitation.

Avez-vous vu les grands vapeurs transatlantiques revenir au port, blancs d’écume jusqu’au sommet de leur
cheminée, tant la mer a été violente et orageuse ; mais ils étaient si bien commandeés, si habilement dirigés, que
tous ceux qui les voient sont obligés de dire : Voici un vaisseau bien équipé et bien conduit, car il a résisté a
tous les vents. QU’il en soit ainsi de nous ! Conduits par Lui, nulle vague ne sera trop forte, nulle tempéte trop
violente ; et nous ne souhaiterons pas une épreuve, pas une affliction de moins, car nous pourrons dire : « Tu es
avec moi » [Ps. 23, 4],

V4 -

Troisieme méditation : Jean 14



Ce chapitre de I'évangile de Jean nous est familier a tous; nous I'avons, sans doute, lu et relu, mais la
Parole de Dieu a toujours une nouvelle fraicheur pour I'ame qui s’en approche. Mon intention n’est pas
d’aborder ici I'exposition de tout le chapitre, mais je chercherai a en faire ressortir trois points, présentés par le
Seigneur a Ses disciples pour leur consolation.

Le premier, c’est la vérité précieuse que la terre n’offre plus désormais aucun lieu de repos aux disciples du
Seigneur. Ce fait devrait étre plus familier aux chrétiens, a ceux surtout qui, par la grace et par la puissance du
Saint Esprit, ont compris en quelque mesure les vérités que Dieu a mises en lumiére dans ces derniers temps.

Nous comprenons et nous saisissons bien plus facilement cet autre c6té de la vérité, que ’homme,
considéré comme homme dans la chair, n’a pas de place devant Dieu, et que son histoire est close a la croix de
Christ. S’il se trouvait cependant ici quelgu’un pour qui ces termes fussent nouveaux ou étranges, je vais
chercher a lui expliquer ce gu’ils signifient. L’nomme, envisagé dans sa condition naturelle devant Dieu, a été
mis a I'épreuve de diverses manieres par Dieu Lui-méme, et le résultat de cette épreuve, c’est que I’homme, en
tant qu’homme né d’Adam, a été mis entierement de cbté, qu'’il n’a plus, comme tel, aucune place devant Dieu.
Du moment qu'un homme devient chrétien, qu’il croit au Seigneur Jésus Christ, sa position n’est plus en
aucune maniére liée a celle du premier homme : Dieu ne le considére pas comme étant en relation avec le
premier Adam, mais comme occupant une toute nouvelle position en Christ ressuscité d’entre les morts. Grace
a Dieu, chers amis, cette vérité est maintenant connue et enseignée, quelque faibles et peu visibles que
puissent étre ses effets sur nous. PIit a Dieu que nos consciences la connussent davantage! Quel fait
extraordinaire, en effet : devant Dieu, je n’ai point ma place en Adam, mais j'ai une position tout a fait nouvelle
en Christ! «Si quelgu’un est en Christ, c’est une nouvelle création : les choses vieilles sont passées; voici,
toutes choses sont faites nouvelles »[2 Cor. 5, 171 Ne dites pas : «Je voudrais pouvoir saisir cette vérité»;
laissez-vous plutbt saisir par elle. Si elle avait réellement pris possession de votre ame, vous ne pourriez
retourner a aucune des choses du premier Adam sans faire violence a votre conscience et a la vérité ; et dans
la mesure selon laquelle vous marcheriez avec une bonne conscience devant Dieu, votre conscience serait
gardée en activité et serait prompte a vous montrer ou et comment vous vous étes écarté du chemin.

On commet ici souvent une grande méprise. On s’agite beaucoup pour arriver a saisir des vérités, et I'on ne
se trouve pas assez dans le calme de la présence de Dieu pour que la vérité puisse nous saisir et prendre
possession de nous. Il faut que ce soit la vérité qui opere et non pas nous. Naturellement, nous n’aimons pas
cela, et nous nous en trouvons humiliés, parce que nous préférons faire quelque chose. Nous aimons a faire de
la vérité un objet de notre travail et de notre activité ; mais Dieu nous prend et nous place dans le repos de Sa
présence, de maniére a assurer a I'action de la vérité toute son efficace par I'Esprit sur nos consciences. Je
vous en donnerai un exemple. Lorsque Moise monta pour la seconde fois sur la montagne pour y recevoir les
tables de la loi, travailla-t-il sur quelque chose qui était déja la, pour obtenir le reflet de la gloire sur son visage ?
Non ; Moise se tint tranquille devant Jéhovah, et la gloire de Dieu laissa son empreinte et son reflet sur la face
de Moise; puis, lorsqu’il descendit de la montagne, le seul homme dans toute I'assemblée du peuple qui ne
s’apercut pas de la gloire qui brillait sur sa face, ce fut Moise lui-méme. Tous les autres voyaient que Moise
avait été en présence de Dieu, car ils pouvaient constater les effets de cette présence. Je sens que, de nos
jours tout particulierement, nous avons un besoin extréme de cette tranquillité d’ame devant Dieu, de ce repos
du coeur qui permet a la vérité de nous former et de nous fagconner selon elle-méme. Du moment que votre
esprit s’occupe de la vérité, comme d’un objet de votre travail, vous introduisez I'un des plus grands obstacles
a sa reception. Il y a une immense différence entre la vérité de Dieu, maniée par le Saint Esprit et produisant
certains effets sur notre conscience, et le travail de notre esprit sur cette vérité. Votre intelligence peut étre
occupée de la vérité, et cependant, par le fait méme de votre travail, le diable prendra avantage sur vous, et



finira par s’emparer de vous, votre conscience n’ayant pas été assez exercée devant Dieu pour que la vérité
agisse sur elle.

Du moment que j'accepte ma vraie position devant Dieu, en dehors du premier Adam et en Christ ressuscité
d’entre les morts, du moment que cette pensée a prise sur ma conscience, il faut nécessairement que tout ce
qui me concerne soit mis en accord avec cette position. Chercher a adapter la vérité a nos circonstances, c’est
tout autre chose que d’étre fagonnés par la vérité, afin d’étre rendus propres pour la présence de Dieu. Il prend
plaisir a nous rendre tels, que nous répondions a la place glorieuse dans laquelle Il nous introduit. Il ne nous
appartient pas d’arranger les choses a notre convenance et selon nos circonstances; nous sommes placés
devant Dieu dans la position la plus merveilleuse et qui dépasse tout ce qu’un coeur d’homme peut concevoir;
et puis Dieu s’occupe a mettre tout ce qui nous concerne parfaitement d’accord avec la position qu’ll nous a
faite, il faut donc qu’ll éte tout ce qui n’y appartient pas. Plus je connaitrai tout ce que je posséde en Christ, plus
mon cceur jouira des affections de mon Dieu, plus aussi je serai prét a faire la perte de tout ce qui n’est pas
Christ.

Le second point que je désire mettre bien en évidence, c’est que non seulement je n'appartiens plus du tout
au premier homme, mais que je n’appartiens pas davantage a la terre. Cette vérité ne vous plait pas peut-étre ?
Chacun est heureux de pouvoir dire : « Dieu merci! étant chrétien, je n’appartiens plus au premier homme; je
suis placé dans une position nouvelle en Christ ressuscité d’entre les morts ; j'appartiens a la gloire, a Christ ».
Mais étes-vous prét a dire aussi : «Je n’appartiens pas a cette terre ; mon chez-moi est ailleurs » ? Le chrétien
nest pas de ce monde. Vous trouverez ces deux choses dans les deux premiers chapitres de I'épitre aux
Ephésiens : c’est qu’un chrétien n’est pas en Adam, et qu’il n’est pas de la terre. Nous n’appartenons pas au
premier homme quant a notre position, et nous ne sommes pas de ce monde quant a notre place. Nous
sommes ici-bas dans le corps, je ne le nie pas; mais c’est une chose immense que de savoir que nous n’avons
pas de place sur la terre. La terre nous est fermée; si Christ n'y a pas eu de place, nous n’en avons pas non
plus. Quelle chose précieuse et solennelle a la fois ! Et quelle puissance elle exerce sur un cceur qui demande
en soupirant : Ou est ma place ? Ou est mon chez-moi ? Ou suis-je libre d’entrer et de sortir ? C’est cette vérité
qui nous est présentée en premier lieu au chapitre 14 de I'’évangile de Jean. Jésus dit aux siens : J’ai une place
pour vous, en dehors de cette terre de péché et de misere. «Dans la maison de mon Pere, il y a plusieurs
demeures; s’il en était autrement, je vous I'eusse dit, car je vais vous préparer une place. Et si je m’en vais, et
que je vous prépare une place, je reviendrai, et je vous prendrai auprés de moi; afin que la ou moi je suis, vous,
vous soyez aussi ». |l y a quelque chose de bien précis dans ces mots : « auprés de moi». Il en est de méme au
chapitre 3 de I'épitre aux Colossiens : « Si donc vous avez été ressuscités avec le Christ, cherchez les choses
qui sont en haut, ou le Christ est assis a la droite de Dieu ». Dieu ne nous montre-t-l1l pas la un lieu bien défini,
pour que le cceur du croyant sache et golte qu’il y est chez lui ?

Avant d’aller plus loin, remarquez comment la vérité de Colossiens 3 et celle de Jean 14 se rencontrent.
L’apbtre, aprés avoir montré aux Colossiens, au chapitre 2, gu’ils n’étaient pas en Adam, étant morts avec
Christ, mais qu’ils avaient une place toute nouvelle, étant ressuscités avec Christ, ajoute au verset 1 du
chapitre 3 : « Cherchez les choses qui sont en haut, ou le Christ est assis». Bien-aimés, ces cinq petits mots
correspondent exactement pour I'étendue et la signification a ce précieux : « la ou moi je suis» de Jean 14. lls
fournissent tout ce qui est nécessaire a un coeur qui a Christ pour objet. Les définitions et les descriptions plus
ou moins poétiques du ciel, que j'ai entendu faire, n’ont aucun attrait pour moi; je n’y crois pas, et ce qui me
frappe, c’est le silence de I'Ecriture sur ce sujet. L’Ecriture, en effet, parle fort peu du ciel; I'imagination de
I’lhomme s’en occupe beaucoup ; mais ce que la Parole nous assure, c’est que nous serons /a ou est Jésus —
le lieu est caractérisé par la personne. Ce qui est précieux, c’est que le Seigneur veut nous avoir avec Lui, la ou



Lui est; et cela suffit au coeur qui a Christ pour objet. Christ est 1a : Sa présence est la définition du lieu; elle
répond a tout. « Nous serons toujours avec le Seigneur » (1 Thess. 4).

Remarquez que c’est la position de Christ, quelle qu’elle soit, qui détermine la nétre. Il veut que la ou Il est,
nous aussi nous y soyons avec Lui. Quelle chose merveilleuse ! Son amour I'a voulu ; Son coeur autrement, ne
serait pas satisfait !

Le chapitre 13 de I'épitre aux Hébreux nous présente un autre cété de cette méme vérité. Nous lisons au
verset 12 : «C’est pourquoi aussi Jésus, afin qu’il sanctifiat le peuple par son propre sang, a souffert hors de la
porte. Ainsi donc, sortons vers lui hors du camp, portant son opprobre ». Remarquez-le bien. Le Seigneur vous
dit, comme nous venons de le voir, qu’ll a une place pour vous la-haut dans les cieux; des demeures — la
meilleure place que I'on puisse concevoir ou que le coeur puisse souhaiter; et que c’est Sa présence qui
caractérise cette place et qui la distingue : 1a ou Il est, Il veut nous avoir avec Lui! N’y a-t-il pas la de quoi faire
les délices de nos cceurs ? Mais le passage d’Hébreux 13 présente un autre c6té pratique de la vérité; il dit :
« Ainsi donc, sortons vers lui hors du camp, portant son opprobre ». Remarquez la sagesse de I'Esprit de Dieu :
si vous demeurez dans le camp, vous échappez a I'opprobre ; si vous sortez du camp vers Jésus, vous trouvez
I'opprobre. Qu’y a-t-il donc pour nous amener dehors et pour adoucir 'opprobre ? Ah! c’est que nous sortons
vers Lui! Ce n’est pas tout de sortir seulement et de protester ainsi contre toutes les choses qui sont dedans;; il
y a davantage : je sors par affection pour Christ. Je sors, il est vrai, parce que ma conscience, exercée devant
Dieu, ne me permet pas de rester dedans ; mais je sors, attiré par une personne vivante qui est dehors! Je leve
les yeux au ciel et je demande : Ou est Jésus ? Il est la-haut dans le sanctuaire ! J’y entre donc, moi aussi ! Et
sur la terre ? |l est dehors, Il a souffert hors de la porte (comp. Lév. 4, 12, 21 ; Nomb. 19, 3) ; et moi, je n’ai pas
autre chose a faire qu’a sortir, a sortir vers Lui! Ce sont les deux parties de mon histoire : jentre pour jouir des
délices de la maison; je sors pour étre en compagnie de Celui qui m’a préparé la-haut une demeure, « portant
son opprobre ». Bien-aimeés, cette vérité parle-t-elle a vos consciences ? L’aimez-vous ? Sans doute, elle est
comme un couteau affilé qui tranche dans le vif et qui pénétre jusqu’au fond, atteignant ce qui nous est le plus
sensible. Quelques-uns de ceux qui sont ici présents pourraient nous dire comment, quand et ou ils ont senti le
tranchant de la lame. Mais ou est la douleur, du moment que le Saint Esprit nous a montré Jésus dans les
demeures situées en dehors des ruines de ce monde, et que notre cceur, attiré vers ce lieu, a compris qu’il y a
préparé une place pour nous? Alors nous pouvons supporter I'enlévement de nos biens[Heb. 10, 34] |e vent
desséchant de I'affliction, les vagues impétueuses de I'épreuve !

Nous pouvons nous tenir debout devant I'épée de la mort, qui n’épargne personne ici-bas sur la terre. Tout
tombe sous ses coups dans ce triste monde ! Mais Jésus monte au ciel et dit : «Je vais vous préparer une
place. Et si je m’en vais, et que je vous prépare une place, je reviendrai». Non seulement Il tient la place en
réserve pour nous; Sa présence méme nous la prépare (car c’est la la force du passage); mais encore, |l
reviendra Lui-méme nous prendre et nous y introduire.

Je ne crois pas que I'activité de Jésus soit en exercice pour nous préparer cette place : c’est Sa présence
la-haut qui la prépare. Son activité dans le ciel s’exerce envers nous, envers nos personnes, ici-bas, pour nous
garder propres pour Sa présence, Son sang nous ayant déja rendus tels. Son sang est le fondement sur lequel
nous sommes devant Lui; Sa grace est le principe qui nous y maintient propres pour Sa présence ; mais c’est
Sa présence qui prépare la place et qui fait quelle est préte. Une seule chose nous manque encore : la
personne qui nous Yy introduira. Je ne vais pas seulement, dit le Seigneur, vous préparer une place; je ne veux
pas seulement vous garder purs, vous préserver de toute séparation morale d’avec moi pendant que vous étes
ici-bas et moi la-haut, mais il faut que la premiére parole de bienvenue qui vous accueille dans ce lieu de ma



présence sorte de ma propre bouche. « Si je m’en vais, et que je vous prépare une place, je reviendrai, et je
vous prendrai aupres de moi ». « Auprés de moi», ce n’est ni le ciel, ni la gloire, c’est Sa personne. « Afin que la
ou moi je suis, vous, vous soyez aussi ». Quelle joie !

Avant d’aller plus loin, mes chers amis, je vous demanderai quelle influence tout cela exerce sur vos
ceeurs ? La tendance du jour, il faut le dire, c’est de profiter de Christ autant que possible, puis de L’oublier, et
trop souvent nous sommes entrainés par elle. Il en est de ce qui nous entoure exactement comme de cet
homme qui, dans sa prison, était heureux d’avoir Joseph pour étre réconforté par lui, par la perspective de sa
prospérité et de son bonheur futurs, et qui ensuite I'oublialGen. 40]. Chacun cherche du soulagement, du
soulagement pour sa conscience, ou du soulagement pour son cceur, car nous avons une conscience et nous
avons un ceeur, bien que plusieurs semblent n’en point avoir. Un homme qui n’aurait que la conscience et point
de cceur, ou vice versa, ne serait pas un homme. Eh bien, nous avons une conscience qui a besoin d’'étre
purifiée, et nous avons un cceur qui veut étre satisfait. Le sang de Christ met notre conscience en parfaite
liberté, la personne de Christ satisfait aux affections du coeur. Or je dis que souvent nous nous servons de
Christ pour nos besoins, quitte a I'oublier ensuite. Ce fait méme, que Christ a une place pour nous en dehors de
cette terre, et que nos cceurs peuvent se réfugier la quand le souffle de la mort passe sur les choses d’ici-bas,
gu’en faisons-nous, lorsque la tempéte s’est calmée ? Hélas ! le plus souvent cette place n’est pour nous qu’un
lieu de refuge pendant I'orage : nous en sortons dés que 'orage est passeé.

Mais Christ nous parle d’'une demeure. Sans doute, ce lieu est un soulagement, un refuge, un abri, le seul
ombrage contre les atteintes de la chaleur du désert; mais nous en sortirons bien vite, si nous n’y avons pas
trouvé notre « home », les attractions, les joies, la bénédiction de la maison du Pere dans la compagnie de Celui
qui sait mettre le cceur parfaitement a l'aise. Or, le monde qui nous entoure ne pense pas a une demeure avec
Christ en dehors de cette scéne; les hommes estiment que le monde est une demeure particulierement
agréable ; on y fait descendre la grace de Christ, 'amour de Christ, Son secours, Sa rédemption, afin de s’y
trouver bien a l'aise.

Dieu veut autre chose : Il veut que I'ceuvre de la rédemption en Christ, le sang et la grace de Christ aient
pour effet de briser les liens qui nous attachent a ce monde, de nous ébranler pour ce qui est de /a terre, mais
de nous établir fermement /a-haut. Du moment que nous avons fait notre demeure de cette place merveilleuse
ou Christ est entré, nous ne songeons plus a faire d’ici-bas un lieu de repos. Supposez qu’'un homme soit tout a
coup transporté dans une contrée étrangére : il n’aura nul besoin de s’y faire étranger, d’y prendre I'esprit ou les
sentiments d’un étranger : il l'est. Qu’est-ce qui le rend tel ? Le simple fait qu’il vient d’'un endroit ou il est chez
lui. 1l n’est pas étranger dans son pays : la son cceur est resté, 1a sont ses joies, ses intéréts, ses désirs ; mais il
se trouve ailleurs, dans un lieu qui n’est pas cela pour lui. La marque la plus slre que I'on n’est pas réellement
un pélerin, c’est 'effort pour le devenir. On cherche toujours a étre ce qu’on n’est pas. Mais celui qui est
véritablement un pélerin, n’a besoin d’aucun effort : son caracteére est I'effet de sa vie et de sa nature. La plante,
I’herbe, I'arbre, ne font pas d’efforts pour croitre. Tout ce qu’il leur faut, c’est la chaleur du soleil et la lumiére du
soleil; et ainsi elles grandissent et leur nature s’affirme. Il y a deux choses que vous ne pourrez jamais faire.
Vous ne pouvez ni acquérir la qualité d’étranger, ni, en tant que pécheurs, vous rendre propres pour la
présence de Dieu; mais du moment que votre cceur a trouvé le repos aupres de Christ, la ou Il est, vous étes
hors du courant des choses d’ici-bas; elles vous deviennent étrangéres; elles cessent d’étre I'objet de votre
intérét ou de votre poursuite.

Il n’est pas un d’entre nous qui ne doive confesser devant Dieu combien peu il se trouve encore réellement
déplacé dans ce monde, combien peu son esprit mene deuil et s’afflige de I'état de tout ce qui nous entoure. Si



nous vivions la-haut, comme une plante transportée hors de sa zone, nous sentirions que I'atmosphére d’ici-
bas ne convient pas a notre nature. Mais, hélas! nous nous sommes acclimatés, endurcis, a force de vivre
dans I'esprit des choses qui nous environnent. Nous affrontons le monde, parce que nous nous sommes
accoutumés a ses frimas et a ses ténebres ; nous préférons y habiter que d’y étre en voyage. Mais le dessein
de Dieu, c’est que nous demeurions en haut, afin que, trouvant les joies de la maison auprés de la personne de
Christ et en communion avec Lui, nous ne soyons plus ici-bas que comme des étrangers en passage, visiteurs
qui apportent avec eux toute la grace, toute la perfection, la débonnaireté, la force et la puissance du Seigneur
Jésus.

On retrouve le méme esprit dont je viens de parler dans la maniére dont on cherche a affronter les choses
d’ici-bas. On prévoit la difficulté, on I'examine, on la mesure, et I'on tache de s’y préparer. Mais la chose est
impossible. Le moment venu, vous éprouvez une amere déception. Pourquoi ? Parce que Dieu donne, selon les
richesses de Sa gloire, une force nouvelle quand le besoin est la. Ce n’est pas une force qui se puisse
accumuler. Dieu ne donne jamais de provision. Il nous donne selon nos besoins de chaque instant. Quelle
bonté et quelle sagesse ! Il sait tres bien que nous emploierions les provisions qu’ll nous donnerait, a devenir
indépendants. Il garde les choses en main, dans Son infinie miséricorde, et Il tient ainsi nos cceurs dans Sa
dépendance pour tout ce dont nous avons besoin. Nous n’avons rien a faire que d’aller a Dieu chaque jour pour
les besoins de chaque jour. Plus nos cceurs demeurent avec Christ, 1a ou |l est, plus ils jouissent des joies de la
maison, plus nous affrontons simplement, naturellement, sans effort — sans chercher a nous fortifier a I'avance
— les difficultés de chaque jour. Oh! marchons ainsi journellement dans la patience, la tranquillité, la joie de
Christ, et lorsque les difficultés surviendront, nous les traverserons avec Sa grace et Sa puissance. Dans la
proportion ou nous jouirons de la place ou le Seigneur se trouve, nous serons capables de supporter I'adversité
et de tout surmonter. Nous ne pouvons affronter les difficultés qu’autant que nous les rencontrerons en sortant
de ce lieu-la. Que ce soit donc en sortant du sanctuaire, avec tout le sérieux, le calme, la paix, et la puissance
de Christ, que nous affrontions toutes les choses d’ici-bas, ou nous ne sommes que des visiteurs célestes.
Habitons davantage notre patrie, et n’en sortons que pour combattre dans un pays ennemi. La grace de Christ
qui a été manifestée en nous donnant une place avec Lui, n’est pas moins glorifi€e maintenant en nous rendant
capables de surmonter les difficultés qui nous environnent.

*

* *

Je désire maintenant attirer votre attention sur un second point contenu dans ce chapitre 14 de I'’évangile de
Jean. Le Seigneur dit, au verset 23 : « Si quelqu’un m’aime, il gardera ma parole, et mon Pere I'aimera ; et nous
viendrons & lui, et nous ferons notre demeure chez lui». Etes-vous préts & témoigner de cette maniére votre
affection pour Christ ? Le Seigneur ne parle pas d’ceuvres a accomplir; Il ne dit pas : « Si quelqu’'un m’aime, il
travaillera ».

Dans ces temps de fiévreuse activité, ou I'évangélisation méme prend si souvent ce caractére, les hommes
préféreraient, sans doute, que Jésus se ft exprimé ainsi. Loin de moi la pensée de médire de ce que Dieu,
dans Sa souveraineté et Sa miséricorde, trouve bon de faire par le moyen d’instruments quelconques pour
accomplir Ses desseins, mais ce n’est pas tout de rendre témoignage : il faut garder la parole de Jésus. Le
faites-vous ? « Si quelqu’un m’aime, il gardera ma parole ».

Il est tres solennel de penser qu'il peut y avoir une activité incessante, du zéle, du travail, sans qu’il y ait, au
fond de tout cela, une seule parcelle de vraie affection pour Christ. Vous pensez peut-étre que j'exagere ? Mais
lisez au second chapitre de I’Apocalypse : Jésus, avec des yeux comme une flamme de feu, marche au milieu



des lampes d’or; il entend tout, voit tout, juge tout; et il dit : « A I'ange de I'assemblée qui est & Ephése, écris...
Je connais tes ceuvres, et ton travalil, et ta patience, et que tu ne peux supporter les méchants; et tu as éprouvé
ceux qui se disent apétres et ne le sont pas, et tu les as trouvés menteurs; et tu as patience, et tu as supporté
des afflictions pour mon nom, et tu ne t’es pas lassé ». Ou trouver aujourd’hui, dites-le-moi, un état de choses
plus favorable que celui-la, sous le regard pénétrant du Seigneur ? Lui-méme, avant tout, Il mentionne tout ce
travail, comme |l fait toujours pour tout ce qu’ll peut reconnaitre ; mais |l ajoute : «J’ai contre toi que tu as
abandonné ton premier amour ! ». Je ne sais si nous tenons assez compte de la possibilité solennelle, tres
solennelle, de faire les ceuvres quand lamour fait défaut. |l est évident que le Seigneur apprécie 'amour bien
plus que les ceuvres, et, d’autre part, il est possible qu’il y ait du travail, un travail reconnu méme de Lui, sans
que le coeur Lui soit vraiment et sincerement attaché. Prenons bien garde de ne pas faire des ceuvres lorsque
I'amour, qui est leur mobile, fait défaut. J’éprouve tout ce qui se passe autour de nous par cette simple parole
du Seigneur Jésus : «Si quelgu’un m’aime, il gardera ma parole». Avez-vous de I'affection pour Christ? Je
vous parle au nom du Seigneur ? L’aimez-vous ? Votre coeur est-il avec Lui ? Avez-vous exprimé votre affection
pour Lui ? Dites-vous : Oui, je L’aime ? Nous vivons dans des jours ou chacun dit librement ses sentiments. Eh
bien! «Si quelgu’un m’aime, il gardera ma parole ». Et si vous ne gardez pas Sa parole, Son conseil, Sa
volonté révélée, n’est-il pas faux de dire que vous L’aimez ? Vous vous rappelez ce que Delila dit a Samson.
Cette femme misérable, coupable, dépravée, comprenait quelque chose de la nature d’une sinceére affection;
elle disait : « Comment dis-tu : Je t'aime — et ton coeur n’est pas avec moi ? »[Jug. 16, 15], — « Si quelqu’un
m’aime, il gardera ma parole ».

Maintenant, en contraste avec I'église d’Ephése, considérons ce que le Seigneur dit & Philadelphie. « Je
connais tes ceuvres » [Apoc. 3, 8] ; mais rien de plus sur ce point : pas un mot des ceuvres, sinon qu’ll les connait.
C’est que, je n’en doute pas, personne d’autre ne les reconnaissait. Les ceuvres de Philadelphie étaient de telle
nature, qu’il fallait I'ceil de Jésus pour les discerner ou pour comprendre leur caractere. Elles étaient trop
insignifiantes, trop cachées aux yeux du monde; elles avaient un caractere, un motif, un objet trop particulier,
pour étre appréciées par un ceil autre que celui de Christ. « Je connais tes ceuvres ». Puis le Seigneur ajoute :
«Tu as peu de force, et tu as gardé ma parole». C’est la méme pensée qu’ll avait exprimée en Jean 14 : «Si
quelqu’un m’aime, il gardera ma parole ». Et voici la recompense : « Mon Pére I'aimera ; et nous viendrons a lui,
et nous ferons notre demeure chez lui». C’est exactement le méme mot qu’au verset 2 du méme chapitre. Le
Fils de Dieu a une demeure pour moi la-haut; c’est merveilleux ! Mais il est plus merveilleux encore de penser
gu’en attendant qu’ll m’y introduise, |l veut descendre et faire Sa demeure — Lui et le Pere — ici-bas dans mon
pauvre cceur! Combien peu on y pense aujourd’hui! Ou sont les coeurs qui souhaitent ardemment Sa
présence, qui font leurs délices d’étre la demeure de Jésus? Mes amis, jouissez-vous d’une chose si
merveilleuse ? Ce pauvre cceur petit, faible, inconstant, devenu la demeure du Pére et du Fils! Aprés la
meilleure place, nous trouvons ici la meilleure compagnie. Le Pere et le Fils | Pensez-vous que I'on puisse se
sentir seul si 'on a conscience d’une telle compagnie ? Le Pere et le Fils venant, non pas nous rendre visite,
mais demeurer ici-bas, dans des coeurs ou le monde, la chair, le diable ont régné auparavant. Que le Seigneur
nous exerce par Son Esprit, et que nous nous posions cette question : Désires-tu qu’ils fassent chez toi leur
demeure — le Pére et le Fils ? — Alors, garde la parole de Jésus !

Avez-vous été ainsi exercés ? Avez-vous jamais passé une nuit d’angoisses ou de méditation en face de ce
fait, que partout la parole de Jésus est mise de c6té ? Nous parlons de notre amour pour Christ, de nos désirs
et de notre affection pour la parole de Jésus; eh bien, je vous le demande, nos coeurs sont-ils affligés, brisés,
de voir que tous, de propos délibéré, systématiquement, cherchent leur propre intérét, et non pas les intéréts de
Jésus Christ[Phil.- 2, 21] et que Sa Parole n’est pas gardée ?



Nous parlons de notre amour, de notre affection — quelle chose chétive, misérable, souillée, égoiste ! Si nos
coeurs et nos pensées étaient sincerement, réellement occupés des affections de Christ, pourrions-nous
prendre si facilement notre parti de tant d’indifférence a Ses désirs ? Ne serions-nous pas affigés de voir
combien peu on estime le désir de Son coeur ? « Que tous soient un, comme toi, Pére, tu es en moi, et moi en
toi; afin qu’eux aussi soient un en nous», et combien on oublie le but pour lequel Il mourut et qui était de
«rassembler en un les enfants de Dieu dispersés» (Jean 17, 21; 11, 52). La chrétienté professante a-t-elle
égard a ce dessein, a cette priere de Jésus, ou plutét n'est-il pas vrai qu’elle n’en fait aucun cas? «Si
quelqu’un m’aime, il gardera ma parole ».

* *

Mon troisieme point est contenu dans les versets 26-28 de notre chapitre. Nous avons parlé de la meilleure
place, et puis de la meilleure compagnie ; parlons maintenant des meilleures circonstances. La meilleure place
est dans les cieux avec Christ; la meilleure compagnie, c’est d’étre ici-bas, «hors du camp » avec Lui, et de
I'avoir, Lui — et le Pére — faisant Sa demeure chez nous. Et les meilleures circonstances ? C’est d’abord une
double paix, la paix qu’ll a faite par le sang de Sa croix, et puis la paix dont Il a joui comme homme obéissant et
dépendant, comme Fils avec Son Pére. Il nous laisse la premiére, Il nous donne la seconde. Quelgu’un de vous
possede-t-il cette double paix ? Chose affligeante a constater, il est trés commun de trouver parmi ceux qui font
profession d’étre le peuple de Dieu, des personnes qui n‘ont pas méme la premiere. Cette paix signifie
simplement ceci, qu’il N’y a plus d’ennemis : aucun ennemi ne léve plus la téte. Si vous voyez que tous les
ennemis sont vaincus, vous avez trouvé la paix que Jésus a faite par le sang de Sa croix. Y a-t-il un seul
ennemi que Christ n’ait pas vaincu ? Le péché ? « Il a été manifesté une fois pour I'abolition du péché par son
sacrifice » [Héb. 9, 26] Satan ? «Il a rendu impuissant celui qui avait la puissance de la mort, c’est-a-dire le
diable » [Héb- 2, 14] La mort ? « O mort, ou est ton aiguillon ? ol est, & mort, ta victoire ? » [1 Cor. 15,55] I n’y a plus
d’ennemis ! Si votre coeur se soumet a Celui qui a tout accompli sur la croix, et si vous mettez votre confiance
en Lui, vous avez cette paix; et, avec elle, aucun ennemi ne peut lever la téte contre vous.

La seconde paix est celle qui provient de la simple soumission du cceur a Jésus; la dépendance et
'obéissance. Cette paix est ma part quand je prends Son joug sur moi et que japprends de Lui. On met
généralement le joug en rapport avec le travail ; le joug de Christ se prend pour trouver le repos « Prenez mon
joug sur vous,... et vous trouverez le repos de vos dmes » [Matt. 11, 29 Aussit6t que je prends simplement ma
place devant Dieu, me reconnaissant comme mis entierement de c6té quant a tout ce que j'étais dans la chair,
aussitét que je reconnais étre ce que je suis devant Dieu, un homme mort, la volonté n’étant plus en exercice;
aussitét que, par la puissance de la vie en Christ, je me tiens pour mort, que par la foi je reconnais ce fait, alors
jai cette seconde paix. Ce qui trouble si souvent, c’est qu’on ne fait pas son compte avec Dieu. La foi fait son
compte, et ce dont elle fait son compte, elle le réalise. Si vous ne vous tenez pas pour morts, c’est votre volonté
qui vous gouverne, et si elle n’est pas gouvernée, vous ne pouvez avoir cette seconde paix dont je parle ; mais
si vous avez fait votre compte avec Dieu, vous avez placé la croix sur votre volonté, et vous avez la paix d’un
homme dépendant et soumis. C’est notre volonté qui nous tient en dehors de la dépendance et de la
soumission ; et nous ne pouvons pas, je le dis hautement, abdiquer la volonté par la propre force de la volonté.
Des souverains ont pu abdiquer, mais la volonté n’a jamais abdiqué et ne le fera jamais. Une seule chose peut
nous mettre de cété entierement : c’est la croix ! J’ai a faire mon compte avec Dieu; Dieu a crucifié mon vieil
homme avec Christ; Dieu a mis fin dans la mort a tout ce que jétais; et je n’ai qu’une seule chose a faire, c’est
de «me tenir moi-méme pour mort au péché » [Rom. 6, 11],



Je trouve encore, dans ce chapitre 14 de Jean, une autre chose trés précieuse qui se rapporte aux
circonstances. « Si vous m’aviez aimé, vous vous seriez réjouis de ce que je m’en vais au Pere ». |l semble que
nous entrons bien peu dans cette pensée, mes chers amis. C’est comme si le Seigneur avait dit : « Je vous ai si
parfaitement associés avec moi, je vous ai établis dans une position si extraordinairement bénie en moi-méme,
que je compte sur vous pour partager ma propre joie. Je vous donne d’avoir part avec moi, a ma joie. Est-ce
beaucoup d’oublier votre tristesse a cause de ma joie ? ». « Si vous m’aviez aimé, vous vous seriez réjouis de
ce que je m’en vais au Pére». Combien peu ils entrent dans Sa joie, ces pauvres cceurs égoistes, qui se
meuvent toujours dans le cercle étroit du moi! Combien peu Christ nous occupe exclusivement, nous qui
trouvons si peu notre joie dans Sa joie ! « Si vous m’aviez aimé, vous vous seriez réjouis de ce que je m’en vais
au Peére, car mon Pére est plus grand que moi ».

Chers amis, les vérités dont nous venons de parler sont capitales. Dieu les place devant nous pour les jours
que nous traversons. Je sais qu’il y a, parmi les enfants de Dieu, de I’énergie pour le service, mais y a-t-il assez
de repos pour la communion? Je suis persuadé que personne ne peut prendre sa place dans le témoignage
que Dieu a suscité pour ces derniers temps, s’il ne connait le repos pour avoir communion avec le Seigneur;
Nnous ne pouvons avoir cette communion si notre coeur n’est pas en repos. Si je n’ai pas le repos, celui du cceur
aussi bien que celui de la conscience, je ne suis pas affranchi. Je crois aussi, comme je 'ai dit précédemment,
que I'état dans lequel se trouvent aujourd’hui beaucoup d’enfants de Dieu les porte a faire I'épreuve des mille
choses qui les entourent, afin de combler, si possible, le vide affreux qui provient de ce qu’ils n’ont pas le repos
adu cceur devant Dieu.

Que le Seigneur nous donne quand il n’y a que faiblesse au-dedans, ruines au-dehors, de connaitre si bien
la place ou Jésus est entré, qu’elle soit dés maintenant la demeure de nos ames et que, jouissant de Sa
présence et de Sa compagnie dans les circonstances qu’ll trouve bon de nous faire traverser, nous savourions
la paix et la joie qu’ll donne, jusqu’au moment ou nous entendrons Sa voix et ou nous serons enlevés a Sa
rencontre pour étre toujours avec Lui!



