Précher Christ : qu’est-ce que c’est ?

(Traduit de l'anglais)

C.H. Mackintosh

[Courts articles 17]

« Philippe, étant descendu dans une ville de la Samarie, leur précha le Christ» (Act. 8). Cette bréve et
simple déclaration englobe en elle un grand trait caractéristique du christianisme — un trait qui le distingue de
tout systeme religieux qui existe actuellement ou qui a jamais été proposé dans ce monde. Le christianisme
n’est pas un ensemble d’abstractions — un certain nombre de dogmes — un systéme de doctrines. C’est avant
tout une religion de faits vivants, de réalités divines — une religion qui trouve son centre dans une personne
divine, ’homme Christ Jésus. Il est le fondement de toute la doctrine chrétienne. Car de Sa personne divine et
glorieuse rayonne toute vérité. Il est la source vivante d’ou jaillissent tous les courants en plénitude, en
puissance et en bénédiction. « En Lui était la vie, et la vie était la lumiére des hommes » [Jéan 1, 4] En dehors de
Lui, tout est mort et ténebres. Il n’y a pas un atome de vie, pas un rayon de lumiére dans tout ce monde,
excepté ce qui vient de Lui. Un homme peut posséder tout le savoir des écoles; il peut se prélasser dans la plus
brillante lumiere que la science peut verser sur son intelligence et sur son chemin; il peut orner son nom de tous
les honneurs que ses compagnons mortels peuvent entasser sur lui; mais s’il y a ne serait-ce que la largeur
d’un cheveu entre lui et Jésus — s’il n’est pas en Christ et Christ en lui — s’il n’a pas cru au nom du Fils unique
de Dieu, il est en lien avec la mort et les ténebres. Christ est «la vraie lumiére qui, venant dans le monde,
éclaire tout homme »[Jean 1, 9] C’est pourquoi aucun homme ne peut, dans un sens divin, étre appelé un
homme éclairé, sauf « un homme en Christ ».

Il est bon d’étre au clair quant a cela. Il est nécessaire d’y insister, en ce jour d’orgueil et de prétention de
’lhomme. Les hommes se vantent de leur lumiéere et de leur intelligence, du progrés de la civilisation, de la
recherche et des découvertes de I'’époque dans laquelle nous nous trouvons, des arts et des sciences et de ce
qui a été fait et produit par leur moyen. Nous ne voulons pas toucher a ces choses. Nous voulons les laisser
tout a fait pour ce qu’elles valent réellement, mais nous sommes arrétés par ces mots qui tombaient des levres
du Maitre : « Je suis la lumiére du monde ; celui qui me suit ne marchera point dans les ténébres, mais il aura la
lumiere de la vie »[Jean 8, 12|, |ci, c’est : «celui qui me suit». La vie et la lumiére ne peuvent se trouver qu’en
Jésus. Si quelqu’un ne suit pas Jésus, il est plongé dans la mort et les ténebres, méme s’il possede le génie le
plus impressionnant et enrichi de tous les trésors de la science et de la connaissance.

Nous serons considérés comme étroits d’esprit, en écrivant cela. Nous serons considérés par beaucoup
comme des hommes aux vues trés restreintes, de fait — des hommes d’une seule idée, et méme cette idée
présentée de facon partiale. Bien, ainsi en soit-il. Nous sommes des hommes d’une seule idée; et nous
désirons de tout coeur qu’il en soit toujours plus ainsi. Mais quelle est cette seule idée ? Christ! Il est la grande
idée de Dieu, béni soit Son nom éternellement ! Christ est la somme et la substance de tout ce qui est dans la
pensée de Dieu. Il est I'objet central dans le ciel, le grand fait de I'éternité, 'objet de I'affection de Dieu — de



’hommage des anges — de I'adoration des saints — de la terreur des démons — l'alpha et 'oméga des
conseils divins — la clé de volte de I'arche de la révélation — le soleil central de I'univers de Dieu.

Tout étant ainsi, nous ne devons pas nous étonner de I'effort constant de Satan pour empécher les gens de
venir a Christ et pour les attirer loin de Lui, aprés qu’ils sont venus a Lui. Il hait Christ, et il utilisera n’importe
quoi et tout ce qu’il peut pour empécher le coeur de Le saisir. Satan utilisera les soucis ou les plaisirs, la
pauvreté ou les richesses, la maladie ou la santé, le vice ou la moralité, les choses profanes ou la religion; en
bref, peu lui importe ce que c’est, pourvu qu’il puisse garder Jésus en dehors du caceur.

D’un autre cété, le but constant du Saint Esprit est de présenter Christ Lui-méme a I'ame. Ce n’est pas
quelque chose au sujet de Christ, des doctrines qui Le concernent, ou des principes simplement en lien avec
Lui, mais c’est Sa propre personne méme, dans sa puissance et sa fraicheur vivantes. Nous ne pouvons pas
lire une page du Nouveau Testament sans le remarquer. Tout le livre, depuis les premiéres lignes de Matthieu
jusgu’a la fin de I’Apocalypse, est simplement un rapport de faits concernant Jésus. Ce n’est pas notre propos
de suivre ces rapports; le faire serait intéressant au-dela de toute expression, mais nous détournerait de notre
sujet immédiat dont nous devons maintenant nous occuper. Qu’il soit dévoilé et appliqué dans la puissance du
Saint Esprit !

En étudiant I'Ecriture en lien avec notre sujet, nous trouverons le Seigneur Jésus Christ présenté de trois
maniéres — comme pierre de touche, comme victime et comme modéle. Chacun de ces points contient en lui-
méme un volume de vérité, et quand nous les voyons dans leurs liens entre eux, ils ouvrent a nos ames un
vaste champ de connaissance et d’expérience chrétiennes. Considérons donc ce que cela signifie quand nous
parlons de

Christ comme pierre de touche

En contemplant la vie du Seigneur Jésus comme homme, nous avons la manifestation parfaite de ce qu’un
homme devrait étre. Nous voyons en Lui les deux grandes perfections de la créature, a savoir, I'obéissance et
la dépendance. Quoique Dieu sur toutes choses, le Créateur tout-puissant et Celui qui soutient tout le vaste
univers ; quoiqu’ll ait pu dire : « Je revéts les cieux de noirceur, et je leur donne un sac pour couverture » [Es. 50,
3, pourtant, Il a pris sur cette terre la place d’'un homme si complétement et de fagon si absolue, qu’ll pouvait
dire : « Le Seigneur I'Eternel m’a donné la langue des savants, pour que je sache soutenir par une parole celui
qui est las. Il me réveille chaque matin, il réveille mon oreille pour que j’écoute comme ceux qu’on enseigne. Le
Seigneur I'Eternel m’a ouvert I'oreille, et moi je n’ai pas été rebelle, je ne me suis pas retiré en arriére » (Es. 50,
4-5).

Le Seigneur n’a jamais fait un pas sans l'autorité divine. Quand le diable Le tenta pour opérer un miracle
pour satisfaire Sa faim, Sa réponse fut : « Il est écrit : L’'nomme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute
parole qui sort de la bouche de DieulMatt. 4, 4] || ferait volontiers un miracle pour nourrir les autres, mais pas
pour Lui-méme. Ensuite, quand Il fut tenté pour se jeter du haut du temple, Il répondit : « Il est écrit : Tu ne
tenteras pas le Seigneur ton Dieu » [Matt. 4, 7] || n’avait aucun commandement de la part de Dieu de se jeter en
bas, et Il ne pouvait agir sans cela ; faire ainsi aurait été une tentation de la providence. Ainsi aussi, quand Il fut
tenté par I'offre de tous les royaumes de ce monde, a condition de rendre hommage a Satan, Sa réponse fut :
« |l est écrit : Tu rendras hommage au Seigneur ton Dieu, et tu le serviras lui seul » [Matt. 4, 10],

L’homme Christ Jésus fut parfaitement obéissant. Rien ne pouvait L’inciter a sortir de la largeur d’un cheveu
du chemin étroit de I'obéissance. Il fut ’hnomme obéissant du début a la fin. C’était la méme chose pour Lui, ou



gu’ll serve ou quoi qu’ll fasse. Il agirait par I'autorité de la Parole divine. Il prendrait le pain de la part de Dieu; Il
viendrait a Son temple quand |l serait envoyé de Dieu, et Il attendrait le moment de Dieu pour recevoir les
royaumes de ce monde. Son obéissance était absolue et sans interruption, de la créche a la croix, et en cela, |l
était agréable a Dieu. C’était la perfection de la créature ; et rien autre que cela, en aucune maniére, ne pouvait
étre agréable a Dieu. Si I'obéissance parfaite plait a Dieu, alors la désobéissance doit étre haissable. La vie de
Jésus, dans ce caractere-la, était un festin continuel pour le cceur de Dieu. Sa parfaite obéissance faisait
monter continuellement un nuage d’encens de bonne odeur vers le tréne de Dieu.

Or c’est la ce qu’'un homme doit étre. Nous avons la la pierre de touche parfaite de la condition de ’lhomme,
et quand nous regardons a nous-mémes a la lumiére de ce seul rayon de la gloire de Christ, nous devons voir
notre éloignement complet de la seule et vraie position propre de la créature. La lumiére qui brille du caractere
et des voies de Jésus, révéle, comme rien d’autre ne pouvait le faire, les ténébres morales de notre état naturel.
Nous ne sommes pas obeéissants ; nous sommes obstinés; nous faisons ce qui nous plait; nous avons rejeté
I'autorité de Dieu; Sa Parole ne nous gouverne pas. « La pensée de la chair est inimitié contre Dieu, car elle ne
se soumet pas a la loi de Dieu, car aussi elle ne le peut pas » (Rom. 8).

On pourra demander : « La loi n’a-t-elle pas rendu manifeste I'obstination et I'inimitié de nos cceurs ? ». Sans
doute, mais qui peut ne pas voir la différence entre une loi exigeant I'obéissance, et le Fils de Dieu, comme
homme, exposant I'obéissance ? Eh bien donc, dans la mesure ou la vie et les voies du Seigneur Jésus Christ
transcendent en gloire tout le systeme Iégal, et dans la mesure ou la personne de Christ transcende en gloire et
en dignité la personne de Moise, de la méme maniere, Christ, comme pierre de touche de la condition de
I’'homme, surpasse en puissance morale la loi de Moise. Et la méme chose demeure vraie pour toute mise a
I’épreuve qui ait jamais été appliquée et a toute autre mesure qui ait jamais été établie. L’homme Christ Jésus,
vu sous le seul caractére de I'obéissance parfaite, est une pierre de touche absolument parfaite par laquelle
notre état naturel peut étre mis a I'épreuve et rendu manifeste.

Prenez un autre rayon de la gloire morale de Christ. Il était aussi absolument dépendant de Dieu qu’ll Lui
était obéissant. Il pouvait dire : « Garde-moi, 6 Dieu! car je me confie en toi» (Ps. 16). Et encore : «C’est a toi
que je fus remis dés la matrice » (Ps. 22). Il n’a jamais, méme un seul moment, abandonné I'attitude de I'entiere
dépendance envers le Dieu vivant. |l convient d’étre dépendant de Dieu pour toute chose. Le bien-aimé Jésus
I'a toujours été! Il respirait 'atmosphere méme de la dépendance, de Bethléhem au Calvaire. Il fut le seul
homme qui vécut jamais une vie de dépendance de Dieu ininterrompue, du début a la fin. D’autres ont été en
partie dépendants, Lui le fut parfaitement. D’autres se sont occasionnellement, ou méme principalement,
tournés vers Dieu; Lui n’a jamais regardé ailleurs. Il trouvait toutes Ses sources en Dieu, non pas certaines
d’entre elles ou méme la plupart.

Cela aussi était trés agréable a Dieu. Avoir un homme sur cette terre dont le cceur ne fut jamais, méme un
seul instant, hors de l'attitude de la dépendance, était tres précieux pour le Pére. C’est pourquoi, encore et
encore, le ciel s’ouvrit et le témoignage en parvint : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j’ai trouvé mon
plaisir » Matt. 3, 17],

Puisque cette dépendance dans la vie parfaite de I’'homme Christ Jésus fut infiniment agréable a la pensée
de Dieu, elle fournit aussi une pierre de touche infiniment puissante de I'état naturel de ’hnomme. Nous pouvons
voir ici, comme nulle part ailleurs, notre apostasie de la seule position propre de la créature — la position de
dépendance. Il est vrai, I'historien inspiré nous informe, en Genese 3, que le premier Adam tomba de sa
position originelle d’obéissance et de dépendance. Il est vrai aussi, que la loi de Moise rend manifeste ce que
sont les descendants d’Adam, chacun d’eux, dans une condition de révolte et d’indépendance ; mais qui peut



manquer de voir avec quelle puissance supérieure tout cela est mis en relief dans ce monde par la vie et les
voies de Jésus ? En Lui, nous voyons un homme parfaitement obéissant et parfaitement dépendant, au milieu
d’'une scéne de désobéissance et d'indépendance, et faisant face a toutes les tentations pour abandonner la
position qu’ll occupait.

Ainsi, la vie de Jésus, dans ce point particulier de la parfaite dépendance, met a I'épreuve la condition de
I’'homme et démontre son entier éloignement de Dieu. L’homme dans son état naturel cherche toujours a étre
indépendant de Dieu. Nous n’avons pas besoin d’entrer dans des preuves détaillées de cela. Ce seul rayon de
lumiére, émanant de la gloire de Christ et reluisant dans le cceur de ’'homme, y met a nu toutes les chambres,
et démontre au-dela de toute question — démontre d’'une maniére telle que rien d’autre ne pourrait le faire —
I’éloignement de I’'hnomme d’avec Dieu, et I'indépendance hautaine qui caractérise notre condition naturelle.

Plus sera intense la lumiere que vous dirigerez sur un objet, plus parfaitement pourrez-vous voir ce qu’il est.
Il y a une immense différence entre regarder un tableau a la faible pénombre de I'aube, et 'examiner dans la
pleine lumiére du jour. Ainsi en est-il quant a notre état réel par nature. Nous pouvons le voir a la lumiére de la
loi, a la lumiére de la conscience, a la lumiere de la norme de moralité la plus élevée connue parmi les hommes,
et en le voyant ainsi, nous pouvons voir qu’il n’est pas ce qu’il devrait étre ; mais c’est seulement quand nous le
voyons dans le plein éclat de la gloire morale de Christ que nous pouvons le voir tel gu’il est réellement. C’est
une chose de dire : «Nous avons fait des choses que nous n’aurions pas dd faire, et négligé les choses que
nous devions faire », et c’est une chose tout a fait différente de nous voir nous-mémes dans cette parfaite
lumiere qui rend tout manifeste. C’est une chose de considérer nos voies a la lumiéere de la loi, de la conscience
ou de la moralité, et une autre de considérer notre nature a la lumiere de cette pierre de touche toute-puissante,
a savoir, la vie de 'homme Christ Jésus.

Nous nous référerons a un autre trait du caractere de Christ, qui est Son parfait renoncement a Lui-méme. |l
n’a jamais une seule fois cherché Son propre intérét en quoi que ce soit. Sa vie fut une vie de constant sacrifice
de soi. «Le Fils de 'homme est venu pour servir et pour donner » [Matt. 20, 28] Ces deux mots : «servir» et
«donner », formaient la devise de Sa vie, et étaient écrits en lettres de sang sur Sa croix. Dans Sa merveilleuse
vie et dans Sa mort, Il fut le Serviteur et le Donateur. Il était toujours prét a répondre a toute forme de besoin
humain. Nous Le voyons au puits isolé de Sichar, ouvrant la fontaine de I'eau de la vie a une pauvre ame
assoiffée. Nous Le voyons au réservoir de Béthesda, accordant la force a un pauvre impotent paralysé. Nous
Le voyons a la porte de Nain, séchant les pleurs de la veuve et lui rendant son fils unique dans son sein.

Nous voyons tout cela, et bien plus encore, mais nous ne Le voyons jamais rechercher Ses propres intéréts.
Non, jamais ! Nous ne pouvons peser trop profondément ce fait dans la vie de Jésus, ni ne pouvons trop nous
scruter entierement a la lumiere qu’émet ce fait merveilleux. Si, a la lumiere de Son obéissance parfaite, nous
pouvons détecter notre terrible obstination ; si, a la lumiére de Sa dépendance absolue, nous pouvons discerner
notre orgueil et notre indépendance hautaine; alors certainement, a la lumiére de Son renoncement a Lui-
méme et de Son sacrifice de Lui-méme, nous pouvons découvrir notre répugnant égoisme sous ses dix mille
formes, et en le découvrant, nous devons nous hair et nous détester nous-mémes. Jésus n’a jamais pensé a
Lui en quoi qu’ll ait jamais dit ou fait. Il trouvait Sa nourriture et Son breuvage en faisant la volonté de Dieu et en
répondant aux besoins de ’homme.

Quelle pierre de touche se trouve la! Combien elle nous met a I'épreuve | Combien elle rend manifeste ce
qui est en nous par nature ! Combien elle répand sa brillante lumiére sur la nature de ’lhomme et sur le monde
de 'homme, et reprend et I'une et l'autre ! Car qu’est-ce, aprés tout, que le grand principe a la racine de la
nature et de ce monde ? Le moi! «On te louera, si tu te fais du bien» (Ps. 49). L’intérét propre est en réalité le



principe qui gouverne dans la vie de tout homme, femme et enfant non renouvelé, dans ce monde. La nature
peut se revétir de formes trés aimables et attirantes ; elle peut adopter un aspect trés généreux et bienveillant;
elle peut disperser aussi bien qu’accumuler; mais nous pouvons demeurer assurés de ceci, que 'homme
irrégénéré est totalement incapable de s’élever au-dessus du moi comme objet. Cela ne peut en rien étre rendu
plus complétement manifeste — ne peut en rien étre développé avec une telle force et une telle clarté — son
infamie et sa laideur ne peuvent en rien étre plus entierement détectées et jugées, que dans la lumiére de cette
parfaite pierre de touche présentée dans la vie de sacrifice de soi de notre bien-aimé Seigneur Jésus Christ.
C’est quand cette lumiére pénétrante brille sur nous que nous nous voyons dans notre véritable dépravation et
notre infamie personnelle.

Le Seigneur Jésus est venu dans ce monde et a vécu une vie parfaite — parfaite en pensées, parfaite en
paroles, parfaite en actes. Il a parfaitement glorifié Dieu, et non seulement cela, mais |l a parfaitement mis
I’'homme a I'épreuve. Il a montré ce que Dieu est, et Il a aussi montré ce que 'homme devait étre — montré cela
non seulement dans Sa doctrine, mais aussi dans Sa marche. L’homme n’avait jamais été mis a I’épreuve ainsi
auparavant. C’est pourquoi le Seigneur Jésus pouvait dire : « Si je n’étais pas venu, et que je ne leur eusse pas
parlé, ils n"auraient pas eu de péché; mais maintenant ils n’ont pas de prétexte pour leur péché. Celui qui me
hait, hait aussi mon Pére. Si je n’avais pas fait parmi eux les ceuvres qu’aucun autre n’a faites, ils n’auraient
pas eu de péché; mais maintenant ils ont, et vu, et hai et moi et mon Pére » (Jean 15, 22-24).

De nouveau, Il dit : « Je ne juge personne. Et si aussi moi, je juge, mon jugement est vrai» (Jean 8, 15-16).
L’objet de Sa mission n’était pas le jugement, mais le salut, quoique I'effet de Sa vie soit le jugement sur tous
ceux avec qui Il entrait en contact. Il était impossible pour quiconque de se tenir dans la lumiere de la gloire
morale de Christ et de n’étre pas jugé dans le centre méme et la source de son étre. Quand Pierre se vit lui-
méme dans cette lumiere, il s’exclama : « Seigneur, retire-toi de moi, car je suis un homme pécheur » (Luc 5).

Tel était le résultat certain d’'un homme se voyant lui-méme dans la présence de Christ. Ni tous les
tonnerres et les éclairs du mont Sinai, ni toutes les condamnations du systeme légal, ni toutes les voix des
prophétes, ne pouvaient produire un tel effet sur un pécheur, comme un seul rayon de la gloire morale de Christ
lancé dans son ame. Je peux regarder a la loi et sentir que je ne I'ai pas gardée, et reconnaitre que je mérite sa
malédiction. La conscience peut me terrifier et me dire que je mérite le feu de I'enfer a cause de mes péchés.
Tout cela est vrai, mais au moment méme ou je me vois dans la lumiére de ce que Christ est, tout mon étre
moral est mis a nu — chaque racine, chaque fibre, chaque source de motif, chaque élément, toutes les sources
de pensée, de sentiment, de désir, d’affection et d’imagination, sont exposées au regard, et je me déteste moi-
méme. Il ne peut pas en étre autrement. Tout le livre de Dieu le démontre. L’histoire de tout le peuple de Dieu
lillustre. Citer des cas remplirait des volumes.

Une véritable conviction est produite dans I'dme quand le Saint Esprit améne sur elle la lumiére de la gloire
de Christ. La loi est une réalité, la conscience est une réalité, et I'Esprit de Dieu peut et fait usage de la
premiére pour agir sur la derniére ; mais c’est seulement quand je me vois moi-méme dans la lumiére de ce que
Christ est, que j'obtiens une vue juste de moi-méme. Alors je suis conduit a m’exclamer avec Job : « Mon oreille
avait entendu parler de toi, maintenant mon ceil t’a vu : C’est pourquoi j'ai horreur de moi » [42. 5, 6],

Lecteur, vous étes-vous déja vu de cette maniere ? Vous étes-vous déja éprouvé vous-méme par la norme
parfaite de la vie de Christ? Il se peut que vous ayez regardé a vos compagnons et que vous vous soyez
comparé avec cette mesure imparfaite, et vous soyez éprouvé par cette pierre de touche imparfaite. Cela ne
suffira jamais. Christ est le véritable standard, I'épreuve parfaite, la pierre de touche divine. Dieu ne peut avoir
quelque chose de différent de Christ. Vous devez étre comme Lui — conforme a Son image — avant de pouvoir



trouver votre place dans la présence de Dieu. Demandez-vous : « Comment cela peut-il jamais se faire ? ». En
connaissant Christ comme la victime et en étant formé d’apres Lui comme modéle !

Il est des plus nécessaires, avant de poursuivre le sujet qui a retenu notre attention, que le monde entier et
chaque cceur humain soit vu et jugé a la lumiéere de la gloire morale de Christ — cette pierre de touche divine et
parfaite par laquelle tous et toutes choses doivent étre éprouvés. Christ est la mesure de Dieu pour tout. Plus le
monde et le moi seront mesurés completement et fidélement ainsi, mieux cela sera. La grande question pour le
monde entier et pour tout coeur humain est celle-ci : « Comment Christ a-t-1l été traité ? Qu’avons-nous fait de
Lui ?». Dieu a envoyé Son Fils unique dans le monde comme I’'expression de Son amour pour les pécheurs. Il a
dit : « Peut-étre que, quand ils verront mon fils, ils le respecteront » [Luc 20, 13], Ont-ils fait ainsi ? Hélas, non! «lIs
dirent : Celui-ci est I'héritier ; venez, tuons-le » [Marc 12, 7] Voila comment le monde a traité Christ.

Observez que ce n’était pas le monde dans sa forme paienne ténébreuse qui a traité ainsi le Bien-aimé.
Non; c’était le monde des Juifs religieux et des Grecs raffinés et cultivés. Ce n’était pas dans les endroits
ténébreux de la terre, comme disent les hommes, que vint Jésus, mais au milieu méme de Son propre peuple
hautement favorisé, « qui sont Israélites, auxquels sont I'adoption, et la gloire, et les alliances, et le don de la loi,
et le service divin, et les promesses »[Rom- 9, 4] C’est a eux qu’ll vint en débonnaireté, en humilité et en amour.
C’était parmi eux qu’ll a vécu et travaillé, et «alla faisant du bien, et guérissant tous ceux que le diable avait
asservis a sa puissance; car Dieu était avec lui»[Act. 10, 38], Comment L’ont-ils traité ? Voila la question;
réfléchissons-y profondément, et réfiéchissons a la réponse. lls ont préféré un meurtrier a Jésus, saint, sans
tache et plein d’amour. Le monde a fait son choix. Jésus et Barabbas étaient placés devant lui, et la question fut
posée : « Lequel voulez-vous avoir ? ». Quelle fut la réponse — la réponse délibérée et déterminée ? « Non pas
celui-ci, mais Barabbas. Or Barabbas était un brigand » [Jean 18, 40],

Fait incroyable ! — un fait que I'on pése peu, que I'on comprend peu, dans lequel on entre peu — un fait qui
marque le caractere de ce monde actuel et éprouve et manifeste I'état de tout coeur non repentant et non
converti sous la vo(te du ciel. Si je veux une vue juste du monde, de la nature, du coeur de ’homme, de moi-
méme, vers ou dois-je me tourner ? Vers les rapports de police ? Vers les agendas de nos grands jurys ? Vers
les diverses statistiques de la condition sociale et morale de nos cités et de nos villes ? Non ; toutes ces choses
peuvent placer devant nous des faits qui nous remplissent d’horreur, mais il faut voir clairement et ressentir
profondément que tous les faits de crimes jamais enregistrés dans leurs formes les plus effrayantes, ne
peuvent étre comparés avec ce fait unique, la réjection et la crucifixion du Seigneur de gloire. Ce crime se
détache nettement de l'arriere-plan de toute I'histoire de 'homme, et fixe la véritable condition du monde, de
’lhomme, de la nature, du moi.

Or c’est cela que nous tenons a bien faire comprendre au cceur de notre lecteur, avant de poursuivre avec
la deuxiéme division de notre sujet. C’est le seul moyen pour avoir un sentiment correct de ce qu’est le monde
et de ce qu’est le coeur humain. Les hommes peuvent parler du vaste progres qui a eu lieu dans le monde et de
la dignité de la nature humaine, mais le cceur revient a cette heure en laquelle le monde, quand il a été appelé a
choisir entre le Seigneur de gloire et un meurtrier, a délibérément opté pour ce dernier et a cloué le premier a un
bois, entre deux malfaiteurs. Ce crime entre les crimes demeure, en ce qui concerne le monde, non annulé et
non pardonné. Il demeure enregistré sur la page éternelle. Non seulement en est-il ainsi pour ce qui regarde le
monde dans son ensemble, mais cela demeure aussi vrai pour le lecteur de ces lignes non repentant, non
converti. La question solennelle demande encore une réponse — réponse de la part du monde — réponse de la
part du pécheur individuel — «Qu’avez-vous fait du Fils de Dieu? Qu’en est-il advenu de Lui? Comment
L’avez-vous traité ? ».



A quoi sert-il d’indiquer le progrés de la race humaine, la marche en avant de la civilisation, 'avancée des
arts et des sciences, les améliorations dans les transports et les communications, les armes modernes, les dix
mille formes sous lesquelles le génie humain s’est chargé de servir la convoitise, le luxe et le propre plaisir de
’lhomme ? Toutes ces choses sont largement surpassées par la misére, la dégradation morale, la pauvreté
sordide, I'ignorance et le vice dans lesquels plus des neuf dixiemes de la race humaine sont impliqués.

Mais nous ne devons pas essayer de dresser le barbarisme contre la civilisation, la pauvreté contre le luxe,
la grossiereté contre le raffinement, Iignorance contre l'intelligence. Nous n’avons qu’une seule pierre de
touche, une seule norme, une seule jauge, et c’est la croix ou Jésus fut cloué par les représentants de la
religion de ce monde, de sa science, de sa politique, et de sa civilisation.

C’est la que nous nous tenons et posons cette question : Le monde s’est-il jamais repenti de cet acte ? Non;
car s’il 'avait fait, les royaumes de ce monde seraient devenus les royaumes de notre Seigneur et de Son
Christ. C’est la que nous nous tenons et demandons au lecteur : Vous étes-vous repenti de cet acte ? Il pourrait
dire : « Je ne I'ai jamais commis. Il a été fait par de méchants Juifs et de méchants Romains il y a pres de deux
mille ans. Comment pourrais-je étre tenu pour coupable d’'un crime qui a été commis tant de siecles avant que
je naisse ? ».

Nous répliquons : C’était I'acte du monde, et soit vous faites partie de ce monde qui demeure devant Dieu
sous la culpabilité du meurtre de Son Fils, soit vous avez, comme une ame repentante et convertie, trouvé
refuge et abri dans I'amour de Dieu qui pardonne. Il n’y a pas de position intermédiaire, et plus vous le verrez
clairement, mieux ce sera, car vous ne pouvez en aucun cas avoir de sentiment juste de la condition de ce
monde ou de votre propre cceur, sinon dans la lumiére qui est jetée dessus par la vie et la mort de Christ
comme une pierre de touche. Nous ne pouvons pas nous arréter avant ce point, si nous voulons nous faire une
estimation vraie du caractére du monde, de la nature de I’homme et de la condition de I’dme inconvertie. Quant
au monde, il ne peut y avoir de veéritable amélioration dans sa condition, de changement radical dans son état,
jusgu’a ce que I'épée du jugement divin ait réglé la question de la maniére dont il a traité le Fils de Dieu. Quant
au pécheur individuel, le témoignage divin est : « Repentez-vous et vous convertissez, pour que vos péchés
soient effacés » [Act. 3, 19], Cela nous ameéne, en deuxieme lieu, a contempler

Christ comme victime

C’est un sujet bien plus agréable sur lequel s’arréter, quoique I'autre ne doive jamais étre omis en préchant
Christ. Il est trop souvent perdu de vue dans nos prédications. Nous n’insistons pas sufisamment, pour la
conscience du pécheur, sur Christ a la fois dans Sa vie et dans Sa mort, comme pierre de touche de la véritable
condition de la nature et comme preuve de sa ruine irrémédiable. La loi peut étre utilisée, et a juste titre, pour
opérer son travail de mise a I'’épreuve dans la conscience. Pourtant, en dépit de I'aveuglement et de la folie de
Nos coeurs, NOUs pouvons essayer de prendre cette méme loi pour produire une justice pour nous-mémes —
cette loi par laquelle, quand elle est convenablement considérée, est la connaissance du péché[Rom. 3, 20] Mais
il est impossible pour quelgu’un d’avoir ses yeux ouverts pour voir la mort de Christ comme la terrible
manifestation de l'inimiti€ du coeur contre Dieu, et de n’étre pas convaincu qu’il est completement et
désespérément ruiné et perdu. C’est la vraie repentance. C’est le jugement moral, non seulement de mes
actes, mais de ma nature a la lumiere de la croix, comme la seule mise a I'épreuve parfaite de ce qu’est
réellement la nature.



Tout ceci est pleinement mis en avant dans la prédication de Pierre dans les premiers chapitres des Actes.
Regardez le deuxieme chapitre, ou nous trouvons le Saint Esprit présentant Christ a la fois comme pierre de
touche et comme victime. « Hommes israélites, écoutez ces paroles : Jésus le Nazaréen, homme approuvé de
Dieu auprés de vous par les miracles et les prodiges et les signes que Dieu a faits par lui au milieu de vous,
comme vous-mémes vous le savez, ayant été livré par le conseil défini et par la préconnaissance de Dieu, —
lui, vous I'avez cloué a une croix et vous l'avez fait périr par la main d’hommes iniques, lequel Dieu a
ressuscité, ayant délié les douleurs de la mort, puisqu’il n’était pas possible qu’il fGt retenu par elle... Que toute
la maison d’Israél donc sache certainement que Dieu a fait et Seigneur et Christ ce Jésus que vous avez
crucifié ».

Ici, nous avons affaire de fagon solennelle et amére avec la conscience quant a la maniéere selon laquelle ils
ont traité I'Oint du Seigneur. Ce n’était pas seulement qu’ils avaient violé la loi; c’était vrai; ni encore gqu’ils
n’avaient fait que rejeter tous les témoins qui leur avaient été envoyés; c’était également vrai, mais ce n’était
pas tout. lls avaient en réalité crucifié et mis a mort «un homme approuvé de Dieu », et cet homme n’était nul
autre que le Fils de Dieu Lui-méme. C’était la le fait nu et surprenant que le prédicateur inspiré plagait avec
insistance et une importance solennelle, sur la conscience de ses auditeurs.

Remarquez-en le résultat ! « Et ayant oui ces choses, ils eurent le cceur saisi de componction, et ils dirent a
Pierre et aux autres apétres : Que ferons-nous, fréres ?»[v- 371 Pas étonnant qu’ils aient été transpercés
jusqu’au coeur méme. Leurs yeux furent ouverts, et que découvrirent-ils ? Quoi donc, sinon qu’ils étaient en
réalité contre Dieu Lui-méme — le Dieu d’Abraham, d’lsaac et de Jacob. Et & propos de quoi I'étaient-ils ? A
propos de la loi ? Non. A propos des prophétes ? Non. A propos des rites et des cérémonies, des statuts et des
institutions de I’économie mosaique ? Non. Tout cela était vrai, et assez mauvais. Mais il y avait quelque chose
bien au-dela de tout cela. Leur culpabilité avait atteint son point culminant dans le rejet et la crucifixion de Jésus
de Nazareth. « Le Dieu d’Abraham et d’lsaac et de Jacob, le Dieu de nos péres, a glorifié son serviteur Jésus,
gue vous, vous avez livré, et que vous avez renié devant Pilate, lorsqu’il avait décidé de le relacher. Mais vous,
vous avez renié le saint et le juste, et vous avez demandé qu’on vous accordat un meurtrier ; et vous avez mis a

mort le prince de la vie, lequel Dieu a ressuscité d’entre les morts ; ce dont nous, nous sommes témoins » [3, 13-
15],

C’était réellement, et c’est actuellement, le summum de la culpabilité de 'lhomme ; et quand quelque coeur
dans tout ce monde en prend conscience par I'énergie puissante du Saint Esprit en lui, cela doit produire la
vraie repentance et susciter, des profondeurs de 'dme, la demande sérieuse : « Hommes fréres, que ferai-je ? »
« Seigneurs, que dois-je faire pour étre sauvé ? » [Act. 16, 30]. Ce n’est pas simplement que nous avons manqué a
garder la loi, a faire notre devoir envers Dieu et notre devoir envers notre prochain, a vivre comme nous le
devions. Hélas, tout ceci n’est que trop vrai. Mais, oh! nous avons été coupables du péché épouvantable
d’avoir crucifié le Fils de Dieu. Telle est la mesure de la culpabilité de ’'hnomme, et telle était la vérité que Pierre
mettait avec insistance sur la conscience des hommes de son temps.

Alors quoi ? Quand le tranchant effilé de ce puissant témoignage eut pénétré les coeurs des auditeurs,
quand la fleche du carquois du Tout-puissant eut percé I'ame et tiré de lui le cri amer de la repentance : « Que
ferons-nous ? », quelle fut la réponse ? Que dut dire le prédicateur ? « Repentez-vous, et que chacun de vous
soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés; et vous recevrez le don du Saint Esprit». De
méme dans le troisiéme chapitre, il dit : « Et maintenant, fréres, je sais que vous l'avez fait par ignorance, de
méme que vos chefs aussi; mais Dieu a ainsi accompli ce qu’il avait prédit par la bouche de tous les prophétes,



savoir que son Christ devait souffrir. Repentez-vous donc et vous convertissez, pour que vos péchés soient
effacés : en sorte que viennent des temps de rafraichissement de devant la face du Seigneur ».

Ici, nous avons les deux choses présentées de fagon tres distincte, a savoir, Christ comme pierre de touche
et Christ comme victime — la croix comme manifestation de la culpabilité de 'homme, et la croix comme
manifestation de I'amour de Dieu. «Vous avez mis a mort le prince de la vie». C’était la la flieche pour la
conscience. «Dieu a ainsi accompli ce qu’il avait prédit, savoir que son Christ devait souffrir». C’était la le
baume guérissant. C’était le conseil déterminé de Dieu que Christ souffre, et tandis qu’il était vrai que ’homme
avait manifesté sa haine de Dieu en clouant Jésus a la croix, cependant, a peine une ame a-t-elle été rendue
capable de voir cela et d’étre ainsi amenée a une conviction divine, aussitot le Saint Esprit lui donne de voir que
cette méme croix est le fondement des conseils de 'amour rédempteur et la base de la pleine rémission des
péchés pour tout vrai croyant.

Ainsi en fut-il dans cette scéne tres touchante entre Joseph et ses freres, telle que nous la rapporte Genese
44 et 45. Les fréres coupables sont amenés a passer par de profonds et douloureux exercices de cceur, jusqu’a
ce qu'ils se tiennent en présence de leur frere blessé avec la fleche de la conviction ayant percé leur &me au
plus profond. Alors, mais non pas avant, ces paroles apaisantes tombent dans leurs oreilles : « Et maintenant,
ne soyez pas attristés, et ne voyez pas d’'un ceil chagrin que vous m’ayez vendu ici, car c’est pour la
conservation de la vie que Dieu m’a envoyé devant vous... Et maintenant, ce n’est pas vous qui m’avez envoyé
ici, mais c’est Dieu » [45. 5, 8],

Grace exquise et incomparable ! Du moment gu’ils sont entrés dans la position de la confession, Joseph se
trouva dans la position du pardon. C’était divin. « Il leur parla durement » [42, 7] quand ils ne pensaient pas a leur
péché, mais aussitét qu’ils ont prononcé ces mots : « Nous sommes coupables a I'égard de notre frére » [42, 21],
alors ils peuvent trouver cette douce réponse de grace : « Ce n’est pas vous, mais Dieu ».

Ainsi en est-il, cher lecteur, dans tous les cas. A I'instant méme ou le pécheur prend la place de la contrition,
Dieu prend la place d’un pardon libre et complet; et trés certainement, quand Dieu pardonne, le pécheur est
pardonné. «J’ai dit : Je confesserai mes transgressions a I'Eternel; et toi, tu as pardonné I'iniquité de mon
péché » (Ps. 32).

L’aurions-nous eu autrement ? Certainement pas. Un cceur dur, un esprit non brisé, une conscience non
atteinte, ne peuvent pas comprendre ou faire bon usage de paroles telles que : « Ne soyez pas attristés; ce
n’était pas vous, mais Dieu». Comment cela serait-il possible ? Comment un cceur non repentant pourrait-il
apprécier des paroles qui ne sont congues que pour apaiser et tranquilliser un esprit brisé et contrit ? C’est
impossible. Dire & un pécheur au coeur endurci de ne pas étre attristé, serait fatalement un mauvais traitement.
Joseph n’aurait pas pu dire a ses fréres : «Ne soyez pas attristés », jusqu’a ce qu’ils aient dit et ressenti :
« Nous sommes réellement coupables ».

Tel est l'ordre, et il est bon de s’en souvenir. «Je confesserai et tu as pardonné». Du moment que le
pécheur prend sa vraie place en présence de Dieu, il n’y a pas un seul mot qui lui est dit au sujet de ses
péchés, sauf pour lui dire qu’ils sont tous pardonnés et tous oubliés. «Je ne me souviendrai plus jamais de
leurs péchés ni de leurs iniquités » [Heb. 8, 12]. Dieu non seulement pardonne, mais oublie. Le pécheur convaincu
se tient 1a et regarde a la croix, et se voit dans la lumiere de la gloire de Christ comme la pierre de touche divine
et parfaite, et il crie : « Que ferai-je ? ». Comment lui est-il répondu ? En lui dévoilant Christ comme victime, mis
a mort par le conseil défini et la préconnaissance de Dieu, pour béter le péché par le sacrifice de Lui-méme.

Qui peut définir les sentiments d’une @me qui a été convaincue d’avoir désiré un meurtrier et d’avoir crucifié
le Fils de Dieu, quand elle apprend que ce crucifié¢ méme est le canal du pardon et de la vie pour elle — que le



sang qui a été versé 6te pour toujours la culpabilité de I'avoir répandu ? Quel langage peut présenter de facon
adéquate I'émotion de quelgu’un qui a vu sa culpabilité, non seulement a la lumiére des dix commandements,
mais comme manifestée dans la croix d’'un Jésus rejeté par le monde; et qui pourtant sait et croit que sa
culpabilité est entierement et pour toujours 6tée ? Qui pourrait tenter de rendre en paroles les sentiments des
fréres de Joseph quand ils sentirent ses larmes d’affection tomber sur eux ? Quelle scéne! Des larmes de
contrition et des larmes d’affection mélées! Précieux mélange! La pensée de Dieu seule peut justement
estimer sa valeur et sa douceur.

Mais ici, soyons bien en garde contre une mauvaise compréhension. Que personne ne suppose que des
larmes de contrition sont la cause du pardon ou le terrain méritoire de la paix. Loin, bien loin de I'esprit du
lecteur, une telle pensée! Toutes les larmes de contrition qui ont jamais jailli des fontaines de cceurs brisés,
depuis les jours des fréres de Joseph jusqu’aux jours de Actes 3 et au moment présent, ne peuvent former un
fondement juste pour I'acceptation d’'un pécheur et la paix avec Dieu, ou pour laver une seule tache de la
conscience humaine. Le sang de la victime divine, et lui seul, en perspective depuis la chute de 'homme
jusqu’au Calvaire, et en rétrospective depuis le Calvaire jusqu’a maintenant — rien sinon ce sang précieux,
cette mort expiatoire, ce sacrifice sans égal — pouvait justifier un Dieu saint en pardonnant un seul péché.
Mais, béni soit Dieu, ce sacrifice a si parfaitement justifié et glorifie Son nom, que du moment qu’un pécheur
voit son véritable état, sa culpabilité, sa rébellion, son inimiti€, sa basse ingratitude, sa haine de Dieu et de Son
Christ; du moment qu’il prend la place d’'une véritable contrition dans la présence divine — la position de
quelqu’un de complétement brisé, sans excuse de modération — a ce moment, la grace infinie le rencontre
avec ces paroles de guérison, d’apaisement et de tranquillisation : «Ne soyez pas attristés », «Je ne me
souviendrai plus de vos péchés ni de vos iniquités », « Va en paix ».

Certains pourraient supposer que nous attachons une importance injustifiée a la mesure de contrition, ou
gue nous voulons enseigner que chacun doit sentir le méme caractere ou le méme degré de conviction que
celle produite par le puissant appel de Pierre en Actes 2. Rien n’est plus éloigné de nos pensées. Nous croyons
gu’il doit y avoir et qu’il y aura conviction et contrition. De plus, nous croyons que la croix est la seule mesure
appropriée de la culpabilité humaine — que c’est seulement a la lumiere de cette croix que quelqu’un peut avoir
un sentiment juste de I'ignominie, de I'immoralité et du caractére répugnant de sa nature. Mais tous peuvent ne
pas le voir. Beaucoup ne pensent jamais a la croix comme une pierre de touche et une preuve de leur
culpabilité, mais simplement comme le terrain béni de leur pardon. lls se sont inclinés sous le sentiment de
leurs nombreux péchés et défauts, et ils regardent a la croix de Christ comme le seul terrain de pardon. Et tres
certainement, ils ont raison ! Mais il y a une vue plus profonde du péché, un sentiment plus profond de ce qu’est
réellement la nature humaine dans son état de chute, une conviction plus profonde de la condition totalement
impie et sans Christ du coeur. Ou atteint-on cela ? A la croix, et la seulement. Il ne suffira jamais de regarder aux
hommes du premier siécle et de dire : Quels terribles pécheurs ils étaient, d’avoir crucifié I'incarnation vivante
de tout ce qui était saint et bon, plein de grace et pur. Non; ce qui est nécessaire, c’est d’'amener la croix
jusque dans notre siécle et de mesurer par elle la nature, le monde et soi-méme.

Cela, soyez-en assuré, lecteur, est la véritable maniére de juger la question. Il n’y a pas de vrai changement.
« Crucifie, crucifie-le ! » [Luc 23, 21] est tout aussi positivement le cri du monde d’aujourd’hui qu’il était celui du
monde du premier siécle. La croix était alors, et elle est maintenant, la seule vraie mesure de la culpabilité de
’lhomme. Quand quiconque, homme, femme ou enfant, est amené a voir cela, il a un sentiment bien plus
profond de sa condition que celui qu’il aurait jamais pu avoir en regardant a ses péchés et a ses défauts a la
lumiéere de la conscience ou des dix commandements.



Et a quoi tout cela conduira-t-il 'ame ? Quel sera l'effet de se voir soi-méme a la lumiére que la croix,
comme pierre de touche, jette dessus ? La plus profonde détestation de soi. Oui, et cela reste vrai dans le cas
du moraliste le plus raffiné et du religieux le plus aimable qui ait jamais vécu, tout autant que dans le cas du
pécheur le plus grossier et le plus vil. Ce n’est plus une question de degrés ou de nuances de caractére, établis
par I'échelle graduée de la conscience humaine ou le sens moral. Oh non! la croix est vue comme la seule
norme parfaite. La nature, le monde, le coeur, le moi, sont mesurés par cette norme, et leur véritable condition
atteinte et jugée.

Nous sommes extrémement soucieux que le lecteur entre pleinement dans ce point-la. Il découvrira qu’il est
une immense puissance morale pour former ses convictions, a la fois quant a son propre coeur et quant au
véritable caractere du monde qu’il traverse — ses fondements moraux, son cadre, ses caractéres, ses
principes, son esprit, son but, sa fin. Nous voulons qu’il prenne la croix comme la mesure parfaite de lui-méme
et de tout ce qui I'entoure. Qu’il n’écoute pas les suggestions de Satan ou les pensées qui jaillissent dans son
propre ceoeur, les vapeurs de la philosophie et de la science faussement ainsi nommeée, les vanteries infideles
de ce siécle particuliérement infidéle. Qu’il écoute la voix de I'Ecriture sainte, qui est la voix du Dieu vivant. QuU'il
utilise la pierre de touche que fournit I'Ecriture — un Christ crucifié. Qu’il essaye tout cela et voie ou cela le
conduira. Une chose est certaine, cela le conduira a descendre dans sa propre conscience de lui-méme, a des
profondeurs telles que rien ne pourra lui servir sinon Christ comme la victime divine, qui porta le jugement de
Dieu contre le péché et ouvrit le ciel au pécheur.

Ayant cherché a présenter Christ comme pierre de touche et Christ comme victime, nous poursuivrons,
dans la dépendance de la direction et de I'enseignement divins, en Le considérant comme

Le modele

auquel le Saint Esprit cherche a rendre conforme tout vrai croyant. Cela complétera notre sujet et ouvrira un
vaste champ de méditations au lecteur chrétien. Dieu a prédestiné Son peuple a étre conforme a I'image de
Son Fils, afin qu’ll soit premier-né entre plusieurs freres (Rom. 8). Mais comment pouvons-nous jamais étre
formés d’aprés un tel modele ? Comment pouvons-nous jamais songer étre conformes a une telle image ? La
réponse a ces questions dévoilera de facon plus compléte la valeur infinie et bienheureuse de la vérité qui est
déja passée devant nous.

Si le lecteur a suivi le courant de pensées que nous avons poursuivi; s'il y est entré expérimentalement ou si
ce courant a pénétré en lui dans la puissance de I'Esprit de Dieu; s’il I'a fait sien, il verra, sentira et reconnaitra
gu’en lui-méme, par nature, il n’'y a pas un seul atome de bien, pas un seul point sur lequel il puisse faire
reposer ses espérances pour I'éternité. Il verra que, pour autant qu’il s’agisse de lui, c’est une ruine totale. Il
verra que le propos divin, tel que révélé dans I'évangile, n’est pas de reconstruire cette ruine morale, mais
d’ériger une chose toute nouvelle. La croix de Christ est le fondement de cette chose nouvelle.

Le lecteur ne peut sonder trop profondément cela. Le christianisme n’est pas la vieille nature rendue
meilleure, mais la nouvelle nature implantée. « Si quelgu’un n’est né de nouveau, il ne peut voir le royaume de
Dieu» (Jean 3). «Si quelqu’un est en Christ, c’est une nouvelle création : les choses vieilles sont passées;
voici, toutes choses sont faites nouvelles; et toutes sont du Dieu qui nous a réconciliés avec lui-méme par
Christ, et qui nous a donné le service de la réconciliation » (2 Cor. 5).

L’effet de la mission de Christ envers ce monde était de démontrer, comme rien d’autre ne le pouvait, la
ruine totalement irrémédiable de I’'homme. Quand I’'homme eut rejeté et crucifié le Fils de Dieu, son cas a été



démontré étre désespéré. Il est de la plus grande importance d’étre compléetement au clair a ce sujet. Cela
résout un millier de difficultés et 6te de I’horizon de beaucoup un sombre et épais nuage. Aussi longtemps que
’lhomme est pris par I'idée qu’il doit améliorer sa nature par quelgue moyen que ce soit, il doit demeurer
totalement étranger a la vérité fondamentale du christianisme.

Hélas, il y a une quantité effrayante de ténébres et d’erreur dans I’église professante quant a la simple vérité
de I'évangile. La ruine totale de 'homme est niée ou justifiée d’'une maniére ou d'une autre, et les vérités
mémes du christianisme aussi bien que les institutions de I’économie mosaique, sont utilisées pour améliorer la
nature déchue et la rendre propre pour la présence de Dieu. De la sorte, la véritable nature du péché n’est pas
ressentie ; les exigences de la sainteté ne sont pas comprises; la libre, pleine et souveraine grace de Dieu est
mise de cbté ; et la mort de Christ en sacrifice est jetée par-dessus bord.

Le sentiment de tout cela nous fait aspirer a plus de zéle, de puissance et de fidélité en présentant ces
vérités fondamentales qui sont constamment affirmées et maintenues dans le Nouveau Testament. Nous
croyons que c’est le devoir solennel de tout écrivain et de tout orateur, de tous les auteurs, éditeurs,
prédicateurs et docteurs, de prendre une position ferme contre le fort courant de I'opposition aux plus simples
verités de la révélation divine, si tristement apparente de fagcon alarmante de toutes parts. Il y a un besoin
urgent de fidélité a maintenir la norme de la pure vérité, non dans un esprit de controverse, mais avec douceur,
sérieux et simplicité. Nous désirons que Christ soit préché comme pierre de touche de tout ce qui est dans
I’lhomme, dans la nature, dans le monde. Nous désirons que Christ soit préché comme victime, portant tout ce
que méritaient nos péchés; et nous désirons qu’ll soit préché comme un modéle d’apres lequel nous devons
étre formés en toutes choses.

Voila le christianisme. Ce n’est pas la nature déchue essayant de trouver la justice en gardant la loi de
Moise. Ce n’est pas non plus la nature déchue luttant pour imiter Christ. Non ; c’est la mise de c6té compléte de
la nature déchue, comme une chose entierement bonne a rien, et la réception d’'un Christ crucifié et ressuscité
comme fondement de toutes nos espérances pour le temps et I'éternité. Comment le pécheur non renouvelé
pourrait-il obtenir la justice en gardant la loi, par laquelle est la connaissance du péché ? Comment pourrait-il
jamais se mettre a imiter Christ ? C’est totalement impossible ! « Il doit étre né de nouveau ». Il doit obtenir la vie
nouvelle en Christ, avant de pouvoir manifester Christ. On ne peut insister trop fortement la-dessus. Pour un
homme inconverti, penser imiter 'exemple ou marcher dans les traces de Jésus, est la chose la plus
désespérée au monde. Ah non! le seul effet de regarder I'exemple béni de Jésus est de nous jeter dans la
poussiére dans I’humiliation de soi et la vraie contrition. Et quand, depuis cette position, nous levons nos yeux
vers la croix du Calvaire sur laquelle Jésus a été cloué comme notre garant, Celui qui a porté nos péchés, notre
substitut, nous voyons le pardon et la paix découler pour nous de Son trés précieux sacrifice. Alors, mais pas
avant, nous pouvons nous asseoir, de fagon calme et heureuse, pour L’étudier comme notre modeéle.

Si je considére la vie de Jésus en dehors de Sa mort expiatoire ; si je me mesure moi-méme d’aprés cette
norme parfaite ; si je songe a me rendre conforme a une telle image, cela doit me plonger dans le plus profond
désespoir. Mais quand je contemple cet Etre parfait, saint et sans tache, portant mes péchés en Son propre
corps sur le bois — quand je Le vois poser, dans Sa mort et Sa résurrection, le fondement éternel de la vie, de
la paix et de la gloire, pour moi — alors, avec une conscience en paix et un coeur libéré, je peux regarder en
arriere tout I'ensemble de cette merveilleuse vie et y voir comment je dois marcher, car « Il nous a laissé un
modeéle, afin que nous suivions ses traces » [1 Pier. 2, 21],

Ainsi, tandis que Christ comme pierre de touche me montre ma culpabilité, Christ comme victime annule
cette culpabilité, et Christ comme modeéle brille devant la vue de mon d&me, comme la norme a laquelle je dois



continuellement tendre. En un mot, Christ est ma vie et Christ est mon modéle, et le Saint Esprit, qui a fait Sa
demeure en moi sur la base de la rédemption accomplie, opére en moi dans le but de me rendre conforme a
'image de Christ. Il est vrai que je dois toujours sentir et reconnaitre combien je reste loin de cette norme
élevée, mais cependant, Christ est ma vie, quoique la manifestation de cette vie soit tristement entravée par les
infirmités et les corruptions de ma vieille nature. La vie est la méme, comme le dit I'apdtre Jean : «ce qui est
vrai en lui et en vous, parce que les ténebres s’en vont et que la vraie lumiére luit déja» (1 Jean 2, 8). Nous ne
pouvons jamais nous satisfaire de quoi que ce soit de moindre que « Christ notre vie, Christ notre modéle ».
«Pour moi, vivre c’est Christ»[Phil. 1, 21] C’était Christ reproduit dans la vie quotidienne de Paul par la
puissance de I'Esprit Saint.

C’est le vrai christianisme. Ce n’est pas la chair devenue religieuse et menant une vie pieuse. Ce n’est pas
la nature non renouvelée, tombée et ruinée, essayant de se rétablir par des rites et des cérémonies, des
prieres, des aumones et des veilles. Ce n’est pas le vieil homme se tournant des « ceuvres méchantes » vers les
«ceuvres mortes », échangeant le bar a biére, le théatre, la table de jeu et le terrain de course, pour le
monastere, le banc de I'église, le lieu de réunion ou la salle de lecture. Non, lecteur, c’est « Christ en vous,
I'espérance de la gloire »[Col. 1, 27] et Chris reproduit dans votre vie quotidienne par le ministére puissant de
Dieu le Saint Esprit.

Ne vous y trompez pas! Il n’est d’absolument aucune utilité pour la nature déchue de se revétir des formes
de la religion. Elle peut s'impliquer dans les choses attirantes du ritualisme, de la musique sacrée, des images
pieuses, de la sculpture, de l'architecture, de la faible lumiere religieuse. Elle peut répandre les fruits de la
bienfaisance d’un cceur large : elle peut visiter les malades, nourrir les affamés, vétir ceux qui sont nus,
répandre sur tous alentour les rayons de soleil d’'une philanthropie aimable. Elle peut lire la Bible et exécuter
toutes les formes d’une routine religieuse. Elle peut méme tenter une imitation vide de Christ : les enseignants
peuvent la dispenser, d’autres peuvent s’y soumettre, les mystiques peuvent I'envelopper dans leur réveries
nébuleuses et la conduire a une méditation tranquille sans rien a contempler. En bref, tout ce que la religion, la
moralité et la philosophie peuvent faire pour elle et avec elle, peut étre fait, mais tout cela en vain, dans la
mesure ou il reste toujours vrai que : «ce qui est né de la chair est chair », «il ne peut voir ou entrer dans le
royaume de Dieu », car «il vous faut étre nés de nouveau » [Jean 3, 3-7],

La se trouve le profond et solide, divin et éternel, fondement du christianisme. Il doit y avoir la vie de Christ
dans I'ame — le lien avec «le second homme, le dernier Adam ». Le premier homme a été condamné et mis de
coté. Le second homme est venu et s’est tenu a c6té du premier. Il 'a éprouvé et I'a mis a I'épreuve, et a
montré de la maniére la plus compléete qu’il n’y avait pas un seul ingrédient de sa nature, de son caractere ou
de sa condition, qui puisse se tenir dans cette nouvelle création, ce royaume céleste qui allait étre introduit —
que pas une seule pierre ou planche de I'ancien batiment ne pouvait étre employé dans le nouveau — que «en
ma chair, il n’habite point de bien»[Rom. 7, 18] — et que le terrain doit étre entierement nettoyé de toutes les
ordures de I'humanité ruinée, et la fondation posée dans la mort du second homme qui est devenu, en
résurrection, comme le dernier Adam, le Chef de la nouvelle création. En dehors de Lui, il ne peut y avoir de vie.
« Celui qui a le Fils a la vie, celui qui n’a pas le Fils de Dieu n’a pas la vie » (1 Jean 5, 12).

Tel est le langage concluant de I'Ecriture sainte, et ce langage doit rester valable en dépit de tous les
raisonnements de ceux qui veulent se vanter de leurs vues libérales et éclairées, de leur puissance
intellectuelle, et de I'étendue de leur théologie. Peu importe ce que les hommes peuvent penser ou dire ; nous
avons seulement a écouter la Parole de notre Dieu qui doit demeurer éternellement, et cette Parole déclare : « I
vous faut étre nés de nouveau ». Les hommes ne peuvent changer cela. Il y a un royaume qui ne peut jamais



étre déplacé. Afin de voir ou d’entrer dans ce royaume céleste, nous devons étre nés de nouveau. L’homme a
été éprouvé de toutes maniéres, et trouvé manquant. Maintenant, «en la consommation des siecles, il a été
manifesté une fois pour I'abolition du péché par son sacrifice » (Héb. 9, 26).

C’est le seul fondement de la vie et de la paix. Quand I'dme est fermement établie dessus, elle peut trouver
ses délices a étudier Christ comme son modele. Elle en a fini avec tous ses pauvres efforts pour obtenir la vie,
le pardon et la faveur de Dieu. Elle jette de cbté ses «ceuvres mortes»; elle a trouveé la vie en Jésus, et
maintenant, sa grande occupation est de L’étudier, de discerner les traces de Ses pas et d’'y marcher — de
faire comme Lui a fait, de viser toujours a étre comme Lui, de rechercher en tout a Lui étre conforme. La grande
question, pour le chrétien, en toute occasion, n'est pas : « Quel mal y a-t-il en ceci ou cela? », mais : « Est-ce
comme Christ ? ». Il est notre modéle divin. Les maris sont-ils exhortés a aimer leurs femmes ? C’est : « comme
Christ a aimé I'’Assemblée » [Eph. 5, 25]. Quel modeéle ! Qui peut jamais y atteindre ? Personne, mais nous devons
toujours le garder devant nous. Ainsi, nous entrerons dans la vérité de ces lignes de notre poéte :

Plus tes gloires frappent mes yeux,

Plus je demeure humble,

Ainsi tandis que je coule, mes joies s’élévent
Incommensurablement haut.

Le lecteur chrétien percevra immédiatement quel immense champ de vérité pratique est ouvert par ce point
qui conclut notre sujet. Quel privilege indicible de pouvoir, jour apres jour, s’asseoir et étudier la vie et les voies
de notre grand exemple, pour voir ce qu’ll était; de noter Ses paroles, Son esprit, Son style ; de Le suivre dans
tous les détails de Son merveilleux chemin; de remarquer comment « Il allait faisant du bien » [Act. 10, 38]
comment c’était Sa nourriture et Son breuvage de faire la volonté de Dieu et de servir pour les besoins des
hommes. Et alors, de penser qu’ll nous aime, qu’ll est mort pour nous, qu’ll est notre vie, qu’ll nous a donné de
Son Esprit pour étre la source de puissance dans nos ames, pour soumettre tout ce qui est de la vieille racine
du moi et produire, dans notre vie de chaque jour, I'expression de Christ.

Quelle langue mortelle peut dévoiler la valeur précieuse de tout cela ? Ce n’est pas vivre selon des régles et
des ordonnances. Ce n’est pas poursuivre une routine morte de devoirs. Ce n’est pas souscrire a certains
dogmes de croyance religieuse. Non; c’est I'union avec Christ et la manifestation de Christ. C’est ce que nous
répétons et réitérons et voudrions imprimer sur le lecteur. Ceci, et rien de moins, rien de différent, est le
christianisme vrai, authentique, vivant. Que chacun réalise que c’est ce qu’il posséde, car sinon, il est mort
dans ses fautes et dans ses péchés, il est loin de Dieu et loin du royaume de Dieu. Mais s'il a été conduit a
croire au nom du Fils unique de Dieu, si, comme pécheur conscient de sa ruine et de sa culpabilité, il a fui pour
trouver refuge dans le sang de la croix, alors Christ est sa vie, et ce devrait étre son unique et constant objet,
jour apres jour, d’étudier son modele, de fixer ses yeux sur le chef de file et chercher a s’en approcher autant
que possible. C’est le vrai secret de toute sainteté et sanctification pratiques. Cela seul constitue un
christianisme vivant. Il contraste fortement avec ce qui est couramment appelé « une vie religieuse » qui, hélas !
se résume trés souvent a une simple routine morte, une adhésion rigide a des formes sans vie, a un ritualisme
stérile qui, loin de manifester quoi que ce soit de la fraicheur et de la réalité du nouvel homme en Christ, est une
distorsion de la nature elle-méme.

Le christianisme améne un Christ vivant dans le cceur et dans la vie. Il diffuse une influence divine tout
autour. Il pénétre dans toutes les relations et associations de la vie humaine. Il nous enseigne comment agir
comme maris et femmes, comme péres et méres, comme maitres, comme enfants, comme serviteurs. Il ne
nous enseigne pas par des régles et des ordonnances seches, mais en placant devant nous, dans la personne



de Christ, un modéle parfait de ce que nous devrions étre. Il présente a nos regards Celui méme qui, comme
pierre de touche, nous a laissé sans aucune excuse, et qui comme victime, nous a laissé sans une seule tache,
et qui maintenant, comme notre modéle, doit étre le sujet de notre étude admirative et la norme a laquelle nous
devons toujours et seulement viser. Peu importe ou nous sommes ou ce que nous sommes, pourvu que Christ
habite dans le coeur et soit manifesté dans la vie quotidienne. Si nous L’avons dans le coeur et devant les yeux,
Il dirigera tout ; si nous ne L'avons pas, nous n’avons rien.

Nous terminerons ici notre article, non parce que notre theme est épuisé, mais parce qu'’il est inépuisable.
Nous croyons que I'Esprit de Dieu seul peut ouvrir le sujet et I'appliquer, dans sa puissance et sa fraicheur
vivante, a I'dme du lecteur, et le conduire ainsi a un type de christianisme plus élevé que ce qui est manifesté
d’ordinaire en ce jour de profession mondaine. Que le Seigneur incite tous nos coeurs a rechercher une plus
grande proximité de Lui et une conformité a Lui plus fidéle dans toutes nos voies | Que nous puissions dire avec
un peu plus de vérité et de sincérité : « Notre bourgeoisie est dans les cieux, d’ou aussi nous attendons le
Seigneur Jésus Christ comme Sauveur, qui transformera le corps de notre abaissement en la conformité du
corps de sa gloire, selon 'opération de ce pouvoir gu’il a de s’assujettir méme toutes choses » [Phil. 3, 20, 21],



